
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of La civiltà del secolo del Rinascimento in Italia, Volume II

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: La civiltà del secolo del Rinascimento in Italia, Volume II


Author: Jacob Burckhardt


Translator: Diego Valbusa



Release date: January 3, 2021 [eBook #64206]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Italian


Credits: Barbara Magni, Carlo Traverso and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA CIVILTÀ DEL SECOLO DEL RINASCIMENTO IN ITALIA, VOLUME II ***





LA CIVILTÀ
DEL SECOLO
DEL RINASCIMENTO
IN ITALIA



VOLUME II.








LA CIVILTÀ

DEL SECOLO

DEL RINASCIMENTO

IN ITALIA



SAGGIO

DI

JACOPO BURCKHARDT



TRADOTTO SULLA SECONDA EDIZIONE TEDESCA

DAL PROFESSORE

D. VALBUSA

con aggiunte e correzioni inedite fornite dall'Autore



VOLUME II



IN FIRENZE

G. C. SANSONI, EDITORE

1876








In Firenze — Tip. e Lit. Carnesecchi, Piazza d'Arno.









INDICE








PARTE QUARTA
SCOPERTA DEL MONDO ESTERIORE E DELL'UOMO






CAPITOLO I.
Viaggi degli Italiani.





Colombo. — La Cosmografia nelle sue attinenze coi viaggi.





Vinti gl'innumerevoli ostacoli, che altrove arrestarono
il progresso, raggiunto un alto grado di sviluppo
individuale ed educati alla scuola dell'antichità, gli Italiani
si volgono ora alla scoperta del mondo esteriore
e si accingono a riprodurlo nella scienza e nell'arte.
Ma, rispetto a quest'ultima, non è ufficio nostro il segnalarne
ora i progressi, che più convenientemente dovrebbero
riserbarsi ad una trattazione speciale.



Anche sui viaggi compiuti dagli Italiani in lontane
regioni noi non possiamo permetterci qui che alcune
considerazioni generali. Le Crociate aveano aperto agli
Europei paesi da lungo tempo sconosciuti, e risvegliato
dovunque l'istinto della vita errabonda ed avventuriera.
Non è, nè sarà mai facile il dire quando questo istinto
si sia collegato con lo spirito d'investigazione scientifica
o si sia posto del tutto al servigio di quest'ultima; ma
non v'ha dubbio che ciò accadde in Italia assai per tempo
e in modo più largo e compiuto, che non in qualsiasi
altro paese. Già anche alle Crociate gl'Italiani aveano

preso una parte molto diversa da quella degli altri
popoli d'occidente, avendo essi flotte e interessi commerciali
in oriente; e da tempo immemorabile il Mediterraneo
aveva svolto negli abitatori delle sue rive tendenze
affatto speciali, per cui avventurieri nel senso
nordico gli Italiani non poterono, per la stessa loro indole,
diventar mai. Ma quando si furono sufficientemente
famigliarizzati con tutti i porti orientali del Mediterraneo,
accadde invece che i più intraprendenti si sentissero
portati ad abbracciare la vita nomade e vagabonda dei
viaggiatori arabi, che vi s'incontravano dappertutto,
avendo già dinanzi a sè gran parte della terra omai più
o meno scoperta. Ovvero, come i Polo veneziani, trovaronsi
involti nelle correnti del mondo mongolico e
furono portati sempre più innanzi sino ai piedi del gran
trono dei Tartari. Anche nel mare Atlantico noi troviamo
assai per tempo singoli Italiani associati a questa
o a quella scoperta; furono infatti i Genovesi, che ancora
sin dal XIII secolo trovarono le Canarie,[1] e genovesi
pur furono quelli, che nello stesso anno 1291,
quando appunto andava perduta Tolemaide, ultimo avanzo
dell'oriente cristiano, fecero il primo tentativo, che si
conosca, di trovare una via marittima alle Indie orientali:[2]
sotto questo riguardo adunque Colombo non fu il
solo, ma il più grande in una schiera numerosa di Italiani,
che navigarono in mari remoti al servizio delle

potenze occidentali. Ora, se vero scopritore non è già
colui, che casualmente approda pel primo ad un paese,
ma chi, dopo averlo cercato, lo trova, e se costui soltanto
raccoglie la gloria di tutti gli sforzi de' suoi predecessori
e acquista il diritto di portar pel primo la
parola sugli altri, non v'ha dubbio che gl'Italiani, quando
anche si volesse loro contrastar la priorità dell'arrivo
in qualsiasi spiaggia, rimarranno pur sempre il popolo
scopritore per eccellenza durante tutto il periodo ultimo
del medio-evo.



Il corroborare questa asserzione con prove spetta alla
storia speciale delle scoperte. Ma non per questo verrà
mai meno l'ammirazione dovuta alla grandiosa figura
del Genovese, che divinò, cercò e ritrovò un nuovo
continente al di là dell'oceano, e che pel primo potè
dire: il mondo è poco, la terra non è così grande, come
si crede. Mentre la Spagna dava all'Italia un Alessandro
VI, l'Italia dava alla Spagna un Colombo: poche
settimane prima della morte di quel Papa (7 luglio 1503),
questi scriveva dalla Giamaica quella splendida lettera
agli ingrati re cattolici, che la posterità non potrà mai
leggere senza un senso di profonda commozione. E in
un codicillo, datato da Valladolid nel 4 maggio 1506, lascia
egli «alla sua diletta patria, la repubblica di Genova»,
quel libro di preghiere, che gli fu regalato da
papa Alessandro, e dal quale attinse «sommo conforto
nel carcere, nelle lotte e in ogni specie di avversità».
Si direbbe quasi che con ciò il grand'uomo avesse avuto
in mira di diffondere un ultima aureola di perdono e di
pace sull'abborrito nome dei Borgia.





La stessa legge di brevità che ci è imposta rispetto
ai viaggi degli Italiani, ci si impone altresì, per l'indole

del nostro lavoro, rispetto allo sviluppo che ebbe presso
di loro l'esposizione dei dati e delle dottrine geografiche,
ossia riguardo alla parte, che essi presero al progressivo
allargarsi della cosmografia. Ma anche un semplice
confronto superficiale con quanto fecero gli altri popoli
mostra negli Italiani una priorità e superiorità incontrastabili.
Dove, fuori d'Italia, alla metà del secolo XV,
avrebbesi potuto trovare in un uomo solo tante cognizioni
geografiche, statistiche e storiche, quante si riscontrano
in Enea Silvio? Dove una esposizione altrettanto
larga e compiuta? E non solo nel suo principale lavoro
cosmografico, ma anche nelle sue Lettere e nei Commentarli
egli descrive con sempre uguale maestria paesi,
città, costumi, industrie prodotti, condizioni politiche e
costituzioni, quando può parlare di veduta propria o sulla
fede di testimonianze viventi; mentre invece in ciò che
ha attinto dai libri si nota generalmente una certa fiacchezza
e quasi perplessità. Anche il breve schizzo,[3] che
egli ci dà di una vallata del Tirolo, dove Federigo III
gli conferì una prebenda, non lascia senza osservazione
nessuno dei rapporti più disparati della vita e rivela
nel suo autore un dono, ed un metodo d'indagine obbiettiva
e comparativa, quale soltanto poteva avere un
connazionale di Colombo, nutrito di buoni studi. Mille
altri videro e seppero, almeno parzialmente, ciò che egli
vide e seppe, ma senza risentire un prepotente impulso
a darne un'immagine, e senza la coscienza che il mondo
e il tempo la domandavano.







Del resto, anche nella, cosmografia sarà fatica perduta[4]
il voler distinguere con precisione ciò che si deve riguardare
come un portato degli studi dell'antichità da ciò,
che è da ascrivere al genio speciale degli Italiani. Essi
considerano e trattano le cose di questo mondo da un
punto di vista obbiettivo prima ancora di conoscere
esattamente gli antichi, perchè essi stessi sono tuttavia
un popolo semi-antico e perchè le loro condizioni politiche
ve li predispongono; ma non sarebbero così rapidamente
giunti ad un tal grado di maturità, se gli antichi geografi
non avessero già loro additato la via. Incalcolabile
da ultimo è l'influenza, che esercitarono le cosmografie
italiane già esistenti sullo spirito e sulle tendenze
dei viaggiatori e degli scopritori. Anche il semplice
dilettante di una scienza, quale, ad esempio, sarebbe
Enea Silvio, se per un momento lo si volesse collocar
tanto in basso, può benissimo circondarla di quel fascino
prepotente, che per nuovi intraprenditori costituisce il
nuovo terreno indispensabile di una opinione pubblica
prevalente, di un preconcetto favorevole ad una impresa.
Solo i veri scopritori in qualsiasi ramo dello scibile sanno
valutare tutta l'importanza del servigio, che con ciò vien
reso agli arditi loro concepimenti.





CAPITOLO II.
Le scienze naturali in Italia.





Tendenze all'empirismo. — Dante e l'astronomia. — Ingerenza della Chiesa.
Influenza dell'umanismo. — Botanica; i cultori del giardinaggio. — Zoologia:
i serragli. — Il seguito di Ippolito de' Medici; gli schiavi.





Quanto al posto che spetta agli Italiani nel campo
delle scienze naturali, noi non possiamo far altro che
rinviare il lettore ai trattati speciali, fra i quali non ci
è nota che l'opera evidentemente troppo superficiale e
dogmatica del Libri.[5] La contesa sulla priorità di singole
scoperte ci par tanto meno importante, in quanto siamo
del parere, che in ogni tempo e in ogni popolo civile è
possibile che sorga un uomo, il quale, fornito di una
cultura assai limitata, per irresistibile impulso si getta
in braccio all'empirismo e, per una felice disposizione
naturale, fa progressi maravigliosi. Tali furono Gerberto
di Reims e Ruggero Bacone; e se essi, per soprappiù,
si appropriarono poi nella loro specialità tutto il sapere
del loro tempo, ciò non fu che una conseguenza legittima
dello scopo, che avevano in vista. Una volta squarciato

il velo dell'errore, tolto il fascino delle tradizioni, e dell'autorità
delle scuole e superato quel religioso terrore
che soleva ispirar la natura, i problemi abbondarono
d'ogni parte ai loro occhi. Ma la cosa è molto diversa
quando lo spirito d'osservazione e d'investigazione della
natura è privilegio speciale di un popolo intero, e conseguentemente
lo scopritore non è nè minacciato, nè
condannato al silenzio, ma può anzi contare sul consenso
e sul favore universale. E in tali condizioni pare
essersi trovata appunto allora l'Italia.[6] Non senza orgoglio
i naturalisti italiani additano le prove e gl'indizi,
pei quali non si può dubitare dell'empirismo di Dante
nello studio della natura.[7] Intorno a certe singole scoperte
o priorità nella menzione di speciali fenomeni, che
essi gli attribuiscono, noi non arrischieremo nessun giudizio;
ma anche l'uomo il più profano dovrà restar sorpreso
dinanzi alla grande potenza di osservazione, che
traluce da tutte le sue immagini e similitudini. Più
assai che in qualsiasi altro poeta moderno, esse appariscono
in lui desunte dalla vita reale tanto della natura,
che dell'uomo, ed egli se ne serve non già a semplice
studio di ornamento, ma per porgere un'idea quanto più
sia possibile adeguata di ciò che vuol dire. Nell'astronomia
poi egli dà prove di cognizioni affatto speciali,
quantunque non si debba disconoscere che molti di quei
passi del suo gran poema che ora destano stupore, in
allora fossero intesi universalmente. Dante infatti, senza

tener conto della sua erudizione, si fonda sopra un'astronomia
popolare molto diffusa al suo tempo e che gli
Italiani, popolo essenzialmente marittimo, avevano ereditato
già degli antichi. La cognizione esatta del sorgere
e del tramontare delle costellazioni non è oggidì più
necessaria per l'uso introdotto degli orologi e dei calendari,
e con essa andò perduto anche tutto quell'interesse,
che il popolo era solito di prendere per tanti altri fatti
astronomici. Presentemente abbondano i manuali e gli
insegnamenti per guisa, che ogni fanciullo sa ciò che
Dante non sapeva, che cioè la terra si gira intorno al
sole; ma, fatta eccezione degli uomini della scienza,
l'interesse pei grandiosi fenomeni celesti ha fatto luogo
alla più completa indifferenza.



Ciò non ostante, neanche i delirj astrologici, nei quali
deviò poscia l'astronomia, non provano nulla contro le
tendenze empiriche degli Italiani d'allora; esse non furono
che attraversate e vinte per un momento dalla
smania ardentissima di conoscere l'avvenire. E anche di
questi delirj avremo occasione di parlare, quando ci faremo
a studiare il carattere morale e religioso della
nazione.





Contro questa ed altre scienze erronee la Chiesa s'era
mostrata quasi sempre assai tollerante, ed anche contro
la schietta investigazione della natura essa non procedette
mai con rigore, se non quando le accuse — vere
o non vere — involgevano anche un sospetto di eresia e
di negromanzia, che per vero ci andava molto dappresso.
Ma la questione, che importerebbe risolvere, sarebbe
propriamente di sapere sino a qual punto ed in quali
casi gli Inquisitori domenicani, ed anche in parte i francescani,
abbiano avuto in Italia la coscienza delle falsità

delle accuse che si portavano al loro tribunale, e tuttavia
abbiano continuato a condannare, sia per connivenza
verso i nemici degli accusati, sia per tacita avversione
contro lo studio della natura in generale e più specialmente
poi contro ogni esperimento scientifico. Quest'ultimo
caso può essersi talvolta verificato, ma sarebbe
pressochè impossibile l'addurne le prove. Ciò che può
aver cagionato nel nord simili persecuzioni, l'opposizione
ostinata del sistema ufficiale della scienza fisica accettato
dagli scolastici contro i novatori, come tali, non potrebbe
quasi affatto tenersi a calcolo rispetto all'Italia. Si sa
che Pietro d'Abano (vissuto al principio del secolo XIV)
non cadde vittima che dell'invidia collegiale di un altro
medico, che lo accusò presso l'Inquisizione di eresia e di
magia,[8] ed altrettanto si può supporre anche rispetto al
suo contemporaneo padovano, Giovannino Sanguinacci,
perchè, come medico, inclinava alle innovazioni; ma
questi ne uscì con una semplice condanna di esiglio.
Per ultimo non bisogna dimenticare, che in Italia i domenicani,
come inquisitori, non ebbero mai tanta potenza,
come nei paesi settentrionali; sì i tiranni, che le repubbliche
più d'una volta nel secolo XIV diedero prove tali
di disprezzo verso il clero in generale, che non la semplice
investigazione della natura, ma molte altre cose
ben più rilevanti andarono impunite. Ma quando, col secolo
XV, l'antichità prevalse in tutti i rapporti della vita,
la breccia aperta nel vecchio sistema s'allargò in favore
d'ogni specie di indagine profana, con questo però che
l'umanismo tirò a sè le migliori forze e nocque con ciò

allo studio empirico della natura.[9] In mezzo a ciò si risveglia
pur sempre qua e là di nuovo l'Inquisizione e
punisce o manda al rogo qualche medico, perchè bestemmiatore
e negromante, nè, in tali casi, si può mai
dire con certezza quale sia stato il vero e più riposto
motivo della condanna. Ma, anche in onta a tutto questo,
sul finire del secolo XV l'Italia con Paolo Toscanelli,
Luca Paccioli e Leonardo da Vinci era senza paragone
il primo paese d'Europa in fatto di matematiche e di
scienze fisiche, e i più gran dotti del mondo moderno si
riconoscevano suoi discepoli, non esclusi nemmeno il
Regiomontano e il Copernico.





Un indizio importante dell'amore generalmente diffuso
alle scienze naturali si ha anche nello zelo, con cui
si cercò assai per tempo di mettere insieme delle collezioni
per lo studio comparativo delle piante e degli animali.
Innanzi tutto l'Italia è solita darsi il vanto di essere
stata la prima a possedere orti botanici, sebbene
parrebbe che in sulle prime essi non esistessero che con
intenti di pratica utilità, e d'altronde sia anche discutibile
il vanto di priorità, ch'essa si arroga. Senza paragone
più importante invece è il fatto, che tanto i principi,
quanto i ricchi privati, nel mettere insieme i loro giardini
di piacere, si trovarono naturalmente condotti a far
collezioni di piante quanto più si potesse nuove e di
specie diverse. Così nel secolo XV il magnifico giardino

di villa Careggi dei Medici ci vien dipinto pressochè
come un orto botanico,[10] ricco di innumerevoli specie di
alberi e di piante. Ed altrettanto, al principio del secolo
XVI, ci vien detto di una villa del cardinale Triulzio
nella campagna romana,[11] non lungi da Tivoli, dove erano
siepi di rose d'ogni specie, alberi d'ogni sorta, piante
fruttifere di tutte le possibili varietà e un grande orto
con venti specie di uve. Qui evidentemente si ha qualche
cosa di più che un pajo di dozzine di piante medicinali
universalmente conosciute, quali non mancano nei giardini
di tutti i castelli e dei conventi degli altri paesi
d'occidente: oltre ad una cultura assai progredita delle
piante fruttifere pei vantaggi che se ne ritraggono, si
vede un interesse speciale per le piante in sè medesime,
per ciò che esse hanno in sè di notevole. La storia
dell'arte c'insegna come solo più tardi questa passione
delle collezioni fece luogo alle esigenze del gusto architettonico
pittoresco.





Anche l'allevamento di animali rari e forestieri non
si può immaginare scompagnato da uno spirito superiore
d'osservazione. Il facile trasporto dai porti meridionali
ed orientali del Mediterraneo e le condizioni favorevoli
del clima italiano rendevano possibile l'acquisto delle
maestose belve del sud e accettabili i doni, che di quando
in quando ne facevano i Sultani.[12] L'animale preferito

tanto nelle repubbliche, che nei principati è di regola
il leone, anche se non figuri nel loro stemma, come era
appunto il caso di Firenze.[13] Le tane, dove si tenevano
rinchiusi, erano o nei palazzi del governo o in prossimità
di essi, come, ad esempio, in Perugia e in Firenze;
quelli di Roma erano nei sotterranei del Campidoglio.
Infatti questi animali si adoperavano talvolta per l'esecuzione
delle sentenze capitali in affari politici,[14] e tenevano
inoltre vivo nel popolo un certo rispettoso spavento.
Di più, il loro contegno si aveva in conto di un misterioso
pronostico: la loro fecondità si riguardava come
un segno d'imminente prosperità generale, ed anche
Giovanni Villani non crede di derogare alla propria dignità
notando di avere assistito di persona al parto di

una leonessa.[15] I lioncelli usavasi di regalarli alle città
e ai principi vicini, ed anche ai Condottieri, qual premio
al valore.[16] I Fiorentini ebbero pure assai per tempo dei
leopardi, pei quali tenevano ai loro stipendi un apposito
domatore.[17] Borso da Ferrara faceva combattere i suoi
leoni con tori, orsi e cinghiali.[18]



Sul finire del secolo XV poi trovansi, come oggetti
di necessario lusso, in parecchie corti principesche dei
veri serragli. «Alla magnificenza di un gran, signore,
scrive Matarazzo, s'appartiene di possedere cavalli, cani,
muli, sparvieri ed altri uccelli, come altresì buffoni,
cantanti e bestie feroci».[19] Il serraglio di Napoli al tempo
di Ferrante conteneva una giraffa ed uno zebro, doni
del monarca di Bagdad, a quanto sembra.[20] Filippo Maria

Visconti possedeva non solo dei cavalli, che vennero pagati
500 e sin 1000 ducati d'oro ciascuno, e pregiatissimi
cani inglesi, ma anche molti leopardi, fatti venire
da diverse regioni d'oriente: il mantenimento de' suoi
uccelli da caccia, che avea fatto raccogliere in tutto il
settentrione, non gli costava meno di 3000 ducati d'oro
ogni mese.[21] Emanuele il grande, re di Portogallo, sapeva
bene qual prezioso regalo faceva a Leone X, quando
gli mandò un elefante ed un rinoceronte.[22] E per tal
modo si veniva ponendo le basi della scienza zoologica
e della botanica.



Lo studio pratico della zoologia ebbe impulso poi
dall'allevamento delle razze cavalline, delle quali quella
mantovana di Francesco Gonzaga passava per la prima
d'Europa.[23] L'uso di attribuire un pregio speciale a certe
razze è certamente tanto antico, quanto l'arte del cavalcare,
e la produzione artificiale di razze ibride deve
essere stata comune specialmente sin dal tempo delle
Crociate; ma, quanto all'Italia, la conquista dei premi
nelle corse, che si davano in qualunque città di qualche
importanza, era il movente più efficace per cercarvi la
produzione dei cavalli pregiati sopratutto per somma
celerità. E appunto nella razza mantovana crescevano

gl'infallibili corridori di questa specie, ma, oltre a ciò,
anche i più nobili cavalli da battaglia, e in generale
cavalli tali, che, fra tutti i doni fatti a gran signori,
si avevano pei più degni di un principe. Il Gonzaga
teneva nelle sue stalle stalloni e giumente di Spagna e
d'Irlanda, nonchè d'Africa, di Tracia e di Cilicia, e,
per avere quest'ultime, egli coltivava costantemente
l'amicizia dei Gransultani. Tutte le varietà furono quivi
tentate per produrre quanto più si potesse di eccellente
e di perfetto.





Ma a questo tempo non mancò neanche quello che
si direbbe un serraglio d'uomini: il celebre cardinale
Ippolito de' Medici,[24] figlio bastardo di Giuliano duca di
Nemours, manteneva nella strana sua corte una schiera
di selvaggi, che parlavano più di venti lingue differenti
ed erano ciascuno quanto di più perfetto poteva dare la
razza, alla quale appartenevano. Qui infatti si vedevano
incomparabili volteggiatori di puro sangue moresco tolti
alle regioni settentrionali d'Africa, arcieri tartari, lottatori
negri, palombari indiani e turchi, che tutti insieme,
specialmente nelle cacce, formavano il seguito del cardinale.
Quando egli fu rapito da una morte precoce (1535),
questa turba svariata ne portò a spalle la salma da Itri
a Roma, e al lutto generale della città per la perdita
di un signore così liberale confuse le sue nenie funebri,
espresse in tante lingue e accompagnate da animatissime
gesticolazioni.[25]







Queste sparse notizie sulla parte che ebbero gl'Italiani
nello studio delle scienze naturali e della varietà
e ricchezza dei prodotti della natura in generale, non
sono che cenni imperfettissimi del molto di più, che potrebbe
dirsi in proposito. Nessuno, meglio dell'autore,
sente la lacuna, ch'egli a questo riguardo è costretto
di lasciare in questa parte del suo libro; ma egli non
esita a confessare che di molte delle opere speciali, che
potrebbero abbondantemente riempirla, non ha potuto
vedere presso a poco che il titolo o il frontispizio.





CAPITOLO III.
Scoperta del Bello nel paesaggio.





Il paesaggio nel medio-evo. — Il Petrarca e le ascensioni alpine. — Il
Dittamondo di Fazio degli Uberti. — La scuola fiamminga. — Enea
Silvio e le sue descrizioni.





Ma, oltre all'investigazione scientifica, eravi anche
un'altra maniera di accostarsi alla natura, ed in un
senso affatto particolare. Gli Italiani sono i primissimi
fra i moderni, che intravidero e gustarono il lato estetico
del paesaggio.[26]



Questa attitudine è sempre il risultato di un lungo
e complicato svolgimento della cultura, e la sua origine
è assai difficile da rintracciare, in quanto che un sentimento
segreto di questa specie può esistere da lungo
tempo, prima che si manifesti nella poesia e nella pittura
e con ciò acquisti la coscienza di sè medesimo.
Presso gli antichi, per esempio, l'arte e la poesia si
restrinsero alla rappresentazione di tutto il ciclo della
vita umana, prima di passare e descrivere quella della

natura, e quest'ultima rappresentazione rimase pur
sempre dentro limiti molto ristretti, non ostante che,
da Omero in poi, in un numero grandissimo di espressioni
e di versi apparisca evidente l'impressione sempre
più forte, che la natura veniva facendo sull'uomo. Più
tardi le stirpe germaniche, che fondarono le loro signorie
sulle rovine dell'Impero romano, portavano già con
sè una naturale predisposizione a sentire altamente il
lato spirituale della scena campestre, e quand'anche il
Cristianesimo le abbia costrette per un certo tratto di
tempo a non vedere nelle fonti e nei monti, nei laghi
e nei boschi sino allora venerati che la presenza di spiriti
falsi e bugiardi, non v'ha dubbio però che questo
stadio di transizione fu presto assai da esse superato.
Egli è un fatto che ancora nel colmo del medio-evo,
intorno all'anno 1200, esiste nuovamente un sentimento
schietto e profondo del mondo esteriore, che si
manifesta chiaramente nei canti dei menestrelli delle diverse
nazioni.[27] Da essi traspare un vero entusiasmo pei
fenomeni più semplici, quali l'apparir della primavera
e dei fiori, il rinverdire delle foreste e dei boschi.
Ma sono scene senza sfondo, talmente che anche i
loro personaggi, i crociati, che pur corsero tanta parte
di mondo, in quei canti quasi non figurano più come
tali. Anche la poesia epica, la quale, ad esempio ci descrive
con tanta esattezza gli abbigliamenti e le armature
dei guerrieri, non è che imperfettissima nella
descrizione dei luoghi, e il grande Volframo di Eschenbach
ci dà appena un'immagine sufficiente della scena,
nella quale si movono i suoi personaggi. Da quei canti

infatti nessuno indovinerebbe, che questa nobiltà poetante
d'ogni paese abitasse o avesse visitato e conoscesse
perfettamente migliaja e migliaja di castelli situati nelle
posizioni le più pittoresche. Anche nelle poesie degli
scolari vaganti (v. pag. 235) manca il senso della
prospettiva, il paesaggio propriamente detto, mentre
invece le cose vicine sono talvolta dipinte con tal vivezza
di colorito, che non se ne trova riscontro in nessun
menestrello della Cavalleria. Infatti dove trovare
una descrizione della foresta d'amore simile a questa,
che noi crediamo di un poeta italiano del secolo XII?



Immortalis fieret

Ibi manens homo:

Arbor ibi quaelibet

Suo gaudet pomo:

Viae myrrha, cinnamo

Fragrant et amomo —

Conjectari poterat

Dominus ex domo[28] ecc.





Egli è evidente che per gli Italiani la natura è già da
lungo tempo monda e purificata da ogni influsso di potenze
soprannaturali. San Francesco d'Assisi nel suo Inno
al sole loda il Signore non per altro, che per la creazione
delle luci del cielo e dei quattro elementi.



Ma le prove più convincenti della profonda impressione
esercitata dalla natura sull'animo dell'uomo cominciano
con Dante. Egli ci ritrae al vivo in poche linee
non solo il sorgere dell'aurora e il tremolar della marina
sotto la brezza mattinale o la tempesta che fa tremar
le selve ed i pastori, ma sale altresì sulle cime dei monti

coll'unico intento di goder grandiose prospettive[29], uno
dei primi o il primo forse, dopo i poeti antichi, che abbia
sentito la bellezza di tali spettacoli. Il Boccaccio lascia
indovinare, più che non descriva egli stesso, quanta sia
l'impressione che fanno su lui le scene della natura;
tuttavia ne' suoi romanzi pastorali non si può disconoscere
qualche tratto di squisito e delicato paesaggio, che,
se non altro, avrà esistito nella sua fantasia.[30] Con coscienza
poi ancor più compiuta il Petrarca, uno dei
primi uomini perfettamente moderni, mostra l'importanza
delle grandi scene della natura per un anima sensitiva.
Quel lucidissimo spirito, che pel primo cercò in tutte le
letterature le origini e i progressi del sentimento pittoresco
della natura, e che ha dato egli stesso ne' suoi
Tableaux de la nature i quadri descrittivi più perfetti
che esistano, Alessandro Humboldt, non s'è mostrato del
tutto giusto riguardo al Petrarca, ed è perciò che, anche
dopo quanto egli ne scrisse, a noi pure rimane qualche
cosa da aggiungere.







Il Petrarca non fu soltanto un valente geografo, — si
vuole che a lui si debba la primissima carta d'Italia,[31] — e
nemmeno ripetè semplicemente quanto avevano
detto gli antichi,[32] ma il vero aspetto della natura trovò
nel suo spirito un eco immediato. Il godimento degli
spettacoli naturali gli vien gradito in qualsiasi mentale
occupazione: associando l'una cosa coll'altra, s'intende
assai facilmente quel desiderio di solitudine erudita, che
lo incatena a Valchiusa ed altrove, e le sue fughe periodiche
dal suo secolo e dal mondo.[33] Gli si farebbe un
gran torto, se dalla sua ancor debole e scarsa potenza
descrittiva della natura si volesse inferire in lui una
certa mancanza di sentimento. La descrizione del maraviglioso
golfo della Spezia e di Porto Venere, per esempio,
ch'egli innesta sulla fine del sesto canto dell'«Africa»,
e che non fu mai fatta da nessuno nè degli antichi, nè
dei moderni,[34] non è, a dir vero, niente più che una semplice
enumerazione. Ma egli conosce omai la bellezza, che
risulta dal contrasto dalle rupi, e sa in generale separare
l'importanza pittoresca di un sito dalla sua utilità.[35]

In occasione della sua dimora nei boschi di Reggio,
l'improvviso spettacolo di un grandioso paesaggio agisce
talmente su lui, che egli continua una poesia da lunghissimo
tempo interrotta.[36] Dove però il suo entusiasmo
raggiunge il colmo, è nell'ascesa ch'egli fece al monte
Ventoux, non lungi da Avignone.[37] Un vago desiderio di
godere un ampio orizzonte s'esalta in lui sino al punto
di una vera passione alla lettura accidentale di quel
passo di Livio, dove è narrata l'ascensione al monte Emo
di Filippo di Macedonia, l'eterno avversario di Roma.
Egli pensa fra sè: come non sarà da scusare in un giovane
di condizione privata ciò che non si biasima nemmeno
in un vecchio re? Infatti il salire alle cime di un
monte senza uno scopo prestabilito pareva stranezza
inaudita a quanti lo circondavano, nè certo era il caso
di pensare a trovar amici o conoscenti che lo accompagnassero.
Il Petrarca non prese adunque con sè che il
minor suo fratello e, dall'ultima stazione di riposo in
avanti, due uomini del luogo in qualità di guide. Mentre
con costoro avea cominciato già la salita, un vecchio
pastore lo scongiurava di tornar sui suoi passi: aver
egli pure, un cinquant'anni innanzi, fatto un simile tentativo,
ma non averne riportato altro, fuor che le membra
rotte e le vesti lacere; prima e dopo di allora nessuno
essersi avventurato in tale impresa. Ma essi non
si lasciano atterrire per questo, e tra indicibili stenti
s'avanzano ognor più, sinchè si trovano colle nuvole
sotto i piedi e hanno raggiunto la cima. Ora egli è vero

bensì che noi, giunti a questo punto, ci attendiamo indarno
ad una descrizione della prospettiva che si apre
loro dinanzi; ma ciò non accade già perchè il poeta sia
rimasto freddo e insensibile a quella vista, bensì invece,
perchè l'impressione fu troppo forte in lui. In quell'altezza
solitaria gli passano dinanzi alla mente tutti i fantasmi
e le follie della sua vita passata: egli si rammenta
come per l'appunto dieci anni prima era partito ancor
giovane da Bologna, e volge uno sguardo d'ansioso desiderio
all'Italia; per ultimo apre un libriccino, che s'era
preso a compagno di quel viaggio, le confessioni di S. Agostino,
e l'occhio gli cade appunto casualmente su quel
passo del capitolo decimo, dove è scritto: «e gli uomini
se ne vanno attorno e ammirano l'altezza dei monti e
l'ampiezza dei mari e il romorio dei torrenti e il corso dei
pianeti, immemori, in mezzo a tutto questo, di sè medesimi».
Suo fratello, al quale egli legge queste parole,
non sa comprendere, perchè, dopo ciò, egli chiuda nuovamente
il libro e se ne stia meditando in silenzio.





Pochi decenni più tardi, intorno all'anno 1360, Fazio
degli Uberti nella sua cosmografia,[38] scritta in versi
rimati (v. vol. I, pag. 240), descrive la vasta prospettiva
che si gode dal monte Alvernia, con quella freddezza
che è propria d'un geografo e di un antiquario,
ma al tempo stesso con quella verità, che contraddinstingue
il testimonio oculare. Egli deve però aver ascese
cime ancora più elevate, perchè conosce fenomeni, che
non si possono osservare se non a più di 10,000 piedi
sopra il livello del mare, quali le vertigini, il rigonfiamento
degli occhi e le palpitazioni del cuore, da cui lo

guarisce il suo mitico duce, Solino, con una spugna intrisa
in una particolare essenza. Del resto, non v'ha dubbio
che le ascensioni del Parnaso e dell'Olimpo, delle
quali pure egli parla,[39] non sono che prette finzioni.





Col secolo XV poi tutto ad un tratto i grandi maestri
della scuola fiamminga, Uberto e Giovanni van Eyk,
strappano interamente alla natura il suo velo e ne rubano
la vera immagine. Ma il loro paesaggio non si ferma lì,
nè è soltanto una naturale conseguenza del loro sforzo
di presentare in generale un riflesso della realtà; esso
ha già un concetto poetico suo proprio, un'anima, benchè
tuttavia in modo ancora convenzionale. L'influenza
di questo paesaggio su tutta l'arte occidentale è innegabile,
e non poterono quindi non risentirla anche gli
artisti italiani. Ma, colti ed esercitati già da sè in questo
genere, non la subirono che in parte, nè ciò bastò
a distoglierli dalla via, che s'erano tracciata essi stessi.





Anche in questo riguardo, come nella cosmografia,
la voce di Enea Silvio è una delle più autorevoli del
tempo. Quand'anche non si volesse tenere alcun conto
di lui come uomo, si sarebbe però sempre costretti a
confessare che ben pochi son gli altri, nei quali l'immagine
di quel tempo e della sua cultura spirituale si
trovi così viva ed intera, e che assai pochi altresì s'accostarono,

al pari di lui, al tipo normale dell'uomo del
Rinascimento. Del resto, lo diciamo incidentalmente, anche
dal punto di vista morale non lo si giudicherà mai
con piena giustizia sino a che si porranno a base del
giudizio le lagnanze della Chiesa tedesca defraudata, colpa
le di lui oscillazioni, del tanto invocato Concilio.[40]



Qui egli chiama a sè tutta la nostra attenzione per
essere stato il primo non solamente a sentire la magnificenza
del paesaggio italiano, ma anche a descriverla
sin nelle più minute particolarità con vero entusiasmo
(v. vol. I, pag. 244). Lo Stato della Chiesa e la Toscana
meridionale (sua patria) sono i due paesi ch'egli conobbe
in modo speciale, e, fatto Papa, usò sempre d'impiegare
i suoi ozi nella migliore stagione dell'anno in escursioni
campestri più o meno lunghe. Ora almeno la podagra,
di cui era affetto da lunghissimo tempo, non gli era più
un serio ostacolo a visitar monti e valli, dove si faceva
trasportare in lettiga; e se con questi suoi gusti si paragonano
quelli dei Papi che gli successero. Pio, entusiasta
della natura e dell'antichità e appassionato pei
modesti, ma eleganti edifizi, apparirà quasi un santo. Ed
egli stesso nello splendido e vivace latino de' suoi Commentari
ci ha lasciato la più veridica testimonianza di
quanto in tali piaceri si sentisse felice.[41]







Il suo occhio appare variamente esercitato, quanto
quello di qualsiasi uomo moderno. Egli si sente rapito in
una specie di estasi dinanzi alla grandiosa magnificenza
della scena, che si gode dal più alto dei monti Albani, il
monte Cavo. Di là egli prospetta la spiaggia del territorio
a lui soggetto da Terracina e dal monte Circello
sino all'Argentaro, nonchè tutto l'ampio tratto di paese
che contiene le rovine delle antichissime città, coi profili
dei monti dell'Italia di mezzo, con le grandiose foreste
tutto all'intorno verdeggianti nelle pianure e coi
laghi delle montagne, che l'illusione fa credere vicini.
Egli sente tutta la bellezza della posizione di Todi, che
sta come in trono in mezzo a' suoi vigneti e boschetti
di ulivi, con la prospettiva delle lontane foreste e della
valle del Tevere, dove brulicano d'ogni parte i castelli
e le piccole borgate poste lungo le sponde del fiume.
Il delizioso paese vagamente ondulato intorno a Siena
colle sue ville e i suoi chiostri sul vertice d'ogni collina
è la sua patria, e ad esso quindi si volgono con
predilezione speciale le sue descrizioni. Ma egli è felicissimo
altresì nel rilevare le più minute particolarità
pittoresche, come, per esempio, quando descrive quella
lingua di terra, che si protende nel lago di Bolsena, e che
è detta Capo di Monte: «gradinate di pietra, ombreggiate
da vigneti, conducono giù dirittamente alla spiaggia,
dove tra gli scogli verdeggiano perpetuamente le
quercie, rallegrate del continuo dal canto dei tordi».
Sulla via che costeggia tutto all'intorno il lago di Nemi,
seduto all'ombra dei castagni e d'altri alberi fruttiferi,

egli sente che, se mai vi fu luogo atto ad ispirare un
poeta, egli è certamente questo «segreto asilo di Diana».
Spesse volte si sa aver egli tenuto il concistoro e fatta
la segnatura o dato udienza agli ambasciatori sotto quegli
antichi e giganteschi castagni o all'ombra di quegli
ulivi, sedendo su un verde prato o presso il zampillo di
qualche fontana. Alla vista di una gola montuosa, che
si va restringendo e sulla quale arditamente si stende
in arco un ponte, si risveglia immediatamente in lui il
suo senso d'artista. Non v'è cosa, per quanto minuta,
che non lo interessi vivamente colla perfezione e specialità
caratteristica, che le è propria: i campi azzurri
di lino mollemente ondeggianti, il giallo della ginestra
che riveste le colline, e perfino i dumi selvaggi di qualsiasi
specie, nonchè singole piante e sorgenti, che gli
sembrano miracoli di natura.



Ma il colmo dell'ebbrezza lo aspetta sul Monte Amiata,
dove salì nell'estate del 1462, quando la peste e un'afa
infocata rendevano assolutamente inabitabile la pianura.
A metà dell'altezza del monte, nell'antico convento longobardo
di S. Salvatore, fermò egli colla Curia la sua
residenza: di là, tra i boschi dei castagni sospesi sul dirupato
pendio, si domina tutta la Toscana meridionale
e si veggono in lontananza le torri di Siena. Egli non
salì sino alle più alte cime del monte, ma vi salirono i
suoi seguaci, ai quali si unì anche l'oratore veneziano,
e lassù essi trovarono due enormi massi di pietra addossati
l'un all'altro, che forse servirono di altare a qualche
popolo primitivo, e credettero di scorgere in gran
lontananza, oltre il mare, le due isole di Corsica e di
Sardegna.[42] In quella deliziosa frescura, all'ombra delle

annose querce e de' castagni, sul verde smalto dell'erba,
dove nessuno spino trafiggeva il piede e nessun insetto
o serpente insidiava la vita, il Papa godette i suoi dì
più felici: per la segnatura, che aveva luogo in giorni
determinati, egli cercava sempre nuovi siti e nuove ombre,[43]
novos in convallibus fontes et novas inveniens
umbras, quae dubiam facerent electionem. — In tali
circostanze gli accadde anche una volta di vedere la
caccia che i cani diedero ad un cervo enorme, che fu
visto fuggire sul monte difendendosi del suo meglio colle
unghie e colle corna. Sulla sera il Papa soleva sedere
nel piazzale del convento dal lato che prospetta la valle
del Paglia, trattenendosi coi cardinali in piacevoli ragionamenti.
I curiali, che si sbandavano qua e là per cacciare,
riferivano che alle falde del monte il caldo era
insopportabile, e che la campagna arsa e deserta rendeva
immagine di un vero inferno, al cui paragone il
monastero co' suoi freschi e verdi contorni poteva dirsi
una dimora di paradiso.



In tutto questo c'è vero gusto moderno, non imitazione
od influenza antica. E, ammesso anche che gli antichi
abbiano anch'essi sentito a quel modo, certo è che
le poche espressioni di qualche scrittore, che Pio può
benissimo aver conosciuto, non furono, nè potevano esser
quelle, che bastassero ad accendere in lui un sì vivo
entusiasmo.[44]



Il secondo periodo di splendore, che sul finire del
secolo XV e sul principiare del XVI ebbe la poesia italiana

accanto alla latina, che era pur sempre in fiore,
ci somministra prove in gran numero della forte impressione
prodotta sugli animi dalle scene naturali, e a
convincersene basta dare un'occhiata ai lirici di quel
tempo. Ma vere descrizioni di grandiosi prospetti campestri
non s'incontrano quasi mai, appunto perchè e la
lirica e l'epopea e la novella avevan ben altro a fare
in quell'energica età. Il Bojardo e l'Ariosto tratteggiano
i loro paesaggi con molta evidenza, ma quanto più brevemente
possono, e senza tirarli, col mezzo di lontananze
e di prospettive, a contribuire all'effetto,[45] che deve uscir
tutto intero dai personaggi e dall'azione. Questo sentimento
sempre crescente della natura trova un'espressione molto
più spiccata nei tranquilli scrittori di dialoghi e di lettere.[46]
Singolarmente ligio a questo riguardo si mostra
il Bandello alle leggi del genere letterario, ch'egli stesso
s'è imposto: nelle novelle non mai una parola più del
necessario per designare i luoghi, dove si compiono gli
avvenimenti;[47] nelle dediche invece, che precedono ciascuna
novella, ampie e particolareggiate descrizioni dei

medesimi, come scena necessaria ad attuarvi i dialoghi
e le conversazioni. Fra gli epistolografi ci duole di dover
nominare l'Aretino,[48] come colui che forse fu il primo a
descrivere minutamente qualche splendido effetto di luce
e di ombre nelle ore del tramonto.



Ma anche presso i poeti s'incontra talvolta un singolare
intreccio di vita sentimentale con graziose pitture
di scene naturali, quasi altrettanti quadretti di genere.
Tito Strozza descrive (intorno al 1480) in una elegia
latina[49] la dimora della sua innamorata: una vecchia casetta,
rivestita d'edera con alcuni affreschi sacri corrosi
dal tempo, nascosta fra gli alberi: accanto ad essa una
cappella assai malconcia dalla violenza delle piene del
Po, che vi scorre in vicinanza: poco lungi di là la casa
del cappellano, che coltiva i suoi sette magri jugeri di
terreno con una coppia di buoi presi a prestito. Queste
non sono certamente reminiscenze, nè imitazioni da veruno
tra gli antichi poeti elegiaci romani, ma schietto
sentimento moderno, al quale, sulla fine di questa parte
del nostro lavoro, troveremo far degno riscontro una altrettanto
semplice e schietta descrizione della vita campestre.



Ora si suol dire comunemente che anche i grandi
maestri tedeschi dei primi anni del secolo XVI seppero
talvolta rappresentare egregiamente tali scene naturali,
come fece, per esempio, Alberto Durer nella celebre sua
incisione del Figliuol prodigo. Ma altro è che un pittore,
cresciuto in mezzo al realismo, aggiunga tali scene a' suoi
quadri in via complementare e accessoria, ed altro che

un poeta, avvezzo di solito a spaziare nelle idealità o
a vivere artificialmente nella mitologia, discenda nella
realtà per un intimo impulso suo proprio e senta il bisogno
di rappresentarla. Oltre a ciò la priorità di tempo,
tanto in questa, come nella descrizione della vita campestre,
sta tutto in favore dei poeti italiani.





CAPITOLO IV.
Scoperte sull'uomo.





Espedienti psicologici; i temperamenti.





A queste vittorie riportate nel campo della natura
la civiltà del Rinascimento aggiunge un servigio ancor
più segnalato, la scoperta e la rappresentazione dell'uomo
in tutto ciò, che ne costituisce l'intima essenza e le manifestazioni
esteriori.[50]



Innanzi tutto quest'epoca promuove, come vedemmo,
un forte e completo sviluppo dell'individualità; poi guida
l'individuo al riconoscimento di questo stesso elemento
sotto tutti gli aspetti e le forme possibili. Lo sviluppo
della personalità è essenzialmente legato alla coscienza,
che se ne ha in sè e negli altri. In mezzo ad ambedue
questi grandi fatti abbiamo dovuto dar posto all'influenza
esercitata dall'antica letteratura, appunto perchè il modo
di riconoscere e di rappresentare l'individualità e di sceverarla
da ciò che vi ha di comune in tutti gli uomini,
riceve una determinazione o tinta speciale da questo elemento

intermedio. Ciò non toglie però che quella potenza
di riconoscimento non sia un privilegio esclusivo dell'epoca
e della nazione.



I fatti, ai quali ci riporteremo per fornirne le prove,
saranno pochi. Se mai in altre parti di questo lavoro,
qui principalmente noi ci accorgiamo di essere entrati
nel pericoloso sentiero delle divinazioni, e sappiamo benissimo
che non a tutti parrà sufficientemente provato
quel tenue, ma pure evidente digradar di colori, che noi
crediamo di scorgere nella storia della vita morale dei
secoli XIV e XV. Questo lento e successivo apparire
dello spirito di un popolo è tal fenomeno, che ad ogni
osservatore può presentarsi sotto mille aspetti diversi.
Al tempo spetta di vedere e di giudicare.



Fortunatamente questo riconoscimento dello spirito
umano non cominciò dall'andare in traccia di una psicologia
teoretica, — in tal caso avrebbe bastato quella di
Aristotele, — ma dal prendere a punto di partenza l'osservazione
dei fatti e la loro classificazione. L'indispensabile
corredo delle teorie si limita omai alla dottrina dei quattro
temperamenti in connessione col dogma allora universalmente
ricevuto dell'influsso dei pianeti. Questi
implacabili elementi si mantengono, da tempo immemorabile,
come qualche cosa di inesplicabile nella mente
dei singoli uomini, ma senza tuttavia che ne resti pregiudicato
il grande progresso universale. Certamente
parrà cosa strana il vederli tirati in campo in un'epoca,
nella quale oggimai non soltanto l'osservazione paziente
ed esatta, ma l'arte stessa e la poesia, portate all'ultima
perfezione, furono in grado di rappresentar tutto l'uomo
tanto nell'essenza profonda del suo organismo spirituale,
quanto nelle sue più caratteristiche esterne accidentalità.
E non sappiamo quasi trattenere il riso, quando, per

esempio, vediamo un osservatore, del resto assai perspicace,
attribuire bensì a Clemente VII un temperamento
melanconico, ma tuttavia sottoporre il proprio giudizio
a quello dei medici, che danno invece al Papa un temperamento
collerico-sanguigno.[51] E lo stesso ci accade
quando leggiamo che a Gastone di Foix, al vincitore di
Ravenna, di cui abbiamo il ritratto dipinto da Giorgione
e la statua scolpita dal Bambaja, e che oltre a ciò ci
vien descritto da tutti gli storici, si attribuisce un temperamento
saturnio.[52] Non vi ha dubbio che chi usò tali
espressioni, aveva in animo di designare con esse qualche
cosa di preciso e di determinato; ma le categorie,
alle quali si attenne per manifestare la propria opinione,
sono pur sempre quelle già viete e bizzarre di un altro
tempo.





CAPITOLO V.
Rappresentazione dell'elemento spirituale
nella poesia.





Valore intrinseco del verso sciolto — e del sonetto. — Dante e la sua «Vita
nuova». — La Divina Commedia. — Il Petrarca pittore degli affetti e
dei sentimenti. — Il Boccaccio e la Fiammetta. — Scarso sviluppo della
tragedia. — La pompa della rappresentazione nociva al dramma. — Intermezzi
e balli. — Commedia in genere e commedia dell'arte. — Epopea
romantica. — Scoloriture necessarie nella pittura dei caratteri. — Il
Pulci e il Bojardo. — Legge intima dei loro componimenti. — L'Ariosto
e il suo stile. — Il Folengo e la parodia. — Il Tasso
come antitesi.





Nel campo della libera rappresentazione dello spirito
ci si fanno incontro per primi i grandi poeti del secolo
XV.



Se da tutta la poesia cortigiana e cavalleresca dei
due secoli precedenti noi ci facciamo a raccogliere le
gemme le più preziose, avremo un complesso di splendide
divinazioni e singole pitture d'affetti, che a prima
vista potranno far parere assai disputabile il primato,
cui aspirano gli Italiani. Anche non tenendo conto delle
produzioni liriche propriamente dette, Goffredo di Strasburgo
col suo poema «Tristano ed Isolda» ci offre il
quadro di una passione, che ha dei tratti che non moriranno
mai. Ma queste gemme nuotano in un mare di
convenzionalità artificiali, e in sostanza sono ancor troppo

lontane dal dare una completa rappresentazione obbiettiva
dell'uomo interiore e delle sue potenze morali.



Anche l'Italia ebbe nel secolo XIII una parte attiva
nella poesia cortigiana e cavalleresca per mezzo de' suoi
trovatori. Furono questi che crearono la canzone propriamente
detta, la quale nelle loro mani procede artificiosa
e stentata, al pari di qualsiasi canto dei menestrelli
settentrionali, ed anche quanto alla sostanza tradisce il
solito convenzionalismo di corte, qualunque sia la condizione
sociale alla quale appartiene il poeta.



Ma già s'aprono due nuove vie, che accennano ad un
avvenire proprio e speciale della poesia italiana, e che
non si possono al tutto riguardare come prive di una
certa importanza, specialmente se la questione sia soltanto
di pura forma.



Dallo stesso Brunetto Latini (il maestro di Dante),
che nelle canzoni rappresenta la solita maniera dei trovatori,
derivano i primi versi sciolti che si conoscano,[53]
e in questa apparente assenza di forme trovasi espressa
d'un tratto una vera e reale passione. È una volontaria
rinuncia ad ogni artificio esterno suggerita dalla speranza
che tutta l'efficacia risulti dal concetto, come alcuni decennî
più tardi accadde colla pittura a fresco e più tardi
ancora colla pittura a tempra, dalle quali sono banditi
i colori e l'effetto risulta soltanto dal movimento delle
ombre. Per quel tempo, che nella poesia teneva pur
tanto al convenzionale, questi versi di Brunetto segnano
il primo passo verso un indirizzo del tutto nuovo.[54]







Ma accanto a ciò, anzi ancora nella prima metà del
secolo XIII, una delle molte forme ritmiche rigorosamente
ripartite in strofe, che l'occidente allora inventò,
va diventando per l'Italia la forma normale prevalente:
il sonetto. La collocazione delle rime ed anche il numero
dei versi oscillano ancora per un centinaio d'anni,[55]
sino a che il Petrarca li fissa in modo stabile e definitivo.
Questa è la forma, nella quale da principio si fonde
ogni elevato pensiero lirico e contemplativo e, più tardi,
ogni concetto possibile, per guisa che i madrigali, le sestine
e perfin le canzoni, accanto ad essa, non tengono
più che un posto al tutto secondario. Molti italiani si
sono in epoche posteriori lagnati, ora scherzando ed ora
sul serio, di questo inevitabile modello, di questo letto
di Procuste, che obbliga a torturare nelle morse de' suoi
quattordici versi i pensieri e gli affetti. Ma non mancarono
e non mancano tuttavia anche quelli, che amano
invece questa forma e ne usano migliaia di volte, per
depositarvi vuote reminiscenze e oziose tiritere senza
serietà e senza senso. Questo spiega perchè abbondino
tanto i futili e cattivi sonetti e vi sia tanta penuria di
buoni.



Ciò non ostante, noi siamo del parere che il sonetto
sia stato un grande beneficio ed una vera fortuna per
la poesia italiana. La chiarezza e la bellezza della sua
forma, la necessità di elevare il concetto nella sua seconda
metà, più intimamente legata insieme, la facilità

stessa dell'apprenderlo a memoria, dovevano renderlo,
e lo resero infatti, caro e pregiato anche ai grandi maestri.
Nè certo essi lo avrebbero conservato ed usato in
ogni secolo ed anche nel nostro, se avessero pensato diversamente.
Chi oserà dire che ad essi mancasse la potenza
di esprimersi altrettanto gagliardamente adottando
un'altra forma qualunque? Ma appunto perchè essi del
sonetto fecero una delle principali forme della lirica italiana,
accadde che anche moltissimi altri, forniti di belle,
se non somme, attitudini, e che in altri generi più distesi
della lirica avrebbero fatto naufragio, impararono
necessariamente un modo corretto e conciso di esprimere
le loro idee. Il sonetto diventò un condensatore generale
dei pensieri e degli affetti, quale non si ritrova nella
poesia di verun altro popolo moderno.



Per tal modo ci si fa incontro ora il mondo sentimentale
italiano in una moltitudine di immagini molto
spiccate e concise e nella stessa loro brevità straordinariamente
efficaci. Se anche altri popoli avessero posseduto
una forma convenzionale di questa specie, forse
noi sapremmo molte cose di più intorno alla loro vita
intima; fors'anche avremmo in quadri nettamente delineati
una serie di situazioni interne ed esterne e pitture
vive e parlanti di passioni e di affetti, che indarno cerchiamo
in una pretesa lirica dei secoli XIV e XV, che
non ha quasi nulla da doversi riguardar come tale. Negli
Italiani si nota un progresso incontestato ed evidente
pressochè dalla nascita del sonetto in poi; infatti ancora
nella seconda metà del secolo XIII i trovatori della transizione,
come furono detti recentemente,[56] costituiscono
il termine intermedio tra i trovatori propriamente detti

e i poeti che risentono l'influenza antica: il sentimento
semplice e vigoroso, l'energica dipintura delle situazioni,
la precisione della frase e la serrata brevità della chiusa
nei loro sonetti e in altre composizioni fanno già presentire
imminente l'apparizione di Dante. Alcuni sonetti
ispirati dall'amore di parte tanto guelfi, che ghibellini,
(1260-1270) respirano una passione, che si rassomiglia
molto alla sua; altri ricordano quanto v'ha di più dolce
nella sua lirica.





Come egli stesso teoricamente la pensasse intorno al
sonetto, noi no 'l sappiamo, perchè le ultime parti del suo
libro «Del volgare eloquio», nelle quali appunto voleva
trattare delle ballate e dei sonetti, o non furono
mai scritte o andarono perdute. Ma praticamente qual
tesoro di pensieri e d'affetti non ha egli a piene mani
versato e nel sonetto e nella canzone! E qual cornice
non ha egli saputo lavorarvi all'intorno! La prosa della
«Vita nuova», nella quale egli rende conto delle cause
che occasionarono ciascuna delle sue poesie, non è meno
maravigliosa dei versi stessi e forma con questi un tutto
armonico, nel quale regna il sentimento il più delicato
e profondo. Aperto e sincero, egli mette in piena evidenza
tutte le gradazioni, per le quali il suo spirito passò
successivamente dall'ebbrezza al dolore, e fonde poi il
tutto con potente energia nella più severa forma dell'arte.
Leggendo attentamente questi sonetti e queste
canzoni e in mezzo ad esse quei maravigliosi frammenti
del giornale della sua vita, si direbbe quasi che per tutto
il medio-evo gli altri poeti abbiano fatto uno studio speciale
di non interrogar sè medesimi ed egli solo, pel
primo, abbia osato affrontare il testimonio della propria
coscienza. Di strofe artefatte si ha copia grandissima

anche prima di lui; ma egli solo è il primo vero artista
nel pieno senso della parola, perchè è il primo a
fondere scientemente un grande concetto in una forma
perfetta. Qui si ha veramente una lirica soggettiva improntata
della più schietta verità e grandezza obbiettiva,
e ciò con sì armonico accordo, che tutti i popoli e tutti
i secoli ponno appropriarsi una tal maniera di sentire e
di scrivere.[57] E se talvolta dal tema è condotto ad uscir
fuori di sè medesimo, e non può manifestare la potenza
del suo sentimento se non da un fatto estrinseco a lui,
come nei grandiosi sonetti Tanto gentile ecc. e Vede
perfettamente ecc., egli sente tosto il bisogno di giustificarsene.[58]
In sostanza a questo genere appartiene anche
il più bello di questi componimenti, il sonetto Deh peregrini
che pensosi andate ecc.



Anche se non avesse scritto la Divina Commedia,
basterebbe questa storia intima della sua vita giovanile
per far di Dante l'ultimo uomo del medio-evo e il primo
del tempo moderno. È la vita dello spirito, che tutto ad
un tratto acquista la coscienza di sè medesimo e si manifesta
quale si sente.



Dopo ciò sarebbe impresa disperata e soverchia il
voler dire quante di simili manifestazioni s'incontrino
nella Divina Commedia, e noi dovremmo seguire canto
per canto l'intero poema, se volessimo metterne in evidenza
i pregi in questo riguardo. Ma fortunatamente non
siamo in questa necessità, dappoichè la Commedia già

da lungo tempo è divenuta il libro prediletto di tutti i
popoli occidentali. Il suo organismo e il concetto fondamentale
appartengono ancora al medio-evo e non si legano
colle nostre idee se non per un nesso di continuità
storica; ma il poema è essenzialmente la fonte primitiva
d'ogni moderna poesia tanto per la sua ricchezza, come
per l'alta sua potenza plastica nella rappresentazione
dell'elemento spirituale in tutte le sue gradazioni e trasformazioni.[59]



Da questo tempo in avanti potrà benissimo accadere
che questa poesia abbia i suoi momenti di oscillazione
e accenni anche per qualche mezzo secolo ad un apparente
regresso: — ciò non ostante però il suo principio
vitale è salvo per sempre, e dovunque in Italia nei secoli
XIV e XV e nei primi anni del XVI uno spirito
veramente originale e profondo vi si accosta, egli rappresenta
da sè solo una potenza di gran lunga superiore
a quella di qualunque poeta non italiano, presupposta
l'eguaglianza delle attitudini, che del resto non è così
facile a stabilire.



Come nella storia italiana si vede ordinariamente la
cultura (di cui la poesia è un elemento) precedere l'arte
figurativa e contribuire essenzialmente a darle il primo
impulso, così vediamo ora anche qui ripetersi il fatto
identico. Ci volle più d'un secolo prima che il movimento
intellettuale, la vita dell'anima trovasse nella pittura e
nella scultura un'espressione, che in qualche modo fosse
analoga a quella di Dante. Se ed in quanto ciò si verifichi

nella vita artistica degli altri popoli[60] e quale importanza
possa avere in sè una tale questione, non è
questo il luogo, in cui ciò debba discutersi. Ma il fatto
ha un peso decisivo nella storia della cultura italiana.





Quale in questo riguardo sia il posto da assegnarsi
al Petrarca, potranno dirlo da sè i lettori, trattandosi
di un poeta tanto universalmente conosciuto. Ma non
bisogna accostarsi a lui con gl'intendimenti di un giudice
inquisitore e andar rintracciando minutamente le
contraddizioni tra l'uomo e il poeta, e gli amori secondari
oggimai comprovati ed altri suoi lati deboli, poichè
in tal caso non si durerà gran fatica a trovar noiosa la
lettura de' suoi sonetti, e si perderà di vista il poeta
per la smania d'imparar a conoscere l'uomo, come suol
dirsi, nella sua «totalità».[61] E questo pur troppo è quanto
a suo riguardo è accaduto. Invece di ringraziare il cielo
che non s'abbia bisogno di investigare come e attraverso
quali lotte un poeta sia giunto a mettere in salvo la
parte più preziosa della travagliata sua vita, da poche
e sparse «reliquie» di questo genere s'è cercato di cucire
insieme anche pel Petrarca una biografia, che potrebbe
dirsi piuttosto un atto d'accusa. L'ombra sua però
se ne consoli: se la stampa e i commenti degli epistolari
degli uomini illustri continuano ancora per altri cinquant'anni,

come hanno cominciato in Germania ed in
Inghilterra, il banco degli accusati, sul quale egli è stato
posto a sedere, diverrà addirittura il seggio, su cui saranno
chiamati l'un dopo l'altro a rispondere tutti gli
uomini grandi.



Senza disconoscere il molto di artificiale e di ricercato,
in cui il Petrarca imita sè stesso e continua a poetare
alla sua maniera, noi ammiriamo in lui una copia straordinaria
di concetti e di immagini, che s'aggirano tutte nel
campo della spiritualità, descrizioni di momenti di ebbrezza
o di abbandono, che debbono riguardarsi come
al tutto propri di lui solo, perchè in nessuno prima di
lui ci accade di incontrarli, e che costituiscono appunto
il suo merito principale dinanzi alla sua nazione e al
mondo intero. Non sempre l'espressione è ugualmente
schietta; e non è raro il caso che alle più delicate idealità
si frammischi qua e là qualche cosa che per noi ha
dello strano, qualche allegoria che somiglia ad un giuoco
di parole, qualche argomentazione che dà nel sofistico:
ad ogni modo però la parte sana prevale di gran lunga
su tutti questi difetti.





Anche il Boccaccio co' suoi sonetti così poco pregiati
raggiunge talvolta una forza non comune di espressione
nella pittura, che fa de' suoi sentimenti.[62] Il ritorno ad
un luogo reso sacro da memorie amorose (son. 22), la
melanconia primaverile (son. 33), la tristezza del poeta
che si sente invecchiare (son. 65), sono argomenti da lui
trattati con somma maestria. Oltre a ciò, nell'«Ameto»
egli ha descritto la forza purificante e rigeneratrice di
amore, come nessuno avrebbe creduto doversi aspettare

dall'autore del Decamerone.[63] E finalmente la sua «Fiammetta»
è una grande e circostanziata analisi psicologica
fatta con un profondo spirito di osservazione, quantunque
non sempre condotta colla desiderata equabilità di stile
e d'immagini ed evidentemente padroneggiata qua e là
dalla smania di sfoggiare in frasi lussureggianti, nonchè
pregiudicata anche dall'innesto, inopportuno affatto, di
allusioni mitologiche e di citazioni erudite. Se non andiamo
errati, la Fiammetta costituisce, sotto un certo
aspetto, un riscontro alla «Vita nuova di Dante», o almeno
ebbe l'impulso da questa.



Che gli antichi poeti, specialmente gli elegiaci e il
libro quarto dell'Eneide, non sieno rimasti senza una
grande influenza su questi e sugli Italiani venuti più
tardi,[64] è cosa che già s'intende da sè; ma ciò non impedisce
minimamente che la sorgente del sentimento
sgorghi spontanea e potente dal loro intimo. Chi sotto
questo aspetto li paragona coi loro contemporanei non
italiani, troverà generalmente in essi la primissima e
completa manifestazione dei sentimenti dell'Europa moderna.
Infatti non si tratta tanto di sapere, se altri
uomini eccellenti d'altre nazioni abbiano sentito con pari
squisitezza e profondità, ma chi sia stato il primo a rivelare

colla parola una più ricca e profonda cognizione
dei sentimenti interni.





Ma perchè gl'Italiani del Rinascimento non hanno
fatto se non cose del tutto mediocri nel campo della tragedia?
Niun genere infatti sarebbe stato più acconcio a
dar risalto in mille guise diverse ai caratteri, ai pensieri
ed alle passioni degli uomini nel loro nascere, crescere
e svilupparsi. Perchè dunque, per dirla in altre parole,
non ebbe anche l'Italia il suo Shakspeare? Nè formuliamo
a caso in tal modo la domanda. Sta di fatto che
con tutti i rimanenti teatri del nord gl'Italiani dei secoli
XVI e XVII non ebbero nessun motivo di temere
il confronto, e, quanto al teatro spagnuolo, se non poterono
farvi concorrenza, ciò accadde e perchè il fanatismo
religioso s'era spento in essi già da gran tempo,
e perchè del punto astratto d'onore non si curavano
che in apparenza, e perchè da ultimo erano troppo prudenti
da un lato e troppo orgogliosi dall'altro per piegarsi
a idolatrare e glorificare il principato, che per lo
più era tirannico ed illegittimo presso di loro.[65] La questione
si restringe adunque unicamente al confronto col
teatro inglese, ed anche rispetto a questo soltanto pel
breve periodo del suo massimo splendore.



Innanzi tutto sarebbe facile il rispondere che tutto
il resto d'Europa non fu in grado di produrre che un
solo Shakspeare, e che genii simili non sono in generale
se non rari doni del cielo. Ma, oltre a ciò, si potrebbe
anche soggiungere, che non è per nulla provato che anche
il teatro italiano non fosse in sulla via di prendere uno

slancio potente, quando invece scoppiò la Contro-riforma
e soffocò, d'accordo col dominio spagnuolo (diretto su
Napoli e su Milano, e indiretto sul resto d'Italia), i più
fecondi prodotti dell'ingegno italiano, o li lasciò miseramente
isterilire. Si supponga, per esempio, anche solo
per un momento, lo stesso Shakspeare sotto un vicerè
spagnuolo o in vicinanza del Santo Uffizio a Roma, od
anche nel suo stesso paese soltanto un pajo di decennj
più tardi, all'epoca della Rivoluzione inglese, e ci si
dica poscia in qual modo egli avrebbe potuto lasciar
libero il volo al suo genio. Il dramma perfetto, tardo
figlio di ogni cultura, ha bisogno, per svolgersi, di tempi
e condizioni affatto speciali.



Del resto, giacchè l'occasione ci si offre, ci sia lecito
di ricordar qui alcune circostanze, che parevano fatte
appositamente per difficultare o ritardare in allora un
più perfetto sviluppo del dramma in Italia, e che non
cessarono se non quando era già troppo tardi per poter
rivaleggiare colle altre nazioni.



Senza alcun dubbio la principale di queste circostanze
fu il fatto, che l'attenzione degli spettatori fu ancora assai
per tempo assorbita di preferenza dalla parte decorativa
della rappresentazione, per opera specialmente dei
Misteri e delle ceremonie religiose. In tutto l'Occidente
le rappresentazioni della storia sacra e delle leggende
sacre drammatizzate sono state la fonte diretta e il
principio del dramma e del teatro; ma l'Italia, come
sarà dimostrato altrove, aveva messo nei Misteri un tale
sfoggio di pompa artistica decorativa, che necessariamente
l'elemento drammatico doveva restarne in buona
parte sopraffatto. Da tali innumerevoli e pompose rappresentazioni
non si svolse neppure più tardi un genere
poetico speciale, quali gli autos sagramentales di Calderon

e di altri poeti spagnuoli, e molto meno poi un
vantaggio e un punto d'appoggio pel dramma profano.





Tuttavia quando quest'ultimo sorse e fiorì, prese subito
parte, secondo le sue forze, alla magnificenza della
decorazione, alla quale per l'appunto si era già troppo
avvezzi sin dal tempo dei Misteri. Non senza stupore si
legge quanto fosse ricca e svariata la decorazione della
scena in Italia in un tempo, nel quale nei paesi settentrionali
si andava contenti ad una semplice e grossolana
indicazione dei luoghi. Ma anche questo forse non sarebbe
bastato a far preponderar la bilancia, se la rappresentazione
stessa, parte colla magnificenza dei costumi,
parte e principalmente per mezzo di svariati Intermezzi,
non avesse sviato l'attenzione dal contenuto poetico della
composizione.



Che in molti luoghi, ma più specialmente poi a Roma
e a Ferrara, si sieno rappresentate delle commedie di
Plauto e di Terenzio, ed anche talora delle tragedie antiche
(v. vol. I, pag. 320 e 342), ora in lingua latina ed
ora in italiano; che le accademie sorte a quel tempo
(v. ibid. pag. 375) si sieno fatte di tali rappresentazioni
un'occupazione principalissima, e che i poeti del Rinascimento
anche nei loro drammi si sieno dati, più di
quanto conveniva, alla imitazione di quei modelli, fu certamente
un fatto, quanto vero, altrettanto pregiudicievole
al dramma italiano pei decennj, in cui ciò avvenne;
ma tuttavia a queste circostanze non bisogna dare un'importanza
maggiore di quella, che realmente hanno. Se
non fosse sopraggiunta la Contro-riforma e con essa
il dominio straniero, quello stesso svantaggio avrebbe
potuto convertirsi perfino in un passo di più fatto sulla
via della rigenerazione, e non sarebbe stato senza una

certa utilità. Già poco dopo il 1520 la vittoria della lingua
volgare nella tragedia e nella commedia era stata
omai, a gran dispetto degli umanisti, vinta definitivamente.[66]
Da questo lato adunque niun ostacolo avrebbe
impedito alla più colta nazione d'Europa di sollevare il
dramma nel più alto senso della parola ad una spirituale
rappresentazione della vita umana. Furono gli
Inquisitori e gli Spagnuoli, che terrorizzarono gl'Italiani
e che resero impossibile la riproduzione dei più
veraci e sublimi contrasti, specialmente se allusivi alla
vita dell'intera nazione. — Ma, accanto a ciò, noi dobbiamo
prendere in più vicina considerazione anche gli
allegri Intermezzi, come veramente nocivi allo sviluppo
del dramma.



Allorchè furono festeggiate le nozze del principe Alfonso
di Ferrara con Lucrezia Borgia, il duca Ercole
mostrò in persona a' suoi illustri ospiti centodieci costumi,
che doveano servire per la rappresentazione delle commedie
di Plauto, affinchè ognuno vedesse, che nessuno
di essi dovea servire due volte.[67] Ma che cosa era mai
questo lusso di vestiti di seta e di cambellotto in paragone
col corredo dei balli e delle pantomime, che si rappresentavano
quali «Intermezzi» delle commedie plautine?
Che Plauto, di fronte a questi, riuscisse nojoso ad
una giovine principessa quale era Isabella Gonzaga, e
che ognuno, durante il dramma, ardentemente li aspettasse,

non si durerà fatica a comprenderlo, quando si
pensi alla varietà ed al lusso, con cui venivano rappresentati.
Vi si vedevano lotte di antichi guerrieri romani,
che a suon di musica imbrandivano e palleggiavano le
loro armi secondo le più severe leggi dell'arte, danze
di Mori portanti fiaccole accese, o di selvaggi che agitavano
i cornucopia, dai quali usciva un'onda di fuoco,
e ciò costituiva la parte ballabile di una pantomima, che
rappresentava il salvamento di una fanciulla dalle fauci
di un dragone. Poi venivano dei pazzi, che ballavano
in veste da Pulcinella e si battevano l'un l'altro con
vesciche di majale e simili. Alla corte di Ferrara non
si dava mai una commedia senza il «suo» ballo (la
moresca).[68] In qual modo sia stata quivi eseguita (nel 1491)
la rappresentazione dell'«Anfitrione» di Plauto (in occasione
del primo matrimonio di Alfonso con Anna Sforza),
se cioè qual pantomima con musica od invece qual vero
dramma, non si sa con certezza.[69] In ogni caso però è
fuor di dubbio, che gli elementi estranei introdottivi superavano
la composizione stessa: vi si vide infatti un
ballo di giovinetti rivestiti d'edera e disposti in gruppi
artificiali, che cantavano in coro, poi Apollo, che, toccando
la lira col plettro, accompagnava una canzone in
lode di casa d'Este, indi, quasi intermezzo nell'intermezzo,
una scena o farsa campestre, dopo la quale tornava in
campo la mitologia con Venere, Bacco e il loro seguito
e con una pantomima rappresentante il giudizio di Paride

sull'Ida. Allora appena subentrava la seconda metà
della commedia, nella quale erano frequenti le allusioni
alla futura nascita di Ercole di casa d'Este. Quando
questa stessa commedia fu per la prima volta rappresentata
nel cortile del palazzo ducale (1487), continuava
a splendere, durante la rappresentazione, «un paradiso
con stelle ed altre ruote», vale a dire probabilmente
una illuminazione con fuochi d'artificio, che senza dubbio
avrà assorbito, a danno della commedia, l'attenzione del
pubblico. È chiaro quindi da sè che assai meglio sarebbe
stato se simili scene, innestate a forza nella composizione,
fossero state rappresentate a parte, come forse usavano
di fare altre corti. Delle sfarzose rappresentazioni promosse
dal cardinale Pietro Riardo, dai Bentivogli di Bologna
e da altri avremo occasione di discorrere, parlando
delle feste in genere.



Questo lusso eccessivo nelle cose accessorie, venuto
in uso universalmente, nocque in modo speciale allo
sviluppo della tragedia originale italiana. «In passato,
scriveva Francesco Sansovino[70] intorno all'anno 1570,
si rappresentavano, oltre alle commedie, anche alcune
tragedie di antichi e moderni autori con molta pompa.
Attratti dalla fama degli apparati, gli spettatori vi affluivano
da paesi vicini e lontani. Ma oggidì le feste
che vengono allestite dai privati, hanno luogo appena
fra quattro pareti, e da qualche tempo è invalso da sè
l'uso, che la stagione del carnevale si passi in commedie
ed altri allegri e preziosi passatempi». Ciò equivale al
dire che la pompa ha aiutato ad uccidere la tragedia.







I primi saggi e tentativi di questi tragici moderni,
tra i quali ebbe maggior celebrità il Trissino colla sua Sofonisba,
(1515), appartengono alla storia della letteratura.
Ed altrettanto può dirsi della commedia più colta, di quella
imitata da Plauto e da Terenzio; nella quale lo stesso
Ariosto non riuscì a far nulla di veramente singolare.
Per contrario la commedia popolare in prosa, quale la
trattarono il Machiavelli, il Bibiena e l'Aretino, avrebbe
in realtà potuto avere un avvenire, se il suo stesso contenuto
non l'avesse condannata sin dalle prime a perire.
Infatti questo era il più delle volte o estremamente immorale
o rivolto a mordere singole classi di persone,
le quali dal 1540 in avanti non parevano più disposte
a lasciarsi offendere così pubblicamente. Se la pittura
dei caratteri nella Sofonisba era stata sopraffatta dalla
pomposa declamazione, qui invece era trattata con soverchia
franchezza al pari della di lei sorella germana,
la caricatura. In ogni caso però queste commedie italiane,
se non andiamo errati, furono le prime ad essere
scritte in prosa e imitate completamente dal vero; per
questo non devono essere dimenticate nella storia della
letteratura europea.



L'uso di scrivere tragedie e commedie, una volta
introdotto, continuò a mantenersi, e non mancarono anche
più tardi numerose rappresentazioni di opere drammatiche
antiche e moderne; ma esse non servirono omai
ad altro fine, che a quello di spiegare nelle feste un lusso
maggiore o minore, secondo i mezzi di chi le promoveva,
e il genio della nazione se ne venne di mano in mano
scostando, come da un genere troppo vero e volgare.
Perciò, non appena vennero in voga le favole pastorali
e le «opere» non si durò fatica ad abbandonare del tutto
quei tentativi.







Nazionale non fu e non rimase che una specie, la
Commedia dell'Arte, che non si scriveva, ma s'improvvisava
sopra una tessera che si teneva dinanzi. Essa non
giovò gran fatto a rialzare la pittura dei caratteri, perchè
aveva poche maschere e sempre fisse, delle quali tutti
sapevano a memoria il carattere. Ma il genio della nazione
inclinava talmente a questo genere, che anche in mezzo
alla rappresentazione di commedie scritte gli attori si
abbandonavano spesso ad una capricciosa improvvisazione,[71]
in guisa che qua e la si venne introducendo un
genere misto, una vera mostruosità. Di tal maniera parrebbero
essere state le commedie rappresentate in Venezia
dal Burchiello e poscia dalla compagnia di Armonio,
Valerio Zuccato, Lodovico Dolce ed altri;[72] del Burchiello
si sa già che, a caricare il lato comico della rappresentazione,
mescolava nel dialetto veneziano vocaboli greci
e slavi. Una perfetta commedia dell'arte, o poco meno,
fu quella adottata in seguito da Angelo Beolco, detto il
Ruzzante (1502-1542), le cui maschere stabili erano
contadini padovani (Menato, Vezzo, Villora ed altri): egli
soleva studiarne il dialetto, quando passava l'estate nella
villa del suo mecenate Luigi Cornaro a Codevico.[73] A poco
a poco poi prendono piede tutte le maschere locali, degli
avanzi delle quali il popolo italiano si compiace ancora
oggidì: Pantalone, il dottor Ballanzoni, Brighella, Pulcinella,
Arlecchino e così via. Certamente per la massima

parte esse sono assai vecchie, anzi non è impossibile che
talune derivino dalle maschere delle antiche farse romane,
ma il secolo XVI fu il primo a riunirne parecchie
in una sola rappresentazione. Attualmente ciò non
accade più così di leggeri, ma ogni grande città ha conservato
almeno le sue maschere locali: Napoli il suo
Pulcinella, Firenze il suo Stenterello, Milano il suo celebre
Meneghino.[74]



Misero compenso invero per una grande nazione, che
forse prima d'altra avrebbe avuto le più splendide attitudini
a riprodurre nel dramma i momenti più importanti
della sua vita. Ma ciò doveva esserle impedito per secoli
da potenze nemiche, del predominio delle quali ella
non ebbe colpa che in parte. Tuttavia il talento drammatico
degli Italiani, riconosciuto universalmente, non
potè mai essere distrutto completamente, e colla musica,
quando non potè con altro, l'Italia mantenne il suo
primato sull'intiera Europa. Chi in questi trionfi musicali
crede di trovare un compenso sufficiente pel dramma
che le fu negato, può compiacersene a suo talento.





Ciò che non fu fatto dal dramma, poteva per avventura
attendersi dall'epopea? — Per l'appunto il rimprovero
maggiore, che si suol fare all'epopea romanzesca
italiana, sta in questo, che l'invenzione e la pittura dei
caratteri non sono in proporzione con gli altri suoi pregi.



Infatti molti altri pregi non le possono essere contestati,
e fra gli altri quello che da tre secoli e mezzo

i poemi romanzeschi italiani continuano ad essere letti e
ristampati, quando quasi tutta la poesia epica degli altri
popoli non è divenuta oggimai che una semplice curiosità
letteraria. Si dirà forse che ciò dipende esclusivamente
dai lettori, i quali nelle regioni del mezzodì cercano e
ammirano qualche cosa di diverso che non in quelle del
settentrione? Ma in tal caso resterà sempre che i settentrionali
debbano, almeno in parte, appropriarsi il modo
di sentire degli Italiani per poter apprezzare il vero
merito di queste poesie: e ciò è tanto vero, che in Germania
vi sono uomini anche distintissimi, che confessano di
non sapervisi al tutto acconciare. Non v'ha dubbio infatti
che chi si facesse ad esaminare e giudicare il Pulci, il
Bojardo, l'Ariosto e il Berni dal solo lato del nudo concetto,
non giungerebbe ad intenderli mai perfettamente.
Essi sono artisti di un genere affatto speciale, che scrissero
e cantarono per un popolo eminentemente artistico.



I cicli leggendari del medio-evo erano sopravvissuti
dopo il graduato e successivo spegnersi della poesia cavalleresca,
parte sotto la forma di compilazioni e raccolte
rimate, parte come romanzi profani. In Italia durante
il secolo XIV s'era verificato l'ultimo di questi
due fatti; ma le rimembranze risorte dell'antichità vi
crebbero giganti d'accanto e gettarono nell'ombra tutte
le creazioni fantastiche del medio-evo. Vero è che il
Boccaccio nella sua «Amorosa Visione» nomina fra
gli eroi da lui introdotti nel suo palazzo incantato anche
un Tristano, un Arturo, un Galeotto ed altri, ma non
lo fa che brevemente e quasi alla sfuggita, come se si
vergognasse di ricordarli, e tutti gli scrittori posteriori
di qualsiasi specie o non li nominano più, o solo per
celia. Tuttavia il popolo ne conservò la memoria, e
dalle sue mani essi passarono poscia di nuovo in quelle

dei poeti del secolo XV. Questi poterono ora concepire
e trattare quella stessa materia da un punto di vista
del tutto nuovo; ma essi fecero ancor di più: vi innestarono
nuovi elementi, anzi rifecero pressochè tutto da
capo a fondo. Non si poteva infatti più pretendere da
essi, che trattassero una materia così invecchiata con
quel timido riguardo che s'era avuto per essa in altri
tempi. L'intera Europa moderna può ben invidiar loro
la fortuna di aver saputo riaccendere nei loro connazionali
l'antico entusiasmo per un mondo fantastico già
quasi spento, ma essi non avrebbero dovuto essere che ipocriti,
se vi si fossero accostati con quella venerazione,
colla quale soglionsi riguardare le leggende mistiche.[75]





In luogo di ciò essi spaziano liberamente nel campo
nuovamente aperto alla poesia dell'arte. Il loro scopo
principale pare essere stato quello di ottenere il più
bell'effetto possibile in ogni canto per mezzo della recitazione;
e nel fatto è anche vero, che questi poemi guadagnano
moltissimo, quando vengano recitati a frammenti
e con una leggera tinta d'ironia comica nella voce e
nel gesto. Una pittura più profonda e completa dei
caratteri non avrebbe contribuito gran fatto ad aumentare
quell'effetto; e se il lettore potrebbe per avventura
desiderarla, l'ascoltatore non ci pensa nemmeno, perchè
non ode sempre che un brano. Riguardo ai personaggi
prescritti, l'animo del poeta si trova in una condizione,
che potrebbe dirsi doppia: da un lato la sua cultura

umanistica protesta contro il carattere medievale dei
medesimi, dall'altro però le loro lotte, quale riscontro
ai tornei e all'arte della guerra allora in uso, richieggono
una grande conoscenza della materia e un certo
slancio poetico in chi scrive, ed una splendida attitudine
in chi declama. Egli è appunto per la mancanza di tali
qualità che il poema stesso del Pulci[76] non giunge ad
essere una vera parodia della Cavalleria, benchè l'intonazione
comica e franca de' suoi paladini ci tocchi assai
spesso dappresso. Vero è che, accanto a ciò, egli pone
un tipo ideale dello spirito battagliero nel bizzarro e pur
buono Morgante, che sbaraglia interi eserciti con un
battaglio di campana; anzi lo eleva qua e là notevolmente,
contrapponendo ad esso l'assurdo, e pur notevolissimo,
mostro Margutte. Ma il Pulci non dà nessuna
importanza affatto speciale a questi due caratteri rozzamente
e vigorosamente disegnati, e il suo racconto segue
lo strano suo corso anche dopochè entrambi ne sono da
lungo tempo scomparsi. Anche il Bojardo[77] conosce perfettamente
i suoi personaggi e a suo talento li adopera
sul serio e comicamente: anzi egli va ancora più innanzi
e si prende giuoco perfin dei demonj, che talvolta deliberatamente
condanna a sostener parti goffe e balorde.
Ma il punto artistico, ch'egli tratta colla maggior serietà,
al pari del Pulci, è pur sempre la descrizione vivacissima
e, si direbbe quasi, tecnicamente fedele di tutti gli
avvenimenti. — Il Pulci recitava il suo poema canto
per canto, mano mano che li veniva componendo, dinanzi
alla società che si raccoglieva intorno a Lorenzo il Magnifico,

ed altrettanto faceva il Bojardo nella corte di
Ercole a Ferrara: egli è quindi assai facile l'immaginare
a quali pregi quivi più si badasse, e quanto poca
lode vi avrebbero raccolto i caratteri interi e compiuti.
Naturalmente anche i poemi stessi nati in tal modo non
costituiscono nessun tutto organico, e potrebbero senza
inconvenienti essere del doppio più lunghi o più brevi
che non sono: il loro organismo non è quello di un
gran quadro storico, ma semplicemente di un fregio o
di un magnifico festone, attorno al quale stanno disposte
mille svariate figure. A quel modo che nelle figure e
negli altri rilievi di un fregio non si domandano, e
neanche sono permesse, forme individuali perfette, profonde
prospettive e varietà di piani, altrettanto se ne
fa senza in questi poemi.



La svariata ricchezza delle invenzioni, per mezzo delle
quali specialmente il Bojardo ci prepara sempre nuove
sorprese, si burla di tutte le nostre definizioni scolastiche
sull'essenza della poesia epica sin qui accettate. Per
quel tempo essa era la più piacevole diversione dagli
studi archeologici, anzi l'unico espediente possibile per
chi in generale agognava di arrivar ad una forma di
poesia narrativa nuova ed originale. Imperocchè il dare
una veste poetica alla storia dell'antichità non conduceva
ad altro, fuorchè a quel fallace pensiero, sul quale si mise
il Petrarca col suo poema «l'Africa» in esametri latini,
e nel quale entrò pure un secolo e mezzo più tardi
il Trissino con la sua «Italia liberata dai Goti» in versi
sciolti, poema enorme, irreprensibile, se si vuole, quanto
alla lingua ed alla versificazione, ma in cui non si saprebbe
dire se sia più maltrattata la storia o la poesia,
per l'unione forzata alla quale entrambe furono costrette.
E dove mai non trascinò Dante stesso coloro che lo imitarono?

I «Trionfi» in forma di visione del Petrarca
sono tutto quel di meglio che in questo genere potè ottenersi
senza grave offesa al buon gusto; l'«Amorosa
Visione» del Boccaccio, invece, non è altro che un'arida
enumerazione di personaggi storici e favolosi disposti in
tante allegoriche categorie. Altri incominciano, qualunque
sia l'argomento che trattano, con una barocca imitazione
del primo canto di Dante, e si provvedono anch'essi
di un duce allegorico, che deve tenere il posto
di Virgilio: l'Uberti pel suo poema geografico (il «Dittamondo»)
si trascelse Solino, Giovanni Santi pel suo
panegirico a Federigo da Urbino volle avere a compagno
Plutarco.[78] Ora da tutte queste false peregrinazioni distolse
per l'appunto quell'epica poesia, che aveva a suoi
rappresentanti il Pulci e il Bojardo. La curiosità e l'ammirazione
con cui fu accolta, — e che forse, rispetto
all'epica, non si rinnoverà più finchè duri il mondo, — mostrano
splendidamente quanto essa rispondesse ad un
bisogno del tempo. Sia che queste creazioni incarnino o
non incarnino in sè il concetto ideale della vera poesia
epica, quale nel nostro secolo s'è voluto stabilire, deducendolo
da Omero e dai Nibelungi, certo è che esse
rappresentano, in ogni caso, un'idealità esistente al loro
tempo. Inoltre colle loro grandiose descrizioni di battaglie,
che per noi sono la parte che più ci annoia, esse soddisfano,
come s'è detto, ad una passione allor prevalente
per la cosa in sè stessa, passione della quale difficilmente
noi possiamo formarci una giusta idea,[79] nè più nè meno

come dell'alta stima, in cui allora era tenuta la schietta
vivacità della descrizione o del racconto in generale.





Per la stessa ragione non si potrebbe usare un criterio
più fallace, quanto se, per giudicare l'Ariosto, si
andasse in cerca di caratteri nel suo «Furioso».[80] Certo
che anche essi non mancano qua e colà ed anzi vengono
trattati con molta cura, ma il poema non s'appoggia mai
essenzialmente su essi, e se avessero un maggiore risalto,
ci perderebbe, anzichè guadagnarvi. Ma una simile
esigenza si collega con un desiderio assai più largo, al
quale l'Ariosto non soddisfa nel senso del nostro tempo:
da un poeta di tanta potenza e celebrità si avrebbe bramato
in generale qualche cosa di più che le avventure
di Orlando. Si avrebbe voluto ch'egli avesse rappresentato
in un grande lavoro i più grandi conflitti del cuore
umano, che avesse riprodotto le idee più sublimi del suo
tempo su ogni cosa umana e divina, in una parola si
avrebbe voluto da lui una di quelle grandi sintesi mondiali,
che s'incontrano nella Divina Commedia e nel Fausto.
Invece, egli procede al modo degli artisti d'allora e
raggiunge l'immortalità astraendo dall'originalità nel
senso moderno, lavorando ulteriormente sopra una tela
di figure universalmente note e servendosi perfino degli
elementi esistenti, quante volte gli tornano acconci. Qual
grado di perfezione si possa raggiungere anche procedendo
in tal guisa, non è cosa che possa tanto facilmente
intendersi da gente sfornita del senso dell'arte, e molto
meno lo intenderà chi in ogni altra cosa si troverà più
istrutto e capace. L'ideale artistico dell'Ariosto è «l'avvenimento»,
fatto splendidamente rivivere e sparso equabilmente

per tutto il grande poema. Per riuscire in tale
intento egli ha bisogno non solo di essere dispensato dal
dare un'impronta più spiccata ai caratteri, ma anche dal
mantenere un più stretto legame fra le leggende che
narra. Bisogna che egli possa riannodare fila spezzate e
dimenticate, a suo talento: le sue figure devono essere
tali da poter con uguale facilità apparire e sparire, non
perchè lo richiegga l'indole loro speciale, bensì perchè
lo vuole il poema stesso. Ma anche in un modo di comporre
tanto slegato e irrazionale in apparenza egli trova
e sa riprodurre un tipo di bellezza perfetta. Egli non
descrive per descrivere, ma dipinge le scene e i personaggi
sino a quel punto, nel quale possano fondersi armonicamente
col procedere degli avvenimenti; e meno
ancora poi si perde in dialoghi e monologhi,[81] mantenendo
invece sempre e costantemente il privilegio sovrano della
vera epopea, quello di trasformar tutto in un passato vivo
e reale. Il lato appassionato e sentimentale non emerge in
lui mai dalle parole,[82] nemmeno nel celebre canto vigesimo
terzo e nei seguenti, dove è descritta la pazzia di
Orlando. Che gli episodi amorosi non abbiano mai in
questa epopea un carattere lirico, è un merito di più
del poeta, quantunque non sempre sieno irreprensibili
dal lato morale. Ma, quasi a compenso di ciò, essi hanno
talvolta in sè tanta verità e realtà, in onta anche a
tutte le fantasticherie magiche e cavalleresche, che li
circondano, che si crederebbe quasi scorgervi per entro
casi ed avventure personali occorse al poeta stesso.

Conscio del proprio valore, egli ha poi innestate senza
esitare nel poema molte allusioni relative al suo tempo
e proclamatavi la gloria di casa d'Este col mezzo di
evocazioni e di profezie. L'onda meravigliosa delle sue
ottave porta con sè questo enorme ammasso di cose con
moto sempre eguale e maestoso.





Con Teofilo Folengo o, come egli stesso si chiama,
Limerno Pitocco la parodia della Cavalleria entra in possesso
di quei diritti, ai quali da tanto tempo agognava,[83]
ma al tempo stesso coll'elemento comico e il suo realismo
mostrasi necessariamente il bisogno di dare un'impronta
più spiccata ai caratteri. In mezzo alle baruffe
e alle sassate dell'infima plebe di una piccola città delle
Romagne (Sutri) cresce il piccolo Orlando, predestinato
evidentemente a divenire un coraggioso eroe, nemico di
ogni ipocrisia ed impostura, e alquanto millantatore. Il
mondo fantastico convenzionale, quale s'era svolto dal
Pulci in avanti e avea servito di cornice all'epopea, qui
se ne va veramente in frantumi: l'origine e la personalità
dei paladini vengono messe in aperta derisione,
per esempio nel secondo canto, in occasione di un torneo
d'asini, nel quale i cavalieri si fanno comparire nelle
più goffe divise ed armature. Il poeta mostra talvolta
una comica compassione per l'inesplicabile slealtà, che è
tradizionale nella casa di Gano da Magonza, per la faticosa
conquista della spada Durindana e simili, anzi la
tradizione non gli serve in generale che come un campo
opportuno per invenzioni ridicole, episodi, allusioni mordaci
(talune assai belle, come quella sulla fine del capo

sesto), e oscenità. Accanto a tutto questo non manca
qualche sarcasmo contro l'Ariosto, e sotto questo punto
di vista fu una vera fortuna per l'Orlando Furioso, che
l'Orlandino sia caduto assai presto nelle mani dell'Inquisizione
e sia stato condannato ad una comandata dimenticanza
per le eresie luterane che conteneva. La
parodia, per esempio, è evidente quando (cap. VI, str. 28)
la casa Gonzaga è fatta derivare dal paladino Guidone,
dal momento che da Orlando doveano derivare i Colonnesi,
da Rinaldo gli Orsini e da Ruggero — secondo
l'Ariosto — gli Estensi. Può darsi che il mecenate stesso
del poeta, Ferrante Gonzaga, non sia rimasto del tutto
estraneo a questi attacchi contro la casa d'Este.





Per ultimo il fatto stesso che nella Gerusalemme Liberata
di Torquato Tasso la pittura dei caratteri è una
delle particolarità meglio curate dal poeta, dimostra da
sè quanto diverse fossero le idee che egli aveva intorno
al poema epico, da quelle che prevalevano un mezzo secolo
prima. Il suo maraviglioso poema è essenzialmente
un monumento della Contro-riforma e del nuovo indirizzo,
sul quale in questo frattempo era stata avviata la società.





CAPITOLO VI.
Le Biografie.





Progresso degli Italiani di fronte al medio-evo. — Biografi toscani. — Biografi
d'altre regioni d'Italia. — L'autobiografia: Enea Silvio. — Benvenuto
Cellini. — Girolamo Cardano. — Luigi Cornaro.





Ma anche fuori del campo della poesia gli Italiani
hanno avuto, primi fra tutti gli Europei, una decisa
propensione e attitudine a descrivere esattamente l'uomo
storico ne' suoi tratti e nelle sue qualità intime ed esteriori.



Vero è che anche il medio-evo assai per tempo fece
dei tentativi notevoli di questo genere, e la leggenda,
come compito permanente della biografia, dovette, almeno
fino ad un certo grado, tener viva la tendenza e
l'attitudine alla pittura individuale. Negli annali dei conventi
e dei capitoli delle cattedrali s'incontrano ritratti
abbastanza vivi e spiccati di qualche gran dignitario ecclesiastico,
come per esempio, di Meinwerk di Paderborn,
di Gottardo di Hildesheim ecc., e di parecchi degl'imperatori
tedeschi esistono descrizioni composte su modelli
antichi, probabilmente di Svetonio, che hanno tratti pregevolissimi:
anzi queste e somiglianti Vitae profane costituiscono
a poco a poco uno stabile riscontro alle leggende

dei santi. Ma sarebbe un errore assai grossolano
se si volessero contrapporre le biografie scritte da Eginardo
o da Radevico[84] a quella che di S. Luigi ci dà
il Joinville, e che sola, per vero, merita di essere contrassegnata
come la prima pittura caratteristica di un
uomo europeo alla moderna, completamente riuscita. Caratteri
come quello di S. Luigi sono in generale assai
rari, e a ciò s'aggiunge anche la non comune fortuna,
che un narratore veramente schietto e sincero sa in
tutti i singoli tratti e avvenimenti di quella vita far emergere
in modo vivo e parlante le intenzioni che li guidarono.
Da che povere fonti invece siamo costretti ad indovinare
il carattere di Federico II o di Filippo il Bello!
Molte altre narrazioni, che poi sino all'uscire del medioevo
si dànno per biografie, non sono propriamente che
storia contemporanea e senza importanza alcuna per la
caratteristica individuale dei personaggi, di cui si scrive.



Ora negli Italiani questo studio dei tratti caratteristici
degli uomini più importanti è una tendenza prevalente,
e quest'è appunto ciò che li contraddistingue dagli
altri popoli occidentali, nei quali nulla di simile si riscontra,
o solo casualmente e in circostanze affatto straordinarie.
Questo senso assai sviluppato per l'individualità
non può averlo in generale se non chi esce da una razza,
che ne sia naturalmente dotata e che abbia portato lo
sviluppo dell'individuo all'ultima perfezione.



In stretta relazione colla passione universalmente prevalente
per la gloria (v. vol. I, pag. 193 e segg.) sorge
una scienza biografica compilatrice e comparata, che non

ha più bisogno di attenersi all'ordine dinastico o alla
serie dei grandi dignitari ecclesiastici, come fanno Anastasio,
Agnello e i loro successori od anche i biografi
dei dogi di Venezia. Essa fa anche di più, e si prova a
descriver l'uomo, ogni qualvolta egli ne appaia degno.
Quali modelli per questo scopo, oltre Svetonio, servono
anche Cornelio Nepote e Plutarco (viri illustres), là dove
quest'ultimo era conosciuto: per le notizie di storia letteraria
sembrano aver servito principalmente le biografie
dei grammatici, retori e poeti, che si conoscono sotto
il nome di Appendici allo Svetonio,[85] nonchè la vita di
Virgilio del Donato, assai letta in allora.





In qual modo nel secolo XIV sieno sorte le collezioni
biografiche e le vite di uomini e di donne celebri, fu
già altrove indicato (v. vol. I, pag. 199 e segg.). Esse
tutte, quando non parlano di contemporanei, seguono naturalmente
le narrazioni precedenti; il primo importante
lavoro non imitato in questo riguardo è la «Vita di
Dante», scritta dal Boccaccio. Sebbene si risenta di una
certa precipitazione e dia spesso nell'enfasi, essa ci porge
tuttavia una viva idea di ciò che v'era di straordinario
nella tempra dell'Alighieri. Poi, sulla fine del secolo XIV,
seguono le «Vite di illustri fiorentini» di Filippo Villani.
Vi figurano uomini d'ogni classe: poeti, giuristi,
medici, filologi, artisti, uomini politici, guerrieri, taluni

di essi ancor vivi. Firenze in queste Vite è trattata come
una famiglia di uomini d'ingegno, dove si notano particolarmente
quei rampolli, nei quali lo spirito della casa
si manifesta in modo più segnalato. La pittura dei caratteri
è sempre breve, ma fatta con vero talento descrittivo
e con una perfetta intelligenza di ciò che li contraddistingue,
e abbraccia molto abilmente sotto un solo
punto di vista le qualità interne ed esterne di ciascun
individuo. D'allora in poi[86] i Toscani non hanno più cessato
di considerare la pittura degli uomini come un affare
di loro spettanza esclusiva, e ad essi dobbiamo le
caratteristiche più importanti degli Italiani dei secoli XV
e XVI in generale. Giovanni Cavalcanti (nelle appendici
alla sua «Storia fiorentina» anteriormente all'anno 1450)
raccoglie esempi di virtù civile e di abnegazione, di sapienza
politica e di valor militare, desumendoli tutti dal
popolo fiorentino. Papa Pio II ne' suoi «Commentari»
dà pregevoli ritratti di illustri suoi contemporanei; anche
recentemente è stato ristampato uno scritto suo giovanile,[87]
che contiene, si può dire, i lavori preparatorii
per quei ritratti, ma con carattere e colorito affatto originali.
A Jacopo da Volterra andiam debitori di notizie
molto piccanti su taluni uomini della Curia[88] del tempo
posteriore a Pio. Di Vespasiano fiorentino s'è già parlato
più volte, e nel complesso come fonte storica esso
va collocato sempre fra i più importanti, che possediamo,

ma, quanto alla perizia nello scolpire i caratteri, non può
certamente reggere al paragone con un Macchiavelli, un
Niccolò Valori, un Guicciardini, un Varchi, un Francesco
Vettori ed altri, dai quali la storiografia di tutta Europa
ebbe forse, non meno che dagli antichi, norma e indirizzo.
Non bisogna infatti dimenticare, che le opere di
parecchi di questi scrittori, tradotte in latino, furono
assai per tempo diffuse nelle provincie settentrionali. E
sta altresì di fatto che senza Giorgio Vasari d'Arezzo e
l'opera sua importantissima, noi mancheremmo forse ancora
d'una storia dell'arte del settentrione e in generale
dell'Europa moderna.





Fra i biografi dell'Italia superiore nel secolo XV il
primo posto sembra doversi concedere a Bartolommeo
Fazio, oriundo della Spezia (v. vol. I, pag. 203 nota). Il
Platina, nativo del cremonese, nella sua «Vita di
Paolo II» (v. ibid. pag. 304) rappresenta, più che altro,
la caricatura della biografia. Ma una attenzione tutt'affatto
speciale è dovuta a Piercandido Decembrio per la
vita che ci ha lasciato dell'ultimo dei Visconti,[89] dove
imita a larghi tratti Svetonio. Sismondi deplora che si
sia impiegato tanto tempo e tanta fatica intorno a un
tale soggetto; ma forse l'autore non avrebbe bastato ad
un argomento di maggiore importanza, mentre è riescito
perfettamente nel ritrarci con maravigliosa esattezza un
carattere così doppio, come fu quello di Filippo Maria,
e nel darci al tempo stesso un quadro delle circostanze,
che prepararono accompagnarono e seguirono una tirannide

di un'indole tanto speciale. L'immagine del secolo
XV sarebbe incompleta senza questa biografia unica
nel suo genere, e così accentuata da non lasciare inavvertita
ogni benchè minima particolarità. — Più tardi
Milano ha nello storico Corio un pittore di caratteri degno
di speciale menzione; e a questo tien dietro il comasco
Paolo Giovio, cui procacciarono fama universale
dapprima le estese sue biografie, poi i compendiosi suoi
elogi, che divennero un modello pei biografi posteriori
d'ogni paese. Sono frequentissimi i passi, nei quali si
può accusare il Giovio di superficialità ed anche, se si
vuole, (ma non però con ugual frequenza) di malafede,
come è certo altresì, che in lui non bisogna cercare nessuno
di quegli elevati intenti morali, di cui egli stesso
si confessava sfornito. Ma, in onta a tutto questo, non
può negarsi che lo spirito del secolo traspare da tutte le
sue pagine, e il suo Leone X, il suo Alfonso, il suo Pompeo
Colonna ci stanno dinanzi vivi e parlanti, quali egli
ce li descrive, quand'anche non ci faccia penetrare nei
misteri più reconditi del loro spirito.



Fra i napoletani va certamente innanzi a tutti, per
quanto ci è dato di giudicare, Tristano Caracciolo, (v.
vol. I, pag. 50), quantunque il suo scopo non sia propriamente
quello di scrivere biografie. In modo abbastanza
strano vedesi nei personaggi ch'egli ci mette dinanzi,
intrecciarsi l'arbitrio umano e il destino, tanto che
lo si potrebbe dire un tragico a sua insaputa. La vera
tragedia, che allora non trovò sulla scena posto veruno,
penetrò ardita nei palazzi o si mostrò sulle pubbliche
vie e sulle piazze. — I «Detti e fatti di Alfonso il Magnanimo»
di Antonio Panormita, scritti vivente il re,
sono notevoli come una delle primissime congeneri raccolte
di aneddoti, schizzi e sentenze.







Con molta lentezza soltanto il resto d'Europa seguì
l'Italia nella pittura morale dei caratteri,[90] quantunque
i grandi moti politici e religiosi avessero spezzato omai
tanti vincoli e ridestato alla vita dello spirito tante migliaia
d'uomini. Ma le migliori informazioni sui personaggi
più importanti d'Europa in quel tempo ci son sempre
date dagli Italiani, tanto letterati che diplomatici.
Tutti sanno a questo riguardo qual grado di autorità e
d'importanza è stato al tempo nostro, e con ragione,
attribuito alle «Relazioni degli ambasciadori veneziani»
dei secoli XVI e XVII.





Anche l'autobiografia prende presso gl'Italiani qua e
là un'impronta affatto propria di profondità e d'ampiezza,
e, accanto alla vita esteriore la più svariata, ci dipinge
con molta verità la vita intima, mentre presso altre nazioni,
compresa anche la tedesca del tempo della Riforma,
si restringe alle sole vicende esterne più notevoli e lascia
indovinare il carattere soltanto dal modo della narrazione.
Si direbbe che la «Vita nuova» di Dante, con
quella tinta di schietta ingenuità, che l'anima da capo
a fondo, abbia additato alla nazione la via da tenere.



Il primo avviamento viene dalle «Memorie famigliari»
molto in uso nei secoli XIV e XV, delle quali
deve esistere un numero considerevole fra i manoscritti
delle biblioteche fiorentine. Contengono biografie semplici
e schiette, scritte ad esclusivo ammaestramento dei posteri,
come ad esempio quella di Buonaccorso Pitti.



Nè una critica un po' più profonda di sè medesimo
è da cercarsi nemmeno nei Commentari di Pio II: anzi,
se si giudica dalle apparenze, ciò che qui si apprende

intorno a lui, come uomo, si restringe esclusivamente al
modo, col quale egli ha saputo aprirsi la via a salire
tanto alto. Tuttavia, approfondendo un po' meglio l'esame,
si porterà anche un giudizio diverso su questo libro veramente
notevole. Vi sono degli uomini portati naturalmente
ad essere uno specchio vivo e fedele di quanto
li circonda; da costoro si ha torto di esigere che ci narrino
al tutto le loro opinioni, le loro lotte intime, o che
ci presentino un quadro serio e profondo di tutte le circostanze
della loro vita. Uno di questi è appunto Enea
Silvio, che crebbe esclusivamente in mezzo agli affari,
senza curarsi gran fatto delle contraddizioni morali, alle
quali lo obbligò talvolta la sua carriera: da questo lato
gli era una sufficiente garanzia, quante volte gli era necessaria,
la costante ortodossia delle sue opinioni. Per
tal modo, dopo aver preso parte a tutte le questioni morali
che agitarono il suo secolo, e dopo averne suscitato
più d'una egli stesso, conservò tuttavia ancor sulla fine
di una vita cotanto tempestosa ed attiva tanto di vigor
giovanile e di entusiasmo, da predicar la crociata contro
i Turchi, e da morir di dolore quando la vide andar
fallita.





Non al tutto dissimile, sotto questo punto di vista,
è l'autobiografia di Benvenuto Cellini. Anch'essa non
contiene alcuna di quelle osservazioni, che rivelano l'interno
dell'anima, e tuttavia noi vi troviamo dipinto tutto
l'uomo, in parte anche contro sua voglia, con tal verità
e pienezza, che incanta e rapisce. È singolare infatti che
Benvenuto, i cui maggiori lavori rimasero allo stato di
semplici abbozzi e perirono, e che come artista non ci
appare perfetto se non nella minuta decorazione, dovendosi
nel resto (a giudicare dalle opere che di lui ci rimangono)

collocarlo al di sotto di tanti altri suoi contemporanei,
che Benvenuto, diciamo, solo come uomo,
abbia potuto esercitare, ed eserciti tuttavia un fascino
così irresistibile sugli altri uomini. E non gli nuoce nemmeno
che il lettore assai di frequente sia in grado di
accorgersi, che egli ne' suoi racconti o non è veritiero
affatto, o trascende in esagerazioni e millanterie; l'impressione
che lascia una natura così energica e piena,
prevale su tutto. E per convincersene basta il confronto
con qualunque degli autobiografi del settentrione, nei
quali, se anche qua e là si deve pur ammirare un indirizzo
morale molto più elevato, si nota però una inferiorità
incontrastabile nel modo dell'esposizione. Egli è
un uomo che sa tutto, osa tutto e non piglia norma se
non da sè stesso.[91]





Ma di un altro ancora noi dobbiamo qui far menzione,
che non sempre sembra aver detto l'esatta verità:
egli è Girolamo Cardano, milanese (nato nel 1500).
Il suo libretto De propria vita[92] sopravviverà anche
quando sarà ecclissata la fama, ch'egli giustamente ha
levato di sè nelle scienze naturali e filosofiche, nè più,
nè meno come la Vita di Benvenuto sopravvive alle sue
opere, quantunque il valore dei due libri sia essenzialmente
diverso. Cardano è un medico, che si tocca il polso

da sè medesimo e descrive tutta la sua personalità fisica,
intellettuale e morale insieme alle circostanze, in mezzo
alle quali s'è svolta, con tutta quella sincerità schietta
e obbiettiva, che gli è possibile. Il modello che egli, per
sua confessione, prende ad imitare, lo scritto di Marco
Aurelio intorno a sè stesso, potè essere da lui superato,
perchè egli non si trovò anticipatamente preoccupato da
nessuna massima di virtù stoica. Egli non ha indulgenza
alcuna nè per sè medesimo, nè per gli altri; tanto
è vero che comincia la sua narrazione col dirci, che
venne al mondo, perchè a sua madre non riuscì di
disperdere il frutto del proprio seno. È un fatto degno
d'essere notato che alle costellazioni, che presiedettero
alla sua nascita, egli attribuisca soltanto le sue attitudini
e facoltà intellettuali, non però le morali: tuttavia
si ha da lui un'aperta confessione (cap. X), che la predizione
fatta da un astrologo, che non sarebbe sopravissuto
oltre il suo quarantesimo o, al più, oltre il quarantesimo
quarto anno di vita, gli nocque moltissimo nella
sua gioventù. Ma qui non è del nostro assunto di fare
un compendio del suo libro, del resto universalmente
conosciuto e facile a rinvenirsi in qualsiasi biblioteca.
Bensì non vogliamo tralasciar di notare che chiunque
prenderà a leggerlo, ne resterà talmente affascinato, che
non lo lascierà se non quando sarà giunto all'ultima pagina.
Il Cardano confessa di essere stato giocatore sleale,
uomo vendicativo, ostinato nelle colpe e deliberatamente
offensivo nei discorsi; ma lo confessa senza impudenza
o ipocrita compunzione, anzi senza nemmen cercare di
rendersi con ciò più interessante: si direbbe che, nell'esame
di sè medesimo, egli non s'attiene ad altra norma,
fuorchè a quello schietto e sincero amore della verità,
da cui era guidato in tutte le sue ricerche scientifiche.

E parrà ancora più strano, che un uomo come lui, giunto
a settantasei anni dopo una vita tempestosissima,[93] e con
sì poca fede negli uomini, quale egli doveva avere, si
dichiari tuttavia abbastanza felice, compiacendosi di un
nipote che gli sopravviverà, dell'immenso sapere di cui
si trova in possesso, della fama procacciatagli dalle sue
opere, delle ricchezze, degli onori, delle potenti amicizie,
che seppe acquistarsi, dei mille segreti affidatigli, e, ciò
che è più singolare, della sua fede in Dio. In una aggiunta
egli enumera i denti che gli rimangono, e ci fa
sapere che sono quindici.



Ma quando il Cardano scriveva, avevano cominciato
omai in Italia gl'Inquisitori e gli Spagnuoli a fare ogni
sforzo, perchè uomini simili o non potessero sorgere più
o in qualche modo perissero. E infatti corse del bel
tempo da questa alla «Vita», che di sè medesimo
scrisse l'Alfieri.





Frattanto sarebbe ingiusto il chiudere questa rassegna
di autobiografie senza cedere la parola ad un uomo,
quanto rispettabile, altrettanto felice. Egli è appunto il
notissimo filosofo morale Luigi Cornaro, la cui abitazione
in Padova, classica dal punto di vista architettonico, poteva
dirsi un tempio di tutte le Muse. Nel suo celebre
trattato Della vita sobria[94] egli descrive innanzi tutto
la dieta rigorosa, mediante la quale potè, da infermiccio
che era stato in gioventù, procurarsi una tarda e sana

vecchiaia, per modo che, quando si pose a scrivere, toccava
già l'ottantesimo terzo anno di sua vita; poi si
occupa di rispondere a coloro, i quali in generale dispregiano
la vita umana oltre i sessantacinque anni,
chiamandola una vita morta, e prova ad essi, che la sua
è vita eminentemente viva e vitale. «Vengano, egli
esclama, e veggano e si maraviglino del mio benessere,
e come monto da me a cavallo senza vantaggio alcuno,
e come ascendo non una scala sola, ma tutto un colle
a piè gagliardamente: poi come io sono allegro, piacevole
e contento, e libero dalle perturbazioni dell'animo
e da ogni noioso pensiero. La gioia e la pace non si
dipartono mai dal mio cuore.... Io mi ritrovo avere
bene spesso comodità di ragionare con molti onorati gentiluomini,
e grandi d'intelletto e di costumi e di lettere,
ed eccellenti in alcuna altra virtù. E quando la loro
conversazione manca, mi dò a leggere e a scrivere, cercando
in questo e in ciascun altro modo, ch'io posso,
giovare altrui, quanto le mie forze me lo concedono. E
tutte queste cose io fo con mia grandissima comodità e
alli lor tempi e nelle mie stanze, le quali sono veramente
belle e nella più bella parte di questa dotta città
di Padova, e di quelle che più non sono state fatte alla
nostra etade, con una parte delle quali mi difendo dal
gran caldo, con l'altra dal gran freddo, perchè io le ho
fabbricate con ragione di architettura.... e provvedute
di giardini con acque correnti, che loro corrono a canto.
Io vo l'aprile e il maggio, e così il settembre l'ottobre,
per alquanti giorni, a godere un mio colle, che è nel
più bel sito di questi monti Euganei, e che ha fontane
e giardini e sopratutto comoda e bella stanza, e quivi
mi trovo ancora alcune fiate a qualche caccia conveniente
alla mia etade, comoda e piacevole. Godo poi altrettanti

giorni la mia villa di piano,[95] che è piena di
belle strade, le quali concorrono tutte in una bella piazza,
in mezzo alla quale è la sua chiesa ornata assai secondo
la condizione del luogo: un poderoso braccio del Brenta
la divide in due parti, e dall'una e dall'altra vi è grande
spazio di paese, tutto di campi fertili e ben coltivati, e
ora (Dio grazia) molto ben abitato, mentre prima era
paludoso e di mal aere e stanza piuttosto da bisce, che
da uomini. Io ho levate le acque, e l'aere si fece buono
e le genti vi vennero ad abitare, e le anime cominciarono
a moltiplicare assai, e si ridusse il luogo alla perfezione
che si vede oggidì, talchè io posso dire con verità,
che ho dato in questo luogo a Dio altare e tempio
e anime per adorarlo; cose tutte, che mi danno infinito
piacere, sollazzo e contento, ognor che le ritorno a vedere
e godere. A questi medesimi tempi vo ancora ogni
anno a rivedere alcune di queste città circonvicine, e
piglio piacere ragionando con li miei amici, che in esse
si trovano, e, per loro mezzo, con gli altri che vi sono,
uomini di bell'intelletto, architetti, pittori, scultori, musici
e agricoltori.... Veggio le opere loro fatte per l'addietro,
e sempre imparo cose, che mi è grato il saperle.
Vedo i palazzi, i giardini, le anticaglie e con queste le
piazze, le chiese, le fortezze. Ma sopra tutto godo nel
viaggio, ove considero la bellezza dei siti e de' paesi,
per li quali vo passando, altri in piano, altri in colle,
vicini a fiumi e fontane, con molte belle abitazioni e
giardini d'intorno. Nè questi miei sollazzi e piaceri mi
son men dolci e cari, perchè io non veda ben lume e
non oda ciò che mi vien detto facilmente, chè tutti i
miei sensi (Dio grazia) son perfettissimi, e specialmente

il gusto; che più gusto ora quel semplice cibo, ch'io
mangio ovunque io mi trovi, che non faceva già quelli
tanto delicati al tempo della mia vita disordinata».



Quindi, dopo aver accennato ai lavori di prosciugamento
delle paludi da lui promossi per la Repubblica,
e a' suoi progetti messi innanzi ripetutamente pel mantenimento
delle lagune, conclude: «Questi sono i veri
e importanti miei sollazzi, queste sono le recreazioni e
i diporti della mia vecchiezza, la quale, per Dio grazia,
è sanata dalle perturbazioni dell'animo e dalle infermità
del corpo, e non prova alcuno di quei contrari, i quali
miseramente tormentano infiniti giovani e altrettanti
languidi vecchi e del tutto impotenti. E se alle cose
grandi e importanti è lecito comparar le minori, o per
dir meglio, quelle che si sogliono riputare da scherzo,
dirò anco tal essere il frutto di questa vita sobria in
me, che in questa mia età di anni ottantatrè ho potuto
comporre una piacevolissima commedia, tutta piena di
onesti risi e piacevoli motti. La qual maniera di poema
ordinariamente suol essere frutto e parto dell'età giovanile,
siccome la tragedia suol essere effetto della vecchiezza.
Ora se fu lodato quel buon vecchio, greco di
nazione e poeta, per avere nell'età di settantatrè anni
scritto una tragedia, perchè debbo essere tenuto io men
fortunato e sano di lui, avendo in età d'anni dieci più
di lui composto una commedia?... E perchè niuna consolazione
manchi alla copia degli anni miei, veggo quasi
una spezie d'immortalità nella successione de' miei posteri:
poichè ritrovo poi, come ritorno a casa, non uno
o due, ma undici miei nipoti, il maggiore dei quali è
di diciotto anni, il minore di due, tutti figliuoli di un
padre e d'una madre, tutti sanissimi, tutti bellissimi e,
per quanto ora si può vedere, molto atti e dediti alle

lettere e ai buoni costumi; dei quali alcuno dei minori
sempre godo, come un mio buffoncello; e veramente che
i putti dell'età di tre anni infino a quella di cinque sono
naturali buffoni: gli altri di maggiore età tengo ad un
certo modo miei compagni, e perchè hanno dalla natura
perfette voci, io godo ancora udendoli a cantare e sonare
con diversi instrumenti; anzi io medesimo canto
seco, perchè ho miglior voce e più chiara e più sonora
ch'io avessi giammai.... Questi sono i sollazzi della mia
etade; onde si vede, che la vita ch'io vivo, è vita viva
e non morta.... nè in verità io cambierei la mia vita, nè
la mia etade con alcun giovane di quelli, che vivendo
seguono i loro appetiti».



Nella «Esortazione», che il Cornaro aggiunse assai
più tardi, nel suo novantacinquesimo anno, egli si
chiama fortunato, fra molte altre cose, anche perchè il
suo «Trattato» fece molti proseliti. Egli morì a Padova
nell'anno 1565, in età di oltre cento anni.





CAPITOLO VII.
Caratteristica dei popoli e delle città.





Il Dittamondo di Fazio degli Uberti. — Descrizioni del secolo XVI.





Accanto alla caratteristica dei singoli individui noi
vediamo svolgersi anche una certa attitudine a giudicare
e descrivere intere popolazioni. Durante il medio-evo
le città, le famiglie e i popoli di tutto l'Occidente
s'erano reciprocamente assaliti con appellativi di scherno
e di dileggio, nei quali per lo più c'era un fondo di
vero più meno svisato. Ma da tempo antichissimo gli
Italiani si segnalarono nel saper cogliere ed additare le
differenze morali tra città e città e tra paese e paese;
il loro patriottismo affatto locale, più vivo forse che
quello di qualsiasi altro popolo nel medio-evo, creò assai
per tempo in questo riguardo una letteratura speciale,
e si alleò all'idea della gloria: sorse la topografia,
quasi a far riscontro alla biografia (v. volume I,
pag. 200). Ora, mentre ogni città alquanto considerevole
prese a cantare le proprie glorie in prosa ed in versi,[96]

sorsero anche scrittori, i quali parte descrissero con tutta
serietà, l'una dopo l'altra, tutte le più importanti città
e popolazioni, parte le misero apertamente in derisione,
ne parlarono in modo, che non si sa se vi prevalga
l'ammirazione o lo scherno.



Dopo alcuni celebri passi della Divina Commedia, merita,
su questo argomento, di essere consultato il «Dittamondo»
di Fazio degli Uberti (intorno al 1360). Vero
è però che in esso non vengono messe in rilievo se non
talune specialità al tutto caratteristiche di questo e di quel
paese: la festa delle cornacchie, che si celebra il dì di
S. Apollinare in Ravenna, le fontane di Treviso, la
grande cantina di Vicenza, le elevate gabelle di Mantova,
il bosco di torri di Lucca; ma in mezzo a ciò si
incontrano anche lodi esagerate e critiche mordaci: Arezzo
figura già pel sofistico ingegno de' suoi cittadini, Genova
per gli occhi e pei denti tinti in bruno (?) delle sue
donne, Bologna per le sue dissipazioni e prodigalità, Bergamo
pel suo dialetto grossolano e per l'ingegno de' suoi
abitatori, e così via.[97] Nel secolo XV poi ognuno esalta
la propria città anche a spese delle altre. Michele Savonarola,
per esempio, non pone la sua Padova se non
al di sotto di Venezia e di Roma, come più grandiose,
e di Firenze, come più allegra;[98] nè fa mestieri di dire,
che queste parzialità rendono un assai cattivo servigio
alla cognizione vera ed effettiva dei luoghi. Sulla fine
del secolo Gioviano Pontano, nel suo «Antonio» finge

un viaggio per l'Italia non con altro intendimento, che
di fare qua e là maligne osservazioni. Ma col secolo XVI
comincia una serie di vere e profonde caratteristiche,
quali in allora non possedeva verun altro popolo.[99] Il Machiavelli
descrive in alcune preziose relazioni i costumi
e le condizioni politiche dei tedeschi e dei francesi in
guisa tale, che anche un settentrionale, che conosca la
propria storia, non potrà non essere grato al gran politico
fiorentino per la luce, che vi portò colla profonda
e chiara sua intuizione. In seguito i Fiorentini si trattengono
assai volentieri (v. vol. I, pag. 101 e 110) a parlare
di sè medesimi[100] e a specchiarsi con compiacenza
nello splendore, invero grandissimo, delle loro glorie nel
campo artistico e letterario; e forse si potrebbe scorgere
il sommo della vanità in ciò stesso, che li vediamo attribuire
il primato artistico della Toscana sul resto d'Italia
non tanto ad una speciale disposizione naturale, quanto
ad uno studio ostinato e costante, per essere eglino
(gl'ingegni toscani) molto osservanti alle fatiche e agli
studi di tutte le facoltà sopra qualsivoglia gente d'Italia.[101]
Essi accettarono poi gli omaggi d'illustri italiani

d'altri paesi, come per esempio lo splendido Capitolo
sedicesimo dell'Ariosto, nè più, nè meno che come un
tributo, al quale sapevano di aver diritto.



Di una, a quanto sembra, importantissima fonte storica
sulle differenze caratteristiche delle popolazioni d'Italia,
non possiamo sgraziatamente citare che il nome.[102]
Leandro Alberti[103] non è nella descrizione del genio delle
singole città copioso, come si potrebbe attendersi. Un
piccolo Commentario anonimo[104] contiene, fra molte sciocchezze,
anche qualche cenno pregevole sulle condizioni
infelici e scadute d'Italia intorno alla metà del secolo.[105]



Come poi questo studio comparativo delle diverse popolazioni
possa avere esercitato sulle altre nazioni un'influenza,
specialmente per mezzo degli umanisti italiani,
non è del nostro assunto di dimostrarlo qui. Sta di fatto
però, che anche in ciò, come nella cosmografia in genere,
l'Italia tiene sempre il vanto della priorità.





CAPITOLO VIII.
Descrizione dell'uomo esteriore.





La Bellezza negli scritti di Boccaccio. — L'ideale della Bellezza del Firenzuola. — Definizioni
generali di quest'ultimo.





Ma le scoperte fatte intorno all'uomo non si arrestano
alla descrizione del lato morale degli individui e
dei popoli; anche l'uomo esteriore è oggetto d'osservazione
in Italia, e in modo essenzialmente diverso, che
non al nord.[106]



Della condizione in cui si trovarono i grandi medici
di fronte ai progressi della fisiologia, noi non ci arroghiamo
di parlare, e lo studio della figura umana sotto
il punto di vista artistico è compito tutto affatto speciale
della storia dell'arte. Ufficio nostro sarà adunque
soltanto di mostrare come si sia venuto formando quello
che suol dirsi l'occhio artistico, perchè fu per esso che

in Italia divenne possibile un giudizio obbiettivo, universalmente
accettato, sulla bellezza e bruttezza corporale.



Per prima cosa, leggendo attentamente gli scrittori
italiani d'allora, si resta stupiti della precisione e della
verità, che si scorgono nella delineazione dei tratti esterni,
nonchè della pienezza e perfezione di parecchie descrizioni
personali in generale.[107] Ancora oggidì i romani in
particolare vanno famosi per una attitudine speciale a
fare in tre parole il ritratto dell'uomo, di cui discorrono.
Questa prontezza nell'afferrare il lato caratteristico
delle persone è una condizione essenziale per acquistare
la conoscenza del bello e la capacità di descriverlo.
Vero è che nei poeti la descrizione particolareggiata e
minuta può essere un difetto, perchè un singolo tratto
ispirato da una profonda passione può molte volte suscitare
nel lettore un'immagine assai più viva ed efficace,
che non facciano molte e spesso oziose parole.
Dante non ha mai dato un'idea più splendida della sua
Beatrice, quanto col descrivere soltanto il riflesso che
parte dalla di lei persona e si spande su tutto ciò che
la circonda. Ma qui non si tratta tanto della poesia, che,
come tale, ha intenti e leggi speciali, quanto dell'attitudine
in generale a ritrarre in parole le forme sì nei
particolari, che nelle generalità.



In questo il Boccaccio è maestro, non tanto nel Decamerone,
dove la novella vieta ogni lunga descrizione,
quanto ne' suoi romanzi, dove egli può descrivere a tutto
suo agio. Nell'«Ameto» egli ci dà il ritratto[108] di una
bionda e di una bruna, presso a poco quali le avrebbe

dipinte un pittore cento anni più tardi, — tanto è vero
che anche adesso la cultura precede l'arte di lungo
tratto. — Nella bruna (o più probabilmente men bionda)
appaiono già alcuni tratti, che potremmo dire classici:
nelle parole la spaziosa testa e distesa si ha il presentimento
di forme grandiose, che vanno al di là della
semplice grazia e leggiadria; le sopracciglia non formano
più, come nell'ideale dei Bizantini, due archi, ma
una sola linea ondeggiante; il naso sembra ch'egli lo
immagini pendente nell'aquilino;[109] anche il largo petto,
le braccia di moderata lunghezza, la bella mano posata
negligentemente sul manto porporino, tutti questi tratti
insomma accennano evidentemente ad un sentimento
della bellezza, che è quello dell'epoca che s'avvicina, e
che, senza saperlo, tiene al tempo stesso assai di quello
della classica antichità. In altre descrizioni il Boccaccio
parla anche di una fronte piana (non rotondeggiante
all'uso del medio-evo), d'un occhio serio, bruno, oblungo,
di un collo rotondo, ma non curvato in arco, nonchè,
con gusto molto moderno, di un «piccolo piede» e di
due occhi «ladri nel loro movimento»[110] in una Ninfa
dalle chiome d'ebano, e così via.





Se il secolo XV abbia lasciato testimonianze scritte
sull'ideale della bellezza, quale esso la concepiva, noi
non siamo in grado di dirlo; ma neanche le opere dei
pittori e degli scultori non le renderebbero così del tutto
inutili, come potrebbe parere a prima vista; chè anzi,
di fronte al loro realismo, avrebbe potuto conservarsi

negli scrittori un tipo di bellezza affatto ideale ed astratta.[111]
Ma nel secolo XVI emerge in modo speciale il Firenzuola
col suo notevolissimo scritto «Della bellezza delle
donne».[112] In esso bisogna innanzi tutto sceverare quello
che egli ripete sulla fede degli scrittori antichi o sulla
autorità degli artisti (per es. la determinazione delle
proporzioni secondo la lunghezza del capo, alcune idee
astratte e simili), dal molto di più che è frutto di osservazioni
sue proprie, confermate con esempj di donne
e fanciulle di Prato; e siccome la sua operetta ha la
forma di un discorso, ch'egli tiene dinanzi alle donne
di questa città, quindi dinanzi ai giudici più severi, non
vi ha ragione di credere ch'egli non si sia tenuto scrupolosamente
fedele alla verità. Il principio dal quale egli
move, è quel medesimo, al quale già un tempo s'attennero
Zeuzi e Luciano: la ricerca parziale di molte singole
parti belle per costituire un tutto perfettamente
bello. Egli definisce le diverse gradazioni dei colori, che
possono essere nelle carni e nei capelli, e dà la preferenza
al biondo, come il più bello,[113] intendendo però sotto
questo nome un giallo delicato pendente nel bruno. Seguitando
poscia, egli vuole che i capelli sieno crespi, copiosi

e lunghi, la fronte serena, alta la metà della sua
larghezza, candida, cioè di una bianchezza rilucente, non
morta e dilavata, le sopracciglia brune, sottili e morbide
come seta, folte in sul mezzo e dolcemente digradanti
verso il naso e gli orecchi, il bianco dell'occhio tendente
leggermente all'azzurro, l'iride non assolutamente
nera, quantunque tutti i poeti gridino ad una voce occhi
neri, quale prerogativa di Venere, mentre invece è
certo che l'azzurro celeste fu vanto delle stesse Dee, e
che il bruno cupo è più cercato, «perchè crea una vista
dolce, allegra, chiara e mansueta». L'occhio poi vuol
essere grande e rilevato; le palpebre saranno bellissime,
«se bianche e vergheggiate con certe venuzze vermigliate,
che a fatica si veggano, i peli delle quali voglion
essere raretti, non molto lunghi, nè troppo neri». Quella
fossa che circonda l'occhio, non deve essere «nè troppo
affonda, nè troppo larga, nè di color diverso dalle guance».[114]
L'orecchio, di mediocre grandezza, saldo e bene

attaccato, ha da essere «più vivamente colorato nelle
parti rilevate, che nelle piane e l'orlo trasparente e risplendente
di rosso, come le granella delle melegrane».
Delle tempie non c'è da dire se non che sien bianche
e piane, nè troppo strette «che non paia ci serrino il
cervello»;[115] nelle guance la bianchezza «dalle estremità,
pura neve, deve andare, insieme col gonfiamento
della carne, crescendo sempre in incarnato». Il naso,
che determina essenzialmente il pregio del profilo, deve
rialzarsi in principio, di poi, abbassandosi dolcemente,
salire verso la fine, sicchè con ugual tratto sempre diminuisca;
dove cessa la cartilagine, si rialzi un cotal
poco, ma non così che diventi aquilino, «che in una
donna comunemente non piace»: la parte inferiore abbia
un colore «simile all'orecchio, ma forse anche meno
acceso, purchè non sia bianco bianco, come se soffrisse
di freddo, e la parete di mezzo sopra il labbro sia leggermente
rossa». La bocca l'autore la desidera piuttosto
piccola, ma nè appuntita, nè piatta, le labbra non
troppo sottili, ma bellamente proporzionate tra loro: nell'aprirle

accidentalmente (vale a dire senza parlare e
senza ridere) non si veggano mai più di sei denti superiori.
Bellezze speciali sono una piccola fossetta nel labbro
superiore, un bel rigonfiamento dell'inferiore, un vezzoso
sorridere nell'angolo sinistro della bocca ecc. I denti non
debbono essere nè troppo piccoli, nè disuguali, ma con
bell'ordine separati e candidi come l'avorio: le gingive
«paiano piuttosto orli di raso chermisino, che di velluto
rosso». Sia il mento rotondo, «non già arricciato, nè
aguzzo, e figuri colorito d'un color vermiglietto, un poco
acceso nel suo rialto: suo vanto speciale è un poco di
fossicella». Il collo ha da essere bianco e rotondo e piuttosto
lungo che breve, la fontanella e il così detto pomo
d'Adamo appena percettibili; la pelle «nell'abbassarsi
vorrebbe far certe rughe circolari in forma di monili e
nell'alzarsi vuol distendersi tutta». Le spalle le desidera
larghe, ed anche quanto al petto egli ne riconosce
nella sua latitudine il maggior pregio; ma, oltre a ciò,
deve essere «sì carnoso, che sospetto d'osso non apparisca,
e dolcemente rilevandosi dalle estreme parti, deve
venir in modo crescendo, che l'occhio a fatica se ne accorga
con un color candidissimo macchiato di rose».
La gamba deve essere «lunga, scarsetta e schietta nelle
parti inferiori, ma con gli stinchi non al tutto ignudi di
carne ed oltre a ciò con polpe sode e bianche quanto la
neve». Il piede lo vuole «piccolo, snello, ma non magro,
e un po' rilevato nel salir del collo, bianco come
lo alabastro». Anche le braccia hanno ad essere «bianche
con un poco d'ombra d'incarnato sui luoghi più rilevati,
carnose e muscolose, ma con una certa dolcezza,
come quelle di Pallade, quando si mostrò al pastore sul
monte Ida; in una parola, succose, fresche e sode».
La mano finalmente si desidera bianca, massimamente

nella parte superiore, ma grande «e un po' pienotta, e
morbida a toccare come fina seta, rosea nell'interno con
linee chiare, rare, ben distinte, non intrigate, nè attraversate:
quello scavo, che è tra l'indice e il pollice, sia
bene assettato, senza crespe e di vivo colore»; le dita
lunghe, schiette e assottigliantisi dolcemente verso la
cima, ma sì poco che appena si veggia, con unghie
«chiare, non lunghe, non tonde, nè in tutto quadre,
nette e tagliate sopra la polpa del dito quanto la costola
d'un picciol coltello».





Accanto a questa estetica speciale la generale non
vi ha che una parte assai secondaria. Le ragioni più riposte
e segrete, dietro le quali l'occhio giudica senza
appello, sono un enigma anche pel Firenzuola, come
egli apertamente confessa, e le sue definizioni di Leggiadria,
Grazia, Vaghezza, Venustà, Aria, Maestà non
sono in parte, come s'è detto, che deduzioni filologiche,
in parte inutili sforzi per esprimere l'inesprimibile. Il
sorriso egli lo definisce — probabilmente dietro qualche
antico autore, e molto felicemente — uno splendore dell'anima.



Sull'uscire del medio-evo tutte le letterature possono
vantare singoli tentativi fatti per fissar quasi dogmaticamente
l'idea della Bellezza.[116] Ma ogni altra opera resta
facilmente ecclissata da questa del Firenzuola. Il Brantome,
posteriore di un secolo e più, non pare che un
dilettante assai grossolano in suo confronto, appunto perchè
guidato più dalla concupiscenza, che dal senso della
Bellezza.





CAPITOLO IX.
Descrizione della vita reale ordinaria.





Enea Silvio ed altri. — Convenzionalismo bucolico dal Petrarca in avanti. — Condizione
effettiva dei contadini. — Schietta rappresentazione poetica
della vita campestre. — Battista Mantovano, Lorenzo il Magnifico,
il Pulci. — Angelo Poliziano. — L'umanità e l'idea dell'uomo in generale.





Alle scoperte che si fecero intorno all'uomo noi dobbiamo
finalmente aggiungere anche l'interesse, che si
prese alla descrizione della vita ordinaria quotidiana.



Nel medio-evo la vita d'ogni giorno non offerse argomento
di poesia che alla satira ed alla farsa. Al tempo
del Rinascimento in Italia si prende invece a studiarla
e a descriverla per ciò che essa è in sè stessa, perchè
è interessante da sè, perchè è una parte della vita umana
in generale, nel vortice della quale gli Italiani si sentono
come magicamente travolti. Invece della farsa volgare,
che s'aggira per le case, sulle vie, nei villaggi per
beffarsi indistintamente della piccola borghesia, dei contadini
e del clero delle campagne, noi incontriamo qui
nella letteratura i primordi di quei quadri di genere,
che si fanno poi attendere per lungo tempo ancora nella
pittura. Più tardi questi si congiungono spesso con quella
farsa volgare e procedono uniti, ma non per questo sono

identici con essa, chè anzi differenze essenziali li distinguono
pur sempre nettamente fra loro.



Quante cose umane non deve aver Dante attentamente
osservato e sperimentato prima di poter descrivere
in modo così profondamente vero il suo mondo
spirituale![117] Le celebri similitudini desunte dall'operoso
affaccendarsi nell'arsenale di Venezia, dall'appoggiarsi
dei ciechi l'uno sull'altro alle porte delle chiese[118] e simili,
non sono le sole prove che possono addursi in tale
riguardo: l'arte stessa, colla quale egli esprime lo stato
interno di un'anima nell'atteggiamento esteriore e nel
gesto, dimostra un profondo e pertinace studio della vita.



I poeti che vengono dopo di lui, ben raramente lo agguagliano,
e ai novellieri è vietato dalla stessa legge suprema
del genere che trattano, di indugiarsi nelle particolarità
(cfr. a pag. 38 e 94). Ad essi è permesso di
esordire con grande larghezza e di essere prolissi, finchè
vogliono, nel narrare, ma non mai di far quadri di
genere puramente descrittivo. Questi non s'incontrano
per la prima volta che presso gli uomini, che fecero rivivere
l'antichità.



Il primo che anche in questo riguardo ci si fa innanzi
è l'uomo, che avea una speciale attitudine a tutto:
Enea Silvio. Egli descrive non soltanto la bellezza del
paesaggio, non le cose più interessanti dal lato cosmografico
ed archeologico (v. vol. I, pag. 244, vol. II,
pag. 10 e 33), ma anche qualsiasi avvenimento ordinario
e straordinario della vita.[119] Fra i moltissimi passi

delle sue Memorie, in cui si rappresentano scene naturali,
alle quali in allora appena qualcuno avrebbe consacrato
un lieve tratto di penna, non menzioneremo qui
che la gara dei remiganti sul lago di Bolsena.[120] Ma impossibile
sarebbe il dire con qualche sicurezza da quali
antichi epistolografi o narratori gli sia venuto l'impulso
a rivestire di sì splendidi colori le sue descrizioni; nè
ciò deve sorprendere, essendo mille nel campo spirituale
i punti di contatto tra l'Antichità e il Rinascimento, che
non potranno mai essere chiaramente spiegati e resteranno
avvolti in una misteriosa penombra.



Dopo ciò formano parte di questa serie quelle poesie
descrittive latine, delle quali s'è già parlato altrove
(v. vol. I, pag. 350): descrizione di cacce, di viaggi, di
ceremonie e simili. E non manca anche qualche lavoro
italiano di questa specie, come, per esempio, le descrizioni
della celebre giostra medicea del Poliziano e di
Luca Pulci. I poeti epici propriamente detti, Luigi Pulci,
il Bojardo e l'Ariosto, sono spinti naturalmente dal loro
soggetto a passar oltre e a toccar questi punti appena
di volo, ma, anche in onta a ciò, non si può non ammirare
la facile precisione, con cui dipingono la vita ordinaria,
e se ne trae una prova di più della loro grande
maestria in tutto. Franco Sacchetti si compiace una volta
di ripetere i brevi discorsi di una brigata di belle donne,[121]
che in un bosco furono sorprese dalla pioggia.







Altre descrizioni della vita reale ordinaria trovansi,
più spesso che altrove, negli scrittori di cose guerresche
e simili (cfr. vol. I, pag. 135). Ancora di un tempo anteriore
ci rimane in una poesia molto circostanziata[122] un
quadro fedele di una battaglia di mercenari del secolo XIV,
dove son riferite particolarmente le acclamazioni, le grida
e i comandi, che echeggiano durante la zuffa.



Ma la cosa più notevole in questo genere sono le
schiette descrizioni della vita campagnuola, che si trovano
specialmente in Lorenzo il Magnifico e nei poeti che lo
circondano.





Dal Petrarca in avanti[123] ci fu una specie di bucolica
falsa, convenzionale, un vero furore di scriver egloghe,
ad imitazione di quelle di Virgilio, non importa se in
versi latini od italiani. E come sue specie secondarie
sorsero il romanzo pastorale del Boccaccio (v. vol. I,
pag. 346) e tanti altri sino all'Arcadia del Sannazzaro,
e più tardi la farsa pastorale alla maniera del Tasso e
del Guarini, tutti lavori dettati in bellissima prosa o in
versi perfetti, nei quali però la vita pastorale non figura
che come un costume indossato per sola apparenza esterna,

esprimendosi sotto di esso sentimenti propri di un genere
ben diverso di società.[124]



Ma, accanto a ciò, col finire del secolo XV, sorge
nella poesia un modo affatto nuovo di dipingere la vita
campestre: la descrizione schietta, naturale, l'antitesi insomma,
il contrapposto della bucolica convenzionale di
prima. Essa non fu possibile che in Italia, perchè qui
soltanto l'abitatore delle campagne (tanto il colono che
il proprietario) aveva dignità d'uomo e libertà personale
e franchigie speciali, per quanto anche talvolta la sua
sorte fosse piuttosto dura. La differenza tra la città e
i villaggi è ben lontana dall'esservi così accentuata, come
nel nord; anzi un gran numero di piccole città vi è
esclusivamente abitato da contadini, che la sera, tornando
alle loro case, possono mutar nome e chiamarsi cittadini
al pari di tutti gli altri. I Maestri comacini fecero il
giro di quasi tutta l'Italia; al fanciullo Giotto fu pure
possibile di abbandonar le sue pecore e di essere aggregato
in Firenze ad una corporazione; in generale l'affluenza
degli uomini del contado alle città era continua,
e certe popolazioni di montagna sembravano nate esclusivamente
per questo.[125] Ora egli è bensì vero che la boria

e l'orgoglio cittadinesco sono un continuo stimolo ai
poeti e ai novellieri perchè mettano in canzonatura il
villano,[126] e che la commedia improvvisata (v. pag. 61
e segg.) si dà premura poi di fare il resto. Ma tuttavia
dove trovare neanche un'ombra di quel crudele e beffardo
odio di razza contro i vilains, di cui sono pieni
gli aristocratici poeti provenzali e qua e colà anche i
cronisti francesi? Egli è un fatto che negli scrittori italiani
di qualsiasi specie[127] s'incontrano frequenti e spontanee
testimonianze d'onore e di rispetto per una classe
di persone, che rende alla società sì segnalati servigi e
ha tanto diritto alla di lei gratitudine. Gioviano Pontano[128]
narra con sensi di vera ammirazione alcuni tratti
magnanimi dei selvaggi abruzzesi: nelle collezioni biografiche
e nei novellieri non mancano mai eroine campestri,[129]
che sacrificano la propria vita per difesa del proprio
onore e pel bene della propria famiglia.[130]







Con tali precedenti era ben naturale che in taluni
sorgesse il desiderio di rivestir dei colori della poesia
anche questo genere di vita. Fra costoro innanzi tutto
nomineremo qui Battista Mantovano colle sue Egloghe,
una volta assai lette ed anche oggidì degne di osservazione.
Esse sono uno de' suoi primi lavori (probabilmente
del 1480 o in quel torno), e vi si nota ancora una certa
perplessità tra il realismo e il convenzionalismo della
rappresentazione, ma in sostanza il primo prevale. Vi si
sentono le idee di un buon curato di campagna, non
senza qualche sfumatura qua e là di idee liberali. In
qualità di monaco carmelitano, Battista deve aver bazzicato
assai colle popolazioni del contado.





Ma con forza incomparabilmente maggiore ci trasporta
Lorenzo il Magnifico in questo nuovo mondo e
ci fa vivere veramente la vita del villaggio. La sua
«Nencia da Barberino»,[131] può dirsi la nuova e schietta
riproduzione delle canzoni popolari dei dintorni di Firenze,
fuse insieme in un'onda maestosa di ottave. L'oggettivismo

del poeta è tale, che si resta in dubbio se si
risenta simpatia o disprezzo pel garzone che parla (è il
contadinello Vallera, che dichiara il suo amore alla Nencia).
È evidente il contrasto deliberato colla bucolica convenzionale
accompagnata dal solito Dio Pane e dalle solite
Ninfe: Lorenzo si getta volontariamente nel nudo
realismo della spregiata vita delle campagne, e, ciò
non ostante, l'insieme lascia un'impressione veramente
poetica.



Rivale della Nencia, per consenso di tutti, è la Beca
da Dicomano di Luigi Pulci.[132] Ma essa difetta di una certa
serietà obbiettiva, per essere stata cantata non tanto per
forza di naturale impulso e allo scopo di rappresentare
un lato della vita del popolo, quanto pel desiderio di ottenere
l'applauso della più colta società fiorentina. Da
ciò la maggiore e deliberata rozzezza del quadro e le
frammistevi oscenità. Ciò non ostante, il carattere del
contadino innamorato vi è con molta abilità sostenuto.





Terzo in questa società viene Angelo Poliziano col
suo Rusticus in esametri latini.[133] Tenendosi lontano da
ogni imitazione della Georgica di Virgilio, egli descrive
specialmente l'anno campestre in Toscana, cominciando
dall'autunno inoltrato, nel quale l'agricoltore sfodera un
nuovo aratro e fa le seminagioni dell'inverno. Assai ricca
e lussureggiante è la descrizione della campagna in primavera,
ed anche nell'«estate» s'incontrano passi di un

gusto squisito; ma ciò che può riguardarsi come un vero
gioiello della nuova poesia latina, è la festa della vendemmia
in autunno. Anche in italiano il Poliziano ha
cantato qualche cosa da cui emerge, che nel gruppo che
stava attorno a Lorenzo, si poteva dare oggimai qualche
quadro veritiero della vita agitata e operosa delle classi
inferiori. La sua Zingaresca[134] è uno dei primi saggi della
tendenza dei poeti moderni a trasportarsi nella vita e
nei costumi di una classe d'uomini diversa da quella, a
cui essi appartengono. Con un intento comico qualche
cosa di simile era stato, per vero, tentato ancor prima,[135]
e in Firenze i canti delle Mascherate ne offrivano sempre
nuova occasione al tornare di ogni carnovale. Ma
ciò che è nuovo, è il trasportarsi nel mondo dei sentimenti
di un'altra classe, con che tanto questa canzone,
quanto «la Nencia» tracciano nella storia della letteratura
una nuova via, che merita attenta considerazione.



E qui pure in sul finire dobbiamo far notare di nuovo
il fatto, che la cultura precede sempre lo sviluppo dell'arte.
Non ci vollero infatti, dalla Nencia in poi, meno
di ottant'anni prima che s'avessero i quadri di genere e
i bozzetti campestri di Jacopo Bassano e della sua scuola.





Avremo occasione in seguito di mostrare come in
Italia le differenze sociali fondate sulla diversità della
nascita avessero omai perduto ogni valore. Ciò che vi
contribuì grandemente fu senza dubbio il fatto, che qui,
prima che altrove, s'era acquistata una conoscenza più

seria e più perfetta dell'uomo in particolare e dell'umanità
in generale. Basterebbe questa sola conquista per
imporci un obbligo di eterna riconoscenza verso gli
uomini del Rinascimento. Un concetto logico e astratto
dell'umanità s'era avuto da tempo antichissimo, ma il
Rinascimento ce ne diede la realtà vera e obbiettiva.



I più nobili ed elevati sentimenti a questo riguardo
trovansi espressi da Pico della Mirandola nel suo discorso
sulla dignità dell'uomo,[136] che può dirsi uno dei lasciti
più preziosi di quell'epoca tanto colta. Dio s'è riserbato
di crear l'uomo dopo tutte le altre creature, affinchè
questi potesse riconoscere le leggi dell'universo, sentirne
la bellezza, ammirarne la magnificenza. Egli non lo vincolò
a nessuna sede fissa, non gl'impose veruna attività
determinata, nessuna necessità ineluttabile; lo dotò anzi
di ogni facoltà necessaria a muoversi e a voler liberamente.
«Io ti ho collocato in mezzo al mondo, disse il
Creatore ad Adamo, affinchè tu tanto più facilmente ti
guardi attorno e vegga tutto ciò ch'esso contiene. Io ti
creai non celeste e non terrestre, non mortale, nè immortale
soltanto, affinchè tu sia libero educatore e signore
di te medesimo; tu puoi degenerare sino a divenir
bruto, e rigenerarti sino a parer quasi un Dio. I
bruti portano con sè dal grembo materno quanto ad essi
fa d'uopo per conservarsi; gli spiriti superiori sono sin
dal principio, o per lo meno subito dopo,[137] ciò che saranno
eternamente. Tu solo hai uno sviluppo, che dipende
dalla tua libera volontà, e porti in te i germi d'ogni
specie di vita».





PARTE QUINTA
LA VITA SOCIALE E LE FESTE






CAPITOLO I.
Il pareggiamento delle classi.





Contrasto col medio-evo. — La convivenza nelle città. — Negazione teorica
della nobiltà. — Contegno dell'aristocrazia secondo i paesi. — Sua
posizione di fronte allo svolgersi progressivo della cultura. — Posteriori
influenze spagnuole. — Le dignità cavalleresche dal medio-evo
in avanti. — I tornei e le loro caricature. — La nobiltà come requisito
indispensabile a' cortigiani.





Ogni epoca di civiltà, che rappresenti in sè qualche
cosa di compiuto e perfetto, non si manifesta soltanto
nella vita politica, religiosa, artistica e scientifica di un
popolo, ma dà altresì un'impronta sua propria all'intera
vita sociale. Ciò riscontrasi in modo caratteristico nel
medio-evo, dove le rigide consuetudini delle corti e dell'aristocrazia
sono presso a poco identiche dappertutto,
e dove pure si ha un genere di borghesia affatto speciale.



Gli usi invalsi in Italia nel secolo del Rinascimento
sono l'antitesi la più spiccata di tali consuetudini sotto
tutti i punti di vista più essenziali. Questa antitesi comincia
già alla base, che è affatto diversa, mentre nei
circoli più elevati della vita sociale non esistono più distinzioni
di casta, ma si ha invece una classe veramente
colta nel senso moderno della parola, nella quale la gentilezza
del sangue non ha valore se non in quanto le

ricchezze, che sogliono accompagnarla, assicurano gli ozi
necessari alla propria educazione. Ciò però non deve intendersi
in modo assoluto, mentre è pur sempre vero,
che gli ordini sopravissuti al medio-evo cercano ora più,
ora meno, di prevalere, non fosse altro, per la smania
di conservarsi all'altezza, che l'aristocrazia mantiene nelle
altre nazioni men progredite d'Europa. Mala tendenza
generale dell'epoca è però sempre per la fusione delle
classi nel senso moderno.





Ad ottenere un tale intento, di sommo rilievo deve
essere stata la convivenza di nobili e borghesi nella stessa
città, per lo meno sino dal secolo XII,[138] poichè per essa
vennero accomunate le sorti di tutti e furono tronche
le ali, ancora in sul nascere, all'insolente albagia dei
signori feudali, che dall'alto delle loro rocche sognavano
un mondo di schiavi. Oltre a ciò, la Chiesa in Italia
non si indusse mai, come nei paesi settentrionali, a fissare
appannaggi speciali pei figli cadetti dell'aristocrazia:
infatti, se anche i vescovati, i canonicati e le abbazie
vi furono spesso conferiti dietro i principii di un indegno
favoritismo, questo però non si basava mai esclusivamente
sul privilegio dell'origine, e se i vescovi di regola
vi furono molto più numerosi, più poveri e privi affatto
di quelle prerogative principesche, che avevano altrove,
videro in compenso cresciuta la loro autorità morale dalla
loro dimora nelle città dove avevano la sede, e dove,
insieme coi loro capitoli, formavano un elemento speciale
della popolazione più colta. Quando, dopo ciò, pullularono
d'ogni parte i principi e le tirannidi, l'aristocrazia ebbe

in quasi tutte le città occasione e motivo d'isolarsi nella
vita privata (v. vol. I, pag. 181), che, scevra di pericoli
dal lato politico e confortata d'ogni comodità ed agiatezza
materiale, non era in sostanza gran fatto diversa
da quella di tanti altri ricchi abitatori delle città. E
quando, da Dante in poi, la nuova poesia e la nuova
letteratura divennero patrimonio di tutti,[139] e, più tardi ancora,
prevalse una cultura tutta d'indole antica, e l'uomo,
come tale, ebbe solo quel valore, che sapeva procacciarsi
individualmente, e si videro nel fatto i Condottieri diventar
principi e non badarsi più non solo alla dignità, ma
nemmeno alla legittimità della nascita nell'eredità del
potere (v. vol. I, p. 27-28), — allora si potè ben credere
che una nuova êra di uguaglianza fosse spuntata,
ed ogni idea di nobiltà scomparsa per sempre.





Dal punto di vista teorico, nel solo Aristotele, riferendosi
all'antichità, si potevano già trovar gli argomenti
per affermare e per negare la legittimità degli
ordini aristocratici. Dante, per esempio, deriva ancora
dall'unica definizione aristotelica, che «la nobiltà si basi
sull'eccellenza e sulla ricchezza ereditaria», il suo principio,
che «la nobiltà riposa sull'eccellenza propria o su
quella degli antenati».[140] Ma altrove egli non si dà per soddisfatto
di una tale definizione, e si rimprovera da sè
stesso[141] di aver perfino in Paradiso, parlando col suo
proavo Cacciaguida, alluso alla nobiltà della sua origine,

che è manto che tosto raccorcia, e al quale il tempo
ogni dì recide un lembo, che giorno per giorno bisogna
rimettere. E nel «Convito»[142] egli stacca del tutto dall'idea
della nobiltà ogni condizione di nascita privilegiata,
e ne fa una cosa sola con l'attitudine a qualsiasi
eccellenza morale e intellettuale, accentuando in modo
speciale il pregio di una elevata cultura, col fare la nobiltà
sorella germana della filosofia.



Dopo ciò, quanto maggiore fu l'influenza che l'umanismo
venne acquistando sulle opinioni degli Italiani,
tanto più forte si venne in tutti radicando la persuasione,
che l'origine non possa mai esser quella che decida del
valore di un uomo. Nel secolo XV quest'era omai un
principio universalmente accettato. Il Poggio nel suo dialogo
«Della nobiltà»[143] si dichiara pienamente d'accordo
co' suoi interlocutori — Niccolò Niccoli e Lorenzo de' Medici,
fratello del vecchio Cosimo — non esservi oggimai
altra nobiltà, fuorchè quella derivante dal merito personale.
Con tratti finamente mordaci questo stesso scritto
sparge un amaro dileggio su molte distinzioni e prerogative,
che, secondo il comune pregiudizio, entrano a far
parte della vita dei nobili. «Niuno (v'è detto) trovasi
tanto lontano dalla vera nobiltà, quanto colui, i cui antenati
esercitarono per lungo tratto di tempo il malandrinaggio.
La passione per le cacce non sente meglio di
nobiltà, di quello che i nidi della selvaggina, che s'insegue,
si risentano di balsamo o d'altri soavi profumi.
L'agricoltura, quale fu esercitata dagli antichi, sarebbe
ben più nobile occupazione, che non quelle stolte scorrerie
per boschi e per monti, che ci fanno più simili alle

belve, che a noi medesimi, e che tutt'al più potrebbero
di quando in quando servirci di utile passatempo». E
se ne adduce la prova mostrando il lato selvaggio e brutale
della vita dei cavalieri inglesi e francesi nelle loro
campagne o nei castelli e, peggio ancora, di quella della
rapace cavalleria tedesca. Dopo ciò, il Medici prende a
sostenere in certo modo le parti della nobiltà, ma non
già — cosa abbastanza caratteristica — riferendosi ad
un sentimento suggerito dalla natura, bensì richiamandosi
all'autorità di Aristotele, che nel quinto libro della
sua «Politica» riconosce e definisce la nobiltà come
qualche cosa di veramente concreto e che si fonda sull'eccellenza
del merito e sulla ricchezza ereditata. Ma
il Niccoli soggiunge, che Aristotele, dando questa definizione,
non esprime una persuasione sua propria, ma
una opinione generalmente invalsa al suo tempo; e ciò
è tanto vero, che nell'«Etica», dov'egli parla secondo
il suo intimo convincimento, non vuol che sia nobile se
non colui, che si sforza di conseguire il vero bene. Indarno
il Medici gli oppone, che l'espressione greca per
designare la nobiltà (Euganeia) suona appunto «nascita
illustre»; il Niccoli trova che la voce latina nobilis,
vale a dire notabile, è assai più giusta, perchè fa dipendere
la nobiltà dalle sole azioni.[144] Dopo questi e simili
ragionamenti l'autore ci dà una specie di prospetto delle
condizioni di fatto, in cui si trovava al suo tempo la nobiltà
nelle diverse regioni d'Italia. A Napoli essa è fiera
e disdegna di occuparsi tanto dell'amministrazione de' suoi

averi, quanto della mercatura, che riguarda come ignominiosa:
così, se ne sta inerte e rinchiusa ne' suoi palagi,[145]
o va attorno oziosamente cavalcando per la città.
Anche l'aristocrazia romana ha in dispregio il commercio,
ma amministra almeno i suoi beni; anzi presso di essa
l'attendere all'economia rurale è considerato come cosa
onorevole e agevola di per sè l'accesso ai ranghi della
nobiltà:[146] tutto sommato, «un'aristocrazia rispettabile,
ma paesana». Anche in Lombardia i nobili vivono dei
redditi dei possessi ereditati, e si differenziano dagli altri
pel vanto dell'origine e per l'astensione da qualsiasi ordinaria
occupazione.[147] In Venezia la nobiltà governa, ma
al tempo stesso si consacra al commercio; ed ugualmente
a Genova tutti indistintamente, nobili e non nobili, sono
mercanti e navigatori, e non vi si ammettono altre differenze,
fuorchè quelle che provengono dalla nascita:
taluni però esercitano una specie di brigantaggio dall'alto
dei loro castelli. In Firenze una parte dell'aristocrazia attende
al traffico; un'altra (ma certo la men numerosa) si
pavoneggia, boriosa dei propri titoli, per le vie della città
o perde il suo tempo nelle cacce e in simili divertimenti.[148]







Ma ciò che ha un'importanza al tutto decisiva si è
questo, che quasi in tutta Italia anche coloro che possono
andar superbi della lor nascita, non hanno ambizioni
da far valere di fronte alla cultura ed alla ricchezza,
nè dai loro privilegi politici o di corte risentono
alcun impulso a considerarsi come una classe superiore
alle altre. Venezia sembra costituire a questo riguardo
una eccezione, ma essa non è che apparente, perchè in
sostanza la vita dei nobili non si differenzia quivi da
quella della borghesia, e gode appena qualche privilegio
di pura forma esteriore. Diversamente invece vanno le
cose nel regno di Napoli, che per l'orgoglioso isolamento
e la boriosa vanità della sua aristocrazia, più che per
qualsiasi altro motivo, restò completamente escluso dal
gran moto intellettuale e morale del Rinascimento. A
dar quivi un potente rinforzo alle tradizioni lasciate dal
medio-evo longobardo e normanno sopravviene, ancor
prima della metà del secolo XV, la dominazione aragonese,
e così vi si compie fino da quel momento ciò che
nel resto d'Italia non si effettuò che cento anni più
tardi, una vera trasformazione sociale, un disprezzo del
lavoro e una smania di titoli, che costituiscono appunto
il lato caratteristico della popolazione spagnuola. Le conseguenze
di un tal fatto non tardano poi a manifestarsi
perfino nelle più piccole città ancor prima del 1500, e
basta per tutte citare ciò che ci vien detto intorno ad

una di esse, la piccola città della Cava. Essa era stata
sempre proverbialmente ricca sino a che non diede ricovero
che a muratori e a tessitori: «ora che, invece
di strumenti da muratori e di telai, non vi si veggono
che sproni, staffe e cinghie dorate, e tutti aspirano ad
essere dottori, medici, notai, ufficiali e cavalieri, vi è
subentrata la più desolante miseria».[149] In Firenze si
constata un fatto identico per la prima volta sotto Cosimo
primo granduca, e si ha a lui quest'obbligo che
la gioventù fiorentina del suo tempo, spregiando il commercio
e le industrie, non si preoccupa d'altro che di
ottenere cavalierati nel suo nuovo ordine di s. Stefano.[150]
È precisamente il rovescio di quanto vi era accaduto
un secolo prima,[151] quando i padri, morendo, pregavano
lo Stato a diseredare i loro figli, qualora non
avessero esercitato una qualche utile professione (vedi
vol. I, pag. 108).





Ma una smania speciale di distinzioni distrae spesso
in modo molto ridicolo i Fiorentini dal culto dell'arte e
della letteratura, nel quale non si ammettono differenze
gerarchiche, ed è appunto la sete delle dignità cavalleresche
divenuta stoltamente oggetto di moda proprio nel

tempo, in cui esse aveano perduto sin l'ombra del proprio
valore.



«Non sono molti anni, scrive Franco Sacchetti[152] verso
la fine del secolo XIV, che ognuno di noi ha veduta
far cavalieri li meccanici, gli artieri, insino a' fornai;
ancora più giù, gli scardassieri, gli usurai e rubaldi barattieri....
Come risiede bene che uno judice, per poter
andare rettore, si faccia cavaliere? E non dico che la
scienza non istea bene al cavaliere, ma scienza reale,
senza guadagno.... Oh sventurati ordini della cavalleria,
quanto siete andati al fondo! In quattro modi son fatti
cavalieri.... e tutti sono obbligati, vivendo, a molte cose
che sarebbe lungo a dirle, e fanno tutto il contrario.
Voglio pure aver toccato queste parti, acciocchè i lettori
di queste cose materiali comprendano, come la cavalleria
è morta. E non si ved'elli, che pure ancora lo
dirò, essere fatti cavalieri i morti? Che brutta, che fetida
cavalleria è questa! Così si potrebbe fare cavaliere
un uomo di legno o uno di marmo,... e, perchè no? anche
un bue o altra bestia». — I fatti che il Sacchetti
adduce a conferma di quanto scrive, sono invero parlanti
abbastanza; una volta egli è messer Bernabò Visconti,
che per derisione creò cavalieri due ubbriaconi,
che bevettero a prova alla sua presenza; un'altra sono
alcuni cavalieri tedeschi, dei quali sì si fa beffe a proposito
degli ornamenti che portano sull'elmo e simili.
Più tardi il Poggio mette in derisione i molti cavalieri
del suo tempo senza cavallo e senza esercizio alcuno di
guerra.[153] Chi voleva far pompa dei distintivi onorifici del

ceto, per esempio, uscire a cavallo portando bandiere ecc.,
si creava da sè in Firenze una posizione molto difficile,
tanto di fronte al governo, quanto a' suoi numerosi motteggiatori.[154]



Riguardando la cosa un po' più dappresso, si scorge
che queste tarde ambizioni cavalleresche, indipendenti
affatto da qualsiasi nobiltà di sangue, senza dubbio erano
in parte il frutto di una ridicola vanità smaniosa di
titoli, ma al tempo stesso avevano altresì un'altra radice.
I tornei erano ancora in uso, e chi volea prendervi
parte, dovea, giusta le formalità prescritte, essere
cavaliere. Ma il combattimento in campo chiuso e più
particolarmente la corsa delle lance, strettamente regolata
e talvolta assai pericolosa, erano un'occasione favorevole
per far mostra di forza e di coraggio, e nessuno,
qualunque fosse la sua origine, voleva certamente lasciarsela
sfuggire in un'epoca, in cui tanto conto si teneva
del valor personale.



Quindi è che non giovò a nulla, che ancora il Petrarca
fin dal suo tempo si fosse espresso in termini di
viva riprovazione contro i tornei, come contro una pericolosa
stoltezza: egli non convertì nessuno col suo patetico
grido: «in niun libro si legge che Scipione o
Cesare siano stati abili giostratori!»[155] La cosa anzi in
Firenze acquistò una grande popolarità; ogni borghese
cominciò a riguardar la sua giostra — che senza dubbio
non era più tanto pericolosa — come una specie di

onesto passatempo, e Franco Sacchetti[156] ci ha conservato
il ritratto, estremamente comico, di uno di questi giostratori
della domenica. Egli esce a cavallo sino a Peretola,
dove si potea giostrare a prezzo mitissimo, sopra
una rôzza presa a nolo da un tintore, alla quale alcuni
burloni poscia appiccano un cardo sotto la coda: la bestia
imbizzarrisce, prende il galoppo e porta a precipizio
il cavaliere, armato di tutto punto, alla città. L'inevitabile
scioglimento della novella è una violenta sgridata
della moglie indispettita di simili scappate del marito.[157]



Per ultimo i Medici concepiscono una vera passione
per la giostra, come se volessero mostrare per l'appunto,
essi non nobili e privati, che la società di cui
si circondano, non è in nulla inferiore ad una corte.[158]

Già ancor sotto Cosimo (1459), e poi sotto Piero il vecchio
ebbero luogo in Firenze delle giostre celebratissime;
Piero il giovane poi per tali esercizi trascurò perfino
il governo, e non voleva essere dipinto se non rivestito
della sua splendida armatura. Anche alla corte di
Alessandro VI prevalse un entusiasmo simile; e quando
il cardinale Ascanio Sforza chiese al principe turco Zizim
(v. vol. I, pag. 149 e 158) come gli piacesse quello
spettacolo, il barbaro rispose assai saggiamente, che simili
combattimenti nella sua patria si facevano fare agli
schiavi, perchè, in caso di disgrazia, non se ne risentiva
alcun danno. — L'orientale qui, senza saperlo, si trovava
d'accordo con gli antichi romani nel riprovare i costumi
del medio-evo.



Del resto, anche non tenendo conto di queste circostanze,
che pur non sono di lieve momento per spiegarsi
l'ardore insistente con cui si cerca la dignità cavalleresca,
noi troviamo omai a questo tempo qua e colà dei
veri ordini di corte (per es. a Ferrara), i cui membri
hanno di diritto il titolo di cavaliere.





Ma, per grandi che fossero le singole ambizioni e le
vanità dei nobili e dei cavalieri, sta di fatto che la
nobiltà italiana si collocò sempre nel bel mezzo della
vita comune, e non mai alle estremità della medesima.

Noi la vediamo trattar colle altre classi costantemente
sur un piede di perfetta uguaglianza, e l'ingegno e la
cultura sono sempre i suoi naturali alleati. Certamente
che in un cortigiano propriamente detto si esige un
qualche grado di nobiltà,[159] ma questa esigenza è espressamente
dichiarata figlia di un pregiudizio invalso nel
pubblico (per l'oppenion universale), nè in ogni caso
implica mai la supposizione, che anche un individuo non
nobile non possa avere un merito intrinseco equivalente. E
nemmeno rimane inteso con ciò che le persone non nobili
debbano restar escluse da ogni contatto col principe: si
vuole soltanto che all'uomo perfetto, al vero cortigiano,
non manchi alcuna di quelle qualità, che costituiscono un
ornamento della vita, e quindi neanche questa. Se poi
in tutti i rapporti della vita gli vien fatto un obbligo
speciale di mantenere un contegno riserbato e dignitoso,
non è già perchè egli abbia un sangue più nobile nelle
vene, ma perchè così vuole l'alta sua perfezione individuale.
Trattasi di una distinzione moderna, il cui momento
principale sta nella cultura e nella ricchezza; ma
in quest'ultima solo in quanto renda possibile di consacrar
la vita alla prima e di promuoverne in grande gli
interessi e lo sviluppo.





CAPITOLO II.
Raffinamento esteriore della vita.





Abbigliamenti e mode. — Articoli di toeletta delle donne. — Pulitezza esteriore. — Il
galateo e la buona creanza. — Comodità ed eleganza.





Ora, quanto meno le differenze di nascita conferiscono
un privilegio determinato, tanto maggiore ogni individuo,
come tale, sente lo stimolo a mettere in evidenza
i suoi pregi personali, e tanto più la vita sociale deve
tendere per proprio impulso a restringersi in una cerchia
speciale ed a nobilitarsi. Il sorgere dell'individualità
e il raffinarsi della vita sociale diventano due fatti
necessari, deliberatamente pensati e voluti.



Già l'apparenza esterna dell'uomo e le cose che lo
circondano e gli ozj della vita quotidiana mostrano in
Italia un'eleganza ed un raffinamento maggiore, che in
qualsiasi altro paese. Delle abitazioni dei grandi spetta
alla storia dell'arte il parlarne; qui soltanto dobbiamo
notare, come esse superassero in comodità e nell'armonica
disposizione delle parti i castelli e le corti o palazzi
di città dei grandi del nord. Il vestire mutò per
guisa, che egli è impossibile l'istituire un completo paragone
colle mode degli altri paesi, molto più che, dal
finire del secolo XV in poi, spesso si adottarono queste
ultime. Ciò che i pittori italiani ci rappresentano come

costume di quel tempo, è in generale quanto di più bello
e di più accomodato ci fosse allora in Europa, ma non
si potrebbe dir con certezza, se quel modo di vestire
prevalesse generalmente e se i pittori, ritraendolo, sieno
stati sempre esatti. Quello però che è fuori di dubbio
si è, che in nessun luogo si tenne del vestire quel conto,
che si teneva in Italia. La nazione era alquanto vanitosa;
ma, oltre a ciò, anche uomini molto gravi non
esitavano a riconoscere in un vestito quanto più si potesse
bello e ben fatto un ornamento non dispregevole
aggiunto alla persona. In Firenze ci fu perfino un periodo
di tempo, in cui il vestire era una cosa affatto
individuale, ed ognuno aveva una moda sua propria
(v. vol. I, pag. 179 nota); ed anche per buon tratto del
secolo XVI questa usanza fu coraggiosamente mantenuta
da uomini considerevolissimi,[160] mentre intanto la grande
maggioranza si accontentava di variare più o meno la
moda dominante, secondo il gusto particolare. Si potrebbe
adunque riguardare come un sintomo di decadenza
per l'Italia l'ammonizione che si legge in Giovanni della
Casa,[161] di evitare le singolarità e di non dipartirsi dalla
moda regnante. Il nostro tempo, che, almeno negli abbigliamenti
degli uomini, rispetta come legge suprema
l'uniformità, rinuncia con ciò ad una caratteristica più
importante che non si creda. Ma ciò procura un grande
risparmio di tempo, e questo, colle idee di operosa attività
che si hanno oggidì, può benissimo riguardarsi
come compenso tale da contrabbilanciare ogni altro svantaggio.







In Venezia e a Firenze[162] eranvi, all'epoca del Rinascimento,
prescrizioni speciali, che regolavano il modo
di vestire degli uomini e ponevano limiti determinati al
lusso delle donne. Dove simili leggi non esistevano, per
esempio a Napoli, i moralisti deplorano scomparsa ogni
traccia di differenza tra la nobiltà e il ceto borghese.[163]
Oltre a ciò essi biasimano il rapidissimo mutar delle
mode e (se noi interpretiamo rettamente) la stolta venerazione
per tutto ciò che veniva di Francia, mentre
nel fatto molte delle sue mode non erano che le antiche
d'Italia spacciate siccome nuove, perchè rientrate dopo
aver fatto il giro del paese straniero. Ora, il determinare
sino a qual punto questo frequente mutare delle forme
del vestire e l'adozione delle mode francesi e spagnuole[164]
abbiano contribuito a tener viva nella nazione la passione
abituale del lusso esterno, non è cosa di cui dobbiamo
occuparci qui; ma, anche senza di ciò, il fatto

merita d'esser notato come una prova di più del rapida
sviluppo della vita italiana intorno al 1500.





Degna di speciale attenzione è la cura che pongono
le donne, di modificare quanto più possono la loro apparenza
esterna con tutti gli aiuti, che può offrire una
ricca e minuziosa toeletta. In nessun paese d'Europa,
dalla caduta dell'Impero romano in poi, non s'è cercato
di dar tanto risalto al pregio della figura, al colore delle
carni e alla ricchezza dei capelli, quanto allora in Italia.[165]
Tutto tende ad uniformarsi ad un tipo convenzionale
universalmente accettato, anche a costo di veder
violate in modo strano, e talvolta goffo, le leggi naturali
del bello. In questo riguardo noi prescinderemo del
tutto dall'abbigliamento in genere, che nel secolo XIV
fu estremamente svariato nei colori e carico negli ornamenti,[166]
e più tardi ebbe una ricchezza un po' più elegante,
e ci limiteremo alla toeletta nel senso più stretto.



Innanzi tutto noi troviamo che si portano, poi vengono
proibite, poi tornano a portarsi false acconciature
da testa, talune anche di seta bianca e gialla,[167] sino a

che giunge un qualche grande oratore sacro, che commove
gli animi a penitenza, e allora sulla pubblica piazza
s'innalza un gran rogo (talamo) sul quale, insieme a
liuti, arnesi da giuoco, maschere, ricette magiche, canzonieri
erotici ed altre inezie, vanno a finire anche queste
false acconciature:[168] la fiamma purificatrice riduce
tutte queste cose in un mucchio di cenere. Il colore ideale,
che tanto nei propri, come nei capelli posticci si cercava
di preferenza, era il biondo. E siccome si credeva che il
raggio solare avesse in sè la virtù di far acquistare quel
colore ai capelli,[169] furonvi delle dame, che ebbero il coraggio
di stare giornate intere sotto la sferza del sole;[170]
del resto, ciò non impediva che si usassero tinture speciali
e manteche per accrescerne altresì il volume. A
ciò poi bisogna aggiungere un arsenale di acque ritenute
confacenti a conservar la bellezza, empiastri ed unguenti
per ogni singola parte del viso, perfino per le palpebre
e i denti, di cui il nostro tempo non ha nemmeno una
idea. E non giovarono nè i sarcasmi dei poeti,[171] nè le

invettive dei predicatori, nè la paura stessa di guastarsi
precocemente le carni a distogliere le donne da quegli
usi e dal dare con ciò un falso colorito, e perfino una
falsa forma al proprio viso. Non è impossibile che le
frequenti e grandiose rappresentazioni dei Misteri, nei
quali centinaia d'uomini apparivano dipinti e mascherati,[172]
abbiano contribuito a trasformare quell'abuso in
abitudine giornaliera; il fatto è che esso allora era universale,
ed anche le fanciulle del contado facevano del
loro meglio per uniformarvisi,[173] sin dove potevano. Si
aveva un bel predicare, che simili artificii erano i contrassegni
delle cortigiane; anche le più rispettabili matrone,
che del resto in tutto il corso dell'anno non toccavano
alcun empiastro, s'imbellettavano nei dì di festa,
quando accadeva loro di dover mostrarsi in pubblico.[174] — Ma,
sia che si riguardasse questo eccesso come un tratto
di barbarie, di cui s'aveva un riscontro nell'uso di imbellettarsi
dei selvaggi, sia che lo si ritenesse anche soltanto
come uno sforzo di mantenere nei lineamenti e
nel colorito il tipo normale della bellezza giovanile, come
farebbe credere la somma accuratezza e la moltiplicità
di questa toeletta, — certo è che agli uomini spiacque
allora, come in ogni altro tempo, e ne sono prova i richiami

continui, che in questo riguardo furono fatti al
bel sesso.



Anche l'uso dei profumi eccedette ogni misura e si
estese perfino a tutte le cose, colle quali in qualsiasi
modo si doveva venire a contatto. Nelle grandi festività,
si solevano strofinare con unguenti fin le mule, sulle quali
si dovea cavalcare;[175] Pietro Aretino ringrazia Cosimo I
per un invio fattogli di scudi profumati.[176]





Ma gl'Italiani vivevano allora altresì nella persuasione
di superare in pulitezza esteriore qualsiasi dei popoli
settentrionali. Nè parrebbe neanche doversi dire,
che questa loro opinione andasse troppo lungi dal vero,
se si considera che la pulitezza è una qualità indispensabile
al perfezionamento della personalità moderna, che
certamente in Italia si svolse più presto e più completamente
che altrove; inoltre molti indizi farebbero credere
anche, che essi fossero una delle più ricche nazioni
del mondo d'allora. Prove assolute tuttavia non sarà mai
possibile addurne, e se da ultimo la questione si restringesse
al determinare a chi propriamente spetti la priorità,
nella redazione dei primi codici di pulitezza e creanza,
la poesia cavalleresca del medio-evo potrebbe a buon
diritto vantarsi di possedere il più vecchio. Ciò non ostante,
di una cosa non può dubitarsi, ed è questa, che alcuni
dei più illustri rappresentanti del Rinascimento portarono

la pulitezza della persona, specialmente ne' banchetti,[177]
all'ultimo grado della perfezione, e che, per un antico
pregiudizio, i tedeschi in Italia riguardavansi sempre come
il tipo d'ogni sudiceria.[178] Il Giovio non esita ad attribuire
molte abitudini poco pulite di Massimiliano Sforza all'educazione
primitiva che questi aveva ricevuto in Germania,[179]
e nota che gli Italiani n'erano veramente scandolezzati.
In mezzo a ciò si ha tanto maggior ragione di
sorprendersi che, per lo meno nel secolo XV, si lasciassero
condurre le osterie e gli alberghi per lo più da
tedeschi,[180] i quali praticarono questa industria principalmente
in vista del gran numero di pellegrini, che affluivano
a Roma. Ma le testimonianze che si hanno a
questo riguardo potrebbero anche semplicemente riferirsi
alle osterie e agli alberghi delle campagne, mentre si sa
con certezza che nelle maggiori città le migliori locande
erano tenute tutte da Italiani.[181] La mancanza poi di buoni
alberghi nelle campagne potrebbe spiegarsi dal difetto
di sicurezza in generale.







Della prima metà del secolo XVI ci rimane quel manuale
della buona creanza, che Giovanni della Casa, nato
fiorentino, ci lasciò sotto il titolo di «Galateo». In
questo si prescrive non soltanto la pulitezza nel senso
più schietto, ma s'inculca altresì l'abbandono di tutte
quelle abitudini, che noi siamo soliti di chiamare «sconvenienti»,
con quello stesso tuono magistrale, con cui
il moralista predica le più sublimi leggi morali. In altre
letterature qualche cosa di simile non si insegna in via
sistematica, ma piuttosto in modo indiretto, cioè colla
descrizione di ciò che è sucido e ributtante.[182]



Ma il Galateo, oltre a ciò, è una bella e spiritosa guida
per vivere con buona creanza e con fino e delicato sentire
in generale. Ancora oggidì può esser letto con molto
profitto da persone di ogni condizione, e la gentilezza
della vecchia Europa difficilmente si scosterà mai dalle
sue prescrizioni. In quanto il delicato sentire è cosa che
viene dal cuore, può ben essere che, sin dai primordi di
ogni cultura e presso tutti i popoli, sia stato innato in
alcuni uomini ed acquisito per forza di volontà in altri;
ma, come dovere sociale e come indizio di cultura e di
buona educazione, i primi a conoscerlo senza alcun dubbio
furono gl'Italiani. E l'Italia stessa da due secoli s'era
già grandemente mutata. Adesso infatti si sente apertamente,
che il tempo degli scherzi maligni tra conoscenti
e vicini, delle burle e delle beffe (v. vol. I, pag. 209
e segg.) nella buona società è passato del tutto,[183] l'idea

nazionale prevale su quella delle cittadinanze locali e
prepara lo svolgersi di sentimenti di delicatezza e cortesia
universali. Ma della vita sociale nel senso più ristretto
avremo occasione di discorrere più innanzi.





Tutta la vita esterna in generale avea raggiunto in
Italia, nel secolo XV e nei primi anni del XVI, un tal
grado di raffinamento e di perfezione, da non vedersi in
nessun altro paese l'eguale. Una moltitudine di quelle
cose grandi e piccole, che costituiscono nel loro insieme
la moderna agiatezza ed eleganza, c'era già in Italia, e
si potrebbe provarlo, quando altrove non se ne aveva
ancora un'idea. Nelle vie ben selciate delle città italiane[184]
l'uso delle carrozze era generale, mentre fuori d'Italia
dovunque o s'andava ancora a piedi, o a cavallo, o si
usava della carrozza per sola necessità, non per piacere.
Letti molli ed elastici, preziosi tappeti e svariatissimi
articoli di toeletta vengono menzionati di frequente dai
novellieri.[185] La copia e la finezza delle biancherie sono
spesso l'oggetto delle loro descrizioni. Essi ci parlano
anche di cose, che si direbbero piuttosto appartenere al
campo dell'arte, notando con ammirazione come essa da
tutte parti nobiliti il lusso, adornando non solo il grandioso
armadio, ma eziandio il leggero stipetto di preziosi
e magnifici vasi, rivestendo le pareti di pomposi arazzi,
arricchendo la mensa di confetture lavorate in mille guise,

e aggiungendo infine eleganza e buon gusto al rozzo lavoro
del falegname. Tutto l'occidente si prova negli ultimi
tempi del medio-evo, e secondo le sue forze glielo
permettono, in simili tentativi, ma o non riesce che a
dare inezie e freddure, o non sa svincolarsi dalle pastoie
convenzionali della decorazione gotica, mentre l'arte
italiana del Rinascimento si move liberamente in ogni
senso, risponde degnamente alle più svariate esigenze e
si crea una sfera d'attività senza confronto più vasta ed
estesa. Da ciò la facile vittoria di queste forme decorative
italiane d'ogni specie sopra le nordiche nel corso
del secolo XVI, quantunque sia anche vero che essa è
dovuta altresì a cause di molto maggiore e più generale
importanza.





CAPITOLO III.
La lingua come base del vivere sociale.





Formazione di una lingua ideale. — Diffusione sempre crescente della medesima. — I
puristi più rigidi. — Meschinità dei loro trionfi. — La
conversazione.





La società più elevata, che qui oggimai appare come
un prodotto della riflessione, anzi come la più alta creazione
della vita del popolo, presuppone, come condizione
indispensabile, il linguaggio.



Nell'epoca più florida del medio-evo presso tutti i
popoli occidentali l'aristocrazia aveva cercato di mantenere
una lingua «cortigiana» tanto per la conversazione,
che per la poesia. Ed allo stesso modo anche in
Italia, i cui dialetti assai per tempo si differenziarono
tanto fra loro, si ebbe sin dal secolo XIII una lingua
così detta «curiale», che era comune alle corti e ai
loro poeti. Ora il fatto più importante si è questo, che
di una tal lingua si volle con ogni sforzo far la lingua
di tutte le persone colte, la lingua scritta. Nell'introduzione
alle «Cento novelle antiche», redatte ancor prima
del 1300, un tale scopo è confessato apertamente. Anzi,
per vero dire, qui la lingua è trattata espressamente
come qualche cosa di completamente indipendente dalla

poesia: il meglio che in essa si possa ottenere, è l'espressione
semplice, chiara, spiritualmente bella in brevi discorsi,
sentenze e risposte. Questa espressione è a questo
tempo in pregio non meno che lo fosse in altri tempi
presso i greci e gli arabi: «quanti in una lunga vita
non sono mai riusciti a mettere insieme una bella frase»
(un bel parlare)!



Ma l'impresa diventava appunto tanto più difficile,
quanto più vi si lavorava attorno da diverse parti. Dante
ci porta addirittura nel bel mezzo di questa lotta: il suo
libro «Del volgare eloquio»[186] ha un'importanza grandissima
non solo per la questione in sè stessa, ma anche
perchè è la prima opera ragionata sopra una lingua moderna
in generale. L'esaminare lo sviluppo successivo
delle sue idee e le conclusioni, alle quali egli giunge,
sono cose che appartengono alla storia della filologia, nella
quale quel libro occuperà sempre un posto rilevantissimo.
Qui a noi basta di constatare tre fatti: che, cioè,
ancor lungo tempo prima che si cominciasse a scriverla,
la lingua deve essere stata una delle più importanti questioni
della vita quotidiana; che tutti i dialetti erano stati
studiati con partigiana predilezione o avversione; e che
la nascita della lingua ideale comune non si avverò se non
in mezzo a grandi lotte e contrasti.



Il meglio che poteva farsi, lo fece Dante col suo immortale
Poema. Il dialetto toscano diventò la base essenziale
della nuova lingua comune.[187] Se ciò a taluno paresse

eccessivo, valga a nostra giustificazione il fatto che
questa, in una questione tanto dibattuta, è ad ogni modo
l'opinione la più universalmente ricevuta.





Ora può benissimo darsi che, nel rispetto letterario
e poetico, lo screzio insorto intorno a questa lingua, quello
che suol dirsi il purismo, abbia altrettanto nociuto, quanto
giovato; può darsi altresì che qualche scrittore, del resto
dotato di grandi attitudini, sia stato con ciò defraudato
di un pregio essenziale, la spontaneità della espressione;
e può darsi per ultimo, che altri, padroneggiando in altissimo
grado questa stessa lingua, si sieno cullati alla
loro volta nell'onda maestosa e nell'armonia della medesima,
trascurando per la forma il concetto; stando di
fatto che anche una meschina melodia, uscita da un tale
strumento, può risonare magicamente. Ad ogni modo e
comunque sia, nell'uso sociale essa ebbe un'importanza
grandissima, perchè contribuì a dare un andamento grave
e dignitoso allo stile in generale, e perchè costrinse l'uomo
colto a serbare, tanto nella vita ordinaria quanto nelle
circostanze straordinarie, un contegno serio e una costante
elevatezza di idee e di sentimenti. Che se anche
talvolta, sotto questo abbigliamento classico, come un
tempo sotto la veste del puro atticismo, ci accade d'incontrare
basse scurrilità e velenosi sarcasmi, non è men

vero però, che, quasi a compenso, ogni idea più nobile
ed elevata vi trova altresì una condegna espressione.
La sua importanza poi emerge ancor più dal punto di
vista nazionale, diventando essa come la patria ideale
di tutti gli uomini colti dei diversi Stati, in cui così per
tempo andò diviso il paese.[188] Di più, essa non è il patrimonio
esclusivo di questa o di quella classe in particolare, ma
tutti, anche l'uomo il più abbietto e il più povero, possono
trovare il tempo ed i mezzi d'impadronirsene, purchè
vogliano. Ancora oggidì (e forse ora più che mai) lo
straniero resta sorpreso e maravigliato di udire sulla
bocca del basso popolo e dei contadini un italiano puro
e puramente pronunziato in provincie italiane, dove al
tempo stesso regna un dialetto inintelligibile, e cerca
indarno di trovare un riscontro ad un fatto simile presso
le plebi di Francia e di Germania, dove invece anche
gli uomini istrutti sacrificano pur tanto alla pronunzia
locale. Vero è che in Italia il numero di coloro che sanno
leggere è di gran lunga maggiore, che, a giudicare da
tante altre circostanze, specialmente nell'ex-territorio
pontificio, non si sarebbe tentati di credere; ma qual peso
avrebbe questa circostanza senza quella generale e incontestata
venerazione, che si ha per la pura lingua e la
pronuncia, come per un tesoro altamente caro e pregiato?
Tutte le regioni, l'una dopo l'altra, le hanno ufficialmente
accettate, non escluse Venezia, Milano e Napoli,
ancora al tempo in cui fioriva la letteratura, soggiogate
in certo modo dallo splendore che da esse partiva. Ed
anche il Piemonte, benchè soltanto nel nostro secolo,
s'è di sua propria iniziativa italianizzato, accettando spontaneamente
il più bel tesoro della nazione, la pura

lingua.[189] Alla letteratura dei dialetti furono, sin dal principio
del secolo XVI, senza sforzo e deliberatamente
abbandonati taluni argomenti, per lo più comici, ma
talvolta anche serii,[190] prestandosi lo stile di essi a qualsiasi
esigenza. Presso gli altri popoli una simile separazione,
come frutto di una determinazione calcolata e riflessa,
non ebbe luogo se non molto più tardi.





L'opinione delle persone colte sul valore della lingua,
come elemento d'unione della società più elevata,
trovasi chiaramente espressa nel «Cortigiano».[191] Fin
d'allora, cioè fin dal principio del secolo XVI, eranvi
taluni, che con ostinato fanatismo tenevano fermo a voler
mantenute alcune espressioni invecchiate di Dante e degli
altri toscani del suo tempo, non per altro, se non
perchè erano antiche. Nella lingua parlata il Castiglione
le proibisce assolutamente, e non le accetta nemmeno
nella lingua scritta, perchè anche in questa egli non
vede che una forma speciale del parlare. Coerentemente
poi a questa premessa, egli stabilisce che il miglior modo
di parlare sarà quello, che più d'ogni altro s'accosti

alla lingua convenientemente scritta. Donde emerge
assai chiaro il concetto che tutti quelli, i quali hanno
da dire qualche cosa di veramente importante, debbono
essi stessi formarsi la propria lingua, e che questa è
mobile e mutabile, appunto perchè è qualche cosa di
vivo: potersi quindi usare liberamente le più belle
espressioni, purchè il popolo le usi, togliendole anche
da regioni non toscane, e accettando perfino le francesi e
le spagnuole, quando l'uso le abbia consacrate per certe
cose speciali:[192] sorgere così, coll'aiuto dell'ingegno e
dello studio, una lingua, la quale non sarà invero l'antico
toscano puro, ma l'italiano vero, ricco e pieno come
un prezioso giardino, abbondante di fiori e di frutta.
S'intende da sè che è dovere imprescindibile d'un cortigiano
di esprimere sotto questa veste perfetta i suoi
affetti e la sua poesia.





Ora, siccome la lingua era divenuta un patrimonio
della società viva, così, in onta a tutti i loro sforzi, i
puristi non riuscirono in sostanza ad aver vinta la causa.
V'erano troppi e troppo valenti scrittori ed uomini di

società anche toscani, che o non si curavano o ridevano
di quegli sforzi; e l'ultima di queste due eventualità si
verificava ogni volta che dal di fuori veniva un dotto
qualunque e pretendeva mostrare ad essi, ai toscani, che
essi stessi erano «della loro lingua ignorantissimi».[193]
Già l'esistenza di uno scrittore quale era il Machiavelli
troncava d'un tratto tutte quelle questioni, in quanto
egli avea dato ai profondi suoi concetti una veste limpida,
schietta, naturale, adottando una lingua, che aveva
tutti i pregi, fuorchè quello di imitare il puro Trecento.
D'altro lato v'erano troppi lombardi, romani, napoletani
ed altri, ai quali non poteva rincrescere, se nello scrivere
e nel conversare non si esageravano troppo le
pretese di un rigoroso purismo nell'espressione. Essi ripudiavano,
è vero, le forme e i modi del loro dialetto,
e il Bandello, per tutti, assai spesso (non sappiamo
quanto sinceramente) ne fa ampia e chiara protesta: «io
non ho stile, io non scrivo in volgar fiorentino, ma barbaramente;
io non pretendo insegnar altrui, nè accrescere
ornamento alla lingua volgare; io non sono che
un lombardo e in Lombardia a' confini della Liguria
nato» ecc.[194] Ma, di fronte al partito dei rigidi puristi,
tutti cercavano nel fatto di sostenersi, e, rinunciando a
bello studio a pretese maggiori, sforzavansi a tutto potere,
e quasi a compenso, d'impadronirsi della lingua
comune. Non a tutti infatti era dato di poter fare come

il Bembo, che, nato a Venezia, scrisse per tutta la sua
vita il più puro toscano, (sempre però come lingua appresa
e quasi straniera), o come il Sannazzaro, che presso a
poco fece altrettanto, essendo napoletano. L'essenziale
era questo che ognuno sia parlando, sia scrivendo, doveva
trattar la lingua con somma cura. Posto ciò, si
poteva benissimo lasciare ai puristi tutto il loro fanatismo,
i loro congressi filologici[195] e simili: veramente dannosi
essi non divennero che più tardi, quando il soffio
dell'originalità era già fatto notevolmente più languido
nella letteratura, e stava per soggiacere ad influenze
affatto d'altra natura, ma ancor più perniciose. Da ultimo
fu libero alla stessa Accademia della Crusca di
trattar l'italiano come una lingua morta; ma i suoi
sforzi furono talmente impotenti, che non riuscì nemmeno
ad impedire che assumesse quell'indirizzo e quel
colorito francese, che forma il carattere distintivo della
letteratura del secolo XVIII (cfr. p. 144 nota).





Ora fu appunto questa lingua tanto pregiata, curata
e portata omai al sommo della pieghevolezza e duttilità,
che divenne nella conversazione lo strumento e la base
di ogni sociale convivenza. Mentre nei paesi settentrionali
i principi e i nobili passavano i loro ozi o chiusi
nella solitudine dei loro castelli o in continui combattimenti,
cacce, banchetti e ceremonie, e la borghesia era
tutta dedita al giuoco e agli esercizii corporali o, se pur
si voglia, s'esercitava a scrivere rozzi versi e celebrava

feste continue, in Italia, dove pure tali cose esistevano,
erasi formato altresì un ambiente più elevato e sereno,
dove uomini di qualsiasi condizione e nascita, purchè non
privi di talento e di cultura, si raccoglievano in eleganti
convegni a discorrere di cose serie e facete, alternando
l'utile al dolce. Siccome in tali convegni o non si usava
di far trattamenti, o questi si riducevano ad assai poca
cosa,[196] non era difficile neanche il tenerne lontani gli
uomini più materiali e gli scrocconi. Se ci è permesso
di credere a quanto ne scrissero alcuni autori di dialoghi,
anche i più elevati problemi della vita avrebbero
formato l'oggetto d'importanti discussioni fra gli uomini
più distinti: nè la manifestazione di sublimi pensieri vi
sarebbe stata, come di regola presso i settentrionali, un
privilegio puramente individuale, bensì comune a parecchi.
Qui però noi ci restringeremo a toccare della vita
sociale nel lato men serio ch'essa presenta, nelle riunioni,
che non hanno altro scopo, che sè medesime.





CAPITOLO IV.
La forma più elevata della vita sociale.





Convenienze sociali e statuti. — I novellieri e il loro uditorio. — Le grandi
dame e le loro sale. — La società fiorentina. — La società di Lorenzo
descritta da lui medesimo.





Questa vita, almeno nei primi anni del secolo XVI,
era assai saggiamente regolata e si basava sopra quelle
convenienze tacite ed espresse, che sono domandate o
dalle circostanze o dal decoro, ma che non hanno nulla
che fare colla rigida etichetta. In certi circoli più compatti,
dove le riunioni assumevano il carattere di stabili
corporazioni, v'erano perfino degli statuti e delle formalità
per l'accettazione, come, per esempio, in quelle
allegre società di artisti fiorentini, alle quali il Vasari
attribuisce il merito[197] di aver promosso la rappresentazione

delle più importanti commedie d'allora. Le società
più leggere invece e che si mettevano insieme per circostanze
affatto momentanee, accettavano volentieri le
prescrizioni, che eventualmente venivano imposte dalla
dama più ragguardevole. Tutti conoscono l'Introduzione
del Decamerone del Boccaccio, e sono usi a considerare
il regno di Pampinea su tutta quella società come nulla
più che una piacevole finzione, e certamente essa è tale
in questo caso speciale; ciò non ostante non è men vero,
ch'essa si fonda sopra una consuetudine già accettata
nella vita sociale. Il Firenzuola, che quasi due secoli
dopo premette alle sue novelle un'introduzione simile,
s'accosta senza dubbio ancor più alla realtà, quando in
bocca alla regina della sua società pone un discorso sul
modo di ripartire il tempo durante il soggiorno alla campagna,
vale a dire, prima di tutto un'ora di speculazioni
filosofiche andando a passeggiare sopra una collina, poi
la mensa rallegrata dal suono del liuto e del canto,[198]
indi la recita in qualche sito ombroso di qualche nuova
canzone, il cui tema vien dato d'ordinario la sera precedente;
più tardi una passeggiata ad una fonte, dove
ognuno s'asside e narra una novella, e finalmente la
cena e i piacevoli ragionamenti, «tali però, che alla
onestà delle donne e alla gentilezza degli uomini non
disconvengano». Il Bandello nelle introduzioni e nelle
dediche di ciascuna delle sue novelle non riferisce, è
vero, simili discorsi di circostanza, poichè le diverse società,
dinanzi alle quali quelle novelle vengono narrate,
esistono già come circoli omai formati, ma lascia in altro
modo indovinare, quanto ricche, svariate e piacevoli

dovevano essere queste supposte riunioni sociali. Alcuni
lettori penseranno, che in società capaci di udire racconti
tanto immorali, come son quelli che si leggono,
non ci fosse troppo nè da perdere, nè da guadagnare.
Ma da un altro lato potrebbe anche dirsi, che ben solide
dovevano essere le basi di società, che, ad onta di
tali racconti, non uscivano dalle convenute formalità, non
andavano a soqquadro, e potevano perfino occuparsi di
serie discussioni sugli argomenti più gravi. Ciò vuol
dire che il bisogno di una forma elevata di conversazione
si faceva sentire più forte che mai e andava sopra ogni
cosa. Per convincersene non occorre di prendere a norma
la società un po' troppo idealizzata, che il Castiglione
introduce a parlare sui più elevati sentimenti e scopi
della vita alla corte di Guidobaldo da Urbino e Pietro
Bembo nel castello di Asolo. La società del Bandello,
invece, anche in onta a tutte le frivolezze alle quali si
abbandona, può riguardarsi come il tipo più veritiero di
quell'elegante decoro, di quella facile amabilità, di quella
schietta franchezza, di quello spirito insomma e di quella
cultura letteraria ed artistica, che formano i caratteri
distintivi di tali circoli. Una prova assai concludente se
ne ha specialmente in questo, che le dame, che ne formavano
il centro, godevano l'universale estimazione, nè
per tal fatto furono minimamente pregiudicate nella loro
fama. Fra le protettrici del Bandello, per esempio, Isabella
Gonzaga, nata Estense (v. vol. I, pag. 58), se
ebbe una celebrità non scevra di macchie, non fu già
pel proprio contegno, ma per quello delle scostumate
damigelle che la circondavano:[199] Giulia Gonzaga Colonna,
Ippolita Sforza maritata ad un Bentivoglio, Bianca Rangona,

Cecilia Gallerana, Camilla Scarampa, ed altre andarono
del tutto immuni, qualunque del resto sia stato il
loro contegno, da ogni accusa e censura. La più celebre
donna d'Italia poi, Vittoria Colonna, godeva fama addirittura
di santa. Ora, egli è indubitato che le particolarità
che ci vengono date intorno al vivere sciolto, che
si conduceva nelle città, nelle ville e nei bagni più celebrati,
non sono di tal natura da farne emergere una
superiorità assoluta della vita sociale d'Italia su quella
del resto d'Europa. Ma si legga il Bandello,[200] e si vegga
poscia se un genere simile di società sarebbe, ad esempio,
stato possibile in Francia, prima che vi fosse stato
trasportato d'Italia da lui e da tanti altri colti e civili
al pari di lui? — Certamente che anche a quel tempo
le più alte creazioni dell'ingegno umano non ebbero bisogno,
per nascere, dell'aiuto o del favore di quelle riunioni,
ma si avrebbe gran torto se le si riguardasse come
di poco momento nella vita dell'arte e della poesia, non
fosse per altro, almeno per questo, che aiutarono potentemente
a creare in Italia ciò che allora non esisteva
in verun altro paese, un vivo interessamento per tutto
quanto si produceva nell'un campo e nell'altro, e un
gusto squisito per rettamente giudicarne. Prescindendo
poi anche da ciò, questo genere di società è già per sè
stesso un necessario portato di quella particolare cultura
e di quel modo di vivere, che allora era esclusivamente
italiano, e che d'allora in poi divenne europeo.





In Firenze la vita di società è fortemente influenzata
da parte della letteratura e della politica. Innanzi tutto

Lorenzo il Magnifico è tal uomo, che domina completamente
quanti lo circondano, non tanto in virtù della sua
posizione, quanto per le sue stesse qualità; sebbene egli,
del resto, abbia lasciato sempre piena libertà d'azione
anche a quelli, che più gli stavano dappresso.[201] Si vede,
ad esempio, con quanto rispetto egli tratti il Poliziano,
l'educatore de' suoi figli, e come i modi franchi ed aperti
del letterato e del poeta a gran fatica si concilino in
lui con quella riserbatezza, che gli è imposta necessariamente
dal rango principesco, cui ormai è salita la sua
casa, e dai riguardi che egli deve alle suscettibilità di
sua moglie; ma dal canto suo, e quasi in ricambio, il
Poliziano è l'espressione e quasi il simbolo vivente delle
glorie dei Medici. Lorenzo poi si compiace, giusta l'uso
della sua famiglia, di lasciare una traccia imperitura del
gusto e della passione, che egli ha per tali convegni
sociali. Nella sua splendida improvvisazione «La caccia
col falcone» egli fa un ritratto comico de' suoi compagni,
e nel «Simposio» lo scherzo va ancora più innanzi
e tocca il burlesco, ma però sempre in modo, che
vi si travede anche il lato serio della riunione.[202] E che

questa assumesse talvolta un tale carattere ce lo attestano
con piena evidenza le sue corrispondenze, e le
notizie rimasteci sulle frequenti sue dispute filosofiche
ed erudite. Altri circoli posteriori di Firenze sono, in
parte almeno, specie di clubs politici, che però hanno
al tempo stesso un lato poetico e filosofico, come, per
esempio, la così detta Accademia platonica, che dopo la
morte di Lorenzo soleva raccogliersi negli orti de' Rucellai.[203]



Nelle corti principesche la vita sociale dipendeva
naturalmente dalle tendenze personali del regnante. Di
esse, per vero, al principiare del secolo XVI ce n'era
oggimai poche, e queste poche erano anch'esse pressochè
senza importanza. Roma faceva un'eccezione colla
corte veramente unica di Leone X, dove si raccoglieva
una società tanto speciale, quale non si vide ripetersi
più in nessun epoca storica.





CAPITOLO V.
L'uomo perfetto di società.





Suoi amori. — Sue qualità esterne ed interne. — Gli esercizi corporali. — La
musica. — Gl'istrumenti e i virtuosi. — Dilettanti in società.





Ed ora si vien formando per le corti, ma più ancora
per sè medesimo, il Cortigiano, quale ci vien descritto
dal Castiglione. Egli è propriamente l'uomo ideale, quale
lo domanda la cultura di quel tempo, e la corte sembra
più fatta per lui, che egli per la corte. Tutto ben
ponderato, un tal uomo non potrebbe essere adoperato
in nessuna corte, perchè egli stesso ha il talento e la
apparenza di un vero principe, e perchè l'eccellenza sua,
calma e dignitosa in ogni cosa, presuppone già in lui una
assoluta indipendenza. Il movente principale d'ogni sua
azione non è, benchè l'autore lo dissimuli, il servizio del
principe, ma bensì il suo proprio perfezionamento. Un
esempio spiegherà meglio la cosa: nella guerra il Cortigiano
deve astenersi da tutte quelle imprese, anche
utili e non scevre di sacrifici e pericoli, che non sieno
grandiose e belle in sè medesime, perchè deve aver
sempre fisso in mente che ciò che lo conduce alla guerra,
non è il dovere in sè stesso, ma soltanto l'honore.[204] La

posizione morale di fronte al principe, quale è presentata
nel quarto libro, è quella di un uomo libero e indipendente.
La teoria degli amori del Cortigiano (nel
terzo libro) contiene osservazioni psicologiche molto sottili,
le quali però per la miglior parte si riferiscono a
tutti gli uomini in generale, e la grande e quasi lirica
glorificazione dell'amore ideale (sulla fine del quarto
libro) non ha più nulla che fare coll'assunto speciale di
tutta l'opera. Ma anche qui, come negli Asolani del
Bembo, la straordinaria elevatezza della cultura si fa
manifesta dal modo delicatissimo, con cui i sentimenti
vengono analizzati. Bensì non si deve sempre prestar
cieca fede a questi autori, nè creder tutto sulla loro parola;
ma ciò non vuol dire che quei discorsi non sieno stati
tenuti realmente nelle più elevate società, e più innanzi
vedremo, che spesse volte queste convenzionali apparenze
nascondevano lampi di vera passione.





Tra le qualità esteriori, quelle che innanzi tutto si
esigono in grado perfetto in un Cortigiano, sono i così
detti esercizi cavallereschi; ma, oltre a questi, richiedevansi
anche parecchie altre cose, che veramente non
avrebbero potuto pretendersi se non in corti colte, regolarmente
organizzate e basate tutte sull'emulazione
personale, quali in allora non esistevano se non in Italia:
altre cose ancora si fondano evidentemente sopra
un'idea puramente generale ed astratta della perfezione
individuale. Il Cortigiano deve aver familiari tutti i giuochi
ed esercizi più nobili, il salto, la corsa, il nuoto, la
lotta: principalmente poi deve essere un abile danzatore
e (come già s'intende da sè) un perfetto cavallerizzo.
Oltre a ciò si esige da lui tal conoscenza di più lingue,
o almeno almeno dell'italiano e del latino, che s'intenda

di amena letteratura e sappia dare un giudizio in fatto
di belle arti; nella musica anzi vuolsi una certa abilità
pratica, che però egli terrà segreta quanto più gli sarà
possibile. Non si pretende tuttavia che queste qualità
sieno in lui tutte in grado perfetto, eccezione fatta dell'esercizio
delle armi; dal neutralizzarsi reciproco di tante
doti risulta per l'appunto quel perfetto individuo, nel
quale nessuna primeggia tanto spiccatamente da recar
nocumento alle altre.





Egli è fuor d'ogni dubbio che nel secolo XVI gl'Italiani,
sia come scrittori teorici, sia come maestri pratici,
erano in grado d'insegnare a tutto l'occidente tanto in
fatto di esercizi ginnastici d'ogni specie, quanto in fatto
di convenienze sociali. Nel cavalcare, nel giostrare e nel
danzare furono essi i primi a dar l'indirizzo con opere
scritte, con disegni e figure, e con insegnamenti pratici;
la ginnastica, come cosa a sè e separata dagli esercizi
guerreschi e dai semplici giuochi, fu forse per la prima
volta insegnata alla scuola di Vittorino da Feltre (v.
vol. I, pag. 282) e rimase poi come parte integrante di
ogni completa educazione.[205] L'importanza di un tal fatto

sta tutta in questo, che essa fu insegnata allora come
una vera arte: quali esercizi fossero in uso, e se per
avventura si conoscessero quelli che sono più frequenti
oggidì, è impossibile il dirlo. Ma che, oltre la forza e la
destrezza, mirassero anche ad ottenere la grazia, lo si
può arguire non solo dall'indole della nazione già nota
sotto tanti altri aspetti, ma anche da notizie positive che
se ne hanno. Basta in proposito ricordare il grande Federigo
da Urbino (v. vol. I, pag. 60), che assisteva in
persona ai giuochi de' giovani a lui affidati.



I giuochi e le gare non presentavano in fondo nessuna
sostanziale differenza da quelli che erano in uso
presso gli altri popoli occidentali. Naturalmente nelle
città marittime vi si aggiungevano le gare dei remiganti,
e le regate veneziane erano assai per tempo famose.[206] Il
giuoco classico d'Italia era, ed è, notoriamente il giuoco
della palla, ed anche questo all'epoca del Rinascimento
pare vi sia stato coltivato con molta maggior passione

e con più pompa, che in qualunque altro paese d'Europa.
Non se ne hanno però positive testimonianze.





A questo punto non dobbiamo lasciare in dimenticanza
la musica.[207] La composizione intorno al 1500 era
ancora principalmente nelle mani della scuola olandese,
che veniva molto ammirata pel complicato artificio e per
la stranezza delle sue creazioni. Ma, accanto a questa,
eravi pure una scuola italiana, che senza dubbio s'accostava
assai di più al nostro gusto musicale d'oggidì. Un
mezzo secolo più tardi sorse il Palestrina, le cui armonie
esercitano un fascino prepotente anche sul mondo
attuale: egli vien dato altresì come un gran novatore,

ma non ci è detto con sufficiente chiarezza, se a lui o
ad altri si debba il passo decisivo, che ha fatto il linguaggio
musicale del mondo moderno, per cui a noi profani
è impossibile il farci un'idea esatta dello stato delle
cose in questo riguardo. Lasciando adunque completamente
da parte la storia della composizione musicale,
cercheremo invece di dir qualche cosa sul posto, che si
faceva alla musica nella vita sociale d'allora.



Innanzi tutto un fatto sommamente caratteristico pel
Rinascimento e per l'Italia di quel tempo è il multiforme
specializzarsi dell'orchestra, il cercar nuovi strumenti,
vale a dire nuove combinazioni armoniche, e — in
stretta colleganza con ciò — il formarsi di una classe
speciale di cultori dell'arte per professione (virtuosi), che
è come a dire, l'insinuarsi dell'elemento individuale in
determinati rami della musica e in determinati strumenti.



Fra gli strumenti capaci di dare una completa armonia,
l'organo ebbe assai per tempo una grande diffusione
e un notevole perfezionamento, ma, accanto ad esso, si
diffuse anche assai presto il corrispondente strumento a
corde, il gravicembalo o clavicembalo, di cui si conservano
ancora dei frammenti, che risalgono ai primi anni
del secolo XIV, perchè ornati con figure dipinte da sommi
maestri. Fra tutti gli altri poi il violino prese il primo
posto e diede anche delle grandi celebrità. Presso Leone X,
che già anche da cardinale aveva la casa piena di cantanti
e di sonatori e che godeva fama egli stesso di
grande conoscitore ed esecutore, divennero celebri Giovanni
Maria e Jacopo Sansecondo: al primo Leone diè
il titolo di conte e il possesso di una piccola città;[208] il

secondo credesi rappresentato nell'Apollo del Parnaso
di Raffaello. Nel corso poi del secolo XVI sorsero delle
celebrità in ogni ramo speciale, e Lomazzo (intorno
al 1580) nomina a tre a tre prima i virtuosi di canto, poi
quelli di ciascuna specie di strumenti, quali l'organo, il
liuto, la lira, la viola da gamba, l'arpa, la cetra, i corni
e le tibie, esprimendo il voto che i loro ritratti sieno dipinti
sugli stessi strumenti.[209] Una così svariata attitudine
a giudicare di tutti i generi fuori d'Italia a quel tempo
non si sarebbe potuta neanche immaginare, sebbene quegli
strumenti fossero già noti e diffusi dovunque.



Oltre a ciò, la ricchezza in fatto di strumenti emerge
specialmente da questo, che s'è trovato prezzo dell'opera
di farne, a titolo di curiosità, delle collezioni. In Venezia,
dove la passione per la musica era grande,[210] ve n'erano
parecchie; e quando per caso vi s'incontrava un certo
numero di virtuosi, vi s'improvvisava all'istante un concerto.
(In una di simili collezioni vedevansi anche parecchi
strumenti costrutti su modelli o descrizioni antiche,
ma non è detto se vi fosse chi sapesse suonarli e
qual suono dessero). Non è neanche da dimenticare, che

taluni di questi strumenti presentavano esteriormente
una certa eleganza, per cui, aggruppati insieme, armonizzavano
assai leggiadramente fra loro. E appunto per
questo accade d'incontrarli anche nelle collezioni d'altre
rarità e cose d'arte.





Gli esecutori, oltre i virtuosi di professione, erano o
singoli amatori od anche intere orchestre di dilettanti,
organizzati a guisa di corporazioni o di «accademie».[211]
Molti pittori, scultori ed architetti s'intendevano anche,
e talvolta in sommo grado, di musica. — Alle persone
appartenenti alle classi più elevate erano sconsigliati gli
strumenti a fiato per gli stessi motivi,[212] pei quali una
volta se n'erano astenuti Alcibiade e la stessa Pallade
Atena. La società più ragguardevole amava il canto solo
o con accompagnamento di violino; ma piaceva anche
il quartetto a viole[213] e, per la ricchezza de' suoi mezzi,
altresì il clavicembalo, non però il canto a più voci,
«perchè assai meglio si ascolta, si ode e si giudica una
voce sola». In altre parole, siccome il canto, in onta a
qualsiasi convenzionale modestia (v. pag. 157), rimane
pur sempre un mezzo opportuno per mettere in evidenza
un uomo perfetto di società, così è meglio che ognuno

sia udito (e veduto) da solo. L'effetto che si suppone
prodursi nelle leggiadre ascoltatrici, è sempre dei più
vivi e soavi, e appunto per questo alle persone alquanto
attempate si sconsiglia sì il canto che il suono, quand'anche
posseggano ancora una certa valentia nell'una cosa
e nell'altra. L'effetto deve risultare da una gradevole
impressione prodotta al tempo stesso sull'udito e sulla
vista. — Di un apprezzamento della composizione, come
lavoro d'arte a sè, non è fatta parola. Per converso accade
talvolta che il contenuto delle parole esprima qualche
terribile situazione reale, qualche caso effettivamente
occorso al cantore.[214]



Fuor d'ogni dubbio questo dilettantismo tanto delle classi
medie, come delle più elevate, in Italia ebbe una
diffusione maggiore, e al tempo stesso si tenne più strettamente
ligio alle prescrizioni dell'arte, che non altrove.
Dovunque si parla di riunioni sociali, non si tralascia
mai di parlare altresì dei canti e dei suoni, che vi si
udivano; centinaia di ritratti ci rappresentano o singolarmente
a gruppi gli artisti, e perfino nei quadri di
cui son decorate le chiese, i concerti degli angeli mostrano
ad evidenza, quanto famigliari fossero ai pittori
queste riunioni vere e reali dei cultori della musica.
Un'altra prova della passione con cui si coltiva quest'arte,
si ha nel fatto che a Padova, per esempio, un Antonio

Rota, suonatore di liuto, (morto nel 1549) divenne addirittura
ricco solo col dare lezioni private e col pubblicare
un «Avviamento» allo studio del liuto.[215]



In un tempo in cui l'Opera non aveva ancora cominciato
ad assorbire tutto il genio musicale e quasi ad
arrogarsene il monopolio esclusivo, questi sforzi possono
segnalarsi come veramente maravigliosi, ed hanno diritto
a tutta la nostra ammirazione. Ella è poi una questione
affatto diversa quella di sapere quale interesse desterebbero
in noi quelle armonie, se, per una strana ipotesi,
ci fosse dato di udirle.





CAPITOLO VI.
Condizione della donna.





Sua educazione pari a quella dell'uomo. — Carattere virile delle sue
poesie. — Sviluppo completo della sua personalità. — La donna-uomo
(virago). — La donna nella società. — Cultura delle cortigiane.





Finalmente, per bene intendere la vita sociale dei circoli
più elevati dell'epoca del Rinascimento, è della massima
importanza il sapere, che la donna in essi ebbe una
posizione uguale in tutto a quella dell'uomo. Non bisogna
a questo riguardo lasciarsi trarre in inganno dalle
sofistiche e spesso anche maligne argomentazioni, colle
quali taluni scrittori di dialoghi di quel tempo cercano
di provare la pretesa inferiorità del bel sesso, e neanche
da qualche satira del genere della terza dell'Ariosto,[216]
nella quale la donna è rappresentata come un pericoloso
fanciullo fatto già adulto, che l'uomo deve saper dirigere,
sebbene tra lui ed essa esista un abisso. Quest'ultima
ipotesi però presenta in un certo senso un lato vero:
appunto perchè in Italia la donna, giunta al pieno sviluppo
della sua individualità, era uguale in tutto all'uomo,
non potè nel matrimonio effettuarsi quella completa identificazione

di pensieri e di sentimenti, che più tardi forma
la fortunata caratteristica delle morigerate popolazioni
del nord.



Dicemmo che l'educazione della donna nelle classi
più elevate era essenzialmente uguale a quella dell'uomo.
Egli è un fatto che gl'Italiani del Rinascimento non esitarono
a far impartire ai loro figli d'ambo i sessi l'identica
istruzione letteraria e perfin filologica (v. vol. I,
pag. 291). Ma ciò era anche naturale: dal momento che
questa cultura neo-antica si riguardava come l'ornamento
più bello della vita, non v'era nessuna ragione perchè
non dovessero fregiarsene anche le fanciulle. Vedemmo
altrove qual grado di valentìa raggiunsero le figlie di
alcune case principesche nel parlare e nello scrivere latino
(v. vol. I, pag. 299 e 305). Altre dovevano almeno
saperlo leggere e intendere, per poter nelle conversazioni
tener dietro a ciò che ne costituiva la parte più
essenziale, le discussioni erudite su varii punti dell'antichità.
A ciò s'aggiunga la parte veramente attiva, che
doveano prendere allo studio della poesia italiana, nella
quale si voleva che anch'esse sapessero comporre sonetti
e canzoni, e si provassero perfino nell'improvvisazione:
e una prova se ne ha nel numero considerevole di donne,
che in questo genere acquistarono una grande celebrità,[217]
dopo l'esempio dato dalla veneziana Cassandra Fedele
(della fine del secolo XV); taluna, come Vittoria Colonna,
si rese addirittura immortale. — Ora, se v'è cosa che
confermi al tutto la nostra superiore asserzione dell'indirizzo
veramente virile dato anche agli studi delle donne,
sono appunto queste poesie: infatti e sonetti e canzoni,

tanto di genere erotico, che religioso, hanno un'impronta
tale di serietà e robustezza e si scostano siffattamente
da quelle tinte indeterminate e da quei teneri slanci di
entusiasmo, che caratterizzano d'ordinario la poesia femminile,
che si sarebbe tentati di crederle composizioni
d'uomini, se i nomi e notizie precise ed esatte non ci
facessero certi del contrario.





Ma, insieme alla cultura, sviluppasi nelle donne delle
classi più elevate anche tutta la loro individualità in
modo pressochè uguale che negli uomini, mentre fuori
d'Italia sino al tempo della Riforma nessuna donna in
generale, e ben poche anche tra le principesse emergono
personalmente. Eccezioni come Isabella di Baviera, Margherita
d'Angiò, Isabella di Castiglia e simili, non appaiono
sulla scena che in circostanze affatto eccezionali,
e quasi loro malgrado. In Italia, ancora nel corso del
secolo XV, le consorti dei regnanti e specialmente quelle
dei Condottieri hanno quasi tutte una fisionomia loro propria
e distinta, e partecipano non pure alla celebrità, ma
anche alla gloria dei loro mariti (v. vol. I, pag. 179).
A queste tien dietro a poco a poco una schiera di donne
celebri di diversa specie (v. ibid. pag. 203), in talune
delle quali, per vero, non saprebbesi riscontrare altra
singolarità, fuorchè quella di possedere un bell'accordo
di naturali attitudini, di bellezza, di cultura, di morigeratezza
e di pietà religiosa.[218] Di una «emancipazione»

in senso affatto speciale non si parla nemmeno, perchè
la cosa già s'intende da sè. La donna di condizione elevata
deve, al pari dell'uomo, curare il proprio perfezionamento
sotto ogni riguardo: quindi uguale il modo di
pensare e di agire, uguali le tendenze e le aspirazioni.
Da lei non si pretende una completa attività letteraria;
tutt'al più, se sarà poetessa, le si domanderà qualcuna
di quelle potenti armonie, che erompono dal profondo dell'anima,
non però quelle rivelazioni intime, che si manifestano
sotto la forma di ricordi giornalieri e romanzi. — Queste
donne non pensavano punto al pubblico: bastava
ad esse di tenere avvinti al loro carro gli uomini più
considerevoli[219] e d'imbrigliarne i voleri.





Il vanto maggiore, e che più frequentemente si trova,
ripetuto, per le grandi donne italiane di quel tempo, si
è di avere mente ed animo veramente virili. Basta guardare
al contegno energico e risoluto della maggior parte
delle eroine del Bojardo e dell'Ariosto, per vedere come
di questa energia e risolutezza si avesse omai un concetto
proprio e determinato. Il titolo di «virago», che
nel nostro secolo suonerebbe come un complimento assai
equivoco, costituiva allora una vera lode. Esso fu portato
con grande splendore da Caterina Sforza, moglie
e poi vedova di Girolamo Riario, il cui possesso ereditario
di Forlì ella difese strenuamente dapprima contro.

il partito dei di lui uccisori, poscia contro Cesare Borgia;
infine soggiacque, ma procacciandosi l'ammirazione
di tutti i suoi concittadini e l'appellativo di «prima donna
d'Italia».[220] E una vena di somigliante eroismo riscontrasi
altresì in altre donne del Rinascimento, ma ad esse
mancarono le occasioni di mostrarsi eroine. Isabella Gonzaga
(v. vol. I, p. 58) in modo speciale emerge per un
carattere di questa tempra.





È chiaro da sè che donne simili potevano benissimo
lasciar raccontare nei loro circoli novelle anche del colore
di quelle del Bandello, senza che per questo la loro
fama ne restasse pregiudicata. Il genio predominante di
queste riunioni non è l'effeminatezza moderna, vale a
dire quei riguardi delicati per certe supposizioni, per certe
suscettibilità, per certi misteri, che sono indispensabili
nel nostro tempo, ma la coscienza della propria forza,
della propria bellezza e di condizioni sociali piene di pericoli
e di minacce. Perciò, accanto al formalismo più
compassato, scorgesi qualche cosa, che nel nostro secolo
avrebbe l'aspetto di inverecondia,[221] mentre noi non siamo

più in grado di farci un'idea di ciò che contrabbilancia
tutti questi svantaggi, la potente personalità delle donne
dominanti allora in Italia.



C'è appena bisogno di dire che in nessun trattato e
in nessun dialogo di quel tempo s'incontra un'espressione
o una frase, che possa costituire una testimonianza
decisiva in proposito, per quanto anche vi si discuta diffusamente
sulla condizione e sulle attitudini delle donne,
nonchè sull'amore in generale.



Ciò che, a quanto sembra, mancò del tutto a queste
riunioni, furono le giovani fanciulle,[222] che oggidì ne formano
invece il più bell'ornamento, ma che allora n'erano
tenute severamente lontane, anche se non venivano allevate
nel chiostro. Non si saprebbe dire tuttavia se la
loro assenza fosse quella che favoriva la licenziosità della
conversazione, o se questa fosse la causa di quella.





Anche la conversazione delle cortigiane assume talvolta
un indirizzo notevolmente più elevato, come se si
volessero rinnovare i rapporti che un tempo ebbero gli
Ateniesi colle loro etere. La celebre cortigiana di Roma,
Imperia, non era sprovveduta di spirito e di cultura, ed
aveva appreso da un Domenico Campana a far versi, e
s'intendeva anche di musica.[223] La bella Isabella de Luna,

d'origine spagnuola, aveva fama per lo meno di donna
piacevole, e del resto era un misto bizzarro di bontà di
cuore e di malignità procace e impudente.[224] A Milano
il Bandello conobbe la maestosa Caterina di San Celso,[225]
che suonava e cantava maravigliosamente e recitava
anche versi. E così dicasi di tante altre. Da ciò si desume
che le persone ragguardevoli e colte, che visitavano
queste donne e si stringevano in amicizia per
un tempo più o meno lungo con esse, le pretendevano
talqualmente istrutte, e in generale colle più celebri usavano
grandi riguardi; e se ne ha una prova nel fatto,
che, anche dopo sciolto ogni rapporto colle medesime,
si cercava tuttavia di conservarsi la loro stima,[226] perchè
la passione precedente avea pur sempre lasciato di sè
una traccia incancellabile. Tutto sommato però, del lato
spirituale di questi rapporti non si tiene alcun conto nella
società ufficiale, e i vestigi che ne rimasero nella poesia
e nella letteratura, sono prevalentemente di genere
scandaloso. Anzi si ha tutta la ragione di maravigliarsi
che fra le 6800 persone di questa condizione, che nell'anno
1490 — prima quindi che si conoscesse quivi la
sifilide — si contavano in Roma,[227] quasi nessuna sia
emersa per superiorità di spirito e d'ingegno; quelle che
già nominammo, appartengono all'epoca susseguente. Il
modo di vivere e di sentire di queste donne, che, in mezzo

alla più sfrenata sete dei piaceri e dei turpi guadagni,
sono capaci talvolta anche di forti passioni, e l'ipocrisia
e la perversità veramente infernale di talune già invecchiate
in quel lezzo, sono descritte al vivo, e meglio che
da ogni altro, dal Giraldi nelle novelle, che formano l'Introduzione
a' suoi «Hecatommithi». Pietro Aretino invece
ne' suoi «Ragionamenti» descrive piuttosto la propria,
che la depravazione di questa classe infelice di
persone, quale era in realtà.



Le belle dei principi, come è già stato altrove accennato
(v. vol. I, pag. 70), furono cantate dai poeti e riprodotte
dagli artisti, e sono quindi note personalmente
tanto ai contemporanei che ai posteri, mentre invece di
una Alice Perries, di una Clara Dettin (la bella di Federico
il vittorioso) non sono rimasti che i nomi, e di
una Agnese Sorel una leggenda amorosa più finta, che
vera. La cosa mutò per l'appunto sotto i re dell'epoca
del Rinascimento, Francesco I ed Enrico II.





CAPITOLO VII.
Il governo della famiglia.





Contrasto col medio-evo. — Agnolo Pandolfini. — Le
ville e la vita campestre.





Dopo la vita sociale merita uno sguardo anche quella
della famiglia nell'epoca del Rinascimento. Generalmente
s'inclina a riguardar questa vita famigliare degl'Italiani
d'allora come del tutto disordinata in forza della grande
immoralità, che a quel tempo regnava. Noi avremo in
seguito occasione di considerare questa questione sotto
il punto di vista morale. Per ora ci basta di constatare,
che l'infedeltà coniugale non esercitò quivi a gran pezza
quelle perniciose influenze sulla famiglia, che si rilevarono
nei paesi settentrionali; bene inteso, sino a che non
sorpassò certi limiti.



Il governo famigliare del medio-evo era tutto modellato
sugli usi prevalenti nel popolo, o, se si vuole, si
basava unicamente sulla legge del naturale sviluppo delle
nazioni e sull'influenza esercitata dal diverso modo di
vivere secondo la propria classe e i propri mezzi. La
Cavalleria nel tempo del suo splendore non si curò gran
fatto del focolare domestico: lo spirito de' cavalieri fu
d'errar per le corti in cerca d'avventure e di risse; il

loro omaggio costantemente fu per una donna, che non
era la madre dei loro figli; nel castello le cose si lasciavano
andare alla meglio. Il Rinascimento invece provossi
a fondare la vita di famiglia come qualche cosa di regolarmente
ordinato, come frutto di lunga e seria meditazione.
Per riuscire a ciò tornò di grande aiuto un sistema
di ben intesa economia (v. vol. I, pag. 108) ed
un razionale assettamento della casa; ma la cosa principale
fu pur sempre uno studio accurato e giudizioso di
tutte le quistioni riguardanti la convivenza, l'educazione,
l'organizzazione e il servizio della medesima.





Il più pregevole documento in questo riguardo è il
dialogo sul Governo della famiglia di Agnolo Pandolfini.[228]
È un padre che parla a' suoi figli già adulti e li
inizia nella sua amministrazione. Vi si scorge per entro
uno stato di famiglia assai largo ed agiato, che, condotto
innanzi con parsimonia e con moderazione, promette
prosperità e ben essere per molte generazioni. Un
podere piuttosto considerevole provvede co' suoi prodotti
ai bisogni della famiglia e costituisce la base fondamentale
di tutto; accanto ad esso fiorisce un'industria qualunque,
una tessitura, per esempio, di seta o di lana.
L'abitazione e il vitto sono solidamente assicurati: tutto
ciò che riguarda l'ordinamento e l'arredamento interno,
deve esser fatto in grande e in modo durevole e senza
risparmio; la vita quotidiana per converso vuol essere
semplice, quanto è possibile. Ogni altra spesa, dai maggiori

pagamenti, nei quali è impegnato l'onore, sino ai
più modesti assegni che si fanno ai figli più giovani pei
loro piaceri, deve stare con ciò in una proporzione ragionevole,
per modo che nè «passi più oltre che richiegga
l'onestà, nè sia minore di quello che richiegga
il bisogno». La cosa più importante però si è l'educazione,
che il padrone di casa ha da procurare non solamente
a' suoi figli, ma a tutta la sua famiglia. La prima
educazione è dovuta alla moglie, perchè di timida e riservata
fanciulla diventi una vera donna di casa, un'abile
padrona capace di dirigere e sorvegliare tutti quelli, che
stanno sotto la sua dipendenza: poi debbonsi educare i
figli con occhio amorevole e circospetto, con esortazioni
e persuasioni, piuttostochè con inutile severità, usando
in generale «più l'autorità, che la violenza»;[229] finalmente,
quanto ai servi e dipendenti, s'hanno a trattare
in modo da farne altrettante persone veramente affezionate
e fedeli.





Un altro tratto notevole, se non anche esclusivamente
caratteristico di questo libro, si è l'entusiasmo con cui vi

si parla della vita campestre, donde se ne deduce che
l'amore ad un tal genere di vita era passato omai nelle
abitudini delle classi colte. Nei paesi settentrionali d'Europa
a quel tempo le campagne erano abitate dai nobili
rinchiusi nei loro castelli e dai più illustri fra gli ordini
monastici, che avevano forti e ben munite abbazie ai
piedi sulla cima di qualche monte: la borghesia, anche
ricca, non usciva in veruna stagione dell'anno dalle mura
delle città. In Italia, invece, la maggior sicurezza personale
da un lato, l'amenità dei siti dall'altro sedussero
assai per tempo i cittadini ad un soggiorno temporaneo
più meno lungo nei dintorni di qualche città,[230] anche
a rischio di qualche perdita in caso di guerra. Così sorsero
le ville delle classi più agiate, prezioso ricordo degli
antichi usi romani, quando la prosperità e la cultura
progredite permisero di adottarli.



Il nostro autore trova nella sua villa ogni pace e felicità,
e noi in questo riguardo non possiamo far di meglio,
che rimandare il lettore a quanto egli stesso ne
dice nel suo Trattato (pag. 88). Ma, oltre al piacere,
s'ha anche un vantaggio economico quando il podere
contenga ogni cosa necessaria alla famiglia, grano, vino,
olio, strame e legne (pag. 84), e allora lo si paga volentieri
anche di più, perchè non s'ha poi bisogno di
comprar nulla sul pubblico mercato. Dei dintorni di Firenze
assai notevole ci sembra la descrizione ch'egli ci
dà con queste parole: «In quello di Firenze ne sono
molti (siti) posti in aere cristallino, in paese lieto, bella

veduta, rare nebbie, non venti nocivi, buone acque, sane,
pure, e buone tutte le cose, e molti casamenti, i quali
sono come palagi di signori (e molti hanno forma di fortezze
e di castella), edifici superbi e sontuosi». Egli intende
quelle case di campagna, che nel loro genere potrebbero
dirsi veri modelli, e che per la maggior parte
nel 1529 furono, sebbene indarno, sacrificate dai fiorentini
alla difesa della patria.



In queste ville, come in quelle lungo il Brenta, sui
laghi di Lombardia, a Posilipo e a Vomero, la vita sociale
assunse un carattere più libero e sciolto che non
nelle sale dei grandi palagi di città. Le descrizioni degli
inviti, delle cacce e di tanti altri passatempi di quella
vita condotta quasi per intero all'aperto hanno ancor
oggi qualche cosa di attraente negli scrittori, presso i
quali s'incontrano. Ma quelle dimore campestri offersero
altresì ozio e quiete a profondi pensatori, e in esse furono
maturate talvolta le più nobili creazioni dell'ingegno
umano.





CAPITOLO VIII.
Le Feste.





Loro forme rudimentali, il Mistero e la Processione. — Pregi delle feste
italiane su quelle d'altri paesi. — L'allegoria nell'arte italiana. — Rappresentanti
storici dell'universalità. — Le rappresentazioni dei
Misteri. — Il Corpusdomini in Viterbo. — Rappresentazioni profane. — Pantomime
e ricevimenti solenni di principi. — Processioni;
trionfi spirituali. — Trionfi profani. — Corse navali. — Carnevale a
Roma e a Firenze.





Non è semplice caso o capriccio, che ci consiglia di
unire allo studio della vita sociale anche quello delle
pompe festive e delle rappresentazioni. La magnificenza
veramente artistica che l'Italia spiega[231] in queste ultime,
non fu raggiunta che mediante quella stessa convivenza
di tutte le classi, che costituisce anche la base fondamentale
della società italiana. Nel nord dell'Europa i
monasteri, le corti e le comunità cittadine avevano le
loro feste e rappresentazioni speciali, come in Italia; ma
colà ebbero differenze essenziali di forma e di sostanza,
qui furono invece portate ad un alto grado di sviluppo
da una cultura e da un'arte, che erano il patrimonio di

tutti. L'architettura decorativa, che venne in aiuto a
queste feste, merita una pagina speciale nella storia dell'arte,
quantunque essa ci apparisca ancora come una
creazione puramente fantastica, che noi siamo costretti
ad immaginare dalle descrizioni che ci son date. Qui noi
ci occupiamo della festa come di un momento di entusiasmo,
nel quale le idealità religiose, morali e poetiche
assumono una forma visibile. Le feste italiane nella loro
forma più elevata segnano un vero passaggio dalla vita
reale a quella dell'arte.



Le due forme principali delle rappresentazioni festive
sono, come in tutto l'occidente, il Mistero, vale a dire
la storia sacra o la leggenda religiosa drammatizzate, e
la Processione, vale a dire una marcia solenne per qualsiasi
motivo pur religioso.



Ora in Italia le rappresentazioni dei Misteri erano
nel complesso assai più splendide e numerose che altrove,
e ad accrescerne il lustro largamente vi concorrevano
le arti figurative e la poesia. Da esse poi si svolse
più tardi non solo la farsa e tutto il dramma profano,
ma anche la pantomima, che, accompagnata dal canto e
dal ballo, cerca l'effetto nella bellezza e ricchezza dello
spettacolo.



Dalla Processione poi ha origine nelle città italiane
provvedute di strade ampie, piane e ben selciate,[232] il
Trionfo, vale a dire la processione di persone vestite in
costume a piedi o su carri, con carattere dapprima prevalentemente
sacro, poscia a poco a poco sempre più profano.
La processione del Corpusdomini e i carri del carnevale
si toccano qui assai da vicino, quanto alla pompa
della rappresentazione, ed in seguito vi si aggiungono

anche i solenni ricevimenti di principi, che fanno il loro
solenne ingresso in qualche città. Vero è, che anche gli
altri popoli pretendevano in simili occasioni uno sfoggio
straordinario di lusso e di magnificenza, ma gl'Italiani
soltanto sapevano portare in tali feste un certo gusto
artistico, per modo che ne usciva un concetto armonico
in tutte le sue parti.



Ciò che di tali feste oggidì sopravvive non può dirsi
che un avanzo ben meschino e quasi un'ombra di esse.
Le processioni sacre e i ricevimenti dei principi si spogliarono
presso che affatto dell'elemento, che dava loro
una certa impronta drammatica, l'abbigliamento in costume,
perchè si temono le derisioni del pubblico e perchè
le classi colte, che una volta vi prendevano una
parte attiva, se ne tengono ora lontane, quale per un
motivo, quale per l'altro. Anche le mascherate carnevalesche
continuano sempre più a cadere in disuso. Quel
poco che ancora rimane, per esempio i singoli travestimenti
adottati nelle processioni di certe confraternite
religiose, e perfino la pomposa festa di S. Rosalia a Palermo,
è una prova manifesta e parlante, che tali usi,
dinanzi alla progrediente civiltà, sono destinati irreparabilmente
a cadere.



Le feste hanno l'epoca del loro decisivo trionfo sull'aprirsi
dell'evo moderno, nel secolo XV,[233] se pure anche
in ciò Firenze non ha prevenuto tutto il resto d'Italia.
Quivi infatti è relativamente molto più antica la organizzazione

per quartieri in occasione di pubbliche rappresentazioni,
la cui magnificenza presuppone un grande
sfoggio di mezzi artistici. Di questo genere è la celebre
rappresentazione dell'Inferno, fatta in parte sopra un palco
e in parte su barche appostate nell'Arno, il primo giorno
di maggio dell'anno 1304, quando sotto gli spettatori si
ruppe il ponte alla Carraia.[234] Anche il fatto che più tardi
i fiorentini vengono chiamati, in qualità di festaiuoli, ad
organizzar feste in tutte il resto d'Italia,[235] prova chiaramente
il grado di perfezione, cui essi aveano saputo portar
le proprie.





Ora, se noi cerchiamo di mettere in rilievo i pregi
più essenziali delle feste italiane di fronte a quelle degli
altri paesi, ci si farà innanzi prima di tutto l'istinto naturale
dell'individuo, giunto già ad un grado di completo
sviluppo, a rappresentare l'individualità, vale a dire l'attitudine
ad inventare una maschera e a sostenerla convenientemente.
Pittori e scultori aiutarono poscia notevolmente
a dar risalto alla decorazione dei luoghi non
solo, ma altresì delle persone, suggerendo abbigliamenti,
belletti (v. pag. 131 e segg.) ed altri ornamenti. In secondo
luogo poi viene l'intelligibilità manifesta a chiunque
dell'intreccio poetico. Nei Misteri essa era uguale
in tutto l'occidente, perchè le narrazioni bibliche ed
ascetiche erano già anticipatamente note a chicchessia;
ma per tutte le altre rappresentazioni l'Italia aveva un
deciso vantaggio sugli altri paesi. Per le parti recitative
di singoli santi e d'altri personaggi profani essa possedeva

una lirica assai armoniosa, che strappava l'applauso
di tutti indistintamente.[236] Inoltre la maggior parte degli
spettatori (nelle città) aveva una certa famigliarità colle
figure mitologiche e indovinava, assai più facilmente che
altrove, i personaggi storici ed allegorici, perchè desunti
da un ciclo di tradizioni universalmente conosciute.





Ma questo punto vuol essere meglio chiarito. Tutto
il medio-evo era stato il tempo classico delle allegorie:
la sua teologia e la sua filosofia trattavano le loro categorie
come qualche cosa di reale e sussistente da sè,[237]
per guisa che la poesia e l'arte aveano bisogno di un
ben piccolo sforzo, per aggiungervi ciò che mancava ancora
a costituirne la piena personalità. In ciò tutti i
paesi d'occidente trovavansi presso a poco, in condizioni
uguali: dal mondo ideale di ciascuno d'essi era assai facile
derivare dei tipi e delle figure, con questo solo che
l'apparenza esterna e gli attributi riuscivano di regola
assai enigmatici e impopolari. Quest'ultimo caso è frequente
anche in Italia, perfin nell'epoca del Rinascimento
e dopo. A produrlo basta che un qualsiasi predicato
della figura allegorica, cui si riferisce, venga rappresentato
erroneamente sotto la forma di un attributo. Dante
stesso non va esente da simili falsi traslati,[238] ed è noto

che in generale egli si compiace della oscurità delle sue
allegorie.[239] Il Petrarca almeno cerca ne' suoi «Trionfi»
di descrivere, per quanto pur brevemente, in modo chiaro
e parlante le figure d'Amore, della Castità, della Morte,
della Fama ecc. Ma molti altri invece vestono le loro
allegorie con una farragine di attributi del tutto sbagliati.
Nelle «Satire» del Vinciguerra,[240] per esempio, l'Invidia
vien dipinta fornita di «ruvido e ferreo dente», la
Voracità in atto di mordersi le labbra e con capelli irti
e scomposti, ecc., probabilmente per mostrare (rispetto a
quest'ultima) che essa è indifferente a qualunque cosa,
che non abbia relazione col mangiare e col bere. Quanto
a disagio dovesse trovarsi l'arte in tali equivoci, non fa
d'uopo il dirlo. Essa, al pari della poesia, poteva stimarsi
fortunata quando l'allegoria era suscettibile di essere
espressa da qualche figura mitologica, vale a dire
da qualche forma artistica, della quale stava mallevadrice
l'antichità stessa, come, per esempio, quando invece
della guerra si poteva rappresentare il dio Marte,
o invece della caccia la dea Diana e così via.[241]



Ma, tanto nell'arte che nella poesia, v'erano anche

delle allegorie meglio riuscite, e rispetto alle figure relative,
che s'incontrano nelle feste italiane, il pubblico
era oltremodo esigente e voleva vederne il lato caratteristico
riprodotto con fedeltà ed esattezza, appunto perchè
per la sua cultura generale esso era perfettamente
in grado di intenderlo. In altri paesi, e specialmente alla
corte di Borgogna, si andava contenti di figure molto
indeterminate, ed anche di semplici simboli, perchè quivi
era pur sempre un privilegio speciale delle classi più
elevate quello di essere, o almen di apparire, iniziate in
tali cose. Nel celebre giuramento sul fagiano celebrato
nel 1453[242] la bella cavalcatrice, che s'avanza come regina
della festa, è l'unica allegoria che abbia qualche
attrattiva: i colossali pasticci, per entro ai quali movevansi
degli automati ed anche delle persone vive, o sono
stranezze senza senso, o, se ne hanno uno, esso è grossolano
e al tutto forzato. In una statua di donna ignuda
sopra uno di essi, difesa da un leone vivo, doveva ravvisarsi

Costantinopoli col suo futuro liberatore, il duca
di Borgogna. Il resto, ad eccezione di una pantomima
(Giasone in Colchide), ha un significato troppo enigmatico,
non significa nulla: lo stesso Olivier de la Marche,
che ci descrive questa festa, vi prese parte in costume
di donna, che doveva rappresentare la «Chiesa» seduta
sopra una torre portata da un elefante guidato da un
gigante, e recitò una lunga querimonia sulle vittorie
degl'infedeli.[244]





Ma se anche le allegorie nelle poesie, nelle opere
d'arte e nelle feste italiane sorpassano nel complesso e
per gusto e per unità di concetto quelle d'altri paesi,
non è tuttavia in questo, che propriamente consiste il
loro lato saliente e caratteristico. Ciò che dà loro una
superiorità incontrastata[245] è invece il fatto, che in Italia,
oltre la personificazione di concetti generali ed astratti,
si conoscevano anche, e in gran copia, dei rappresentanti
storici di questi stessi concetti, e vi si era più abituati
a veder ricordati in una poesia o rappresentati in un'opera
d'arte un più gran numero di celebri personaggi. La
Divina Commedia, i Trionfi del Petrarca, l'Amorosa Visione

del Boccaccio, e nel secolo successivo la diffusione
sempre maggiore della cultura per mezzo dell'antichità
risorta aveano reso famigliare alla nazione questo elemento
storico. Ed ora queste stesse figure apparvero anche
nelle pompe festive o completamente individualizzate
in maschere determinate, o per lo meno riunite in gruppi,
come seguito caratteristico di qualche figura allegorica
principale. Così qui si venivano formando le norme della
composizione in generale, quando le più splendide rappresentazioni
dei paesi settentrionali bamboleggiavano
ancora o in un simbolismo affatto inesplicabile o in giuochi
puerili affatto privi di senso.





Cominciamo dalla specie forse più antica, i Misteri.[246]
Nel complesso essi non diversificano da quelli del resto
d'Europa. Anche qui sulle pubbliche piazze, nelle chiese,
nei conventi sorgono grandi palchi, che nella parte superiore
contengono un paradiso, che si può chiudere e
aprire a volontà, e nell'inferiore, ma molto in basso, hanno
talvolta un baratro, che rappresenta l'inferno, e fra l'uno
e l'altro vedesi la scena propriamente detta, vale a dire,
tutte le località terrene del dramma disposte le une accanto
alle altre; e qui pure non di rado il dramma biblico
o leggendario s'apre con un dialogo preliminare di
apostoli, dottori, profeti, sibille e virtù e si chiude, secondo
le circostanze, anche con un ballo. S'intende da
sè che non mancano neanche gl'Intermezzi semi-comici

di personaggi secondari; ma questo elemento in Italia
non spicca così apertamente, come nei paesi settentrionali.[247]
Quanto ai voli artificiali su macchine apposite,
spettacolo sempre gradito dovunque, parrebbe che in Italia
sieno stati più frequenti che altrove, e i Fiorentini
ancora nel secolo XIV si divertivano a farne le grasse
risa, quando non riuscivano a dovere.[248] Poco dopo il Brunellesco
inventò per le feste dell'Annunziata sulla piazza
di S. Felice quell'ingegnosissimo apparato di una sfera
celeste circondata da due schiere sospese d'angeli, dalla
quale Gabriele si calava a volo in una macchina fatta
a guisa di mandorla, ed anche il Cecca suggerì nuove
idee e congegni meccanici per rendere sempre più splendide
tali feste.[249] Le confraternite religiose o i singoli quartieri,
che ne assumevano la direzione ed anche in parte
l'esecuzione, non tralasciavano, almeno nelle grandi città,
d'impiegarvi, secondo le loro forze, tutti i mezzi che l'arte
sapea trovare. Altrettanto accadeva, quando, in occasione
di grandi feste principesche, accanto al dramma profano
od alla pantomima, si rappresentavano anche i Misteri.
La corte di Pietro Riario (v. vol. I, pag. 145), quella
di Ferrara ed altre non lasciavano certamente in tali
circostanze nulla d'intentato, perchè la rappresentazione

seguisse col maggiore sfarzo e splendore.[250] Se si cerca
di farsi presente il talento comico e i ricchi abbigliamenti
degli attori, nonchè la scena abbellita dalle fantastiche
decorazioni dello stile architettonico d'allora, da un grande
sfoggio di ghirlande e di tappeti e da uno sfondo di magnifici
edifizi su qualche grande piazza e di lucidi colonnati
in qualche grande atrio o monastero, si potrà in
qualche modo avere un'idea della grandiosità di tali spettacoli.
Ma, come il dramma profano da tale apparato ricevette
notevole nocumento, così anche il pieno sviluppo
poetico del Mistero restò impedito da questo eccessivo
prevalere della parte spettacolosa. Infatti nei testi che
ci son conservati, si trova per lo più un intreccio drammatico
assai meschino con appena qualche bel tratto lirico,
ma non mai quel grandioso slancio simbolico, che
contraddistingue gli autos sagramentales di Calderon.



Talvolta accade che, nelle città minori e con apparato
senza paragone più povero, l'effetto di questi drammi
spirituali è sull'animo degli uditori di gran lunga più
vivo. Ciò si verificò, per esempio a Perugia, quando uno
di quei grandi predicatori, dei quali avremo occasione
di parlare più innanzi, Roberto da Lecce,[251] vi chiuse la
serie delle sue prediche quaresimali durante la peste
del 1448 con un gran Mistero della Passione, rappresentato

il venerdì santo. I personaggi che presero una parte attiva
all'azione drammatica, son pochi, e ciò non ostante
tutto il popolo piangeva dirottamente. Ma è pur anche
un fatto che, per ottenere simili effetti, in tali occasioni
si ricorreva anche a mezzi, che si risentivano spesso di
un naturalismo un po' troppo crudo. Così talvolta l'attore,
che doveva rappresentare il Cristo, doveva non solo
apparir pieno di lividure, ma sudar sangue visibilmente e
versarne dal costato.[252] Ciò richiama involontariamente
alla memoria le famose pitture di Matteo da Siena, e i
gruppi in argilla di Guido Mazzoni.



Le occasioni speciali per la rappresentazione di Misteri,
prescindendo da certe grandi festività religiose, da
sposalizi principeschi ecc. sono di diversa specie. Quando,
per esempio, Bernardino da Siena fu dichiarato santo dal
Papa (1450), vi fu una specie di drammatica rappresentazione
della sua canonizzazione, probabilmente sulla
piazza maggiore della sua città nativa,[253] dove si ebbe
anche una specie di corte bandita per tutto il popolo.
Altre volte accade che un dotto monaco festeggia la sua
promozione a dottore di teologia, facendo rappresentare
drammaticamente la vita del patrono della città.[254] Il re
Carlo VIII era appena sceso in Italia, che la duchessa

vedova, Bianca di Savoia, lo accolse a Torino con una
specie di pantomima semi-religiosa,[255] nella quale innanzi
tutto una scena pastorale doveva rappresentare «la legge
di natura», poi una schiera di patriarchi simboleggiava
«la legge di grazia»; chiudevan poi lo spettacolo le
leggende di «Lancillotto del Lago» e di «Atene» drammatizzate.
E non appena egli giunse di là a Chieri, che
lo si volle onorare anche quivi con una nuova pantomima,
la quale rappresentava «una puerpera circondata
da illustri visite».





Ma se v'era festa religiosa, che domandasse di essere
celebrata colla massima pompa per consenso di tutti,
era certamente quella del Corpusdomini, alla quale in
Ispagna si consacrava perfino una specie particolare di
poesia, gli autos sagramentales da noi già citati. Quanto
all'Italia, ci resta una pomposa descrizione di questa
festa, quale fu celebrata da Pio II nel 1462 in Viterbo.[256]
In essa la processione, che moveva da una colossale e
splendida tenda dinanzi alla chiesa di S. Francesco attraverso
la strada maggiore sino alla piazza del duomo,
era il meno: i cardinali e i più ricchi prelati s'erano
assunti di decorare, ciascuno il meglio che poteva, un
tratto di quella via, curando che non solo fosse coperta
dal principio alla fine di tende e ornata di damaschi e
ghirlande alle finestre ed alle muraglie,[257] ma innalzando

dappertutto palchi e tribune, nelle quali, durante la processione,
rappresentavansi brevi scene storiche ed allegoriche.
Dalla relazione non emerge con bastante chiarezza
se il tutto venisse rappresentato da persone vive,
o qualche cosa anche da automati preparati appositamente;[258]
in ogni modo però la pompa fu grande. Vi si
vedeva un Cristo soffrente in mezzo ad una schiera di
angeli che cantavano; una cena eucaristica, nella quale
figurava anche S. Tommaso d'Aquino; la lotta dell'arcangelo
Michele coi demonj; fontane di solo vino ed
orchestre d'angeli; un sepolcro di Cristo con tutta la
scena della Resurrezione; e finalmente sulla piazza del
duomo la tomba di Maria, che, dopo il servizio religioso
e la benedizione, si apriva, e allora si vedeva la Madre
di Dio salire cantando al Paradiso, dove Cristo la incoronava
e la conduceva dinanzi al Padre eterno.



Nella serie di queste rappresentazioni fatte sulla pubblica
via spicca in modo particolare, per la grandiosità
della pompa e per l'oscurità dell'allegoria, quella fatta
eseguire dal cardinale vice-cancelliere, Roderigo Borgia — il
futuro Alessandro VI.[259] — Oltre a ciò essa ha anche
un'altra prerogativa, l'accompagnamento dello sparo dei
mortaletti,[260] che è una specialità tutta propria delle feste
dei Borgia.







Più brevemente sorvola Pio II sulla processione, che
ebbe luogo a Roma lo stesso anno nell'occasione, che vi
giunse dalla Grecia il cranio di S. Andrea. Anche in
questa Roderigo Borgia si segnalò per la sua magnificenza,
ma nel complesso la festa avea un carattere piuttosto
profano, perchè, oltre la solita orchestra degli angeli,
che non mancava mai, vi figuravano altre maschere,
ed alcuni «uomini robusti», vale a dire degli Ercoli,
che, a quanto pare, vi facevano ogni specie di esercizi
ginnastici.





Le rappresentazioni esclusivamente o prevalentemente
profane erano destinate in modo particolare a dare nelle
maggiori corti principesche spettacoli grandiosi e di gusto
perfetto, rappresentando qualche leggenda mitologica od
allegorica, di facile e piana interpretazione. Vero è che
l'elemento barocco non vi faceva difetto, anzi vi brillava
in figure gigantesche d'animali, dalle quali uscivano all'improvviso
gruppi interi di maschere,[261] in pasticci
enormi, sebbene in proporzioni non così esagerate, come
presso il duca di Borgogna (v. pag. 186), e simili; ma,
ciò non ostante, l'insieme conservava pur sempre un
certo gusto artistico e poetico. Della mescolanza del dramma
colla pantomima, quale si usava alla corte di Ferrara,
s'è già parlato altrove (v. pag. 50). Universalmente

note furon poscia le feste, che il cardinale Pietro Riario
diede a Roma nel 1473, in occasione del passaggio di
Leonora d'Aragona, che andava sposa al duca Ercole di
Ferrara.[262] Quelli che qui si dicono drammi, sono ancora
veri Misteri d'indole religiosa; le pantomime invece
hanno un carattere al tutto mitologico: vi si videro infatti
Perseo ed Andromeda, Orfeo seguito da molti animali,
Cerere tirata dai dragoni, Bacco ed Arianna dalle
pantere, e per ultimo l'educazione di Achille: succedeva
quindi un balletto delle più celebri coppie amorose del
tempo primitivo ed una schiera di ninfe, che venivano
sorprese da un gruppo di rapaci Centauri, messi alla lor
volta in fuga da Ercole. E per quanto paia per sè stessa
un'inezia, pure è sempre caratteristico pel modo, con
cui s'intendevano le forme a quel tempo, il fatto, che se
in tutte le feste dovevano apparire figure vive in aspetto
di statue collocate in nicchie o sopra colonne ed archi
trionfali e che poi dovessero mostrarsi vive o cantando,
o declamando, si aveva cura che si presentassero con
colori ed abbigliamenti affatto naturali e verosimili, e
solo in via d'eccezione nelle sale del cardinal Riario
accadde, che figurasse in mezzo agli altri un fanciullo
vivo, ma tutto dorato, che versava acqua da una fontana.[263]



Altre splendide pantomime di questo genere furono
date a Bologna, in occasione delle nozze di Annibale

Bentivoglio con Lucrezia d'Este;[264] invece dell'orchestra
vi si ebbero dei cori che cantavano, mentre la più bella
delle ninfe seguaci di Diana correva a rifugiarsi sotto
la protezione di Giunone pronuba, e Venere s'aggirava
con un leone, vale a dire con un uomo cammuffato in
tal guisa, in mezzo ad un ballo di selvaggi: la decorazione
poi rappresentava una foresta vera e reale. A Venezia
nel 1491 si festeggiò l'arrivo di alcune principesse
estensi,[265] movendo ad incontrarle col Bucintoro, ed attivando
gare di rematori e una splendida pantomima (Meleagro)
nel cortile del palazzo ducale. A Milano Leonardo
da Vinci[266] dirigeva le feste del duca ed anche quelle di
altri grandi; una delle sue macchine, la quale poteva
benissimo rivaleggiare con quella di Brunellesco (v.
pag. 188), rappresentava in proporzioni colossali il sistema
planetario in tutti i suoi movimenti; ogni volta
che un pianeta si avvicinava alla sposa del giovane duca,
Isabella, il dio che lo abitava, si sporgeva fuori dalla
sua sfera[267] e cantava alcuni versi scritti dal poeta di
corte Bellincioni (1489). In un'altra festa (1493) fu esposto,
fra molte altre cose, il modello della statua equestre
di Francesco Sforza sotto un arco trionfale sulla
piazza del Castello. Oltre a ciò dal Vasari sappiamo, con
che ingegnosi automati Leonardo aiutò più tardi a decorar
l'accoglienza fatta in Milano ai re di Francia, come

signori del ducato. Ma anche nelle città minori si fecero
talvolta dei tentativi degni d'essere menzionati. Allorquando
il duca Borso (v. vol. I, pag. 66) venne nel 1453
a Reggio per ricevervi l'omaggio di quella città,[268] egli
fu accolto alle porte con una grandiosa macchina, sulla
quale appariva sospeso s. Prospero, il patrono della
città, sotto un baldacchino sostenuto da angeli, e più in
basso un disco girante con otto angeli che cantavano,
due dei quali diedero al santo le chiavi della città e lo
scettro, perchè presentasse l'una cosa e l'altra al duca.
Poi s'avanzava una specie di carro tirato da cavalli nascosti,
e portante un trono vuoto, dietro il quale stava
una giustizia in piedi con un genio che la seguiva, agli
angoli quattro vecchi legislatori circondati da sei angeli
con bandiere, ad ambedue i lati cavalieri armati, ugualmente
con bandiere. S'intende da sè, che il genio e la
dea non lasciarono passare il duca senza rivolgerli la parola.
Un secondo carro tirato, a quanto sembra, da un
unicorno, portava una Carità con fiaccole accese; ma in
mezzo a ciò non s'era voluto che mancasse il solito carro
fatto a guisa di nave, spinto innanzi da uomini, che vi
stavano dentro nascosti. Questo e le due allegorie precedevano
il duca; giunti a s. Pietro, si fece una nuova
fermata: un s. Pietro con due angeli stava sospeso in
una glorietta rotonda sulla facciata, e di là spiccò un
volo sino al duca, gli pose in capo una corona d'alloro
e rivolò al suo posto.[269] Il clero poi dal canto suo ebbe
cura di far rappresentare un'allegorìa d'indole affatto
religiosa: su due alte colonne stavano l'Idolatria e la

Fede: dopo che quest'ultima, rappresentata da una
bella fanciulla, ebbe fatto il suo saluto dalla sua colonna,
l'altra si sfasciò e precipitò assieme al fantoccio
che portava. Più innanzi s'incontrò un «Cesare» circondato
da sette belle donne, nelle quali erano simboleggiate
le sette virtù, che Borso doveva seguire. Da
ultimo si giunse al duomo; ma dopo il servizio religioso
Borso dovette nuovamente prender posto sopra un alto
trono dorato, dove una parte delle maschere menzionate
lo complimentò una seconda volta. Posero termine allo
spettacolo tre angeli, che si calavano a volo da un edifizio
vicino a porgere al duca, tra lieti canti, ramoscelli
di ulivo, simbolo della pace.





Diamo ora uno sguardo a quelle feste, nelle quali la
processione stessa costituisce da sè la cosa principale.



Egli è fuor d'ogni dubbio che sin dai più remoti tempi
del medio-evo le processioni sacre offrirono motivo ed
occasione all'adozione delle maschere, fossero poi o fanciulli
travestiti da angeli e destinati a seguire pubblicamente
il Sacramento e le reliquie dei santi, che si portavano
attorno, o personaggi stessi della Passione, che
procedevano processionalmente, per esempio, il Cristo
colla croce, i crocifissori, i centurioni, le pie donne. Ma
colle grandi feste della Chiesa si collega assai per tempo
l'idea di una processione della città, che, giusta le ingenue
usanze del medio-evo, accoglie in sè una moltitudine
di elementi profani. Particolarmente caratteristico
è il carro navale (carrus navalis), tolto a prestito dall'antico
paganesimo,[270] che, come notammo nell'esempio

addotto, poteva introdursi in feste d'indole molto diversa,
ma il cui nome servì principalmente a designare le feste
«carnevalesche». Una tal nave poteva benissimo, perchè
splendidamente arredata, piacere agli spettatori, senza
che si ricordasse come che sia l'antico suo significato,
e quando, per esempio. Isabella d'Inghilterra s'incontrò
col di lei sposo l'imperatore Federico II in Colonia, mossero
effettivamente ad incontrarla molti carri navali portanti
degli ecclesiastici, che cantavano ed erano tirati da
cavalli coperti.



Ma la processione religiosa poteva non solo venir
decorata da aggiunte di qualsiasi specie, ma anche addirittura
sostituita da un corteo di maschere spirituali.
A ciò l'occasione può essere stata offerta da quei gruppi
d'attori, che si recavano al luogo dove dovea rappresentarsi
il Mistero, attraversando le vie principali di qualche
città; ma pare anche che assai per tempo sia surta
una specie di processioni spirituali indipendentemente affatto
da ciò. Dante descrive il «trionfo» di Beatrice
coi ventiquattro seniori della Bibbia,[271] i quattro mistici
animali, le tre virtù teologali e le quattro cardinali,
s. Luca, s. Paolo ed altri apostoli in guisa tale, che si
è quasi costretti a presupporre già sin dal suo tempo
l'esistenza effettiva di tali processioni. Questo si manifesta
specialmente dal carro sul quale s'avanza Beatrice,
e che nel bosco miracoloso della visione non sarebbe necessario,
anzi vi sta in modo assai strano. O avrebbe

Dante per avventura riguardato il carro soltanto come
simbolo essenziale del trionfo? E sarebbe stato, invece,
il suo poema quello, che pel primo diede l'impulso a
tali processioni, la cui forma fu tolta a prestito dai trionfi
degli imperatori romani? Comunque sia, certo è in ogni
caso che tanto la poesia, quanto la teologia si sono con
una certa predilezione attenute a questo simbolo. Il Savonarola
nel suo «Trionfo della croce»[272] rappresenta
Cristo sopra un carro trionfale, e sopra di lui la sfera
splendente della Trinità, alla sua sinistra la croce, alla
destra i due Testamenti; al di sotto, ma a grande distanza,
la Vergine Maria; dinanzi al carro i patriarchi,
i profeti, gli apostoli e i predicatori; ad ambedue i lati
i martiri e i dottori coi volumi aperti; dietro di esso tutto
il popolo dei credenti, e ad una considerevole distanza
una moltitudine innumerevole di nemici, imperatori, potenti,
filosofi ed eretici vinti, coi loro idoli distrutti, coi
loro libri arsi. (Una grandiosa composizione di Tiziano
intagliata sul legno richiama sotto molti punti di vista
questa descrizione). Delle tredici elegie di Sabellico alla
Madre di Dio (v. vol. I, pag. 85 e segg.), la nona e la
decima contengono un circostanziato trionfo della medesima,
ricco di allegorie, ma principalmente interessante
per quella impronta di realtà e verità, che, del resto,
sogliono dare a tali scene anche le pitture del secolo XV.





Ma assai più frequenti di questi trionfi spirituali
erano i profani, modellati tutti su quelli degli imperatori
romani, quali si scorgevano negli antichi bassorilievi
o si leggevano nelle descrizioni dei vecchi scrittori.

Il modo di studiare la storia degli Italiani d'allora,
(col quale questo fatto sta in strettissima relazione), è
stato già indicato altrove (v. vol. I, pag. 194 e 236).



Innanzi tutto qua e colà verificavansi effettivamente
degli ingressi solenni di vittoriosi conquistatori, che si
cercava di ravvicinare quanto più si poteva a questo
tipo ideale, anche talvolta contro la volontà espressa
dei conquistatori stessi. Francesco Sforza, nell'occasione
del suo ingresso a Milano (1450), ebbe la forza di rifiutare
il carro trionfale, che si teneva pronto, «dicendo
tali cose essere superstizioni dei re».[273] Alfonso il Magnanimo,
entrando nel 1443 solennemente a Napoli,[274]
ricusò, se non il carro, almeno la corona d'alloro, che
tutti sanno non aver disdegnato lo stesso Napoleone nella
sua incoronazione a Nostra Donna di Parigi. In tutto il
resto l'ingresso di Alfonso (che si effettuò attraverso una
breccia aperta nelle mura, procedendo poi di là sino al
duomo) fu uno strano miscuglio di elementi antichi allegorici
ed anche essenzialmente grotteschi. Il carro, sul
quale egli sedeva in trono e che veniva tirato da quattro
cavalli bianchi, era assai alto, e tutto dorato: venti patrizi
portavano il baldacchino di stoffa tessuta in oro,
sotto il quale egli si avanzava. La parte del trionfo,
che s'erano assunta i Fiorentini residenti a Napoli, consisteva
innanzi tutto in un drappello di giovani ed eleganti
cavalieri, che s'avanzavano armati di lance, sur
un carro che portava la Fortuna, e in sette donne simboleggianti

sette virtù, tutte a cavallo. La Fortuna,[275]
conformemente a quella inesorabile allegoria, alla quale
si sottomisero talvolta a quel tempo anche gli artisti,
non era coperta di capelli che nella parte anteriore del
capo, e si mostrava in tutto calva nella parte posteriore,
e il genio che si trovava in uno dei gradini inferiori
del carro e che doveva appunto simboleggiare il facile
trasformarsi e svanire della fortuna, teneva i piedi
immersi (?) in un bacino d'acqua. Indi seguiva, equipaggiata
sempre dagli stessi Fiorentini, una schiera
di cavalieri nei costumi di diversi popoli, o vestiti da
principi e grandi stranieri, e poi sur un carro assai alto,
al sommo di una sfera mondiale mobile, un Giulio Cesare,[276]
coronato d'alloro, che spiegava al re in versi
italiani tutte le allegorie precedenti e quindi si rimetteva
in fila con gli altri. Sessanta Fiorentini, vestiti
tutti di porpora e di scarlatto, chiudevano questa mostra
di ciò che sapeva fare Firenze, madre di tutte le feste.
Ma subito dopo seguiva un drappello di Catalani a piedi
dentro piccoli cavalli finti, che portavano legati alle loro
persone, e che rappresentavano una finta battaglia con
un gruppo di Turchi, quasi per mettere in derisione la
serietà sentimentale dei Fiorentini. Chiudeva la marcia
trionfale un'imponente torre, la cui porta veniva guardata

da un angelo con una spada in mano; in alto stavano
ancora quattro Virtù, che cantavano, ciascuna da
sola, le lodi del re.



Nell'ingresso di Luigi XII a Milano, che ebbe luogo
nel 1507,[277] oltre l'inevitabile carro portante le Virtù,
eravi anche un gruppo vivo rappresentante Giove, Marte
ed una Italia circondata da una grande rete: poi seguiva
un carro tutto pieno di trofei e così via.



Ma dove in realtà non v'erano trionfi da festeggiare,
la poesia se ne indennizzò essa stessa e compensò anche
largamente i principi. Il Petrarca e il Boccaccio avevano
chiamato (v. pag. 184) i rappresentanti d'ogni
specie di gloria a costituire il seguito di una figura allegorica:
ora vengono evocate tutte le celebrità del tempo
antico a formare il corteo dei principi. La poetessa Cleofe
Gabrielli da Gubbio cantò in questo senso le lodi di Borso
di Ferrara.[278] Essa gli diede a seguaci sette regine (le
arti liberali), colle quali egli sale un carro, e poscia
schiere intere d'eroi, i quali, per essere più facilmente
riconosciuti, portano scritti i loro nomi sulla fronte; seguono
quindi tutti i più celebri poeti, e gli dei seggono
addirittura sul carro con lui. Intorno a questo tempo i
trofei mitologici ed allegorici sui carri sono in generale
frequentissimi, ed anche la più importante opera d'arte
che ci sia stata conservata del tempo di Borso, il ciclo
degli affreschi del palazzo di Schifanoja, ne offre un
saggio in un fregio intero pieno di tali argomenti.[279] Raffaello,

quando ebbe a dipingere la camera della «Segnatura»,
trovava omai questo genere di decorazione corrotto
e scaduto. Il modo con cui egli seppe rialzarlo e
infondergli nuova vita, non è l'ultimo titolo di gloria fra
i tanti, che rendono immortale il suo nome e lo consacrano
all'ammirazione dei posteri.



I trionfi propriamente detti dei conquistatori non erano
che eccezioni. Ma ogni processione festiva, sia che fosse
fatta per celebrar qualche avvenimento o non avesse
anche nessuno scopo determinato, assumeva più o meno
il carattere, e quasi sempre anche il nome di trionfo.
Fa maraviglia anzi che non siano state messe in questa
categoria anche le pompe funebri.[280]



Innanzi tutto nel carnevale e in altre occasioni celebraronsi
trionfi di antichi duci romani: tali furono
in Firenze quello di Paolo Emilio (sotto Lorenzo il Magnifico)
e quello di Camillo (per la visita di Leone X),
diretti ambedue dal pittore Francesco Granacci.[281] In Roma
la prima festa completa di questo genere fu il trionfo
dopo la vittoria su Cleopatra, celebrato[282] sotto Paolo II,
e nel quale, oltre a molte maschere facete e mitologiche

(le quali del resto non mancavano mai anche nei trionfi
antichi), figuravano re incatenati, un senato vestito all'antica,
edili, questori, pretori e simili, quattro carri in
tutto di maschere che procedevano cantando, e senza
dubbio anche carri portanti trofei. Altre processioni simboleggiavano
più largamente l'antico dominio mondiale
di Roma, e, di fronte al pericolo che realmente minacciava
da parte dei Turchi, si ebbe il coraggio di rappresentare
anche una cavalcata di Turchi prigionieri portati
da cammelli. Più tardi, nel carnevale del 1500, Cesare
Borgia, alludendo specialmente a sè stesso, volle che si
celebrasse il trionfo di Giulio Cesare, con non meno di
undici magnifici carri[283], certamente non senza grave
scandalo dei pellegrini accorsi quivi d'ogni parte al Giubileo
(vol. I, pag. 159). — Bellissimi e assai artisticamente
intesi furono due trionfi di significato affatto
generico rappresentati nel 1513 in Firenze da due società
che gareggiavano tra loro, in occasione della elezione
di Leone X;[284] l'uno raffigurava le tre età dell'uomo,
l'altro le età del mondo personificate assai sensatamente
in cinque quadri della storia di Roma e in due allegorie,
che simboleggiavano l'epoca aurea di Saturno e il suo
definitivo ritorno. La decorazione assai fantastica dei
carri, quale non poteva mancare quando se ne occupavano
gli stessi grandi artisti fiorentini, fece una tale
impressione, che rimase vivo il desiderio di veder ripetuti
periodicamente tali spettacoli. Sino a questo tempo
le città soggette, nella ricorrenza annuale dell'omaggio,
s'erano accontentate di presentare semplicemente i loro

doni simbolici (stoffe preziose e candele di cera); ora[285]
la corporazione dei mercatanti fece costruire dieci carri
(ai quali in seguito dovevano aggiungersene molti altri),
non tanto per portare, quanto per simboleggiare i tributi,
ed Andrea del Sarto, che ne decorò alcuni, diede
certamente ad essi la forma più splendida, di cui erano
suscettibili. Questi carri portanti i tributi e i trofei vedevansi
omai in ogni occasione solenne, anche se non
si aveva molto da spendere. I Sanesi festeggiarono
nel 1477 l'alleanza tra Ferrante e Sisto IV, nella quale
entravano anch'essi, tirando attorno per la città un carro,
nel quale «un individuo vestito da dea della pace s'avanzava,
sedendo sopra una corazza ed altre armi».[286]





Nelle feste veneziane, invece dei carri, furono maravigliosamente
splendide e fantastiche le regate. Una
corsa del Bucintoro, mandato fuori nel 1491 a ricevere
le principesse di Ferrara (v. pag. 194), ci vien descritta
come uno spettacolo degno di leggenda:[287] esso era preceduto
da innumerevoli barche coperte di tappeti e ghirlande
e piene di una gioventù sfarzosamente vestita in
diversi costumi: sulle macchine sospese movevansi all'intorno
dei genii simboleggianti i diversi attributi degli
dei: più lungi e più in basso stavano altri personaggi
aggruppati in forma di tritoni e di ninfe: dovunque canti,
olezzi, e ondeggiar di bandiere tessute in oro. Dietro al
Bucintoro s'accalcava tal folla di barche d'ogni genere,
che per un miglio tutto all'intorno non si vedeva più

l'acqua. Tra le altre festività, oltre la pantomima già
sopra nominata, degna di particolare menzione, per la
novità, fu una regata di cinquanta robuste fanciulle. Nel
secolo XIV[288] la nobiltà era divisa in corporazioni speciali
per disporre le feste, il cui elemento principale consisteva
sempre in qualche straordinaria macchina portata
da una nave. Così, per esempio, nel 1541, in occasione
di una festa dei «Sempiterni», movevasi pel Canal
Grande un «Universo» rotondo, nella cui cavità aperta
fu tenuto un grandioso ballo. Anche il carnevale qui era
celebre per balli, mascherate e rappresentazioni d'ogni
specie. Talvolta la piazza di S. Marco fu trovata abbastanza
grande, per tenervi non solo de' tornei (v. pag. 123
e 158), ma anche dei trionfi, come s'usava in terraferma.
In una festa celebrata per rallegrarsi di una pace
conchiusa,[289] le pie confraternite (scuole) s'incaricarono
ciascuna di decorare una parte della processione. In essa
si vide, tra aurei candelabri con lumi accesi di cera rossa
e fra innumerevoli schiere di cantori e di fanciulli alati,
portanti auree coppe e cornucopie, un carro, sul quale
stavano in trono Noè e Davidde; poi veniva Abigaille
conducendo un cammello carico di tesori, ed un secondo
carro tutto ripieno di simboli politici, tra cui l'Italia tra
Venezia e la Liguria, e sur un gradino più elevato tre
genii femminili portanti gli stemmi dei principi alleati.
Fra molte altre cose seguiva una sfera mondiale con le
costellazioni all'intorno, a quanto sembra. Su altri carri

procedevano da ultimo i principi stessi rappresentati al
vero, insieme ai loro famigliari e agli stemmi, se è giusta
l'interpretazione, che noi diamo alla leggenda che ne
parla.





Il carnevale propriamente detto, prescindendo da queste
grandi marce trionfali, non avea forse nel secolo XV
in nessun luogo un aspetto tanto svariato, quanto a
Roma.[290] Qui le corse erano di tutte le specie immaginabili:
ve n'erano di cavalli, di bufali, di asini, e viceversa
di vecchi, di giovani, di ebrei ecc. Paolo II dava banchetti
al popolo intero dinanzi al palazzo di Venezia,
dove abitava. Oltre a ciò i giuochi in piazza Navona,
che forse non erano mai morti del tutto sino dalla più
remota antichità, avevano un carattere splendidamente
guerresco: essi consistevano in una finta battaglia di cavalieri
e in una mostra della borghesia sotto le armi. Il
tempo in cui era permesso di mascherarsi durava a lungo
e talvolta abbracciava un periodo di parecchi mesi.[291] Sisto
IV non si fe' scrupolo alcuno di passare nei punti
più popolati della città, al Campofiore e presso ai Banchi,
attraverso ad una folla di maschere, e soltanto non
accettò la visita di un drappello di queste, che voleva
essere ammesso nel Vaticano. Sotto Innocenzo VIII
crebbe d'assai una usanza certo molto riprovevole, introdottasi

già fra i cardinali qualche tempo prima, di
mandarsi cioè reciprocamente carri pieni di maschere in
splendidi costumi, con buffoni e cantori, che dicevano
versi scandalosi, ed erano accompagnati da cavalieri. — Oltre
il carnevale, i Romani sembrano aver avuto in
molto pregio anche le grandi processioni con fiaccole accese.
Quando Pio II nel 1459 tornò dal congresso di
Mantova,[292] il popolo improvvisò in suo onore una cavalcata
di questo genere, che si moveva in giro splendidamente
dinanzi al suo palazzo. Tuttavia Sisto IV non volle
una volta accettare una simile dimostrazione notturna
del popolo, che s'era proposto di venire con torcie accese
e rami di ulivo[293] sotto le finestre del suo palazzo.



Ma il carnevale fiorentino superava il romano per
una specie particolare di processioni, che ha lasciato una
traccia anche nella letteratura.[294] Fra una folla di maschere
a piedi e a cavallo avanzavasi un carro enorme
di forme fantastiche, in cima al quale stavano una figura
ed un gruppo allegorico con tutto il loro seguito, per
esempio, la gelosia con quattro facce fornite d'occhiali
in una sola testa, i quattro temperamenti (v. pag. 42)
coi pianeti relativi, le tre Parche, la Prudenza in trono
sopra la Speranza e la Paura, che giacciono legate a' suoi
piedi, i quattro elementi, le età dell'uomo, i venti, le
stagioni, e così via, nè vi mancava neanche il carro della

Morte colle bare, che poi s'aprivano. Altre volte era
una splendida scena mitologica, come Bacco e Arianna,
Paride ed Elena ecc. O finalmente un coro di persone
costituenti una classe speciale, per esempio i mendicanti,
i cacciatori e le ninfe, le anime dannate, che in vita furono
donne spietate, gli eremiti, i vagabondi, gli astrologi,
i diavoli, i venditori di merci particolari, ed una
volta perfino il popolo, i quali tutti poi nel canto doveano
reciprocamente accusarsi e vilipendersi a vicenda.
I canti, che furono raccolti e conservati, davano la spiegazione
della mascherata in versi ora appassionati, ora
scherzevoli e spesso estremamente osceni. Anche a Lorenzo
il Magnifico vengono attribuiti alcuni dei più immorali,
probabilmente perchè il vero autore non osava
manifestarsi. Ma, comunque sia, certamente suo era il
bel canto, che accompagnava la scena di Bacco ed Arianna,
il cui ritornello echeggia ancora sino a noi dal secolo XV,
quasi come un doloroso presentimento del breve splendore,
che doveva avere l'epoca del Rinascimento:



Quanto è bella giovinezza,

  Che si fugge tuttavia!

  Chi vuol esser lieto, sia:

  Di doman non c'è certezza.







PARTE SESTA
LA MORALE E LA RELIGIONE






CAPITOLO I.
La Moralità.





Canoni critici. — Coscienza della demoralizzazione. — Sentimento moderno
dell'onore. — Predominio della fantasia. — Tendenza al giuoco ed
alla vendetta. — Offese alla fede coniugale. — Situazione morale
della donna. — L'amore spiritualizzato. — Tendenza generale al delitto. — Il
malandrinaggio. — L'assassinio pagato, gli avvelenamenti. — Malfattori
in senso assoluto. — La moralità in rapporto con lo sviluppo
della vita individuale.





Il rapporto dei singoli popoli con le idee più sublimi,
Dio, la virtù e l'immortalità, può bensì fino ad un certo
punto essere investigato, ma non sarà mai suscettibile
di venir con rigoroso metodo comparativo rappresentato.
In questo riguardo quanto più le testimonianze sembrano
esplicite, tanto più cauti si deve andare nell'accettarle
e più ancora nel generalizzarle.



Questo principio deve valere innanzi tutto per qualsiasi
giudizio intorno alla moralità. Fra i diversi popoli
potrannosi mostrare molti contrasti e gradazioni diverse;
ma per tirar la somma assoluta delle loro colpe, l'intelletto
umano non ha forze bastanti. Il distinguere nella
vita di un popolo ciò che esso deve al suo carattere
nazionale da ciò che è il prodotto della sua libera attività
e della sua riflessione, rimarrà sempre un enigma
anche per questo, che i difetti hanno un lato rovescio,

nel quale appajono invece qualità nazionali, anzi virtù.
Lasciamo adunque che si sfoghino a lor talento quegli
scrittori, che si dilettano d'infliggere alle nazioni censure
generali e talvolta anche violente. I popoli occidentali
potranno bensì maltrattarsi l'un l'altro, ma, per buona
ventura, non mai giudicarsi a vicenda. Una grande nazione,
che con la sua cultura, con le sue gesta e con
le sue vicende è strettamente collegata colla vita di
tutto il mondo moderno, non si preoccupa gran fatto nè
di evitare accuse, nè di trovare difese, e continua la
sua vita con o senza il beneplacito dei teorici.



Conformemente a ciò, quello che segue lungi dall'essere
un giudizio, non è che una serie di osservazioni a
guisa di postille, quali nacquero da sè da uno studio proseguito
per molti anni sul Rinascimento italiano. Il loro
valore intrinseco è poi tanto più limitato, in quanto per
la maggior parte si riferiscono alla vita delle classi più
elevate, rispetto alle quali noi abbiamo senza confronto,
tanto nel bene che nel male, molto più ampie informazioni
in Italia, che non in qualsiasi altro paese europeo.
Siccome però, rispetto all'Italia, la lode ed il biasimo si
fanno anche sentire più altamente che altrove, così neanche
con ciò noi ci troviamo d'un passo più avanzati
sulla via d'un generale apprezzamento della moralità.



Quale occhio può penetrare nelle profondità, dove si
formano i caratteri e i destini dei popoli, — dove gli elementi
innati e quelli acquisiti si fondono insieme e diventano
una seconda, una terza natura, — dove anche le
attitudini mentali, che a prima vista si crederebbero
originarie, si svolgono soltanto in un'epoca relativamente
tarda e sotto forme del tutto nuove? E, per dare un
esempio, chi potrebbe dire se gl'Italiani vissuti prima
del secolo XIII abbiano posseduto, o no, quella pienezza

di vita e di forza, quella attitudine a fondere plasticamente
nella parola e nella forma, quasi scherzando, qualsiasi
concetto, che loro furono proprie più tardi? — E se
non sappiamo nemmeno questo, come possiamo noi giudicare
quel complesso di rapporti infinitamente varii e
delicati, per mezzo dei quali lo spirito e la moralità incessantemente
si compenetrano ed identificano tra loro?
Un tribunale pei singoli individui lo si ha, e la sua voce
è quella della coscienza; ma chi oserà pronunciare sentenze
generali sui popoli? Quello fra essi, che più sembra
infermo, può essere invece il più prossimo alla guarigione,
e un altro apparentemente sano può covare in sè
un germe di morte certa e sicura, che però non si manifesterà
se non nel dì del pericolo.





Al principio del secolo XVI, quando la cultura del
Rinascimento era giunta alla sua maggior perfezione e
al tempo stesso la rovina politica della nazione era divenuta
omai irreparabile, non mancarono gravi pensatori,
che vollero vedere un nesso tra quest'ultimo fatto e la
grande immoralità, che allora regnava. Nè sono già quei
queruli predicatori, che sogliono alzar la voce contro la
depravazione dei costumi in ogni tempo e presso ogni
popolo; ma è lo stesso Machiavelli, che in una delle più
meditate fra le sue opere[295] apertamente il confessa: «pur
troppo, noi Italiani siamo in modo particolare irreligiosi
e corrotti». — Un altro forse avrebbe detto: noi siamo
giunti ad un grado eccezionale di sviluppo individuale;
coi pregiudizi di casta abbiamo spezzato anche i vincoli

d'una morale e d'una religione pregiudicate, e delle leggi
esterne non ci curiamo, perchè i nostri tiranni sono illegittimi
e i loro giudici e subalterni gente guasta e
corrotta. — Machiavelli invece soggiunge: «perchè la
Chiesa e i suoi ministri danno il pessimo di tutti gli
esempi».



Dovremo noi alla nostra volta aggiungere ancora:
«perchè l'antichità esercitò a questo riguardo una fatale
e perniciosa influenza?» — Ma, in tal caso, la proposizione
va accolta colle necessarie riserve. Infatti, se
essa potrebbe aversi come vera rispetto agli umanisti
(v. vol. I, pag. 365), tenuto conto della loro vita disordinata
e sensuale, non potrebbe riguardarsi come tale
rispetto agli altri, dei quali si direbbe tutt'al più aver
essi, dopo che si famigliarizzarono coll'antichità, sostituito
all'ideale della vita cristiana (la santità) il culto
della grandezza storica (v. vol. I, pag. 203 nota). E da
ciò accadde altresì, per un equivoco del resto assai naturale,
che si ebbe una certa indulgenza anche pei difetti,
appunto perchè, in onta ad essi, gli uomini grandi
non cessarono di esser tali. Probabilmente la cosa avvenne
senza che vi si ponesse mente, poichè se si volesse
addurne in prova delle testimonianze, queste non
si potrebbero trovare pur sempre che presso gli umanisti,
come, ad esempio, presso Paolo Giovio, che scusa coll'esempio
di Giulio Cesare lo spergiuro di Giangaleazzo
Visconti, inquanto per esso fu resa possibile la fondazione
di uno Stato.[296] Ma nei grandi storici e politici
fiorentini simili citazioni servili non s'incontrano mai,
perchè ciò che nei loro giudizi e nelle loro azioni ha
colore di antichità, non è che una conseguenza dell'ordinamento

politico sotto il quale vivevano, e che naturalmente
doveva creare in essi un modo di sentire e
di pensare analogo a quello dell'antichità.



In onta a tutto questo però non si può disconoscere,
che l'Italia intorno al principio del secolo XVI versasse
in una grave crisi morale, dalla quale i migliori stessi
disperavano quasi di trovare un'uscita.





Cominciamo dal far conoscere la forza morale, che
più di tutto controoperava all'immoralità prevalente.
Quegli uomini superiori credettero scorgerla sotto la
forma del sentimento d'onore. Questo è quel misterioso
complesso di coscienza e di egoismo, che rimane ancora
all'uomo moderno, anche quando egli, con o senza
sua colpa, ha perduto ogni altra cosa, fede, amore e
speranza. Un tal sentimento si collega assai facilmente
con molto egoismo e con grandi vizi, ed è suscettibile
di infinite illusioni; ma può associarsi altresì con quanto
di più nobile è rimasto in taluno, e poi divenir fonte di
nuove forze e di nuova energia. In un senso molto più
ampio, che non suol credersi comunemente, esso è divenuto
pei moderni Europei, giunti già ad un grado assai
notevole di sviluppo individuale, una norma costante delle
loro azioni; ed anche molti fra coloro, che, oltre a ciò,
serbano fede alla morale ed alla religione, quasi senza
saperlo, in tutte le più importanti loro deliberazioni lo
seguono.[297]



Non è del nostro assunto il mostrare come l'antichità
avesse anch'essa una tal quale idea di questo sentimento,

e come poi il medio-evo ne abbia addirittura
fatto un privilegio speciale di una classe determinata.
E nemmeno è nostra intenzione di venire a questione
con coloro, che riguardano la coscienza come l'unico
movente essenziale delle azioni umane. Certo che nulla
di meglio potrebbe desiderarsi, qualora ciò sempre accadesse;
ma, poichè le migliori risoluzioni partono «da
una coscienza più o meno intorbidata di egoismo», meglio
è chiamar le cose col loro vero nome. Spesse volte
riesce malagevole il distinguere negli Italiani del Rinascimento
questo sentimento d'onore dalla sete assoluta
di gloria, nella quale non di rado si fonde; ciò non
toglie però che, quanto alla sostanza, sieno e rimangono
due cose del tutto diverse.



Le testimonianze a questo riguardo abbondano piuttosto
che non scarseggino. Ma basterà una per tutte,
appunto perchè autorevolissima, e la desumeremo dagli
aforismi del Guicciardini, per la prima volta non ha guari
pubblicati.[298] «A chi stima l'onore assai, succede ogni
cosa; perchè non cura fatiche, non pericoli, non danari.
Io l'ho provato in me medesimo; però lo posso dire e
scrivere; sono morte o vane le azioni degli uomini, che
non hanno questo stimolo». È giusto però notare, che
da altre notizie intorno alla vita dell'autore evidentemente
apparisce, che qui egli parla del solo sentimento
d'onore, e non anche di quello di gloria propriamente
detto. E in modo ancora più esplicito su questo argomento
si esprime il Rabelais, che noi, benchè spesso
violento e sempre barocco, non possiamo tuttavia astenerci
dal citare, appunto perchè in lui, meglio che in

qualunque altro, troviamo un concetto chiaro e spiccato
di ciò che sarebbe il Rinascimento senza il prestigio della
forma e della bellezza.[299] La sua descrizione di uno stato
ideale nel chiostro dei Telemiti ha un'importanza affatto
decisiva nella storia della civiltà, tanto che può dirsi
che, senza questa potente fantasia, l'immagine del secolo
XVI resterebbe pur sempre incompleta. Ecco ciò
che, fra molte cose, egli scrive de' suoi cavalieri e delle
sue dame dell'ordine del Libero Volere:[300]



«En leur reigle n'estoit que cette clause; Fay ce
que vouldras. Parce que gens liberes, bien nayz,[301] bien
instruictz, conversans en compaignies honnestes, ont par
nature ung instinct et aguillon, qui tousjours les poulse
à faictz vertueux, et retire du vice: lequel il nommoyent
honneur».



È la stessa fede nella bontà dell'umana natura, che
animava anche gli uomini della seconda metà del secolo
XVIII, e che spianò la via alla Rivoluzione francese.
Anche fra gl'Italiani ognuno si riporta individualmente

a questo suo nobile istinto, e per quanto anche — principalmente
sotto l'impressione delle sventure nazionali — si
voglia portare sull'intera nazione un giudizio
non troppo favorevole, non si potrà però mai negar ad
un tale sentimento la giustizia che esso si merita. Se
lo sviluppo illimitato dell'individualità fu un fatto provvidenziale,
superiore in tutto al volere dei singoli, non
meno provvidenziale dovrà ritenersi anche la forza reagente,
quale a questo tempo si manifesta in Italia.
Quante volte e contro quali violenti attacchi dell'egoismo
essa abbia trionfato, noi non sappiamo, nè sapremo
giammai; ma, appunto perciò, il nostro giudizio non basta,
nè basterà mai, a pronunciare in via assoluta sul
valore morale della nazione.





La forza, contro la quale ebbe principalmente a lottare
l'Italiano del Rinascimento per conservarsi morale,
è la fantasia, che presta innanzi tutto alle sue virtù ed
a' suoi vizi i suoi colori particolari, e sotto il cui dominio
l'egoismo si manifesta in quanto ha di più spaventevole.



Per essa, ad esempio, egli diventa il primo ed il più
destro giuocatore del tempo moderno, mentre gli fa balenare
dinanzi agli occhi le immagini della futura ricchezza
e dei futuri piaceri con tale vivacità, che egli,
per giungervi, pone a repentaglio ogni cosa. Senza alcun
dubbio i popoli maomettani gli sarebbero in ciò andati
innanzi, se fin da principio il Corano non avesse stabilito
il divieto del giuoco come la più necessaria salvaguardia
della morale islamitica, e non avesse invece
attirato la fantasia de' suoi seguaci alla ricerca dei tesori
nascosti. In Italia il furore del giuoco divenne universale,
minacciando sin d'allora assai di frequente l'esistenza

di singoli individui od anche d'intere famiglie.
Firenze ha già sulla fine del secolo XIV il suo Casanova,
un tal Buonaccorso Pitti, che, viaggiando continuamente
in qualità di mercatante, di agente politico,
di speculatore, di diplomatico e di giuocatore di professione,
guadagnò e perdette enormi somme, e non trovava
competitori che fra i principi, quali, ad esempio, i duchi
di Brabante, di Baviera e di Savoia.[302] Anche quel gran,
vaso della fortuna, che allora si chiamava la Curia romana,
abituò i suoi membri ad un bisogno di sovreccitazione,
che naturalmente si sfogava nel giuoco dei dadi
negl'intervalli, che loro restavano tra un grande intrigo
ed un altro. Franceschetto Cybo, per esempio, perdette
in due volte giuocando col cardinale Raffaele Riario
14,000 ducati, e poi si lagnò al Papa, che il suo avversario
lo avesse truffato.[303] In seguito l'Italia divenne notoriamente
la patria del lotto.



Ella è pure la fantasia quella, che dà alla sete della
vendetta il suo carattere particolare. Non è impossibile
che in tutto l'occidente da tempo antichissimo il sentimento
del proprio diritto sia stato uno ed identico, e che
la sua violazione, ogni volta che rimase impunita, sia
stata sentita allo stesso modo. Ma gli altri popoli, se
anche non perdonano più facilmente, hanno però una
maggior facilità a dimenticare, mentre la fantasia dell'Italiano
tien viva la ricordanza dell'offesa con una tenacità
spaventevole.[304] Il fatto poi che nella morale del

popolo la vendetta è riguardata come un dovere e spesso
viene esercitata nel modo il più terribile, serve di stimolo
e sprone a questa già universale tendenza. Governi e
tribunali ne riconoscono l'esistenza e la legittimità, e
non cercano che di frenarne i maggiori eccessi. Ma fra
i contadini si rinnovano i banchetti di Tieste, e le stragi
reciproche si fanno ogni dì più frequenti. Anche qui una
testimonianza basterà per molte.[305]



Nel contado di Acquapendente tre pastorelli guardavano
il gregge, ed uno di loro disse: facciamo la prova
del come s'impiccano le persone. Detto, fatto. Uno montò
sulle spalle dell'altro, e il terzo, annodata al primo la
corda al collo, la legò poscia ad una quercia: in quella
sopravvenne il lupo, e i due fuggirono, e il terzo rimase
appeso. Più tardi, tornando, lo trovarono morto e lo seppellirono.
La domenica venne il padre di quest'ultimo
per recargli del pane, ed uno dei due gli confessò l'accaduto
e gli mostrò la sepoltura. Il vecchio, montato in
furore, lo trucidò con un coltello, lo fece a pezzi, ne
estrasse il fegato e in una cena lo diè a mangiare al
padre di lui; poi gli disse qual fegato avesse mangiato.
Da quel momento cominciarono le stragi reciproche tra
le due famiglie, e nel periodo di un mese trentasei persone
furono uccise, senza distinzione alcuna di sesso o
di età.



Ma queste vendette, ereditarie di generazione in generazione
sin nei parenti collaterali e negli amici, non
si limitarono soltanto alle classi inferiori; esse si estesero
ben presto in larga misura anche alle sfere le più elevate.
Le cronache e le novelle ne recano esempi frequentissimi,

e per lo più per offese recate al pudor femminile. Il
terreno classico di tali fatti era in modo speciale la Romagna,
dove la vendetta si confondeva con tutte le specie
possibili di intrighi e parteggiamenti. I novellieri ci dipingono
qua e colà con colori terribili lo stato di brutale
ferocia, in cui erano cadute queste audaci e vigorose popolazioni.
Tale, per esempio, è la storia di quell'illustre
ravennate, che era giunto a prendere e a far rinchiudere
in una torre i suoi nemici, e che, mentre avrebbe
potuto farli abbruciar tutti, li pose in libertà, li abbracciò
e convitò splendidamente, dietro di che, tramutatasi in
questi la vergogna in furore, si diedero a congiurar contro
di lui peggio di prima.[306] Non mancavano, è vero, pii
e santi monaci, che predicavano la pace e la conciliazione;
ma il meglio che essi ottennero, fu di arrestare
talvolta l'effettuazione di qualche vendetta già preparata,
non mai però d'impedire che se ne meditassero delle
nuove. Nelle novelle non è raro il caso di veder anche
questa momentanea influenza della religione, che suscita
improvvisi slanci di generosità, ma che poi cede di nuovo
ai vecchi rancori e ad una passione, che ha in sè qualche
cosa di quasi fatale. Il Papa stesso non potè sempre
dire di esservi riuscito, quando si propose di condurre
ad effetto una qualche pacificazione. Papa Paolo II
voleva che cessassero gli odii fra Antonio Caffarello e la
casa Alberino, e perciò chiamò a sè il Caffarello stesso
e Giovanni Alberino e comandò loro di baciarsi l'un
l'altro alla sua presenza, intimando a ciascuno una multa
di 2000 ducati, se avesse comecchessia offeso il suo avversario;
e due giorni dopo Antonio fu pugnalato per
mano di Giacomo Alberino, figlio di Giovanni, che da

lui era stato prima ferito, e papa Paolo ne risentì sdegno
e fece confiscare i beni all'Alberino e abbatterne le
case e bandire il padre ed il figlio da Roma.[307] I giuramenti
e le ceremonie solenni, colle quali i riconciliati
aveano cura di garantirsi ciascuno da una nuova sorpresa,
sono talvolta spaventevoli: quando nella notte di s. Silvestro
dell'anno 1492 nel duomo di Siena[308] i partiti dei
«Nove» e dei «Popolari» dovettero a due a due darsi
il bacio di pace, fu letto durante quell'atto un giuramento
«così strano e terribile, che non s'è mai udito
l'eguale»: ai violatori di esso s'imprecavano da Dio
tutte le pene temporali ed eterne, e la maledizione nelle
estreme agonie della morte. È evidente che simili fatti
accennano piuttosto ad una condizione d'animo disperata
da parte dei mediatori, anzichè ad una vera garanzia
della pace, e che appunto le riconciliazioni le più sincere
erano quelle, che meno delle altre avean d'uopo
di tali giuramenti.



Ora il bisogno individuale della vendetta nell'uomo
colto ed alto-locato, basandosi sull'esempio efficace di
una analoga usanza popolare, si manifesta naturalmente
sotto mille aspetti, e dalla pubblica opinione, che qui
parla per bocca di novellieri, è senza riserva alcuna approvato.[309]
Tutti convengono in questo, che rispetto a quelle
ingiurie ed offese, per le quali la giustizia non procaccia
veruna riparazione, e specialmente poi rispetto a quelle,
per le quali non c'è, nè ci può essere il braccio vindice

di nessuna legge, ognuno può farsi ragione da sè. Bensì
la vendetta deve compiersi con una certa destrezza e la
soddisfazione risultare da un danno effettivo e da una
umiliazione morale inflitta all'offensore, non riguardandosi
un atto qualunque di brutale violenza come una vera
e conveniente vendetta. Non il braccio soltanto, ma tutto
l'uomo deve trionfare.



L'Italiano di questo tempo è capace di una profonda
simulazione per raggiungere certi scopi determinati, ma
non mai di un atto qualsiasi d'ipocrisia in questioni di
principii nè dinanzi agli altri, nè dinanzi a sè stesso.
Ecco perchè, con una ingenuità affatto caratteristica, si
ammette questa specie di vendetta come un vero bisogno.
Uomini del resto tutt'altro che esaltati la lodano
quando, disgiunta dalla passione, e non avendo in mira
che di approfittare dell'opportunità, si esercita soltanto
«perchè gli altri imparino a non ti offendere».[310] Però
tali casi sembrano assai rari in confronto di quelli, nei
quali la passione cerca uno sfogo. È chiaro da sè che
questo genere di vendetta si differenzia dalla vendetta
di sangue propriamente detta: infatti, mentre quest'ultima
si tiene ancora entro i limiti della rappresaglia o,
se si vuole, del jus talionis, la prima necessariamente
va molto più in là, non solamente esigendo una soddisfazione
di stretto diritto, ma cercando anche di provocare
l'ammirazione e, secondo le circostanze, di spargere
perfino il ridicolo sull'offensore.



In ciò sta anche la ragione dell'indugio, talvolta lungo,
che si frappone all'esecuzione. Per una «bella vendetta»
si esige di regola un concorso di circostanze, che il tempo

soltanto può maturare. E questo appunto è il tema favorito
di molte novelle.



Qual moralità ci potesse essere in azioni, nelle quali
l'accusatore e il giudice sono una sola ed identica persona,
non occorre di dirlo. Che se pur si volesse comecchessia
giustificare questa passione ardente, che divorava
gl'Italiani d'allora, ciò non potrebbe farsi se non col
contrapporvi qualche corrispondente virtù nazionale, per
esempio, la riconoscenza; dovendosi presumere, che quella
stessa fantasia, che rinfresca e ingrandisce la memoria
dei torti sofferti, sia anche in grado di tener viva la
memoria del beneficio ricevuto.[311] Ma le prove di fatto
a questo riguardo sono impossibili, sebbene non ne manchino
indizi molto spiccati nel carattere attuale della nazione,
quale, ad esempio, la grande riconoscenza con cui
le classi inferiori accolgono ogni dimostrazione di benevolenza
verso di loro, e la grata memoria che conservano
le superiori di ogni cortesia ricevuta nei sociali
convegni.



Ora questo rapporto della fantasia colle qualità morali
degl'Italiani si riproduce continuamente. E se anche
nei singoli casi, in cui l'uomo del nord segue piuttosto
l'impulso suo naturale, l'Italiano invece sembra
seguire unicamente la norma di un freddo calcolo, ciò
non dipende da altro, fuorchè da un sentimento d'individualismo,
che in quest'ultimo è infinitamente più sviluppato.
Anche fuori d'Italia, dovunque un fatto identico
si verifica, identici sono pure gli effetti: l'allontanarsi,
per esempio, assai per tempo dalla propria casa e il sottrarsi

all'autorità paterna è una tendenza comune tanto
alla gioventù italiana, quanto a quella dell'America settentrionale.
Più tardi nelle indoli più generose a questa
tendenza subentra uno slancio spontaneo di pietà figliale
e di affetto reciproco.



In generale egli è difficilissimo il portar un giudizio
esatto sulle qualità morali di una nazione, che non sia
la propria. Queste qualità possono manifestarsi in un
modo così singolare, che uno straniero sia assolutamente
incapace di riconoscerle e di apprezzarle. Forse in questo
riguardo tutte le nazioni occidentali d'Europa hanno,
ciascuna, prerogative lor proprie e che non si riscontrano
nelle altre.





Ma dove la fantasia esercita un fascino prepotente
e quasi tirannico nelle cose della morale, egli è appunto
nei rapporti illeciti de' due sessi, nell'amore considerato
come passione sensuale. Che la prostituzione esistesse
anche nel medio-evo prima della comparsa della sifilide,
è cosa notissima, nè d'altronde potrebbe essere del nostro
assunto l'addurne le prove. Ma nell'Italia del Rinascimento
c'è questo di proprio, che il matrimonio e
i suoi diritti, forse più che altrove, e in ogni caso più
deliberatamente che altrove, vengono calpestati. Le fanciulle,
specialmente quelle delle classi più elevate, guardate
gelosamente, non figurano mai sulla scena: la passione
dominante non è che per le donne coniugate.



Accanto ad un tal fatto più notevole parrà la circostanza
che i matrimoni non scemassero punto e che la
vita di famiglia non ne soffrisse veruno di que' danni, che
in altri paesi in casi simili non avrebbero mancato di
manifestarsi. Si voleva assolutamente vivere a proprio
talento, ma non per questo rinunciare alla famiglia, anche

quando c'era qualche ragione di temere, che non
fosse del tutto propria. E non si nota neanche verun
sintomo di decadenza fisica o morale, come tale, — poichè
di quell'apparente deterioramento morale, di cui si
veggono le tracce verso la metà del secolo XVI, non
è difficile trovare altre cause tutte d'indole politica, e
religiosa, anche quando non si voglia concedere, che il
Rinascimento avesse oggimai percorso l'intero stadio
della sua vita ed esaurito tutte le fonti della propria attività.
Gli Italiani continuarono, ad onta di tutti i loro
disordini, ad appartenere alle popolazioni più sane di
corpo e di mente di tutta Europa,[312] e notoriamente conservano
anche oggidì questa loro prerogativa, dopochè
hanno considerevolmente migliorato i loro costumi.



Ora, se noi ci facciamo a studiare più dappresso la
morale dell'amore all'epoca del Rinascimento, non potremo
a prima vista non restar profondamente colpiti dal
notevole antagonismo, che si manifesta nelle testimonianze
che ne parlano. I novellieri e i poeti comici ci lascierebbero
credere, che l'amore non consistesse che nel
piacere, e che ad ottenerlo tutti i mezzi, tragici o comici,
fossero non solo leciti, ma anche tanto più degni d'ammirazione,
quanto più audaci e arrischiati. Se invece si
leggono i migliori lirici di quel tempo e gli scrittori di
dialoghi, desta veramente maraviglia l'entusiasmo, la
profondità e la purità, con cui intendono questa passione,
anzi si può dire di trovarne in essi l'ultima e la più sublime
espressione, quando li veggiamo riprodurre le idee

degli antichi di una originaria unità delle anime nell'Essere
supremo e divino. E tanto l'un modo di vedere che
l'altro sono a quel tempo veri e sentiti nello stesso individuo.
Non è invero cosa lodevole, ma sta di fatto, che
nell'uomo colto del tempo moderno non solo esistono
contemporaneamente e tacitamente diversi gradi di sentimento,
ma si manifestano anche apertamente e, secondo
le circostanze, anche artisticamente. L'uomo moderno
soltanto, al pari dell'antico, è anche in questo riguardo
un microcosmo, ciò che non era nè poteva essere quello
del medio-evo.



Innanzi tutto merita d'essere studiata la morale delle
novelle. Nella maggior parte di esse le donne che vi
figurano, sono coniugate; trattasi adunque di veri adulterii.





Qui acquista una grande importanza ciò che altrove
(v. pag. 165 e segg.) s'è detto sulla posizione della donna,
uguale in tutto a quella dell'uomo. La donna, più altamente
educata e pienamente conscia della sua individualità,
dispone di se con una padronanza affatto diversa
che non al nord, e l'infedeltà non vi produce una perdita
così completa della sua riputazione, qualora essa
possa guarentirsi dalle conseguenze visibili della medesima.
Il diritto del marito alla di lei fedeltà non ha quella
solida base, che esso acquista nel nord mediante la poesia
e la passione del periodo dell'innamoramento e degli
sponsali; dopo una conoscenza affatto superficiale, la giovane
sposa passa nel mondo dalla vigile custodia paterna
o dal chiostro, e allora soltanto la sua individualità riceve
uno sviluppo rapido e quasi inatteso. In conseguenza
di ciò il diritto del marito è pur sempre un diritto condizionato,
ed anche chi lo riguarda come un jus quaesitum,
si riferisce più particolarmente alle modalità esterne

del contratto, anzichè ai sentimenti del cuore. Una donna
giovane e bella, divenuta moglie di un vecchio, respinge,
ad esempio, i doni e le ambasciate di un giovane amante
col fermo proposito di conservare la sua honestà. Ma
essa si compiace nondimeno dell'amore del giovane per
le sue molte virtù, «conoscendo che può amare cortese
donna virtuoso spirito, senza pregiudicio della sua honestà».[313] — Tuttavia,
quanto non è breve la via da una
tale distinzione ad una completa caduta!



Quest'ultima sembra giustificata, quando vi sia di
mezzo l'infedeltà reciproca del marito. La donna, conscia
della propria dignità, sente in quella offesa non solo un
dolore, ma un insulto ed una umiliazione, e non volendo
lasciarsi vincere in astuzia, medita di sangue freddo una
vendetta. Dipende poi dalla sua discrezione, che la pena
sia proporzionata alla colpa dell'offensore. La più grande
offesa, per esempio, può talvolta appianare la via ad
una pacifica convivenza per l'avvenire, quando rimanga
completamente segreta. I novellieri, che ciò non ostante
la vengano a risapere o che, secondo lo spirito del tempo,
la inventano, non mancano di esprimere la loro piena
ammirazione, ogni volta che la vendetta è veramente
pari all'offesa, o, in altre parole, è pensata e condotta
come una vera opera d'arte. S'intende da sè, che il marito
non riconosce in sostanza mai un tale diritto di
rappresaglia, e vi si rassegna soltanto, quando ragioni
di paura o di prudenza glielo consigliano. Che se queste
manchino affatto, ed egli per l'infedeltà della moglie si
vegga esposto al pericolo di venir beffato dai terzi, la
cosa muta aspetto all'istante e può anche divenir tragica,

non essendo raro il caso che all'adulterio tenga
dietro l'assassinio o qualsiasi altra più atroce vendetta.
In tali casi non è degno di poca considerazione il fatto
che, oltre il marito, anche il fratello,[314] il padre della
donna vi si credano autorizzati, anzi obbligati: ciò mostra
che il movente principale non è già la gelosia, nè
tampoco il sentimento morale che si trovi offeso, ma
bensì il desiderio di far pagare ai terzi il fio dei loro
scherni e motteggi. «Oggi, dice il Bandello,[315] si vede
quella, per aver più largo campo a' suoi appetiti, avvelenare
il marito, come se le fosse lecito, essendo vedova,
far quanto le aggrada. Quell'altra, dubitando che il marito
non discopra gli amori che ella fa, per via dell'amante
lo fa ammazzare.... E quantunque i padri, i
fratelli, i mariti molte di loro (per levarsi dagli occhi
il manifesto vituperio, che rende loro la malvagia vita
delle figliuole, sorelle e mogli) con veleno, con ferro e
con altri mezzi facciano morire; non resta per questo,
che molte di loro, sprezzata la vita e l'onore, non
si lascino dagli sfrenati appetiti trasportare in qualche
nuovo fallo». Un'altra volta, in tuono meno severo,
esclama: «piacesse al cielo che non si sentisse ogn'ora:
il tale ha morto la moglie, perchè dubitava che non gli
fosse fedele; quell'altro ha soffocato la figliuola, perchè

di nascosto s'era maritata; e colui ha fatto uccidere la
sorella, perchè non s'è maritata come egli avrebbe voluto.
Questa è pur certamente una gran crudeltà, che
noi vogliamo tuttociò che ci vien in animo, fare, e non
vogliamo che le povere donne possano fare a lor voglia
cosa che sia; e se fanno cosa alcuna, che a noi non
piaccia, subito si viene ai lacci, al ferro e ai veleni....
Invero grave sciocchezza quella degli uomini mi pare,
che vogliono, che l'onor loro e di tutta la casata consista
nell'appetito di una donna!» Pur troppo talvolta si
sapeva già in anticipazione l'esito di simili cose con tale
sicurezza, che il novelliere poteva mettere una taglia
sulla vita di un amante, minacciato ancora, mentre questi
se ne andava attorno vivo. Il medico Antonio Bologna[316]
s'era sposato segretamente colla duchessa vedova di
Amalfi della casa d'Aragona: già i di lei fratelli l'aveano
potuta, insieme ai figli, riavere in loro potere e l'avean
fatta uccidere in un castello. Antonio, che non sapeva
ancora quest'ultima circostanza, e che veniva lusingato
con speranze di riaverla, trovavasi a Milano, dove era
insidiato da prezzolati sicari, e una volta nella società
di Ippolita Sforza cantò sul liuto la storia delle sue
sventure. Un amico della detta casa, Delio, «narrò a
Scipione Atellano tutta l'istoria, e aggiunse che voleva
metterla in una delle sue novelle, sapendo di certo che
il povero Bologna sarebbe ammazzato». Il modo con
cui ciò accadde quasi sotto gli occhi di Delio e di Atellano,
è narrato dal Bandello in una novella assai commovente
(I, 26).



Ma in mezzo a tuttociò i novellieri mostrano qua e
là di compiacersi in modo particolare di ogni tratto spiritoso,

astuto e comico, che accompagni l'adulterio, e
assai volentieri si trattengono a narrar gli artificj, coi
quali taluno è giunto a penetrar di soppiatto in qualche
casa, i segnali simbolici e le ambasciate che si fanno
gli amanti, le casse provvedute anticipatamente di guanciali
e confetture per potervi celare il drudo e farlo trasportare
altrove e così via. Il burlato marito vien dipinto,
secondo le circostanze, o come un personaggio per
sè stesso ridicolo o come un terribile vendicatore, nè
c'è altra alternativa, sia che la donna figuri come malvagia
e crudele o l'amante come vittima innocente. Ma
i racconti di quest'ultima specie non sono vere novelle,
bensì esempi terribili attinti alla vita reale.[317]



Quando la vita italiana nel corso del secolo XVI
assunse un carattere al tutto spagnuolo, la gelosia estremamente
violenta nei mezzi forse aumentò, ma non si
deve confonderla colla rappresaglia già esistente anteriormente
e fondata nello spirito stesso del Rinascimento
italiano. Più tardi, diminuendo l'influsso della civiltà
spagnuola, diminuirono anche quegli eccessivi furori sino
a che sul finire del secolo XVII si giunse a tal punto
di apatica indifferenza, che il Cicisbeo fu riguardato come
un personaggio indispensabile in ogni famiglia, ed oltre
a ciò si tollerarono uno od anche parecchi Patiti.



Or chi vorrà istituire un confronto fra tanta immoralità
e ciò che avveniva negli altri paesi? Nel secolo XV,
ad esempio, era il matrimonio in Francia forse più sacro
che non Italia? I fabliaux e le farse permettono di dubitarne,
e si è tentati di ritenere che l'immoralità non vi
fosse meno frequente, ma che soltanto le conseguenze
tragiche vi fossero meno rare, perchè l'individuo era

meno sviluppato ed aveva minori pretese che non in
Italia. Piuttosto s'avrebbe qualche testimonianza alquanto
più favorevole riguardo ai popoli germanici, nella maggiore
libertà concessa nei rapporti sociali alle donne ed
alle fanciulle, che fu causa di così grata sorpresa agli Italiani
in Inghilterra e nei Paesi Bassi (v. pag. 170 nota).
Tuttavia anche a ciò non si deve dare un peso eccessivo.
Certamente l'infedeltà era molto frequente anche
in Germania e condusse spesso anche quivi a deplorevoli
eccessi. Basta osservare come i principi del nord,
al menomo sospetto, si sbarazzavano a questo tempo delle
loro mogli.





Ma nella cerchia delle cose illecite presso gl'Italiani
d'allora non havvi soltanto l'amore sensuale, il grossolano
appetito dell'uomo volgare, ma anche la passione
degli spiriti più elevati e generosi; non solamente perchè
in quella società mancavano affatto le fanciulle, ma
anche perchè l'uomo, quanto più era perfetto, tanto maggiormente
si sentiva attratto dalle qualità della donna,
che nel matrimonio avea raggiunto il pieno sviluppo della
propria personalità. Questi uomini sono appunto quelli,
che hanno sollevato la poesia lirica alle sue più alte
ispirazioni, e che tentarono anche nei trattati e nei dialoghi
di dare un'immagine spirituale alla passione che
li divorava, dipingendola come un amore divino troppo
spesso franteso, e quindi calunniato, dai posteri, ma creduto
e rispettato dai coetanei. Quand'essi si lagnano della
crudeltà del dio alato, non intendono lagnarsi con ciò
soltanto della durezza della loro bella o dell'eccessiva
sua riservatezza, ma anche della illegittimità della loro
passione. Essi cercano di sollevarsi al di sopra di questa
sciagura spiritualizzando l'amore ed appoggiandosi alla

dottrina dell'amore platonico, ed ebbero in Pietro Bembo
il loro più illustre rappresentante. Le sue opinioni in
proposito ci son fatte manifeste da quanto egli stesso
scrive nel terzo libro de' suoi «Asolani» e dallo splendido
discorso, che gli è posto in bocca dal Castiglione
sulla fine del quarto libro del «Cortigiano». Nè l'uno,
nè l'altro di questi autori professò nella sua vita le
massime di un rigido stoicismo, ma per quel tempo era
pur sempre qualche cosa, se contemporaneamente si poteva
essere celebre e buono, e all'uno e all'altro di
questi due titoli hanno diritto entrambi. I contemporanei
credettero alla verità dei loro sentimenti; qual diritto
potremmo aver noi di metterli in dubbio? Chiunque si
dia la pena di leggere nel Cortigiano l'intiero discorso
citato, vedrà immediatamente come sarebbe impossibile
darne un'idea per mezzo di un semplice compendio od
estratto. In allora viveano alcune illustri donne in Italia,
le quali dovettero la loro celebrità appunto a questo genere
di amori; tali furono Giulia Gonzaga, Veronica da
Correggio, e più particolarmente ancora Vittoria Colonna.
Il paese e l'età in cui nacquero i dissoluti e i beffatori
più famosi, rispettò quei sentimenti e quelle donne, che
seppero ispirarli: che cosa si potrebbe dire di più in
loro lode? O si dirà per avventura, che il movente
principale di tutto ciò era la vanità, e che Vittoria si
sentisse oltremodo lusingata dalle espressioni le più esagerate
di un amore senza speranze? Ma, se anche la
cosa qua e colà era, più che altro, una moda, non piccola
lode per Vittoria sarà pur sempre che, uniformandovisi,
sia ciò non ostante riuscita a lasciare di sè una
traccia così profonda anche nella più tarda posterità. — Ci
volle del bel tempo prima che negli altri paesi s'incontrassero
personalità tanto spiccate.







La fantasia, che domina gl'Italiani più degli altri popoli,
fu poi in generale la causa che ogni passione trascorse
presso di loro agli eccessi più riprovevoli e, secondo
le circostanze, ricorse anche al delitto per riuscire
nei propri intenti. Havvi una violenza figlia della debolezza,
che non sa padroneggiare sè stessa: qui invece trattasi
di un abuso brutale della forza. Talvolta esso raggiunge
proporzioni gigantesche, e il delitto allora prende una
forma e quasi una personificazione sua propria e speciale.





I ritegni vengono meno ogni dì più. All'azione dello
Stato, basato sull'illegittimità e surto dalla violenza,
ognuno, anche l'infimo della plebe, si crede autorizzato
di sottrarsi, e nessuno ha fede in generale nel diritto e
nella giustizia. Ad ogni delitto, prima ancora che se ne
conoscano le circostanze, le simpatie di tutti involontariamente
si volgono al colpevole:[318] il supplizio virilmente
sopportato eccita talmente l'ammirazione, che quelli che
lo narrano, facilmente dimenticano di accennare la causa,
per cui venne inflitto.[319] Se poi accade talvolta che al profondo
disprezzo della giustizia e alle molte vendette commesse
in privato s'aggiunga anche l'impunità, come per
avventura in tempi di politici commovimenti, si crederebbe
addirittura che lo Stato e la vita civile sieno sul

punto di sfasciarsi completamente. Tali momenti ebbe Napoli
nel trapassare dalla signoria aragonese alla francese
ed alla spagnuola, e tali li ebbe pure Milano nelle frequenti
espulsioni degli Sforza e nei loro ritorni. Egli è
in allora che vengono a galla quegli uomini, che nel
loro segreto non hanno mai accettato nessun vincolo di
leggi politiche e civili e che, giunta l'occasione, s'abbandonano
brutalmente ai loro selvaggi istinti di rapina
e di sangue. Vediamone un saggio desunto da una sfera
d'azione delle più ristrette.



Allorquando lo Stato di Milano sin dal 1480 sofferse
una grave scossa per le crisi interne scoppiate dopo la
morte di Galeazzo Maria Sforza, nelle città di provincia
venne tosto a mancare ogni sicurezza. Una ben dura
prova ne fece Parma,[320] dove il governatore milanese, atterrito
da minacce di morte, s'indusse a permettere che
fossero tratti dal carcere alcuni facinorosi, e dove, dopo
ciò, i furti, gl'incendii, gli assassinj commessi in pubblico
divennero delitti quotidiani, mentre di notte circolavano
per la città intere bande di malfattori armati e mascherati; — per
non dire delle burle, delle satire e delle
lettere minatorie, nonchè di un famoso sonetto diretto
a spargere il ridicolo sull'autorità, che naturalmente se
ne commosse più che d'ogni altra cosa. Il fatto poi che
in molte chiese furono rubati i vasi sacri con entro le
ostie consacrate, rivela un altro lato di quei misfatti,
l'empietà. Ora egli è impossibile indovinare che cosa
accadrebbe in qualunque paese del mondo anche oggidì,
se per un momento restasse sospesa l'azione del potere
civile e politico, e nel medesimo tempo la sua presenza

rendesse impossibile la formazione d'un governo provvisorio;
ma ciò che allora in simili occasioni accadeva
in Italia assume un carattere affatto particolare, per la
parte notevole che vi avevano le vendette.



In generale l'impressione che si riceve dall'Italia del
Rinascimento è questa, che anche in tempi ordinari, i
grandi delitti vi furono più frequenti, che altrove. Vero
è, che in ciò potrebbe esservi un errore prodotto dalla
circostanza, che qui proporzionatamente noi conosciamo
un numero di fatti speciali molto maggiore che in qualsiasi
altro paese, e che la fantasia, esaltandosi nella contemplazione
del delitto reale, facilmente trascorre a inventare
anche ciò, che non è effettivamente accaduto.
Può darsi quindi che la somma delle violenze commesse
raggiunga una cifra uguale anche altrove. Infatti chi potrebbe
dire se (per esempio) le condizioni, in cui si trovava
intorno al 1500 la Germania, più ricca e potente,
fossero, fra tanti vagabondi masnadieri e cavalieri di
ventura, migliori, o se la vita e la sicurezza individuale
vi fossero meglio guarentite e protette? Ma tutto ciò in
ogni caso non distruggerebbe il fatto, che il delitto premeditato,
pagato, eseguito di terza mano e divenuto
una speculazione o un mestiere, in Italia avea guadagnato
a quel tempo proporzioni larghissime e veramente
spaventevoli.





Se innanzi tutto diamo uno sguardo al malandrinaggio,
l'Italia forse non ce ne parrà, almeno nelle regioni
più fortunate, quale, ad esempio, la Toscana, tanto infestata,
quanto erano a quel tempo la maggior parte dei
paesi del nord. Ma nessun paese estero offre tipi di masnadieri,
che s'assomiglino a quelli che dà l'Italia. Dove
trovare, per esempio, un uomo pari a quell'ecclesiastico

fatto selvaggio dalle passioni e a poco a poco divenuto
capo di una schiera di banditi, di cui ci tengono parola le
cronache ferraresi di questo tempo?[321] Il dì 12 agosto 1493,
narrano esse, fu chiuso in una gabbia di ferro il prete
don Nicolò de' Pelagati da Ficarolo. Egli avea celebrato
la sua prima Messa due volte; ma la prima commise
il giorno stesso un omicidio, da cui poscia Roma l'assolse:
in seguito uccise quattro persone, e sposò due
donne, che lo seguivano costantemente dovunque: ebbe
parte a molte altre uccisioni, violò parecchie altre donne,
togliendole a forza dalle loro case, esercitò la rapina come
un mestiere e su larga scala, assassinò e s'aggirò pel ferrarese
con una banda d'armati rivestiti d'uniforme lor propria,
procacciandosi ricovero e nutrimento con lo sterminio
e la prepotenza. Se, in aggiunta a tutto questo,
s'immagina il resto che non è detto, si avrà un tal cumulo
di delitti, che forse l'uguale non pesò mai sulla coscienza
di verun uomo. Ma la poca sorveglianza in che erano
tenuti da un lato e i molti privilegi di che erano favoriti
dall'altro, furono causa che i malfattori abbondassero
tra i chierici e i monaci, quand'anche di nessun altro
ci vengano raccontate infamie simili a quelle del Pelagati. — Accadeva
anche talvolta, e nemmen questa
certamente era cosa onorevole pei conventi, che uomini
di riputazione affatto perduta si rifugiassero sotto l'egida
del cappuccio o della cocolla per sottrarsi alle giuste
vendette del potere secolare, e il Masuccio ci parla appunto
di uno di questi tali, ch'egli ebbe occasione di

conoscere in un convento di Napoli.[322] Anche di papa Giovanni
XXII parrebbero esistere precedenti poco onorevoli,
ma non si hanno sufficienti prove per affermarlo
con sicurezza.[323]



Del resto l'epoca classica dei più famosi capi di bande
armate d'assassini non comincia che nel secolo XVII,
quando i partiti politici dei guelfi e dei ghibellini, degli
spagnuoli e dei francesi avean cessato di agitare il paese:
in allora il masnadiere si sostituì dovunque al parteggiatore
politico.



In certe regioni d'Italia, dove la cultura non penetrò
mai, gli abitanti del contado vivevano in istato di permanente
barbarie e non risparmiavano nessun forastiero,
che capitasse loro tra mano. Ciò accadde più particolarmente
nelle parti più remote del regno di Napoli, dove
la barbarie era di vecchia data e risaliva all'epoca dei
grandi latifondi romani, e dove pare che in tutta buona
fede si riguardassero come qualche cosa di identico l'uomo
straniero e il nemico (hospes ed hostis). Queste genti
erano tutt'altro che irreligiose: egli accadeva sovente
che un pastore tutto contrito si presentasse al confessore
per accusarsi che, durante l'epoca del digiuno quaresimale,
facendo il cacio, un paio di gocce di latte gli erano
spruzzate in bocca. Ma se anche in tali occasioni il confessore
stesso, esperto dei costumi del paese, giungeva

a strappargli altresì la confessione, che spesso co' suoi
compagni egli aveva aggredito ed ucciso dei viaggiatori,
ciò, appunto perchè d'uso, non suscitava in lui verun
rimorso di coscienza.[324] Sino a qual punto, in tempi di politici
commovimenti, i contadini fossero capaci di spingere
in altri paesi la ferocia, è stato già altrove accennato
(v. pag. 107).



Un tratto caratteristico ancor peggiore dei costumi
d'allora è la frequenza del delitto commesso di seconda
mano, per mercede convenuta. In ciò, per consenso di
tutti, Napoli andava innanzi a qualunque altra città d'Italia.
«Qui non v'ha cosa che possa aversi a tanto buon
mercato, quanto la vita di un uomo», scrive il Pontano.[325]
Ma anche altri paesi hanno una ricchezza spaventevole
in tal genere di misfatti: soltanto non è così facile il
classificarli secondo i motivi che li provocarono, entrandovi
promiscuamente l'odio di parte, l'inimicizia personale,
la sete della vendetta e la paura. Torna invece a
grande onore de' Fiorentini, il popolo allora più colto
d'Italia, che presso di loro simili fatti fossero di gran
lunga meno frequenti,[326] forse perchè pei giusti reclami

v'era ancora una autorità universalmente riconosciuta e
rispettata, e perchè la maggior cultura suggeriva più
sane idee sull'arbitrario ingerirsi dell'uomo nelle leggi
supreme del fato. Infatti se v'era paese, dove più si calcolassero
le sinistre conseguenze di una vendetta di sangue
e dove si comprendesse come anche il delitto erroneamente
detto utile non apporta mai veri e durevoli
vantaggi, quest'era certamente Firenze. Dopo la caduta
della libertà fiorentina l'omicidio, specialmente quello per
mandato, sembra essersi rapidamente moltiplicato, ma il
governo di Cosimo I non tardò molto ad acquistar forze
tali, che la sua polizia bastò a porre un freno ad ogni
disordine.[327]



Nel resto d'Italia i misfatti pagati furono in generale
più o meno frequenti, secondo che si trovarono più
o meno numerosi coloro che li compravano. Sarebbe un
tentativo inutile il volerne dare un quadro statistico, ma
la somma resta sempre considerevole, quand'anche si
voglia ammettere che in tutti i casi di morte, che la voce
pubblica proclamava come opera della violenza, una piccola
parte soltanto sia da riguardar come tale. Il peggio
si è che i principi e i governi erano i primi a dare il
cattivo esempio, calcolando addirittura l'assassinio come
uno dei mezzi più efficaci per salire in potenza e per
mantenervisi. Per avere le prove non occorre pensare
ad un Cesare Borgia: anche gli Sforza, gli Aragonesi,
e più tardi gli stessi agenti di Carlo V si permettevano
ogni genere di violenza, purchè paresse utile ai loro scopi.



La mente degli Italiani si venne a poco a poco abituando
a tali fatti per guisa che, verificandosi la morte

di un potente, non la si credeva quasi mai naturale.
Ma egli è certo però, che talvolta si è esagerato di
molto rispetto all'efficacia di certi veleni. Anche ammettendo
che la famosa polvere bianca dei Borgia (v. vol. I,
pag. 157) fosse un veleno, di cui si poteva calcolare
l'effetto dentro un determinato spazio di tempo, e che
come tale possa riguardarsi altresì il venenum atterminatum,
che si dice avere il principe di Salerno presentato
al cardinale d'Aragona con queste parole: «in pochi
giorni tu morrai, perchè sei figlio di Ferrante che ci
voleva calpestar tutti»,[328] — non si potrebbe tuttavia
aggiustar troppa fede a quanto vien riferito intorno ad
una lettera avvelenata, che Caterina Riario avrebbe
mandata al papa Alessandro VI,[329] e che l'avrebbe ucciso
s'egli soltanto l'avesse aperta: e di questo stesso parere
sembra essere stato Alfonso il Magnanimo, quando, avvertito
dai medici di non leggere il Tito Livio mandatogli
a regalare da Cosimo de' Medici, rispose loro: «finitela
con questi discorsi insensati».[330] Altrettanto dicasi
del veleno, col quale il segretario del Piccinino voleva
solo leggermente ungere la sedia gestatoria del papa
Pio II.[331] — Quanto in generale fosse esteso l'uso di veleni
minerali o vegetali, non si potrebbe dire con qualche

apparenza di sicurezza: il liquido, col quale il pittore
Rosso Fiorentino si tolse la vita (1541), era evidentemente
un fortissimo acido,[332] che a niuno s'avrebbe potuto
far trangugiare inavvertitamente. — Quanto all'uso delle
armi, specialmente del pugnale, per qualche segreta vendetta,
pur troppo l'occasione si presentava da sè frequentissima
ai grandi di Milano, di Napoli e d'altri siti, poichè
fra le schiere d'armati, di cui doveano circondarsi per
loro propria difesa, la sete del sangue era alimentata
dall'ozio stesso, cui erano condannati. Più di un assassinio
non si sarebbe probabilmente commesso, se non
si avesse saputo che, per effettuarlo, bastava un semplice
cenno a questo od a quello dei propri satelliti.



Fra i mezzi segreti di nuocere, almeno coll'intenzione,
eranvi anche le arti magiche,[333] benchè in modo

affatto secondario. Quando per avventura si fa menzione
di maleficj, di malìe e simili, d'ordinario non si ha in
vista che di accumulare sopra un individuo, già di per
sè inviso e abborrito, tutte le colpe immaginabili. Alle
corti di Francia e d'Inghilterra nei secoli XIV e XV
il maleficio veramente funesto e mortale ha una parte
molto maggiore, che non nelle classi più elevate d'Italia.





Finalmente ella è pure una specialità tutta propria
di questo paese, dove l'individualità tocca ad un grado
di sì completo sviluppo, la comparsa d'uomini, nei quali
la scelleratezza è portata al colmo, e che commettono il
delitto per il delitto, o come mezzo al conseguimento di
scopi sì perversi, che escono tutt'affatto dalla norma consueta
dei delitti umani.



A questa schiera d'uomini spaventevoli sembrano innanzi
tutto appartenere alcuni Condottieri,[334] un Braccio
da Montone, un Tiberio Brandolino, ed anche un Werner
von Urslingen, che sulla sua corazza argentea portava
il motto: «nemico di Dio, e d'ogni pietà e misericordia.»
In generale questa classe di persone rappresenta
nel complesso i primi malfattori, che non vogliono riconoscere
il freno di qualsiasi legge. Ma si andrà un po' più
a rilento nel giudicarli, quando si sappia che il massimo
dei loro delitti — nell'opinione dei cronisti — sta nel

mantenersi ribelli alla scomunica papale, e che tutta la
loro personalità appare in una luce tanto sinistra specialmente
per questo fatto, sebbene però sia anche vero
che in Braccio tali sentimenti anti-religiosi erano portati
a tal punto di esagerazione, che, ad esempio, egli montava
in furore all'udire i monaci cantare i salmi e li
faceva precipitare dall'alto di una torre,[335] «mentre co' suoi
soldati si mostrò sempre mite, quanto leale e prode capitano».
Ma di regola ciò che spinse al delitto i Condottieri
sembra essere stata l'avidità del guadagno,
nè per altra parte mancò di contribuirvi la stessa loro
posizione altamente immorale; ed anche gli atti di crudeltà,
ai quali sembravano trascorrere per puro capriccio,
non erano quasi mai senza uno scopo, fosse pure anche
soltanto quello di incutere spavento nelle moltitudini. Le
efferatezze degli Aragonesi, come già s'è veduto (v. vol. I,
pag. 48, 49), ebbero il loro movente principale nella sete
di vendetta e nella paura. Un furor sanguinario quasi
senza scopo, una gioja infernale nel male si riscontrerà
in Cesare Borgia, spagnuolo, le cui immanità superano
di gran lunga gli scellerati intenti, ai quali le faceva
servire (v. vol. I, pag. 152). Poscia una speciale compiacenza
nel delitto scorgesi in Sigismondo Malatesta,
tiranno di Rimini (v. vol. I, pag. 44 e 301), cui non la
Curia romana soltanto,[336] ma il giudizio terribile della storia
accusa di assassinj, di violenze, di adulterj, di spergiuri
e di tradimenti, ripetuti anche più volte. Quanto al fatto
più orribile, la tentata violazione del proprio figlio Roberto,
che questi respinse colla spada sguainata alla

mano,[337] parrebbe essere stata non tanto l'effetto di una
depravazione che vince ogni limite, quanto di una superstizione
astrologica o magica. La stessa cosa s'è supposta
per spiegare la violenza usata al vescovo di Fano
da Pier Luigi Farnese di Parma, figlio di Paolo III.[338]





Ora se noi, dopo tutto questo, possiamo permetterci
di raccogliere insieme i tratti principali del carattere
degli Italiani d'allora, quale ci vien fatto conoscere da
uno studio della vita delle classi più elevate, se ne potrebbero
per avventura dedurre le conclusioni seguenti.
Il vizio fondamentale di esso carattere fu la condizione
stessa della sua grandezza; l'individualismo soverchiamente
sviluppato. Questo si ribella dapprima tacitamente
all'ordinamento politico sussistente, per lo più tirannico
ed illegittimo, e quanto pensa e fa, gli viene, a ragione
o a torto, ascritto a tradimento. Alla vista dell'egoismo
che trionfa, esso comincia, nell'interesse proprio, la difesa
del diritto, e colla vendetta che esercita, cade in
braccio ai ciechi istinti, mentre crede di ristabilire la
sua pace interna. L'amore va in traccia di un altra individualità
ugualmente sviluppata, la donna altrui. Di
fronte ad ogni obiettività, e ad ostacoli e leggi d'ogni
maniera, esso ha il sentimento della propria autonomia
ed opera conformemente ad esso in ogni singolo caso,
secondo che nel suo interno riescono a conciliarsi il sentimento
dell'onore e la cura del proprio interesse, un
astuto calcolo e la passione, la generosità e il desiderio
della vendetta.







Ma se l'egoismo, tanto nel senso più largo che nel
più ristretto, è la radice e la fonte principale d'ogni
scelleratezza, non v'ha dubbio che il popolo italiano,
giunto allora a tal grado di sviluppo individuale, vi andò
più dappresso che qualunque altro popolo.



Esso però non giunse a questo sviluppo per colpa
sua, ma bensì per decreto della storia; nè ci arrivò solo,
poichè, per mezzo della cultura italiana, ci arrivarono
con lui tutti i popoli d'occidente, i quali da quel tempo
in poi non vivono, nè si movono in verun altro ambiente.
Questa tendenza, per sè stessa, non è nè bene, nè male,
ma una necessità, che fe' nascere un'idea del bene e del
male essenzialmente diversa da quella del medio-evo.



L'Italiano del Rinascimento dovette affrontare pel
primo l'urto violento di quella nuova êra mondiale.
Colle sue doti e le sue passioni, egli divenne il più notevole
rappresentante di tutte le altezze e di tutti gli
abissi del suo tempo. Vicino alla più profonda corruzione
si svolse la più nobile armonia della personalità, ed un'arte
gloriosa che esaltò la vita individuale ad un punto, cui
non seppero o non vollero pervenire nè l'antichità, nè
il medio-evo.





CAPITOLO II.
La Religione nella vita quotidiana.





Difetto di una riforma. — Posizione degl'Italiani di fronte alla Chiesa. — Odio
contro la gerarchia e le fraterìe. — I frati mendicanti. — L'Inquisizione
domenicana. — Gli ordini religiosi superiori. — Abituale
ingerenza della Chiesa e de' suoi riti. — Apostoli di penitenza. — Girolamo
Savonarola. — L'elemento pagano nelle credenze popolari. — La
fede nelle reliquie. — Il culto di Maria. — Oscillazioni nel culto. — Grandi
epidemie religiose. — Loro ordinamento poliziesco in Ferrara.





In strettissima attinenza colla moralità di un popolo
sta la questione della sua credenza religiosa, vale a dire
della sua fede maggiore o minore in un governo provvidenziale
del mondo, sia che questa fede lo riguardi
come predestinato alla felicità o lo consideri come condannato
al dolore e ad una imminente rovina.[339] Ora l'incredulità
italiana di quel tempo è notissima, e chi ne
cercasse le prove, potrebbe assai facilmente raccoglierne
testimonianze a migliaia. Ma anche qui noi ci limiteremo
a fare le debite distinzioni, astenendoci da qualsiasi giudizio
assoluto e definitivo.







La credenza alla Divinità nei tempi precedenti aveva
avuto la sua origine e il suo punto d'appoggio nel Cristianesimo
e nel suo simbolo esterno, la Chiesa. Quando
questa degenerò, l'umanità avrebbe dovuto distinguere
e mantenere la sua religione ad ogni costo. Ma un tale
postulato è più facile a presupporsi, che ad effettuarsi.
Non ogni popolo è abbastanza calmo e flemmatico sino
a tollerare una permanente contraddizione tra un principio
e la sua personificazione esterna. Ed è per l'appunto
la Chiesa che cade in questa contraddizione e che
con ciò si tira addosso la più grande responsabilità, che
sia mai stata nella storia. Infatti ella ha sostenuto con
tutti i mezzi della violenza una dottrina corrotta e svisata
a tutto vantaggio della sua onnipotenza, e, conscia
della propria inviolabilità, si lasciò cadere in braccio alla
più scandalosa demoralizzazione: indi, per mantenersi in
tale sua condizione, ella ha menato colpi mortali contro
lo spirito e la coscienza dei popoli, alienandosi così e
spingendo ella stessa all'incredulità molti spiriti elevati,
che nella loro coscienza non poterono più restarle fedeli.



Ora innanzi tutto sorge da sè la domanda: perchè
dunque l'Italia tanto progredita nella cultura non reagì
con maggior vigore contro gli abusi della gerarchia, perchè
non effettuò essa una Riforma simile alla tedesca
e prima di questa?



C'è una risposta, che a prima vista sembrerebbe dover
appagare chiunque, vale a dire, che l'Italia non s'era
proposta altro scopo, fuorchè di negare la gerarchia,
mentre l'origine e la libertà assoluta della Riforma tedesca
sono dovute alle dottrine positive della giustificazione
per mezzo della fede e della inefficacia delle buone opere.



Egli è certo che queste dottrine non cominciarono a
diffondersi dalla Germania in Italia se non assai tardi,

e quando già la potenza spagnuola vi si era talmente
afforzata da potervi opprimere, parte immediatamente,
parte mediante il Papato e i suoi strumenti, ogni cosa.[340]
Ma già anche nei moti religiosi d'Italia dei tempi anteriori,
dai Mistici del secolo XIII sino al Savonarola,
eravi un grande elemento di vera fede, cui, per maturare,
non mancarono che le occasioni, come più tardi
mancarono alla setta degli Ugonotti, animata essa pure
da sentimenti veramente cristiani. Avvenimenti colossali
come la Riforma del secolo XVI escono in generale, per
ciò che riguarda le singole particolarità e il loro modo
di manifestarsi e di svolgersi, dalla cerchia di qualsiasi
calcolo storico-filosofico, per quanto anche si possa con
tutta evidenza mostrarne la necessità. I moti dello spirito,
il loro balenare improvviso, il loro espandersi e
l'intima loro essenza sono e rimangono ai nostri occhi
un enigma, almeno in questo senso, che, delle forze che
in essi agiscono, noi non conosciamo che questa, ma non
mai tutte.



I sentimenti delle classi superiori e medie in Italia
verso la Chiesa al tempo in cui il Rinascimento era al
colmo del suo splendore, si manifestano in un misto di
malcontento profondo e beffardo e di sommissione rassegnata
alla gerarchia, in quanto essa s'intreccia alla
vita esterna, nonchè in un certo sentimento di rispetto
pei Sacramenti, per le ceremonie sacre e pei riti. A tutto

questo possiamo aggiungere, come specialità al tutto caratteristica
dell'Italia, la grande influenza personale esercitata
da alcuni sacri oratori.





Sull'avversione degl'Italiani per la gerarchia, quale
si manifesta specialmente da Dante in poi nella letteratura
e nella storia, esistono estesi lavori speciali. Della
posizione del Papato di fronte all'opinione pubblica abbiam
dovuto già dare qualche cenno altrove (v. vol. I,
pagine 140 e 293), e chi volesse su ciò testimonianze
autorevoli, potrà leggerle nei celebri passi relativi dei
«Discorsi» del Machiavelli e nel Guicciardini (non mutilato).
Fuori della cerchia della Curia romana, godono
qualche rispetto in via morale[341] i migliori tra i vescovi
e alcuni parrochi: per contrario i semplici cappellani, i
canonici e i frati sono riguardati, quasi senza eccezione,
come persone sospette, sulle quali s'accumulano spesso
le più vituperose accuse, che prendono in fascio l'intero
ceto al quale appartengono.



Fu già asserito da altri, che gli ordini religiosi furono
condannati a portar essi soli la pena delle colpe
di tutto il clero, perchè di essi soltanto si poteva beffarsi
impunemente.[342] Ciò è erroneo sotto ogni punto di vista.







Essi figurano in modo più spiccato nelle novelle e nelle
commedie appunto perchè ambedue queste specie letterarie
domandano dei tipi fissi e ben conosciuti, nei quali
riesca facile alla fantasia di compiere ciò che la novella
o la commedia soltanto accennano. Del resto la novella
non risparmia neanche il clero secolare.[343] Oltre a
ciò, innumerevoli tratti in tutta la rimanente letteratura
provano con quanta audacia si parlasse e scrivesse pubblicamente
anche intorno al Papato e alla Curia romana,
ciò che naturalmente non potrebbe attendersi in quei
generi, che sono una libera creazione della fantasia. Per
ultimo ai frati non mancarono in allora i mezzi di vendicarsi
talvolta terribilmente.



Ma, comunque sia la cosa, questo in ogni caso è certo,
che contro gli ordini religiosi l'avversione era grandissima,
e che essi figuravano come una prova vivente del
disprezzo in cui si tenevano la vita claustrale, la gerarchia
ecclesiastica, il sistema delle credenze, la religione
insomma, secondochè a torto o a ragione si venivano generalizzando
più o meno i giudizi. In ciò si può ben
ammettere che l'Italia avea conservato una assai chiara
e precisa ricordanza dell'origine primitiva di ambedue
i grandi ordini mendicanti, e che anche allora non aveva

dimenticato essere stati essi i primi rappresentanti della
reazione,[344] che sorse contro quella che suol dirsi l'eresia
del secolo XIII, vale a dire contro il primo vivace risveglio
del moderno spirito italiano. E l'ufficio della polizia
spirituale, che rimase affidato di preferenza all'ordine
dei Domenicani, non ha certamente poco contribuito
ad attirare su questi un sentimento di segreto odio e
di disprezzo.





Quando si legge il Decamerone e le novelle di Franco
Sacchetti, si crederebbe impossibile il portare più in là
il sistema della maldicenza e della denigrazione a carico
de' claustrali d'ambedue i sessi. Ma verso il tempo della
Riforma questo linguaggio assume un'intonazione ancor
più risentita. Lasciando anche stare l'Aretino, che ne' suoi
«Ragionamenti» non tira in campo la vita claustrale
se non come un pretesto, per dar libero sfogo alle sue
tendenze volgari, noi citeremo per tutti un solo testimonio,
il Masuccio Salernitano, colle prime dieci delle
sue cinquanta novelle. Esse sono scritte da un uomo che
è al colmo dell'indignazione, e, coll'intento di dar loro
la maggior possibile pubblicità, son dedicate ai più illustri
personaggi del tempo, perfino allo stesso re Ferrante
e al principe Alfonso di Napoli. I racconti sono in parte
già vecchi, e taluni si conoscono ancora sin dai tempi
del Boccaccio; ma ve ne sono anche altri, che hanno
l'impronta di una spaventevole attualità. Il pervertimento
e il dissanguamento delle moltitudini, per mezzo di falsi
miracoli e un genere di vita pieno di vizi e di scandali,
riempiono d'orrore e di raccapriccio ogni lettore alquanto
serio e sensato. Dei frati minori, che vanno attorno sotto

pretesto di elemosinare, vi è detto: «e vanno discorrendo
i regni e li paesi con nuove maniere d'inganni,
poltroneggiando, rubando, lussuriando, e quando ogni arte
a loro vien meno, si fingono santi e mostrano fare miracoli,
e chi va con tunicelle di san Vincenzo, e quali
con l'ordine[345] di san Bernardino, e tali col capestro dell'asino
del Capestrano». Altri si procacciano manutengoli,
che fingendosi «quale attratto, quale cieco ed altri
d'incurabili infermitati oppressi, toccando le fimbrie dei
loro vestimenti, con la virtù delle reliquie, con alte voci
confessar si sentono per lo toccare del santo predicatore
essere liberati, e sopra ciò si grida: misericordia!, campane
si suonano e lunghi processi e autentiche scritture
si fanno». Egli accade che un frate, mentre predica, è
audacemente accusato di menzogna da un altro, che sta
giù in mezzo al popolo; ma tostamente questi diviene
ossesso, e allora il predicatore lo fa condurre a sè e lo
guarisce: il tutto pura commedia, dalla quale però il
frate raccolse tanto danaro, che potè comperare da un
cardinale un vescovato, che poi egli e il suo complice si
godettero agiatamente durante il resto dei loro giorni. Masuccio
non fa veruna speciale differenza tra francescani e
domenicani, perchè gli uni stanno degnamente a paro degli
altri. «E seducono gl'insensati secolari a pigliar le parzialità
loro, talchè e per li seggi[346] e per le piazze ne
questioneggiano pubblicamente, e qual franceschino e qual
domenichino diviene!» Le monache son tutta cosa dei
frati; e se taluna entra in qualche rapporto con laici,
vien tosto imprigionata e perseguitata, mentre tutte le

altre contraggono nozze formali coi frati, nelle quali perfino
si celebrano messe, si stabiliscono patti e si spreca
lautamente in cibi e bevande. «Io medesimo, scrive
l'autore, non una, ma più volte sono intervenuto e ho
visto e toccato con mano. Tali monache poi o partoriscono
di belli monachini... o d'infinite arti usano, per
non far venire il parto a compimento... E se alcuno
dirà questo esser bugia, miri tra le fetide cloache delle
monache, e quivi vedrà di loro commessi omicidii testimonianza
aperta, e vi troverà un cimiterio di tenerissime
ossa della già fatta uccisione, non minore di quella, che
per Erode in gl'innocenti ebrei fu operata». Tali e somiglianti
fatti nasconde la vita claustrale. Ma i monaci
si assolvono facilmente l'un l'altro nella confessione, e
s'impongono la penitenza di un pater noster per cose,
per le quali negherebbero affatto l'assoluzione ad un laico,
anzi lo tratterebbero come uno scomunicato o un eretico.
«Aprasi adunque la terra e insieme con li lor fautori,
con la moltitudine di tanti poltroni vivi li trangiottisca!»
In un altro luogo, giacchè la potenza dei frati
essenzialmente si basa sulle paure dell'altro mondo, Masuccio
esprime un desiderio assai strano: «non mi pare
per loro degno ed eterno gastigamento che sia altro da
dire, che se non che Iddio possa presto distruggere il
Purgatorio, a tale che non potendo di elemosina vivere,
andassero alla zappa, onde la maggior parte di loro hanno
già contratta la origine».



Se sotto Ferrante si potevano scrivere tali cose e
dedicare gli scritti a lui stesso, il fatto dipendeva in gran
parte dallo sdegno che si era svegliato in lui per un
falso miracolo, che si avea tentato di dargli a credere.[347] Per

mezzo di una tavola di bronzo portante un'iscrizione, sepolta
dapprima nelle vicinanze di Taranto e poi dissotterrata,
erasi fatto il tentativo di indurlo a forza ad una
persecuzione contro gli ebrei, non dissimile da quella di
Spagna; e quando egli intravide l'inganno, si era cercato
di persistere in esso. Egli aveva anche fatto smascherare
un falso digiunatore, come già prima di lui avea
fatto anche suo padre Alfonso. La corte adunque non
aveva almeno veruna complicità nella diffusione di quelle
cieche superstizioni.[348]



Citammo un autore, che scrive con molta serietà,
ma egli è ben lontano dall'essere il solo, che parli in
tal modo. Invettive e dileggi contro i frati mendicanti
s'incontrano in copia dovunque, e ne è piena tutta la
letteratura.[349] Non è nemmeno permesso di dubitare, che
il Rinascimento in breve si sarebbe sbarazzato definitivamente
di tutti questi ordini, se la Riforma tedesca e
la Contro-riforma non fossero sopravvenute. I loro predicatori
popolari e i loro santi non si sarebbero neanche
essi salvati. Non si sarebbe trattato in sostanza che
d'intendersela a tempo opportuno con un Papa, che disprezzava
già gli ordini mendicanti, quale era Leone X.
Se lo spirito del tempo non li riguardava omai più che
come ridicoli o come abbominevoli, anche per la Chiesa
essi erano divenuti piuttosto un imbarazzo, che un aiuto.
E chi sa quale sarebbe stata allora la sorte del Papato
stesso, se la Riforma non lo avesse salvato.







Il potere arbitrario, che il padre Inquisitore di un
convento di domenicani si permetteva di esercitare nelle
città dove risiedeva, era bensì, sul finire del secolo XV,
ancora abbastanza grande per dar molte noie e provocar
molti sdegni nelle persone più colte; ma ad ogni modo
non godeva più l'antico prestigio, nè incuteva più l'antico
spavento.[350] Il punire anche i soli pensieri, come già
in altri tempi (v. pag. 15 e segg.), non era omai più
possibile, e il tenersi in guardia da dottrine erronee propriamente
dette riusciva facile anche a chi del resto si
permetteva di sparlare liberamente del clero, come tale.
Se non v'era l'aiuto di un forte partito (come fu nel
caso del Savonarola), era ben raro che, sulla fine del
secolo XV e ne' primi anni del XVI, si passasse alle atrocità
dei roghi. Nel più dei casi gl'Inquisitori si accontentavano,
a quanto sembra, di una ritrattazione anche
superficiale, ed altre volte dovevano rassegnarsi a vedersi
rapire di mano il condannato, nel momento stesso
in cui s'avviava al luogo del supplizio. A Bologna (1452)
il prete Nicolò da Verona era stato già, come negromante,
scongiuratore di demonii e sacrilego profanatore
dei sacramenti, pubblicamente degradato sopra un palco
di legno dinanzi alla chiesa di san Domenico, e doveva
esser condotto al rogo sulla piazza maggiore, quando per
via una schiera di armati lo liberò, e tuttociò accadeva
per ordine del gioannita Achille Malvezzi, noto fautore
degli eretici e audace violatore di monache. Il legato

(il cardinale Bessarione) non potè avere nelle sue mani
che uno dei complici, e lo fe' impiccare; ma al Malvezzi
non fu torto un capello.[351]





Degno di esser notato è il fatto che gli ordini più
ragguardevoli, vale a dire i benedettini con tutte le loro
affigliazioni, in onta alle loro grandi ricchezze e alla vita
agiata che conducevano, non si avevano in tanta disistima,
come gli ordini mendicanti: sopra dieci novelle,
che parlano di claustrali, nove riguardano questi ultimi,
ed una appena i primi. Può darsi che ad essi abbia giovato
la maggiore antichità dell'origine; ma di maggior
vantaggio certamente tornò loro la circostanza dell'essersi
sempre mantenuti alieni da qualsiasi ingerenza poliziesca
nella vita privata. Fra costoro non mancarono
degli uomini pii, dotti e d'ingegno svegliato, ma nella
gerarchia non erano nemmen essi migliori degli altri,
se crediamo a quanto ne scrive perfino uno di loro, il
Firenzuola.[352] «Questi paffuti monaci nelle loro larghe
cocolle, senza andarsi consumando la vita a piedi scalzi
e in zoccoli predicando qua e là con cinque paia di calzetti,
in belle pantufole di cordovano si stanno a grattar
la pancia entro alle belle celle fornite d'arcipresso. Ai
quali, se è di mestiere alcuna volta uscire di casa, in
su le mule quartate e in sui grassi ronzini si vanno
molto agiatamente diportando. Nè si curano affaticar
troppo la mente a studiar molti libri, acciocchè la scienza,

che da quelli apprendessero, non li facesse elevar in superbia
come Lucifero e li cavasse della loro monastica
semplicità».



Chiunque conosca la letteratura di quei tempi concederà
che qui noi ci limitiamo a riferire soltanto ciò,
che è indispensabile a dar le prove del nostro assunto.[353]
Che poi, con tali opinioni sul clero e sui monaci, in moltissimi
venisse fortemente scossa anche la fede a quanto
v'ha di più sacro in generale, è cosa più che evidente
per sè.



E che terribili giudizi non ci tocca di udire! Noi non
ne addurremo, concludendo, che un solo, da poco stampato
e ancora assai scarsamente conosciuto. Esso è del
grande storico Guicciardini, stato già molti anni al servizio
dei Papi medicei, il quale (1529) ne' suoi aforismi
lasciò scritto:[354] «Io non so a chi dispiaccia più che a
me la ambizione, la avarizia e la mollizie dei preti, sì
perchè ognuno di questi vizii in sè è odioso, sì perchè
ciascuno e tutti insieme si convengono poco a chi fa
professione di vita dependente da Dio; e ancora perchè
sono vizii sì contrarii, che non possono stare insieme se
non in un subbietto molto strano. Nondimeno il grado
che ho avuto con più Pontefici, m'ha necessitato a amare
per il particolare mio la grandezza loro; e se non fussi
questo rispetto, avrei amato Martino Lutero quanto me
medesimo, non per liberarmi dalle leggi indotte dalla
religione cristiana nel modo che è interpretata e intesa

communemente, ma per vedere ridurre questa caterva
di scelerati a' termini debiti, cioè a restare o senza vizii
o senza autorità».



Il medesimo Guicciardini ritiene anche,[355] che riguardo
alle cose soprannaturali noi siamo compiutamente al buio,
che i filosofi e i teologi su ciò non dissero che delle pazzie,
e che i miracoli s'incontrano in tutte le religioni, ma non
fanno prova per veruna in particolare, e si possono alla
fine riguardare come fenomeni naturali ancora ignorati.
La fede che trasporta i monti, e che in allora si manifestò
così viva nei seguaci del Savonarola, egli la nota
come un fatto singolarissimo, ma senza veruna acerba
osservazione.





Di fronte a tali sentimenti il clero e il monacato
aveano per sè questo vantaggio, che tutti erano abituati
a vederli dovunque, e che la loro esistenza si toccava
con tutti gli ordini della vita sociale. È il vantaggio che
hanno sempre avuto nel mondo tutte le forti e vecchie
istituzioni. Ognuno poteva contare un parente o nel paludamento
sacerdotale o nella cocolla del monaco, e quindi
avere una prospettiva di protezione e di futuro guadagno
sul tesoro della Chiesa; e nel centro d'Italia c'era la
Curia romana, che in un momento poteva far ricchi i
suoi protetti. Tuttavia ciò non chiudeva la bocca, nè
spuntava la penna a nessuno. I detrattori più maligni
sono per lo più monaci essi stessi o prelati, che godono
laute prebende: il Poggio, autore delle famose facetiae,
era ecclesiastico; Francesco Berni godeva un canonicato;
Teofilo Folengo[356] era monaco benedettino; Matteo Bandello,

che sparse tanto ridicolo sul suo stesso ordine, era
domenicano e nipote di un generale. Scrivono essi per
un sentimento di eccessiva sicurezza? o per bisogno di
salvare sè stessi dal discredito, in cui era caduto tutto
l'ordine? o per un pessimistico egoismo, che si compendia
nel proverbio: «eppur si vive?» Nessuno saprebbe
dirlo; ma forse c'entrava un po' di tutto questo.
Quanto al Folengo, si sa che non fu senza una certa influenza
su lui il nascente luteranismo.[357]



Il rispetto ai riti ed ai sacramenti, di cui s'è già parlato
toccando del Papato (v. vol. I, pag. 141), è sempre
una cosa sottintesa nella parte del popolo, che ancora
credeva; ma non manca neanche in quelli, che si direbbero
spregiudicati e libertini, nei quali esso si manifesta
colla forza di una ricordanza giovanile e colla prepotenza
di un antico simbolo, a cui ciascuno era abituato.
Il vivo desiderio con cui al letto di morte s'invoca
l'assoluzione sacerdotale, mostra un resto di paura delle
pene infernali anche in un uomo qual fu quel Vitellozzo,
di cui altrove abbiamo già fatto cenno (v. vol. I, l. c.).
Un esempio più parlante di questo difficilmente si troverà.
La dottrina inculcata dalla Chiesa del carattere indelebile
del sacerdote, di fronte al quale era indifferente la
sua persona, ebbe questo risultato, che si poteva nel
fatto aborrire il prete e tuttavia desiderare i suoi conforti
spirituali. Vero è però che vi furono anche dei peccatori
ostinati, che non se ne curarono, e uno di questi,
per esempio, fu quel Galeotto della Mirandola,[358] che

nel 1499 morì sotto il peso della scomunica, che portava
già da sedici anni. Durante tutto questo tempo anche
la città era stata sottoposta all'interdetto, per cui non
vi si celebrava più la Messa, nè vi si permetteva veruna
ecclesiastica sepoltura.





Finalmente fra tutte queste contraddizioni merita di
esser notato il potere esercitato sul popolo da quei predicatori
entusiastici, che di tratto in tratto l'esortavano
a penitenza. Tutto il resto d'occidente si lasciava di
quando in quando commovere dalle prediche di qualche
santo monaco; ma che cosa era mai ciò in confronto
delle commozioni periodiche delle città e delle campagne
d'Italia? Oltre a ciò l'unico che, per esempio, durante
il secolo XV produsse in Germania un simile entusiasmo,[359]
era stato un abruzzese di nascita, vale a dire
Giovanni Capistrano. Gli uomini che assumevano questa
specie di apostolato, erano predominati nel nord da
un certo misticismo speculativo: nel sud invece erano
espansivi e pratici, e partecipavano all'alto rispetto,
che la nazione aveva per la sua lingua e per l'arte
oratoria. Il nord produce l'Imitazione di Cristo, che
esercita una azione lenta e dapprima ristretta ai soli
conventi; il sud dà uomini, che fanno sugli altri uomini
un'impressione momentanea, ma gigantesca.



Quest'impressione si basa principalmente nel risveglio
della voce della coscienza. Sono prediche morali, senza
astrazioni, piene di pratiche applicazioni, aiutate da una
vita di rigoroso ascetismo, cui la fantasia già esaltata

aggiunge da sè la potenza dei miracoli, anche contro il
volere espresso del predicatore.[360] L'argomento principale
non era tanto la minaccia della pena, quanto la maledizione,
che perseguita continuamente il colpevole e che
è inseparabile dalla colpa. L'offesa fatta a Cristo e ai
santi ha le sue funeste conseguenze anche nella vita
presente. In tal modo soltanto era possibile ricondurre
alla concordia e alla penitenza uomini schiavi di selvagge
passioni, avidi di vendette e di delitti, e questo
era lo scopo principale di tali prediche.



Così predicavano nel secolo XV Bernardino da Siena,
Alberto da Sarzana, Giovanni Capistrano, Jacopo della
Marca, Roberto da Lecce (v. pag. 189) ed altri, e per
ultimo anche Girolamo Savonarola. Contro niuna classe
di persone s'avevano tante sinistre prevenzioni, quante
contro i frati mendicanti: essi le vinsero. Gli orgogliosi
umanisti criticavano e schernivano,[361] ma bastava che
quelli alzassero la voce, e nessuno badava più ai loro
dileggiatori. La cosa non era nuova, e un popolo propenso
alla burla, come era il fiorentino, avea cominciato
già sin dal secolo XIV a farne la caricatura,[362] ogni volta

che l'occasione si presentava; quando però comparve il
Savonarola, seppe suscitare un tale entusiasmo, che ben
presto tutta la cultura e l'arte furono sul punto di essere
compiutamente divorate dalle fiamme, che egli accese.
Nemmeno le più ributtanti imposture, colle quali
alcuni frati ipocriti coll'ajuto dei loro affigliati cercavano
di agire sull'animo dei loro uditori e di esaltarne la fantasia
(v. pag. 255), non valsero a spegnere quel subitaneo
entusiasmo. Si continuò a ridere delle prediche
grossolane degli oratori volgari, che cercavano l'effetto
nei miracoli immaginarj e nella esposizione di false reliquie,[363]
ma al tempo stesso si ebbe la più alta venerazione
pei veri e grandi apostoli della penitenza. Questi
sono una specialità tutt'affatto italiana del secolo XV.



L'ordine — d'ordinario quello di San Francesco e
precisamente dei così detti Osservanti — li manda qua
e là, secondo ne vien fatta ricerca. Ciò si verifica principalmente
quando insorgono gravi discordie pubbliche o
private in qualche città, od anche quando la sicurezza
e la moralità pubbliche vi si trovano seriamente compromesse.
Ma se in tali missioni la fama di un predicatore
si fa grande, tutte le città, anche senza un motivo particolare,
lo vogliono: egli se ne va, dove i superiori lo
mandano. Un ramo speciale di questa attività son le
prediche fatte per preparare la crociata contro i Turchi;[364]
ma noi non dobbiamo occuparci qui che di quelle, che
hanno per iscopo d'inculcare la penitenza.







L'ordine delle prediche, quando lo si serbava metodicamente,
sembra essere stato quello che tiene la Chiesa
nell'enumerazione dei sette peccati capitali; ma se il momento
è stringente, l'oratore entra direttamente nell'argomento
principale. Egli comincia la sua predicazione
probabilmente in qualcuna di quelle grandi chiese, che
avevano gli ordini o nel duomo; in breve la piazza maggiore
diventa troppo angusta per la moltitudine, che accorre
da tutte parti, e l'andare e il venire si fa estremamente
pericoloso per l'oratore stesso.[365] Ordinariamente
la predica si chiude con una immensa processione, nella
quale i primi magistrati della città, che lo prendono nel
loro mezzo, a stento bastano a salvarlo dalla folla, che
gli si accalca attorno per baciargli le mani e i piedi e
per disputarsi un brano della sua tonaca.[366]



Le conseguenze più immediate, che ne sogliono emergere,
dopochè s'è predicato contro l'usura, le compere
anticipate e le mode scandalose, sono l'aprirsi delle carceri,
dalle quali per vero non escono se non gli sventurati
che furono imprigionati per debiti, e la distruzione
per mezzo del fuoco di una quantità di oggetti di lusso
od anche di semplice passatempo, come, per esempio,
dadi, carte da giuoco, inezie d'ogni specie, maschere,
strumenti e libri musicali, formole magiche,[367] finte acconciature

ecc. Tutto ciò veniva senz'altro elegantemente
disposto sopra un palco detto talamo, con sopra una
figura di diavolo, e poi vi si appiccava il fuoco (cfr.
pag. 131).



Ora viene la volta anche dei peccatori più induriti;
chi da lungo tempo si tenne lontano dai sacramenti, ora
si confessa: i beni ingiustamente usurpati vengono restituiti;
delle calunnie e delle maldicenze si fa onorevole
ammenda. Oratori coraggiosi ed avveduti, quale un Bernardino
da Siena,[368] s'addentrano assai destramente nella
ordinaria vita quotidiana dei loro uditori e mettono
al nudo le magagne dei loro usi e costumi. Pochi dei
nostri moderni teologi si sentirebbero disposti a tenere
una predica «sui contratti, le restituzioni, le rendite
pubbliche (il monte) e la dotazione delle figlie», quale
egli tenne una volta nel duomo di Firenze. I predicatori
meno prudenti commettevano facilmente, in simili
casi, l'errore di scagliarsi con tanta foga contro singole
classi di persone e contro talune industrie e professioni,
che gli uditori sovreccitati passavano immediatamente
a vie di fatto contro i veri o pretesi colpevoli.[369] Anche
una predica di Bernardino, che egli tenne a Roma
nel 1424, ebbe, oltre alla distruzione di molti oggetti
di lusso e strumenti di magia, una conseguenza ben più
terribile, vale a dire l'uccisione per mezzo del rogo della

strega Finicella, «perchè, dice il cronista[370] con mezzi
diabolici uccise molti fanciulli e ammaliò parecchie persone»,
e tutta Roma accorse a quello spettacolo.



Lo scopo principale della predica era però sempre
quello di riconciliare lunghi rancori e d'ammansare il
demone della vendetta. Questa pacificazione si compiva
d'ordinario verso la fine del corso delle prediche, quando
la corrente della contrizione generale a poco a poco
aveva invaso la città intera, e quando da tutte parti
non echeggiava che il grido: misericordia.[371] Allora si
veniva alle solenni riconciliazioni, agli amplessi cordiali,
anche se le stragi reciproche stavano tra le due parti
contendenti. Per uno scopo sì santo si richiamavano in
città anche i banditi. Sembra che tali «paci» fossero
nel complesso osservate, anche quand'era passato il primo
entusiasmo, e allora la memoria del santo oratore restava
benedetta per molte generazioni. Ma ci furono
anche delle crisi fiere e terribili, come quella delle famiglie
Croce e della Valle in Roma (1482), nelle quali
anche il grande Roberto da Lecce alzò indarno la voce.[372]







Poco prima della settimana santa egli avea predicato
sulla piazza della Minerva ad una moltitudine innumerevole:
ma la notte che precedette il giovedì santo, seguì
una spaventevole carneficina dinanzi al palazzo della
Valle in vicinanza del Ghetto: l'indomani papa Sisto ordinò
che quel palazzo fosse atterrato, e poi assistette
alle ceremonie consuete di quel giorno; il venerdì santo
Roberto tornò a predicare tenendo nelle mani un crocifisso;
ma tanto egli, quanto i suoi uditori non poterono
far altro che piangere.



Spiriti violenti in lotta con sè medesimi abbracciarono
spesso, sotto l'impressione di queste prediche, la
risoluzione di entrare nel chiostro. Fra questi c'erano
assassini e malfattori d'ogni specie, ma anche soldati
privi d'ogni mezzo di sussistenza.[373] A tale risoluzione poi
coopera anche l'ammirazione pel santo monaco, al quale,
secondo le proprie forze, si cerca di avvicinarsi almeno
nella condizione esterna della vita.



L'ultima predica non è che una benedizione generale,
che si riassume nelle parole: La pace sia con voi! Grandi
turbe accompagnano il predicatore nella vicina città e
ascoltano quivi ancora una volta l'intero corso delle sue
prediche.



Attesa l'immensa potenza, che questi santi uomini
esercitavano, il clero e i governi non potevano desiderare
che di farseli amici. Un mezzo di raggiungere tale
intento era quello di far sì che soltanto i monaci[374] od

almeno gli ecclesiastici che avessero ricevuto gli ordini
minori, potessero salire il pergamo, per modo che l'ordine
o la relativa corporazione se ne rendessero in certo
modo responsabili. Ma un limite preciso non poteva
neanche qui stabilirsi, poichè la chiesa e quindi anche
il pergamo usavansi per qualsiasi scopo di pubblicità,
come, per esempio, per atti giudiziarii, pubblicazioni,
lezioni ecc., e perchè anche nelle prediche propriamente
dette talvolta lasciavasi la parola agli umanisti ed ai
laici (v. vol. I, pag. 313 e segg.). Oltre a ciò eravi
una classe ibrida di persone,[375] che non erano nè frati,
nè preti, e tuttavia aveano rinunciato al mondo, vale a
dire i «romiti», assai frequenti in Italia, i quali talvolta
senza incarico di chicchessia facevano la loro comparsa
ed infiammavano le popolazioni. Un caso di questo genere
s'avverò a Milano dopo la seconda conquista

francese (1516), in un momento, non v'ha dubbio, di grandi
sconvolgimenti pubblici: un romito toscano, forse del
partito del Savonarola, occupò per parecchi mesi il pergamo
del duomo, attaccò sul vivo la gerarchia, fece
accendere un nuovo candelabro ed erigere un nuovo
altare nella chiesa, operò miracoli, e non si ritirò se
non dopo avere sostenuto fiere battaglie.[376] In quei decennj
tanto solenni pei destini d'Italia, si risveglia dovunque
lo spirito profetico, e non si limita mai, dove
appare, ad una determinata classe di persone. Si sa, per
esempio, che prima del sacco di Roma alcuni romiti
s'erano mostrati qua e là in aria di veri profeti (v. vol. I,
pag. 166). Quando fa loro difetto l'arte oratoria, essi
mandano messi con simboli, come fece, ad esempio,
quell'asceta dei dintorni di Siena, che nel 1429 mandò
nell'angustiata città un «romituccio», vale a dire un
suo discepolo, con una testa di morto sopra un bastone,
alla quale stava appesa una scritta di sentenze minacciose
desunte dalla Bibbia.[377]



Ma neanco i monaci non risparmiavano spesso i principi,
le autorità, il clero e l'ordine stesso, al quale appartenevano.
Vero è, che nei tempi posteriori non s'incontra
più una predica tendente direttamente all'eccidio
della tirannide, come fu quella[378] che nel secolo XIV
tenne fra Jacopo Bussolaro a Pavia, ma s'incontrano
invece rabbuffi arditi perfino contro il Papa nella sua
propria cappella (v. vol. I, pag. 316) e ingenui consigli

politici a principi, che non credevano averne bisogno.[379]
Sulla piazza del castello di Milano un predicatore cieco
dell'Incoronata (quindi un agostiniano) osò nel 1494 indirizzare
dal pergamo a Lodovico il Moro queste parole;
«signore, non additare la via ai francesi, perchè avrai
a pentirtene».[380] Ci furono dei monaci profeti, che, a
quanto pare, non parlavano direttamente di politica, ma
davano quadri così terribili dell'avvenire, che gli uditori
ne perdevano il senno. Un'intera compagnia di costoro,
dodici francescani conventuali, percorsero, subito dopo
l'elezione di Leone X (1513), le diverse regioni d'Italia,
che si erano dapprima ripartite fra loro. Quegli fra essi
che predicò a Firenze,[381] fra Francesco da Montepulciano,
suscitò uno spavento sempre crescente nel popolo intero,
mentre le sue parole, certamente rinforzate piuttostochè
mitigate, giungevano anche a coloro, che per la gran
folla non potevano venirgli dappresso. Dopo una di quelle
prediche egli morì improvvisamente «di mal di petto»:
tutti accorsero a baciare i piedi al cadavere, per modo
che si dovette portarlo segretamente a seppellire di notte.
Ma lo spirito profetico, una volta surto, invase ora perfino
le donne e i contadini, nè si potè più frenarlo se
non a stento. «Per mettere in qualche modo di buon
umore le moltitudini, Giuliano de' Medici (fratello di
Leone) e Lorenzo prepararono pel giorno di S. Giovanni

nel 1514 quelle splendide feste, cacce, mascherate e
tornei, cui accorsero da Roma, oltre ad alcuni grandi
signori, anche sei cardinali, ma travestiti».





Ma il più grande apostolo e profeta di Firenze era
già stato arso fin dal 1498: fra Girolamo Savonarola da
Ferrara,[382] del quale qui ci accontenteremo di dar pochi
cenni.



Il mezzo potente, col quale egli trasformò e signoreggiò
Firenze (1494-1498), fu la sua parola, della quale
le prediche rimasteci, scritte per lo più mentre egli le
pronunciava, non ci danno evidentemente che un'idea
molto imperfetta. Non già che i mezzi esteriori coi quali
si presentava al pubblico, fossero gran fatto imponenti;
chè anzi la voce, la pronuncia, l'espressione retorica e
simili costituivano piuttosto il lato debole in lui, e chi
desiderava un oratore valente nello stile e negli artifizi
retorici, andava a udire il di lui rivale, frà Mariano da
Ghinazzano; — ma nel discorso del Savonarola v'era
quell'alta efficacia morale, che veramente non riapparve
più sino a Lutero. Egli stesso la riguardava come una
ispirazione superiore, e collocava quindi assai alto, ma
senza immodestia, il ministero del predicatore, mettendo
quest'ultimo, nella grande gerarchia degli spiriti, immediatamente
dopo l'ultimo degli angeli.



Questa grande personalità, divenuta tutta zelo e fervore,
compì inoltre un altro e maggiore miracolo, quello
d'indurre i propri confratelli domenicani del convento

di S. Marco, e poi tutti quelli della Toscana, ad intraprendere
una grande e spontanea riforma di lor medesimi.
Chi sappia che cosa fossero allora i conventi e
quanto difficile fosse il recare in atto anche il minimo
cangiamento in essi, stupirà doppiamente di una simile
rivoluzione. Una volta incominciata, quella riforma si
venne sempre più consolidando pel fatto che l'ordine
acquistava sempre nuovi proseliti in moltissimi che, approvandola,
si rendevano addirittura domenicani. Molti
figli di case assai ragguardevoli entravano come novizi
in san Marco.



Ora, questa riforma dell'ordine secondo le esigenze
di un determinato paese era il primo passo verso una
chiesa nazionale, alla quale senza dubbio si avrebbe dovuto
venire, se questo stato di cose avesse durato un
po' più a lungo. Infatti il Savonarola voleva bensì una
riforma di tutta la Chiesa, e a tal uopo mandò sul finire
della sua missione energiche esortazioni ai grandi e ai
potenti per la convocazione di un Concilio. Ma il suo ordine
e il suo partito erano divenuti omai per la Toscana
l'unico organo possibile del suo spirito, l'elemento indispensabile
della sua vita, mentre i paesi vicini perduravano
nell'antico sistema. Così a poco a poco, ma sempre
progredendo, si venne formando per virtù di sacrificio e
per forza di fantasia una idealità, che di Firenze voleva
fare un regno di Dio sulla terra.



Le profezie, il cui parziale verificarsi aveva procacciato
al Savonarola una riputazione di santo, costituiscono
il punto, rispetto al quale la fantasia tanto vivace negli
Italiani prevalse anche sugli animi più guardinghi e circospetti.
In sulle prime i Minori Osservanti, pavoneggiandosi
nella gloria che avea procacciato al loro ordine
Bernardino da Siena, credettero di poter schiacciare colla

loro concorrenza il grande domenicano. Essi procurarono
ad uno dei loro il pergamo del duomo, dove le querule
profezie del Savonarola furono superate da altre ancora
più esagerate, sino a che Pietro de' Medici, che allora
era ancor padrone di Firenze, impose silenzio pel momento
ad entrambi i rivali. Poco dopo, quando Carlo VIII
venne in Italia e i Medici furono cacciati, come il Savonarola
avea chiaramente predetto, si tornò a non credere
che a lui.



Or qui bisogna confessare, che egli riguardo ai propri
presentimenti e alle proprie visioni non procedeva con
quella severa critica, che era solito usare di fronte a
quelle degli altri. Nella orazione funebre per Pico della
Mirandola noi lo troviamo troppo duro e rigido verso il
morto amico. Perchè Pico, in onta ad una intima voce,
che veniva dall'alto, ricusò di entrare nel suo ordine, il
Savonarola stesso aveva invocato da Dio una tal quale
punizione su lui, non però la sua morte: ora, con elemosine
e con preghiere, s'era ottenuto almeno che l'anima
sua fosse salva nel Purgatorio. Riguardo poi ad una consolante
visione, che Pico aveva avuto sul letto di morte,
e nella quale la Vergine gli era apparsa e gli avea promesso
che non sarebbe morto, il Savonarola confessa di
averla per lungo tempo ritenuta una mera illusione diabolica,
ma essergli poi stato rivelato che la Vergine aveva
inteso la morte dell'anima, cioè l'eterna dannazione. — Se
tali cose e somiglianti hanno a considerarsi per quello
che sono in fatto, cioè per sogni di una mente levata
in soverchia prosunzione, bisogna ricordarsi altresì che
questo grande spirito ne ha pagato negli ultimi suoi
giorni la pena più amara, che mai si possa immaginare,
quella di riconoscere egli stesso la vanità delle proprie
visioni e profezie; ciò che tuttavia non gl'impedì di avviarsi

alla morte con animo calmo e devotamente rassegnato.
I suoi partigiani peraltro tennero fermo alle
sue dottrine e alle sue profezie ancora per tre decenni.



Alla riorganizzazione dello Stato egli non pose mano
se non perchè altrimenti altri si sarebbe dannosamente
impadronito della cosa pubblica. Ma sarebbe una vera ingiustizia
se lo si volesse giudicare dalla sua costituzione
semi-democratica dei primi mesi del 1495 (v. vol. I,
p. 113, nota). Essa non è migliore, nè peggiore di tante
altre costituzioni fiorentine.[383]



In sostanza, per tali cose egli era l'uomo il più disadatto,
che si potesse immaginare. Il suo vero ideale
era una teocrazia, nella quale tutto in devota umiltà si
prostra dinanzi all'Invisibile e in cui previamente vengono
eliminati tutti i conflitti delle passioni. Tutto il suo
pensiero sta in quella iscrizione apposta al palazzo della
Signoria, il cui concetto ancora sul finire dell'anno 1495
era il suo motto favorito,[384] e che nel 1527 da' suoi partigiani
fu rinnovata: Jesus Christus rex populi fiorentini
S. P. Q. decreto creatus. Colla vita terrena e colle
cose di questo mondo egli non aveva maggiori rapporti
di quelli che potesse avere un severo e rigido frate. La
sua opinione costante infatti era che l'uomo non deve
occuparsi d'altro, fuorchè di ciò che ha una immediata
attinenza colla salute dell'anima.







In niuna cosa ciò appare tanto evidente, quanto nel
suo modo di considerare l'antica letteratura. «L'unica
cosa buona, dice egli, che Platone ed Aristotele hanno
fatto, è quella di aver messo innanzi molte argomentazioni,
che si possono utilmente adoperare anche contro
gli eretici. Tuttavia essi ed altri filosofi sono condannati
all'eterna dannazione. Una vecchierella in fatto di fede
ne sa più di Platone. Per la fede sarebbe cosa ottima,
che si annientassero molti libri, che del resto sembrano
utili. Quando non c'erano ancora tanti libri, nè tante
ragioni naturali e disputazioni, la fede cresceva più rapidamente
di quello che non sia cresciuta dappoi». La
lettura dei classici nelle scuole egli la vuol limitata ad
Omero, Virgilio e Cicerone; il resto si completi con gli
scritti di Girolamo e di Agostino, e per converso si bandiscano
non solo Catullo ed Ovidio, ma anche Tibullo
e Terenzio. Qui in sostanza non appare che un sentimento
di paura di veder guasta la moralità; ma in uno
scritto a parte egli ammette addirittura il danno, che
deriva dalla scienza in generale. Le scienze, egli dice,
non dovrebbero propriamente essere studiate che da pochi,
affinchè non perisca il patrimonio delle cognizioni
umane, ma più specialmente perchè si abbiano sempre
degli atleti pronti a combattere i sofismi dell'eresia:
tutti gli altri non dovrebbero conoscere che la grammatica,
la sana morale e la religione (sacrae literae). Così
naturalmente tutta la cultura ricadrebbe in mano ai monaci,
e siccome al tempo stesso «i più dotti e i più
santi» dovrebbero reggere gli Stati, così anche questi
reggitori sarebbero nuovamente dei monaci. Non è prezzo
dell'opera nemmeno di domandare, se l'autore abbia inteso
sul serio di venire a quest'ultima conclusione.



Più puerilmente di così non si può ragionare. La

semplice considerazione che l'antichità recentemente scoperta
e la gigantesca espansione che acquistarono allora
le scienze, potevano, secondo le circostanze, divenire una
splendida conferma della Religione, sono due circostanze
che non cadono nemmeno nella mente di quel grand'uomo.
Egli vorrebbe proibire tutto ciò, che in qualsiasi altro
modo non può essere eliminato. In generale egli era
tutt'altro che un liberale; contro gli astrologi, per esempio,
egli tien sempre pronto quel rogo, sul quale poi egli
stesso morì.[385]



Quanta potenza di volontà deve essere stata in quell'anima
racchiusa in una mente così ristretta! Qual
fiamma di entusiasmo non deve aver divampato in lui
per dargli la forza di trascinare i Fiorentini a ripudiar
quella cultura e civiltà, di cui erano stati così vivamente
innamorati!



Una prova manifesta e parlante se ne ha nella enorme
quantità d'oggetti d'arte e di lusso, che furono spontaneamente
sacrificati sui suoi famosi roghi, di fronte ai
quali si direbbero un nulla tutti i talami di san Bernardino
da Siena e d'altri.



Egli è vero però che il procedere del frate in tali
circostanze fu molte volte tirannico e poliziesco. In generale
gli arbitrii, ai quali egli trascorse contro la libertà
individuale tanto pregiata in Italia, non sono lievi,
mentre si sa che, ad esempio, favoriva ed esigeva lo
spionaggio dei servi contro i loro padroni, per poter più
facilmente recare ad effetto la sua progettata riforma dei
costumi in Firenze. Era un tentativo assai somigliante
a quello, che fece più tardi a Ginevra Calvino: questi

colla sua ferrea volontà e perdurando lo stato d'assedio
al di fuori della città, riuscì ad effettuarlo, ma non
senza ostacoli e contraddizioni d'ogni sorta: il Savonarola
invece fallì, e con ciò non fece che esasperare ancor
più i suoi avversarii. Tra le misure prese dispiacque
in modo particolare quella, per la quale un drappello di
fanciulli, messi insieme dal Savonarola, penetrava a forza
nelle case per farvi incetta di oggetti destinati al rogo:
qua e colà essi vennero respinti con minacce e percosse,
e allora, per pur sostenere la finzione di un proselitismo
sempre crescente nella borghesia, furono deputati degli
adulti ad accompagnare i fanciulli in qualità di loro protettori.



Per tal maniera nell'ultimo giorno di carnevale dell'anno
1497 e del seguente poterono aver luogo due
grandi bruciamenti sulla piazza della Signoria. In mezzo
ad essa sorgeva una grande piramide a gradinate simile
ai roghi, sui quali solevano essere arsi i cadaveri degli
imperatori romani. Al basso in prossimità della base
vedevansi maschere, barbe e vestiti aggruppati insieme:
più in su figuravano libri di autori latini ed italiani,
fra gli altri il Morgante del Pulci, il Decamerone del
Boccaccio e il Canzoniere del Petrarca, e in parte anche
preziose pergamene e manoscritti miniati; sopra questi
vedevansi ornamenti muliebri e articoli di toeletta, profumerie,
specchi, veli, acconciature, e più in alto ancora
liuti, arpe, scacchieri, e carte da giuoco: finalmente
i due gradini superiori non contenevano che soli ritratti,
specialmente di donne celebri per bellezza, appartenenti
in parte alla classica antichità, come per esempio, Lucrezia,
Cleopatra e Faustina, in parte all'epoca contemporanea,
come la bella Bencina, la Lena Martella e le
celebri Bina e Maria de' Lenzi. La prima volta un mercante

veneziano quivi presente offerse alla Signoria 20,000
fiorini d'oro per tutti gli oggetti accumulati sulla piramide,
e n'ebbe in risposta, che si farebbe fare anche il
suo ritratto, per metterlo ad ardere insieme con gli altri.
Al primo appiccare del fuoco la Signoria assistette, affacciandosi
alla loggia, e l'aria echeggiò di canti e del
suono delle trombe e delle campane. Poi la moltitudine
venne in massa sul piazzale di S. Marco, dove si ballò
una danza concentrica: nella prima fila stavano i frati
del convento, che si alternavano con fanciulli vestiti da
angeli; nella seconda giovani ecclesiastici e laici; nella
terza vecchi, cittadini e sacerdoti, questi ultimi incoronati
di frondi d'ulivo.



Ma nè queste scene, nè le derisioni degli avversarii,
alle quali per vero non mancavano nè le occasioni, nè
in quelli il talento necessario, non bastarono più tardi a
screditare la memoria del Savonarola. Quanto più dolorosamente
si svolsero i destini d'Italia, tanto più gloriosa
apparve ai posteri la figura del grand'uomo e profeta.
Vero è che non tutte le sue profezie s'avverarono
esattamente nelle particolarità da lui indicate; ma le
grandi sventure generali, ch'egli aveva annunciato, pur
troppo ebbero un adempimento anche troppo terribile.



Tuttavia bisogna pur riconoscere, che nè gli sforzi
de' suoi predecessori, nè quelli che fece egli medesimo
per rivendicare al monacato l'ufficio salutare della predicazione,[386]
non valsero a salvare quest'ultimo dall'universale
disprezzo, in cui, come istituzione, era caduto.
La cosa era omai evidente: in Italia non era più possibile

verun'altra specie di entusiasmo, fuorchè quella, che
sapeva destare qualche grande e straordinaria individualità.





Ora, se si dovesse, prescindendo dal clero e dagli
ordini religiosi, constatare con precisione in quali condizioni
si trovasse l'antica fede presso tutte le altre classi
sociali, esse ci apparirebbero assai differenti, secondochè
si considerano in una luce diversa e sotto un determinato
punto di vista. Della necessità assoluta dei sacramenti e
dei riti ecclesiastici abbiam già parlato altrove (v. vol. I,
pag. 141, vol. II, pag. 262); diamo ora uno sguardo alla
fede ed al culto, quali apparivano nella vita ordinaria
quotidiana, dove sono di sommo rilievo le abitudini del
popolo e il rispetto per esse delle classi più elevate.



Tutte le pratiche di penitenza necessarie all'acquisto
della celestiale beatitudine riscontransi nelle classi inferiori
tanto delle città, quanto delle campagne in ugual
misura e coi medesimi pregiudizi, che nei paesi settentrionali,
ed anche le persone colte se ne mostrano qua
e colà fino ad un certo punto persuase. Quei lati del
cattolicismo popolare, che hanno la loro origine nelle antiche
gentilesche invocazioni e nelle rituali donazioni ed
espiazioni per propiziarsi la Divinità, appaiono saldamente
radicati nella coscienza di tutti. L'egloga ottava di Battista
Mantovano citata già in altra occasione,[387] contiene,
fra le altre cose, la preghiera di un contadino alla Vergine,
dove essa è invocata come patrona speciale dei
singoli interessi della vita rurale. E quali concetti non
si formava il popolo della virtù miracolosa di certe determinate
Madonne! Quale idea doveva mai averne quella

donna fiorentina,[388] che fece appendere ex voto una piccola
botte di cera all'altare dell'Annunziata, perchè il
di lei amante, un frate, a poco a poco le era venuto bevendo
un botticello di vino, senza che il marito, tornando
da una lunga assenza, se ne accorgesse! Per tal maniera
esisteva anche allora, nè più, nè meno che ora, un patronato
speciale di singoli santi per singole classi. Più
volte si è tentato di richiamare un certo numero di
usanze rituali della Chiesa cattolica alle antiche ceremonie
pagane, colle quali hanno stretta attinenza, ed è
universalmente ammesso, oltre a ciò, che non poche consuetudini
locali e popolari, che si vennero innestando
nelle feste ecclesiastiche, non sono che involontarie reminiscenze
dei diversi riti pagani esistenti anticamente
qua e colà in Europa. In Italia poi queste reminiscenze
sono manifeste in modo speciale tra le popolazioni del
contado, dove, per esempio, prevale ancora l'uso di preparar
cibi pei morti, quattro giorni prima della festa della
cattedra di S. Pietro, vale a dire nel giorno preciso
(18 febbraio) delle antiche feste feralie,[389] e dove può affermarsi

essere allora state in uso tante altre antiche
usanze, che solo assai più tardi furono sradicate del tutto.
Forse non sarebbe del tutto irragionevole il dire, che le
più solide credenze religiose del popolo in Italia erano
appunto quelle, che ripetevano la loro origine dagli usi
pagani.



Ora non sarebbe sino ad un certo punto troppo difficile
il dimostrare quanto una tale specie di fede predominasse
anche nelle classi più elevate. Essa, come s'è
dimostrato toccando dei rapporti col clero, aveva in suo
favore la forza delle abitudini e delle prime impressioni;
e a farla trionfare contribuì non poco anche l'amore che
s'aveva alle pompe festive della Chiesa, nonchè qua e
là taluna di quelle grandi epidemie religiose, alle quali
anche i beffardi e gli scettici furono impotenti a resistere.





Ma in queste questioni ella è pur sempre cosa pericolosa
il voler tirare con troppa fretta delle conclusioni
assolute. Si dovrebbe credere, per esempio, che il
contegno degli uomini colti verso le reliquie dei santi
dovesse offrire una chiave, che ci aprisse almeno alcuni
lati particolari della loro coscienza religiosa. E nel fatto
certe differenze di gradazione non sono impossibili a dimostrare,
non però così chiaramente, come sarebbe desiderabile.
Il governo di Venezia, innanzi tutto, sembra
aver nel secolo XV pienamente partecipato a quella
devozione per gli avanzi di corpi santi, che allora regnava
in tutto l'occidente (v. vol. I, pag. 99). Anche
taluni stranieri, che allora vivevano a Venezia, non mancarono
di uniformarsi a quel pregiudizio.[390] Non diversamente

sembrano essere andate le cose nella dotta Padova,
se noi vogliamo stare alle testimonianze del suo topografo
Michele Savonarola (v. vol. I, pag. 201). Con un sentimento
di orgoglio, al quale si frammischia altresì un
sacro terrore. Michele ci narra come, al ricorrere di
grandi pericoli notturni, si udissero per tutta la città i
santi sospirare, e come in tali occasioni al cadavere di
una santa monaca di santa Chiara crescessero, continuamente
rinnovandosi, le unghie e i capelli, come essa
altre volte, incombendo gravi sventure, facesse romori,
sollevasse le braccia e simili.[391] Descrivendo la cappella
di sant'Antonio nella sua basilica, l'autore esce in esclamazioni
tronche e fantastiche. — A Milano non era
minore il fanatismo del popolo minuto per le reliquie,
e quando una volta (1517) i monaci di san Simpliciano,
ricostruendo l'altar maggiore, scopersero sei corpi di
santi e sopravvennero turbini e pioggie nel paese, tutti
attribuirono la causa di tali disastri a quel sacrilegio,[392]
e non mancarono di battere per bene sulla pubblica via
quei monaci, dovunque li incontravano. — Ma in altri
paesi d'Italia la fede non è così viva, e a Roma stessa,
in prossimità dei Papi, si osano sollevare dei dubbi,
senza però trarne veruna conclusione definitiva. È noto
universalmente con quanta solennità Pio II abbia accolto
in Roma il cranio dell'apostolo Andrea miracolosamente
fuggito dalla Grecia a santa Maura, e come

l'abbia fatto deporre con gran pompa in san Pietro (1462);
ma dalla sua stessa Relazione emerge non essersi egli
indotto a tutto ciò se non per una specie di pudore,
quando vide che tanti principi si disputavano quella reliquia.
Allora soltanto gli sarebbe caduto in pensiero di
convertir Roma in un asilo universale delle reliquie dei
Santi cacciati dalle loro Chiese.[393] Sotto Sisto IV la popolazione
della città era infervorata in tali cose più del
Papa stesso, per modo che la magistratura si lagnò amaramente
(1483), quando Sisto mandò al moribondo Luigi XI
alcune delle reliquie custodite in san Giovanni Laterano.[394] — A
Bologna si alzò a questo tempo una voce ardita domandando
che si vendesse al re di Spagna il cranio di
san Domenico, e del prezzo che se ne sarebbe ricavato,
si facesse qualche opera di pubblica utilità.[395] — Ma quelli
che mostrano minor fede di tutti nelle reliquie, sono i
Fiorentini. Basti il dire, che tra la decisione presa di
onorare il santo loro concittadino Zanobi con un nuovo
sarcofago e l'incarico dell'esecuzione datone al Ghiberti
corsero non meno di diciannove anni (1409-1428), ed
anche allora la cosa non seguì che per un mero accidente,
vale a dire, perchè l'artista avea già compiuto in
piccolo un lavoro assai somigliante.[396] Forse erano stanchi

di reliquie, dopochè erano stati ingannati da una astuta
abbadessa napoletana (1352), che avea loro venduto, imitato
in legno e gesso, un falso braccio della patrona
del duomo, santa Reparata.[397] Ma forse anche il senso
estetico, di cui questo popolo andava sopra gli altri fornito,
lo distolse prima d'ogni altro dal culto di cadaveri
fatti a pezzi e di vestimenti ed utensili già polverizzati;
l'amore della gloria, intesa nel senso moderno, gli rendeva
più desiderabile il possesso delle spoglie mortali di
un Dante o di un Petrarca, che non di quelle dei dodici
Apostoli uniti insieme. Per ultimo può anche darsi che in
tutta Italia, prescindendo da Venezia e da Roma, l'ultima
delle quali specialmente avea qualche cosa di eccezionale,
il culto delle reliquie fosse già da gran tempo scemato,
più che in qualunque altro paese d'Europa, dinanzi
a quello della Vergine,[398] e in tal caso si avrebbe
una prova di più, benchè indiretta, della priorità di questo
popolo nel culto della forma estetica.[399]







Si domanderà se nel nord, dove le più gigantesche
cattedrali sono quasi tutte dedicate a Nostra Donna, e
dove una intera letteratura poetica latina ed indigena
era volta a glorificare la Madre di Dio, fosse appena possibile
una maggiore venerazione per essa? Ma, di fronte
a un tal culto, in Italia si moltiplicano all'infinito le
Madonne miracolose, che esercitano un intervento continuo
e diretto nella vita quotidiana. Ogni città alquanto
considerevole ne possiede parecchie, a cominciare da
quelle «dipinte da san Luca», e quindi antichissime o
almeno avute per tali, sino ai lavori dei contemporanei,
taluni dei quali ebbero talvolta vita abbastanza lunga
da veder le loro pitture operare miracoli. Il lavoro artistico
non è qui così insignificante, come la pensa Battista
Mantovano;[400] secondo le circostanze esso acquista
improvvisamente una prepotente virtù magica. Il bisogno
di miracoli, che prova il popolo, e specialmente le donne,

sembra essere stato con ciò appagato, e appunto per ciò
le reliquie furono pressochè messe del tutto in disparte.
Sino a qual punto poi lo scherno dei novellieri contro
le false reliquie abbia nociuto anche alle vere,[401] noi non
siamo in grado di dirlo.



L'attitudine delle persone colte rispetto al culto di
Maria si manifesta un po' più chiaramente, che non riguardo
al culto delle reliquie. Innanzi tutto potrà sorprendere,
che nella letteratura Dante col suo «Paradiso»[402]
sia rimasto l'ultimo vero poeta di Maria presso gl'Italiani,
mentre nel popolo le canzoni alla Vergine continuano
a pullular sempre nuove sino al giorno d'oggi.
Forse si vorranno mettere innanzi il Sannazzaro, il Sabellico,[403]
ed altri poeti latini; ma il loro scopo evidentemente
letterario toglie alla citazione, se non tutta, una
gran parte almeno della sua efficacia. Quanto poi alle
poesie italiane del secolo XV e dei primi anni del XVI,
nelle quali si manifesta direttamente un sentimento religioso,
sono tali, che per la maggior parte potrebbero
anche essere scritte da protestanti, come, per esempio,
gli inni di questo genere di Lorenzo de' Medici, i sonetti
di Vittoria Colonna, di Michelangelo, di Gaspara Stampa
e d'altri. Prescindendo dall'espressione lirica del teismo,

vi parla per lo più il sentimento della corruzione del
genere umano, la coscienza della Redenzione colla morte
di Cristo, l'aspirazione ad un mondo superiore, dove l'intercessione
della Madre di Dio non è menzionata se non
in via eccezionale.[404] È lo stesso fenomeno, che si ripete
nella letteratura classica dei Francesi del tempo di
Luigi XIV. Chi ricondusse nella poesia italiana il culto
di Maria fu la Contro-riforma; ma è anche vero che nel
frattempo l'arte figurativa avea raggiunto il colmo della
sua potenza per la glorificazione della Vergine. — Il
culto dei Santi per ultimo presso le persone colte assunse
non di rado un colorito essenzialmente pagano (v. vol. I,
pag. 77 e segg. e 355).





Ora, noi potremmo esaminare alla stessa maniera diversi
altri lati del cattolicismo italiano d'allora e mettere
in evidenza fino ad un certo punto il rapporto presumibile,
in cui si trovavano le classi colte con la fede
del popolo, senza tuttavia giungere a verun risultato
definitivo in questo riguardo. I contrasti sono tali, che
difficilmente se ne riscontreranno di somiglianti. Mentre
infatti si continua a costruir chiese e a corredarle di magnifiche
opere, si odono amari lamenti, sin dai primi anni
del secolo XVI, sull'abbandono in cui è caduto il culto
e sulla noncuranza in cui sono tenute le chiese stesse:
Templa ruunt, passim sordent altaria, cultus Paulatim
divinus abit![405] È noto come Lutero rimanesse scandolezzato
a Roma del contegno tutt'altro che devoto dei preti

nel celebrare la Messa. Ma, accanto a ciò, le festività ecclesiastiche
facevansi con tal pompa e con tal gusto, che
nei paesi settentrionali non se ne aveva nemmeno un'idea.
Converrà ammettere adunque che il popolo italiano, provveduto
di una straordinaria forza di fantasia, volentieri
trascurasse ciò che era pura consuetudine giornaliera,
per lasciarsi trasportare affatto da tutto ciò, che avesse
comecchessia un carattere di straordinarietà.



Da questa sovrabbondanza di fantasia si spiegano anche
quelle grandi correnti di entusiasmo religioso, che
si potrebbero dire epidemiche, e delle quali dobbiamo
qui dare un cenno. Esse non sono altrimenti l'effetto di
qualche straordinaria predicazione, ma si manifestano invece
in occasioni di grandi calamità sopravvenute o imminenti.





Nel medio-evo l'Europa era visitata di tempo in
tempo da un turbine di questa specie, e la conseguenza
ordinaria era questa, che le moltitudini, per scongiurarlo,
si gettavano entusiasticamente in qualche grande impresa
o peregrinazione, quali furono, ad esempio, le Crociate
e le compagnie dei Flagellanti. L'Italia ebbe la sua parte
e nell'una cosa e nell'altra; le prime schiere veramente
numerose di Flagellanti sono quelle, che sorsero quivi
subito dopo la caduta di Ezzelino e della sua casa, e
precisamente nel territorio di quella stessa Perugia,[406] che

noi più tardi abbiamo riconosciuto come il teatro principale
delle più famose predicazioni (v. pag. 268 nota).
Poi vennero i Flagellanti del 1310 e del 1334,[407] e da ultimo
il grande pellegrinaggio, ma senza flagellazione, di
cui parla il Corio all'anno 1339.[408] Non è impresumibile
che i Giubilei in origine sieno stati, almeno in parte,
istituiti per regolare possibilmente e rendere innocui questi
grandi moti incomposti delle moltitudini esaltate dal
fanatismo religioso; anche i grandi santuarii d'Italia,
frattanto divenuti famosi, come, per esempio, quello di
Loreto, attrassero a sè una parte di quell'entusiasmo.[409]



Ma in momenti terribili si ridesta qua e colà anche
in tempi molto posteriori l'ardore delle penitenze medievali,
e il popolo spaventato, specialmente quando qualche
prodigio aggrava ancor più la situazione, vuol propiziarsi
il cielo con flagellazioni e con pianti e preghiere.
Così accadde a Bologna[410] in occasione della pestilenza
del 1457; così a Siena[411] nei tumulti interni che l'agitarono
nel 1496, per non citare, tra mille, che due soli fatti.
Ma veramente commovente è ciò che accadde a Milano

nel 1529, quando la guerra, la fame e la peste, insieme
alle estorsioni spagnuole, avean ridotto il paese all'ultima
disperazione.[412] Per caso fu uno spagnuolo, fra Tommaso
Nieto, quegli che questa volta predicò: nelle processioni
a piedi scalzi, ch'egli ordinò, vecchi e giovani
confusamente seguivano il Sacramento, ch'egli fece portare
in una nuova guisa, cioè assicurando l'ostensorio
sopra una bara carica di ornamenti e appoggiata alle
spalle di quattro sacerdoti in bianco paludamento, — ad
imitazione dell'Arca dell'Alleanza,[413] quando una volta fu
portata dal popolo d'Israele intorno alle mura di Gerico.
Così il travagliato popolo di Milano ricordava all'antico
suo Dio il vecchio patto fatto con gli uomini, e quando
la processione rientrò nel duomo e pareva che il gigantesco
edifizio dovesse crollare fra le grida assordanti che
imploravano misericordia, si sarebbe quasi stati tentati
di credere, che il cielo dovesse sconvolgere le leggi della
natura e della storia con qualche grande e salutare miracolo.





Ma in Italia v'era un governo, che in simili casi afferrava
sempre le redini di quei moti e dava loro un
ordinamento regolare: quello del duca Ercole I di Ferrara.[414]
Allorquando il Savonarola era potente in Firenze

e l'entusiasmo per le profezie e gli atti di penitenza cominciò
ad estendersi anche oltre l'Appennino, in Ferrara
sorse l'idea di promuovere un gran digiuno volontario
generale (al principio dell'anno 1496): un lazzarista annunciò
dal pergamo imminente una spaventevole guerra
ed una carestia; chi digiunava avrebbe potuto sfuggire
a quei flagelli: ciò aver rivelato la Vergine a due
coniugi suoi devoti. Dietro di che anche la corte non potè
sottrarsi all'adempimento di quella pratica, ma allora
essa volle almeno averne la direzione. Il 3 aprile (giorno
di Pasqua) apparve un editto concernente i costumi e
le devozioni, dove si qualificavano come delitti la bestemmia,
i giuochi proibiti, la sodomia, il concubinato,
il ricetto accordato alle meretrici e ai lor manutengoli,
i traffichi in giorni festivi, e così via: e al tempo
stesso s'ingiungeva agli Ebrei ed ai Mori, molti dei quali
s'erano quivi rifugiati dalla Spagna, di rimettersi sul
petto il loro O giallo. I contravventori erano minacciati
non solo delle pene inflitte dalle leggi anteriori, «ma
anche d'altre e maggiori, che al duca piacesse di stabilire».
Dopo ciò il duca insieme a tutta la corte si recò
per parecchi giorni alla predica; il 10 aprile furono obbligati
ad intervenirvi perfino tutti gli Ebrei di Ferrara.
Ma il 3 maggio il direttore della polizia — il già menzionato
Gregorio Zampante (v. vol. 1, pag. 67) — pubblicò
un manifesto, nel quale era detto che chiunque avesse
dato danaro ai sergenti del tribunale per non essere denunziato
come bestemmiatore, si annunciasse per riaverlo,
insieme ad un ulteriore indennizzo: infatti quegli uomini
vituperati avevano estorto da persone innocenti due e
fin tre ducati ciascuno, sotto la minaccia di accusarle, e
s'erano poi tra loro traditi, per cui finirono coll'andare
in carcere invece essi stessi. Ma siccome s'era pagato

appunto per non aver che fare con lo Zampante, è verosimile
che nessuno si sia presentato dopo il suo manifesto. — Nell'anno
1500, dopo la caduta di Lodovico
il Moro, quando quelle stesse velleità religiose risorsero,
Ercole ordinò di proprio impulso[415] alcune nuove processioni,
nelle quali non doveano mancare neanche i fanciulli
bianco-vestiti colla bandiera di Gesù, ed egli stesso
v'intervenne a cavallo, perchè a gran fatica reggevasi
sulle gambe. Poi seguì un editto affatto simile a quello
del 1496. Le numerose costruzioni di chiese e di conventi
di questi duchi son conosciute; ma Ercole fece venire
a Ferrara perfino una santa vivente, suor Colomba,[416]
poco prima che seguissero le nozze di suo figlio Alfonso
con Lucrezia Borgia (1502). Un corriere di gabinetto[417]
andò a prendere la santa a Viterbo con quindici altre
monache, e il duca in persona al loro arrivo le condusse
in un convento appositamente apparecchiato. Lo si calunnierebbe,
ammettendo che egli in tutti questi passi
fosse guidato da un intendimento essenzialmente politico?
Al concetto che s'eran formato gli Estensi dell'arte di
regnare, quale altrove è stato indicato (v. vol. I, pag. 61
e segg.), non contrastava punto, anzi si associava assai
logicamente l'idea di valersi a proprio vantaggio anche
dell'elemento religioso.





CAPITOLO III.
La Religione e lo spirito del Rinascimento.





Soggettivismo necessario. — Tendenze mondane. — Tolleranza verso
l'islamismo. — Legittime aspirazioni di tutte le religioni. — Influenza
dell'antichità. — Pretesi epicurei. — Dottrina del libero arbitrio. — Umanisti
devoti. — Indirizzo mediano degli umanisti in generale. — Primordii
della critica religiosa. — Fatalismo degli umanisti. — Riti
esterni pagani.





Ma per giungere a conclusioni definitive sulla religiosità
degli uomini del Rinascimento dobbiamo prendere
un'altra via. Dal loro modo di vivere in generale deve
risultare la vera loro posizione tanto di fronte alla religione
del paese, quanto di fronte al concetto allora prevalente
della Divinità.



Questi uomini al tutto moderni, questi rappresentanti
della cultura italiana d'allora, sono nati religiosi non
meno degli altri popoli d'occidente; ma l'indomito loro
individualismo li rende nella religione, come in tante
altre cose, soggettivi, come la grande attrattiva che esercita
su essi la scoperta del mondo esteriore e del mondo
morale, li rende a preferenza mondani. Nel resto d'Europa
invece la religione rimane ancora a lungo un dato
obbiettivo, e nella vita l'egoismo e la sensualità si alternano
immediatamente colla devozione e la penitenza:
quest'ultima però non soffre ancora veruna concorrenza

spirituale, come in Italia, o almeno, se c'è, è infinitamente
minore.



Inoltre da tempo remotissimo il frequente e immediato
contatto coi Bizantini e coi Musulmani avea tenuto
viva un'abituale tolleranza o indifferenza religiosa, dinanzi
alla quale l'idea etnografica di una Cristianità occidentale
privilegiata perdeva ogni efficacia. E quando
l'antichità classica, co' suoi eroi e le sue istituzioni, divenne
l'ideale della vita umana, la speculazione conforme
allo spirito degli antichi e lo scetticismo dominarono
spesso per intero la mente degli Italiani.



Di più: siccome gl'Italiani furono i primi tra i moderni
Europei a speculare arditamente intorno alla libertà
e alla necessità, e ciò accadde fra circostanze politiche
illegali e violente, che troppo spesso somigliavano
a una splendida e durevole vittoria del male contro il
principio del bene, così la loro fede in Dio vacillò, e un
tal quale fatalismo cominciò ad insinuarsi nel loro cuore
e a regolare il loro giudizio. Quando poi la fede soffriva
una scossa in una di quelle anime appassionate, che non
possono vivere nel dubbio e nell'incertezza, allora si
cercò un compenso nelle superstizioni ereditate dagli
antichi e dal medio-evo, quali erano, per esempio, l'astrologìa
e la magìa.



Ma finalmente questi atleti del pensiero, questi rappresentanti
del Rinascimento mostrano sotto il punto di
vista religioso una qualità, che è frequente nelle nature
giovanili, distinguono cioè con grande sagacia il bene
dal male, ma non intendono che cosa sia il peccato: ogni
turbamento dell'armonia interna sperano di poterlo ricomporre
colle forze loro, e appunto per questo non conoscono
verun rimorso; e conseguentemente si fa meno
sensibile in essi il bisogno di una Redenzione, mentre

al tempo stesso, dinanzi alle mire ambiziose e allo sforzo
mentale del momento, svanisce completamente il pensiero
di un mondo avvenire, ovvero assume una forma poetica,
anzichè dogmatica.



Se noi facciamo presenti alla nostra mente tutte queste
cose, suggerite e in gran parte anche confuse dalla
fantasia, che prevale su tutto, avremo un'immagine dello
spirito di quel tempo, che almeno s'accosterà alla verità
assai più, che quelle vaghe querimonie, che sogliono
udirsi sull'indirizzo pagano del tempo moderno. E spingendo
poi l'osservazione più addentro, arriveremo anche
a persuaderci, che sotto il velo, che copre un tale stato di
cose, rimane ancor vivo un forte istinto di schietta e
pura religiosità.



Un più ampio sviluppo del sin qui detto deve necessariamente
limitarsi alle prove di fatto le più necessarie.



Che la religione in generale fosse divenuta nuovamente
piuttosto un affare individuale e dipendente dalla
maniera d'intenderla di ciascuno, era cosa inevitabile di
fronte alle dottrine della Chiesa degenerate e tirannicamente
mantenute, ed era al tempo stesso una prova,
che lo spirito europeo non era ancora spento del tutto.
Egli è vero però, che ciò si manifesta in modi molto diversi:
perchè, mentre in Germania le nuove sêtte mistiche
ed ascetiche crearono una nuova disciplina più
adatta al sentire moderno, in Italia invece ognuno andò
per la sua via, senza curarsi delle credenze e delle opinioni
degli altri, e in tal guisa, gettati nel mare della
vita, molti si perdettero nell'indifferenza religiosa, che
più cresceva col crescere della cognizione degli uomini
e delle cose. Tanto più adunque sono da ammirare coloro,
che arrivarono a formarsi una religione da sè, e
vi si attennero stabilmente. Poichè non fu loro colpa se

non poterono più restar fedeli all'antica Chiesa, quale
essa era e quale s'imponeva a' suoi seguaci, e da un altro
lato sarebbe stato un pretendere troppo da singoli individui,
che si sobbarcassero all'ingente lavoro spirituale,
che fu il compito dei Riformatori tedeschi. A che cosa
generalmente mirasse questa religione individuale delle
persone più colte cercheremo di dimostrarlo nella conclusione
del nostro lavoro.





Lo spirito mondano, per mezzo del quale il Rinascimento
sembra trovarsi in aperto contrasto col medioevo,
ha origine innanzi tutto dall'enorme sovrabbondare
delle nuove opinioni e dei nuovi concetti, che si vennero
formando intorno alla natura ed all'umanità. Considerato
in sè stesso, esso non è più ostile alla religione di quello
che siano i così detti interessi della civiltà, che ora ne
tengono il posto, salvo che tali interessi, quali da noi
sono intesi, non ci dànno che una pallida immagine
dell'universale entusiasmo, che le molte e grandiose novità
d'allora destarono in tutti gli ordini della vita sociale.
Per tal maniera quel nuovo indirizzo era serio e,
oltre a ciò, nobilitato dalla poesia e dall'arte. Ella è
una sublime necessità dello spirito moderno, alla quale
esso non può più sottrarsi, quella di sentirsi attratto irresistibilmente
allo studio degli uomini e delle cose e
di credere che appunto in questo consista la sua missione.[418]
In quanto tempo e per quali vie questo studio
sarà per ricondurlo a Dio, e in qual maniera esso giungerà
a mettersi in armonia con gli altri sentimenti religiosi
di ogni individuo, sono questioni, alle quali non

si può rispondere col semplice aiuto del nudo ragionamento.
Il medio-evo, che nel complesso s'era tenuto lontano
dall'empirismo e dal libero esame, non può in questo
grande problema portare veruna luce, che ci appiani
la via al suo scioglimento.





Con lo studio dell'uomo e con molte altre cose ancora
si collegò poscia la tolleranza e l'indifferenza di
fronte all'Islamismo. Che gl'Italiani sin dai tempi delle
Crociate conoscessero ed ammirassero l'eminente grado
di cultura, cui erano giunti, specialmente prima dell'invasione
mongolica, i popoli islamitici, è cosa posta ormai
fuor d'ogni dubbio; più tardi vi si aggiunsero altre circostanze
importanti, quali il modo di governare mezzo
maomettano dei loro principi, la tacita avversione, anzi
il disprezzo verso la Chiesa già corrotta e degenerata,
la frequenza e l'attività sempre maggiori dei viaggi e
dei commerci nei porti orientali e meridionali del Mediterraneo.[419]
Ancora nel secolo XIII non sarebbe difficile
a dimostrare come gli Italiani accettassero di buon grado
certe idee maomettane di generosità e di dignitosa alterezza,
che d'ordinario si presupponevano nella persona
di qualche sultano. In genere s'intendono sempre i sultani
ejubidici Mammelucchi d'Egitto, e, se si cita un
nome, egli è di solito quello di Saladino.[420] Perfino i Turchi
Osmani, di cui veramente non s'ignoravano le tendenze
brutali e rapaci, non ispirano agl'Italiani, come è
stato dimostrato altrove (v. vol. I, pag. 126 e segg), se

non un mezzo spavento, e intere popolazioni si vanno
abituando all'idea di un possibile accordo con essi.



La più vera e caratteristica espressione di questa indifferenza
è la famosa storia dei tre anelli, che, fra molte
altre, Lessing pose in bocca al suo Natan, dopochè già
molti secoli prima un po' timidamente era stata narrata
nelle «Cento novelle antiche» (nov. 72 e 73), e un
po' più liberamente poi dal Boccaccio.[421] In quale angolo
del Mediterraneo ed in qual lingua sia stata per la prima
volta esposta, nessuno sarà mai in grado di dirlo; probabilmente
però nelle sue origini essa era molto più
esplicita, che non nelle due versioni italiane. La segreta
riserva, che vi sta in fondo, vale a dire il deismo, apparirà
più innanzi nel suo più ampio significato. La stessa
idea, ma sotto forma più grossolana e sforzata, appare
nel noto libello sui «Tre che ingannarono il mondo»,
vale a dire Mosè, Cristo e Maometto. Ma se l'imperatore
Federico II, che se ne vuole autore, avesse avuto
realmente simili idee, presumibilmente le avrebbe anche
espresse in modo men grossolano. Del resto, esse s'incontrano
frequentemente anche nell'Islamismo d'allora.





Un modo di pensare assai somigliante s'incontra poi,
all'epoca più splendida del Rinascimento, verso la fine
del secolo XV, nel «Morgante maggiore» di Luigi Pulci.
Il mondo fantastico nel quale si movono i suoi personaggi,
si divide, come in tutte le epoche romanzesche,
in due campi, il cristiano ed il maomettano. Ora, conforme
alle idee del medio-evo, la vittoria e la riconciliazione

tra i combattenti era di preferenza seguita dal battesimo
della parte maomettana soccombente, e gl'improvvisatori,
che avean trattato lo stesso argomento prima del Pulci,
devono aver insistito di frequente su questo punto. Il
vero ufficio del Pulci è quello di parodiare i suoi predecessori,
specialmente i peggiori fra loro, e questo accade
già colle invocazioni di Dio, di Cristo, e della Vergine,
con cui comincia ciascuno de' suoi canti. Ma ancor
più espressamente poi egli fa la caricatura delle loro
conversioni e dei loro battesimi, presentandoli al lettore e
all'uditore sotto forme così assurde, che l'ironia salta agli
occhi di tutti. Nè egli s'accontenta di ciò, anzi va tant'oltre
da confessare la propria fede nella bontà relativa
di tutte le religioni,[422] confessione, alla quale, in onta a
tutte le sue proteste di ortodossia,[423] sta in fondo una tendenza
essenzialmente deistica. Oltre a ciò, egli fa ancora
un altro gran passo al di là del medio-evo in un'altra
direzione. Le alternative dei secoli precedenti avean detto:
credenti ortodossi o eretici, o cristiani o pagani e maomettani:
ora il Pulci ci ritrae la figura del gigante Margutte,[424]
il quale di fronte a tutte e a ciascuna religione
lietamente si professa seguace di un sensuale egoismo e
di tutti i vizi, non riservando che un punto solo: di non
tradir mai chicchessia. Forse il poeta nel ritrarre questo
tipo di furfante, che pure ha una onestà sua propria,
ebbe in mira un concetto elevato, quello di condurlo sulla
via del bene per mezzo di Morgante; ma la figura gli
si guastò assai presto fra le mani, e noi vediamo che

ancora nel canto seguente egli gli fa fare una comica fine.[425]
Margutte è stato da alcuni tirato in campo come una
prova della frivolezza del Pulci; ma necessariamente esso
è una parte integrante del mondo poetico del secolo XV.
Questo doveva pure esprimere in qualche modo e con
una certa grottesca grandezza il selvaggio egoismo divenuto
indifferente affatto al dogmatismo che allora regnava,
quell'egoismo, al quale non è rimasto che un
resto di sentimento d'onore. Anche in altri poemi ai giganti,
ai demonii, ai pagani ed ai maomettani pongonsi
in bocca idee e sentimenti, che nessun cavaliere cristiano
oserebbe manifestare.





In modo affatto diverso influì alla sua volta anche
l'antichità, e propriamente non già per mezzo della sua
religione, perchè questa ormai era anche troppo omogenea
al cattolicismo d'allora, ma per mezzo della sua
filosofia. La letteratura antica, che allora si venerava
come qualche cosa di veramente perfetto, era tutta
piena delle vittorie della filosofia sulla cieca fede nelle
tradizioni religiose: un numero rilevante di sistemi e
frammenti di sistemi presentaronsi alla mente degli Italiani,
non più come semplici novità od eresie, ma quasi
come dogmi, che ora si tentò non tanto di distinguere,
quanto di conciliare fra loro. Pressochè in tutte queste
diverse opinioni e in questi filosofemi c'era una specie
di fede nella Divinità; ma nel loro complesso essi formavano

tuttavia un contrasto assai vivo colla teoria cristiana
della divina Provvidenza regolatrice del mondo.
Allora sorse una questione veramente essenziale, nella
soluzione della quale s'era affaticata senza soddisfacente
risultato la teologia del medio-evo, e che ora appunto
pretendeva una risposta dalla sapienza degli antichi: in
quali rapporti, cioè, stieno fra loro la Provvidenza, il libero
arbitrio dell'uomo e la necessità delle cose. Se noi
volessimo anche superficialmente tener dietro alla storia
di questa questione dal secolo XIV in avanti, saremmo
condotti a scrivere un libro apposito. Qui bastino all'uopo
pochi fuggevoli cenni.





Se si consulta Dante e i suoi contemporanei, l'antica
filosofia in sulle prime avrebbe inclinato appunto verso
quel lato della vita italiana, che formava il più aperto
contrasto col Cristianesimo, vale a dire, verso l'epicureismo.
A quel tempo non si possedevano più gli scritti di
Epicuro, ed anche quelli fra gli antichi che parlavano
delle sue dottrine, ne parlavano da un punto di vista
troppo esclusivo e ristretto; ciò non ostante però bastava
quella forma dell'epicureismo, che si poteva studiare in
Lucrezio e più particolarmente poi in Cicerone, per accorgersi
tosto di essere in un mondo del tutto privo di
divinità. Quanto letteralmente sia stata intesa la sua
dottrina, non potrebbe dirsi, come niuno potrà mai dire,
se per avventura il nome dell'enigmatico savio della
Grecia non sia divenuto una comoda parola d'ordine per
le moltitudini: e probabilmente l'Inquisizione domenicana
si è servita di questo appellativo per designar anche
tutti coloro, sui quali in verun altro modo non poteva
stendere la sua mano. Tali erano quei beffardi dispregiatori
e detrattori della Chiesa, che apparvero assai per

tempo e che difficilmente avrebbero potuto punirsi per
dottrine eretiche determinate: ma, per tirar loro addosso
quell'accusa, bastava la vita spensierata ed allegra, che
conducevano. In questo senso convenzionale infatti anche
Giovanni Villani usa evidentemente questa parola,[426]
quando nei due incendj fiorentini del 1115 e del 1117
non vede che una punizione divina per le eresie di molte
sêtte e «intra l'altre della setta degli Epicurei, per vizio
di lussuria e di gola». Di Manfredi egli dice; «tutta
sua vita fu epicuria, non curando quasi Iddio, ne' Santi,
se non a diletto del corpo».



Più apertamente ancora si esprime Dante nel nono
e decimo canto dell'Inferno. Lo spaventevole campo
seminato di tombe roventi coi coperchi sospesi, dalle
quali uscivano voci di profondo dolore, albergava le due
grandi categorie di coloro, che o furono vinti dalle armi
della Chiesa nel secolo XIII, o ne furono espulsi. Gli uni
erano eresiarchi, e facevano guerra alla Chiesa con determinate
dottrine, che cercarono di diffondere: gli altri
epicurei, e la colpa loro consisteva nell'avere opinato
che l'anima muoja col corpo.[427] Ma la Chiesa sapeva bene
che questa opinione, qualora avesse preso piede, avrebbe
nociuto alla di lei potenza assai più che tutte le dottrine
de' Manichei e de' Paterini, perchè toglieva ogni efficacia
a quanto essa dichiara sul destino dei singoli individui

dopo la loro morte. Naturalmente non era da aspettarsi
che ella confessasse di aver essa stessa, coi mezzi di
cui si servì nelle sue lotte, spinto appunto i migliori alla
disperazione ed all'incredulità.



L'avversione di Dante per Epicuro e per ciò ch'egli
riguardava come la sua dottrina, era certamente sincera;
il poeta del mondo soprannaturale doveva necessariamente
odiare chi negava l'immortalità; ed un mondo nè
creato, nè guidato da Dio, e la sensualità posta a scopo
supremo della vita, erano due concetti troppo lontani
dal suo modo abituale di sentire e di pensare. Tuttavia,
se si spinge più addentro l'osservazione, si vedrà che
certi filosofemi degli antichi non mancarono di produrre
anche su lui una certa impressione, la quale non si troverebbe
in troppo buon accordo colla dottrina biblica
della Provvidenza regolatrice del mondo. Ma non potrebbe
darsi per avventura che fosse stata o speculazione
sua speciale, od influenza delle opinioni allora prevalenti
o paura altresì della violenza, che allora regnava universalmente,
quella che lo indusse a rinunciare ad una Provvidenza
regolatrice delle cose singole?[428] Dio infatti, secondo
lui, abbandona il governo del mondo ad un essere
immaginario, la fortuna, la quale non si cura d'altro, che
di mutare e rimutare continuamente le cose della terra, e
in una indifferente beatitudine non ode il grido di dolore,
che a lei solleva l'umanità. In onta a tutto questo però
egli mantiene inesorabilmente la dottrina della responsabilità
morale dell'uomo: egli crede al libero arbitrio.





La credenza popolare nel libero arbitrio domina in
occidente da tempo antichissimo, come è vero altresì

che in tutti i tempi ognuno è stato tenuto responsabile
del fatto proprio, come cosa che implicitamente si è sempre
intesa da sè. Ma assai diversamente accadde rispetto
alla dottrina filosofica e religiosa, che si trovava nella
necessità di mettere d'accordo fra loro la natura dell'umano
volere e le grandi leggi della natura. Qui si
ha un più ed un meno, secondo i quali in generale si
regola l'apprezzamento della moralità. Dante non è affatto
indipendente dai delirj astrologici, che rischiaravano di
falsa luce l'orizzonte del suo tempo, ma egli si solleva
con tutte le sue forze verso una elevata contemplazione
dell'essere umano. «Le costellazioni, fa egli dire al suo
Marco Lombardo,[429] danno bensì i primi impulsi al vostro
operare, ma Lume v'è dato a bene ed a malizia, E libero
voler, che se fatica Nelle prime battaglie col ciel
dura. Poi vince tutto, se ben si notrica».



Altri eran liberi di cercare la necessità, che si contrappone
alla libertà, in qualche altra potenza, fuorchè
nelle stelle; — ma in ogni caso la quistione era posta,
e non poteva più essere dissimulata. Se essa poi fosse
quistione sollevata dalle scuole o addirittura da singoli
pensatori isolati, non spetta a noi il deciderlo qui e bisogna
interrogarne la storia della filosofia. Siccome però
essa si manifestò nella coscienza di un numero sempre
più esteso d'individui, così è giusto che noi ce ne occupiamo
ancora per pochi istanti.



Il secolo XIV si lasciò commovere in modo speciale
dagli scritti filosofici di Cicerone, il quale, come è noto,
passava per eccletico, ma sostanzialmente influì come

scettico, perchè si accontentò sempre di riferire le teorie
di diverse scuole, senza aggiungervi mai nessun corollario
soddisfacente. In seconda linea vengono Seneca e i
pochi scritti di Aristotile, che erano stati tradotti in latino.
Ad ogni modo anche questi studi non furono senza
un frutto, e questo fu appunto la capacità di riflettere
sui più importanti problemi, almeno al di fuori della dottrina
della Chiesa, se non in contraddizione con essa.





Col secolo XV crebbe, come vedemmo, il possesso
e la diffusione degli scritti dell'antichità in modo affatto
straordinario, e finalmente vennero nelle mani del pubblico
tutti i filosofi greci ancora esistenti almeno nelle
traduzioni latine. Ora, prima d'ogni altra cosa, merita
di esser notato, che per l'appunto alcuni de' fautori principali
di questa letteratura si professano strettamente
religiosi, anzi perfin proclivi all'ascetismo (cfr. vol. I,
pag. 365). Di frà Ambrogio Camaldolese non è il caso
di parlare, perchè egli si restrinse unicamente alla traduzione
dei Padri della Chiesa, e solo con grande ripugnanza,
sulle istanze di Cosimo il vecchio, s'indusse a
voltare in latino Diogene Laerzio. Ma i suoi contemporanei
Nicolò Niccoli, Giannozzo Manetti, Donato Acciajuoli,
papa Nicolò V congiungono una profonda cognizione
della Bibbia ed una sincera pietà con una cultura
umanistica universale.[430] Anche in Vittorino da Feltre
riscontrammo già (v. vol. I, pag. 282) un indirizzo ben
poco diverso. Quel medesimo Maffeo Vegio, che cantò
il tredicesimo canto dell'Eneide, aveva per sant'Agostino
e per sua madre Monica un entusiasmo, che riescirebbe

inesplicabile senza ammettere in lui un sentimento di
profonda pietà. Frutto e conseguenza di tali tendenze
fu poscia, che l'Accademia platonica di Firenze si propose
formalmente di compenetrare lo spirito dell'antichità col
Cristianesimo: singolarità affatto caratteristica in mezzo
al prevalere universale delle idee umanistiche.





Queste nella sostanza erano per l'appunto profane,
e acquistarono ogni dì più un tale carattere coll'allargarsi
degli studi nel secolo XV. Gli umanisti, che abbiamo
già imparato a conoscere agli avamposti dell'individualismo
già uscito d'ogni tutela, in tutte le loro azioni di
regola si mostrano tali, che perfino la loro religiosità,
di cui pur talvolta essi menano vanto, può parer tale
da non doverne tenere alcun conto. Essi vennero in voce
di atei, mentre in sostanza non erano che indifferenti o
tutt'al più tenevano un linguaggio assai franco contro
la Chiesa; infatti, un ateismo di professione o comecchessia
dedotto speculativamente nessuno lo mostrò mai,[431] nè
poteva mostrarlo. Se pure ebbero a base un principio
direttivo, questo sarà stato piuttosto una specie di superficiale
razionalismo, un fugace riflesso delle molte e
contradittorie idee degli antichi, tra i quali passarono
la loro vita, nonchè del profondo discredito in cui era
caduta la Chiesa colle sue dottrine. Di quest'ultima specie
era sicuramente quel ragionamento, che condusse Galeotto
Marzio sino ai gradini del rogo,[432] e che l'avrebbe condotto
anche sul rogo stesso, se l'antico suo discepolo
Sisto IV non fosse accorso a strapparlo dalle mani dell'Inquisizione.

Infatti Galeotto avea sostenuto, che chi si
conduce onestamente e vive secondo la legge naturale
insita in ciascun di noi, sarà salvo, qualunque sia la
schiatta o la religione a cui appartenga.



Consideriamo, in via di esempio, il contegno religioso
di uno dei minori di questa grande schiera, di Codro
Urceo,[433] che fu dapprima maestro privato dell'ultimo degli
Ordelaffi, principi di Forlì, e poscia per lunghi anni professore
pubblico a Bologna. Riguardo alla gerarchia ed
al monacato egli abbonda oltre misura delle accuse obbligate
allora in uso: il suo linguaggio è estremamente
mordace in generale, e per di più egli si permette di
frammischiare la propria persona in tutte le cronache
e i pettegolezzi cittadini, che narra. E tuttavia egli parla
anche in modo edificante dell'Uomo-Dio e sa all'uopo
raccomandarsi per lettera alle orazioni di un pio ecclesiastico.
Una volta, dopo avere enumerate tutte le follìe
della religione pagana, continua bizzarramente così: «anche
i nostri teologi s'accapigliano fra di loro in questioni
de lana caprina, quali l'immacolata Concezione, l'Anticristo,
i Sacramenti, la predestinazione ed altre cose,
che sarebbe meglio lasciare in disparte, anzichè propalarle
pubblicamente». Un'altra volta prese il fuoco alla
sua stanza e con essa ad alcuni suoi manoscritti già
finiti, mentre egli era assente: quando ne fu informato,
per via, montò in tanto furore, che, fermatosi dinanzi
ad una immagine della Vergine, uscì in queste parole:
«Odi ciò ch'io ti dico: io non sono demente, io parlo
di tutto senno! Se nell'ora della mia morte io dovessi
mai invocare il tuo ajuto, non importa che tu ascolti

la mia preghiera e m'accolga fra' tuoi, perchè io voglio
restarmene col demonio per tutta l'eternità!» Ma, tornato
in sè, egli tuttavia stimò prudente, dopo una simile
escandescenza, di tenersi appiattato per ben sei mesi
presso un taglialegne. In mezzo a tutto questo egli era
talmente superstizioso, che si trovava sempre in angustie
per qualche augurio o per qualche prodigio; soltanto
per l'immortalità non gli avanzava più alcuna
fede. Interrogato da' suoi discepoli su questo punto, egli
soleva rispondere, che nessuno sa che cosa accada dell'uomo,
della sua anima ovvero del suo spirito dopo la
morte, e che tutti i ragionamenti sul mondo avvenire
non sono che spauracchi per le femminette. Ma quando
fu in punto di morte egli raccomandò nel suo testamento
l'anima sua ovvero il suo spirito[434] a Dio onnipotente,
ammonì i discepoli, che gli piangevano intorno, a temer
Dio e principalmente a credere all'immortalità e ad una
giustizia retributiva dopo la morte, e ricevette i sacramenti
con grande compunzione. — Non si ha alcuna
garanzia, che uomini della stessa tempra senza paragone
più celebri, anche manifestando opinioni in sè stesse ancor
più ardite, sieno poi stati nella loro vita gran fatto
più coerenti. È probabile che la maggior parte internamente
abbiano oscillato tra l'incredulità e qualche avanzo
di cattolicismo succhiato coll'educazione, ed esteriormente
si siano serbati ligi alla Chiesa per mera prudenza.





Siccome poi il loro razionalismo aveva una stretta
attinenza coi primordj della critica storica, così era naturale

che qua e là sorgesse anche qualche timida indagine
sulla credibilità del racconto biblico. Si suol ripetere
tradizionalmente una sentenza di Pio II, che sarebbe
stata pronunciata quasi coll'intenzione di prevenire le
accuse:[435] «Quand'anche il cristianesimo non fosse confermato
da miracoli, dovrebbe tuttavia accettarsi almeno
per la sua moralità». Sulle tradizioni leggendarie, in
quanto esse contenevano arbitrarie versioni dei miracoli
biblici, molti si permettevano senz'altro di alzare le
risa,[436] e ciò naturalmente esercitava alla sua volta un
terribile contraccolpo. Trattandosi di eretici che inclinavano
alle idee ebraiche, per prima cosa naturalmente
negavano la divinità di Cristo, e questo per avventura
fu il caso di Giorgio da Novara, che intorno al 1500 fu
arso in Bologna.[437] Ma nella stessa Bologna intorno a
questo tempo (1497) l'Inquisitore domenicano dovette
lasciar fuggire, accontentandosi di una semplice dichiarazione
di pentimento,[438] il medico Gabriele da Salò, che
godeva la protezione dell'intera cittadinanza, quantunque
avesse osato difendere una serie di proposizioni eretiche,
come per esempio, che Cristo non fu mai Dio, ma

figlio di Giuseppe e di Maria, nato da generazione naturale,
che colla sua astuzia seppe trarre in inganno il
mondo; che può benissimo aver subito la crocifissione,
ma per delitti commessi; che la sua religione non tarderebbe
a cadere; che nell'ostia consacrata era follìa il
credere vi fosse il suo vero corpo, e finalmente che egli
non operò i suoi miracoli per virtù divina, ma per l'influsso
dei corpi celesti, e simili. Quest'ultima proposizione
merita in modo speciale di esser notata: la fede
è perita, ma si fa una riserva in favore della magìa.[439]





Riguardo al governo del mondo, gli umanisti non si
sollevano in generale al di là di una fredda e rassegnata
contemplazione di ciò che accade sotto l'impero della
violenza e del disordine, che prevalgono dovunque. Da
questo modo di sentire emersero i molti libri sul «Fato»,
qualunque altro fosse il nome, con cui chiamavano la
necessità suprema delle cose. Essi per lo più non fanno
che constatare il girarsi della ruota della fortuna e l'instabilità
delle cose terrene, specialmente delle politiche:
la Provvidenza vi è menzionata evidentemente soltanto,
perchè si ha vergogna ancora di pronunciarsi pel nudo
fatalismo o di rinunciare ad ogni distinzione di causa e
di effetti, od anche di non far altro che sollevare vane
querele. Non senza un certo spirito Gioviano Pontano
costruisce la storia naturale di quell'ente immaginario,
che si chiama la Fortuna, desumendola da un gran numero
di esperienze, che ebbe occasione di fare egli stesso.[440]

Più facetamente ancora, sotto forma di una visione avuta
in sogno, Enea Silvio tratta lo stesso argomento.[441] Invece
il Poggio, in un scritto senile,[442] si sforza di mostrare
il mondo come una valle di miserie e di classificare la
felicità dei singoli ordini sociali quanto più bassamente
è possibile. Questa intenzione in sostanza rimane anche
in seguito la prevalente: di moltissimi personaggi illustri
si cercano le vicende fortunate e le sfortunate, e
nel tirar della somma, queste generalmente prevalgono
sopra quelle. Con linguaggio veramente dignitoso e quasi
elegiaco Tristano Caracciolo[443] ci dipinge il destino d'Italia
e degli Italiani, quale si poteva abbracciar d'uno sguardo
intorno al 1510. Applicando poi ai singoli umanisti questo
sentimento generale allor prevalente, Pierio Valeriano
scrisse non molto dopo il suo celebre libro (v. vol. I,
pag. 370). In questo riguardo qualche tema si presentava
talvolta rivestito di attrattive affatto speciali, come,
per esempio, la vita di Leone X. Ciò che di essa può dirsi
dal punto di vista politico, l'ha detto Francesco Vettori
in alcuni tratti veramente magistrali della sua storia:
il lato epicuraico della stessa ce lo dànno Paolo Giovio
e l'ignoto suo biografo:[444] i punti più oscuri e lo svolgersi
successivo del suo destino appariscono con inesorabile fedeltà
nel citato Pierio.



Di fronte a tutto ciò desta quasi ribrezzo quando si
vede qua e là qualche latina iscrizione tessere pubblicamente

le lodi della Fortuna. Così — pochi anni appena
prima della sua cacciata — Giovanni Bentivoglio, signore
di Bologna, osò far incidere sulla torre recentemente costruita
presso il suo palazzo, che il suo merito e la sua
fortuna gli avevano procacciato in abbondanza tutti i
beni immaginabili.[445] Gli antichi, parlando a questo modo,
non dissimulavano almeno un certo timore dell'invidia
vendicatrice degl'Immortali. In Italia i primi a menar
vanto pubblicamente della loro fortuna furono probabilmente
i Condottieri (v. vol. I, pag. 28 e segg.).



Del resto la maggior influenza della risorta Antichità
sulla religione non proveniva da un sistema filosofico
qualunque o da una dottrina od opinione qualsiasi degli
antichi, ma da una tendenza generale allora prevalente.
Si preferivano gli uomini ed in parte anche le istituzioni
antiche a quelle del medio-evo, si cercava di imitar gli
uni e le altre in tutti i modi, e, preoccupandosi unicamente
di questo, non si badava gran fatto alle differenze
di religione. L'ammirazione per la grandezza storica assorbiva
ogni cosa (cfr. vol. I, pag. 201 nota, vol. II,
pag. 216).





Quanto ai filologi, vi si aggiungeva inoltre qualche
pazzìa speciale, per la quale attiravano sopra di sè gli

occhi di tutti. Quanta ragione avesse Paolo II di lamentarsi
delle tendenze pagane de' suoi Abbreviatori e dei
curiali in generale, non può esser messo del tutto in
chiaro, in quanto che il suo principal biografo, che fu
anche la sua vittima principale, il Platina, (v. vol. I,
pag. 304, vol. II, pag. 77) per rifarsi delle persecuzioni
sofferte, ce lo dipinge come estremamente facile
all'ira ed alla vendetta, e ce ne dà in generale un ritratto,
che pende piuttosto nel ridicolo. L'accusa di paganesimo,
d'incredulità, di materialismo ecc.[446] fu sollevata
contro i detenuti soltanto dopochè il processo per
alto tradimento non avea dato verun risultato: inoltre,
se siamo bene informati, Paolo non era l'uomo che fosse
in grado di dare un giudizio nel campo scientifico, e si
sa che, privo di cultura egli stesso, raccomandava ai romani
di non portare l'istruzione dei loro figli al di là
del leggere e dello scrivere. È la stessa povertà di vedute,
da cui non andò esente neanche il Savonarola
(v. pag. 277), con questo però che a papa Paolo si
avrebbe potuto rispondere, che egli solo e quelli che la
pensavano come lui aveano la colpa principale, se la cultura
rendeva gli animi avversi alla religione. Del resto
non v'ha alcun dubbio che egli fosse seriamente preoccupato
delle tendenze pagane, che si vedeva pullulare
d'intorno. Ma quali cose non si saranno permesse gli
umanisti alla corte di un empio, qual'era Sigismondo Malatesta
(v. pag. 302, nota)? Infatti l'unica loro preoccupazione
era diretta a sapere fino a qual punto sarebbe
loro stato concesso di spingersi per parte di quelli, cui
volevan piacere. Nelle loro mani il Cristianesimo non è
quasi più riconoscibile, tanta è l'impronta pagana, che

essi v'imprimono (v. vol. I, pag. 348 e 355). Ma nessuno
in questo riguardo andò più innanzi di Gioviano Pontano:
presso di lui un santo non solo si chiama divus, ma
deus: gli angeli per lui sono addirittura identici coi genii
dell'antichità,[447] e le sue idee sull'immortalità richiamano
l'Eliso e il regno delle ombre. Del resto anche altri non
mancano di trascendere a veri eccessi. Allorchè nel 1526
Siena[448] fu assalita dal partito che era stato espulso, il
buon canonico Tizio (ce lo narra egli stesso) s'alzò il
22 luglio dal letto avendo in mente un passo del terzo libro
di Macrobio,[449] celebrò la sua messa, e recitò poscia la formola
rituale usata da quell'autore contro i nemici, salvo
che invece di dire Tellus mater, teque Jupiter obtestor,
mutò e disse: Tellus teque Christe Deus obstetor. Egli
ripetè due giorni quella preghiera, e nel terzo i nemici
se ne andarono. Da un lato tali cose si crederebbero
puri esercizi di stile o sacrificii fatti alla moda del tempo,
ma dall'altro hanno l'aspetto di vere apostasìe religiose.





CAPITOLO IV.
Innesto di antica e moderna superstizione.





L'astrologia. — Sua diffusione ed influenza. — Suoi avversari in Italia. — Confutazione
di Pico e suoi effetti. — Superstizioni diverse. — Superstizione
degli umanisti. Spettri di persone morte. — Credenza nei
demoni. — La strega italiana. — Il paese classico delle streghe presso
Norcia. — Fusione e rapporti colla stregonerìa del nord. — Malìe
delle meretrici. — L'incantatore e lo scongiuratore. — I demonii
sulla via di Roma. — Singole specie di malìe: i telesmi. — Magìa
del getto dei fondamenti. — Il negromante presso i poeti. — Storiella
magica di Benvenuto Cellini. — La magìa in decrescenza. — Specie
affini della stessa; l'alchimia.





Ma l'Antichità esercitò anche un altro impulso essenzialmente
pernicioso e precisamente di indole dogmatica:
essa comunicò al Rinascimento le proprie superstizioni.
Qualcuna di esse si era già mantenuta viva attraverso
tutto il medio-evo; e così tanto più facilmente ora risorsero
tutte. S'intende da sè che in ciò ebbe una parte
grandissima la fantasia. Essa sola poteva imporre silenzio
allo spirito essenzialmente investigatore degli Italiani.



La fede nella divina Provvidenza era, come s'è detto,
negli uni notevolmente scossa per il cumulo di mali e
di violenze, che si vedevano; gli altri, come ad esempio
Dante, abbandonavano la vita terrena in balìa al caso
e a' suoi capricci, e se, in onta a ciò, mantennero viva
in sè stessi la fiaccola della fede, ciò non proveniva se

non dalla profonda persuasione, che era in loro, di una
superiore destinazione dell'uomo in un mondo avvenire.
Ma non appena cominciò a vacillare anche questa persuasione,
il fatalismo guadagnò il sopravvento — o, viceversa,
dove prevalse il fatalismo, mancò la fede nell'immortalità.



Nella lacuna per tal modo aperta entrò innanzi tutto
la scienza astrologica degli antichi, e più tardi anche
quella degli Arabi. Da ogni singola posizione dei pianeti
fra loro e in relazione ai segni del zodiaco essa indovinava
gli eventi futuri e intere vite d'uomini, e per tal
modo influiva sulle più importanti deliberazioni. In molti
casi il modo di agire, al quale taluno si lasciava indurre
pel creduto influsso delle stelle, può non essere stato più
immorale di quanto sarebbe stato se di tale influsso non
si fosse tenuto conto veruno; ma assai di frequente le
decisioni sembrano essere state prese a tutto pregiudizio
della coscienza e dell'onore. Egli è sempre sommamente
istruttivo il vedere, come nessun lume e nessuna cultura
sieno stati in grado di vincere questo delirio, perchè esso
aveva la sua radice nella fantasia estremamente facile
a impressionarsi, e nel vivo desiderio di conoscere e di
determinare anticipatamente il futuro, e perchè l'Antichità
vi aggiungeva il suggello della sua autorità.



Col secolo XIII l'astrologia acquistò improvvisamente
una notevole prevalenza nella vita degli Italiani. Federico
II conduce sempre con sè il suo astrologo Teodoro,
ed Ezzelino da Romano[450] addirittura un'intera corte,

e assai lautamente stipendiata, di tali uomini, tra i quali
il celebre Guido Bonatto e il saraceno Paolo di Bagdad
(dalla lunga barba). Essi erano obbligati di prestabilire
il giorno e l'ora di qualsiasi impresa importante, e le
enormi carneficine, di cui egli si aggravò la coscienza,
in non piccola parte possono benissimo non essere state,
che non semplice conseguenza delle loro profezie. D'allora
in poi nessuno si perita più di far interrogare le
stelle; non solo i principi, ma anche i governi repubblicani[451]
mantengono regolarmente degli astrologi, e nelle
Università[452] dal XIV sino al XVI secolo vengono nominati
appositi professori di questa pretesa scienza, accanto
agli astronomi veri. La maggior parte dei Papi consentono
che sieno consultati i pianeti,[453] e se Pio II forma
tra essi una onorevole eccezione,[454] non curando neanche
l'interpretazione dei sogni, dei prodigi e degl'incantesimi,
Leone X invece sembra essersi gloriato che sotto il suo
pontificato l'astrologia fiorisse,[455] e Paolo III non tenne

mai nessun concistoro[456] senza che gli astrologi non gliene
avessero indicato il momento.



Ora, quanto agli spiriti più illuminati, si può benissimo
supporre che essi, oltre un certo limite, non si lasciassero
nelle loro azioni determinare dai pianeti, e che
vi fosse realmente un punto, al di là del quale la religione
e la coscienza non permettevano di andare. Ma
nel fatto uomini valenti e pii non solo parteciparono a
questi delirii, ma se ne fecero perfino sostenitori e rappresentanti.
Uno di questi fu maestro Pagolo da Firenze,[457]
nel quale si vede presso a poco la stessa tendenza a
moralizzare l'astrologia, che negli ultimi tempi di Roma
si scorge in Firmico Materno.[458] La sua vita era quella
di un santo anacoreta: non si cibava che assai scarsamente,
disprezzava ogni bene mondano e non cercava
d'arricchirsi d'altro, fuorchè di libri: dotto medico, egli
limitava l'esercizio pratico della sua arte ai bisogni di
alcuni amici, ponendo loro per condizione che prima si
confessassero. Le persone colle quali trattava, erano quel
ristretto, ma celebre circolo, che si raccoglieva nel convento
degli Angeli intorno a frà Ambrogio Camaldolese
(v. pag. 307), e Cosimo il vecchio, specialmente ne' suoi
ultimi anni; imperocchè anche Cosimo faceva gran conto
della scienza astrologica e se ne serviva, benchè soltanto
per oggetti speciali e probabilmente d'ordine secondario.
Del resto, Pagolo non dava responsi astrologici se non

agli amici più intimi. — Ma, anche senza una tale rigidezza
di costumi, l'astrologo poteva essere un uomo stimato
e intervenire dovunque, e in Italia se ne aveva
un numero senza paragone maggiore, che in qualunque
altro paese d'Europa, dove non s'incontrano che nelle
corti più ragguardevoli, e anche quivi a tempi determinati.
Per contrario, chiunque anche tra i privati avesse
una casa talqualmente considerevole in Italia non tralasciava,
specialmente quando l'uso divenne generale,
di avere anche il suo astrologo, il quale per altro era
anche non di rado retribuito assai scarsamente.[459] Oltre
a ciò, avendo questa scienza acquistato una grande diffusione
ancor prima dell'invenzione della stampa, erano
sorti in gran numero i dilettanti, che s'attennero quanto
più facilmente potevano ai maestri di essa. La specie
detestata degli astrologi era quella soltanto, che non prendeva
in aiuto le stelle se non per congiungervi le arti
della magìa, e che cercava di coprir queste all'ombra
di quella scienza.





Ma anche senza questa deplorevole aggiunta l'astrologia
è pur sempre un malaugurato elemento della vita
italiana d'allora. Qual dolorosa impressione non fanno
quegli uomini superiori, ricchi di tanta cultura e così tenaci
nelle loro idee, quando la cieca smania di conoscere
e di scongiurar l'avvenire obbliga la loro potente volontà
individuale ad abdicare a se stessa! Vero è che
talvolta, se le stelle presagiscono qualche cosa di veramente
sinistro, essi sorgono risolutamente, agiscono indipendentemente

da tali presagi e si consolano col motto:
Vir sapiens dominabitur astris;[460] — ma tosto dopo noi
li vediam ricadere nell'antico delirio.



Innanzi tutto si fa l'oroscopo di tutti i figli d'illustri
famiglie, e dietro ciò si trascina mezza la vita, aspettando
inutilmente avvenimenti, che non si verificano.[461]
Poi vengono interrogati gli astri per ogni importante
deliberazione dei potenti, specialmente per l'ora di cominciarla.
I viaggi dei principi, i ricevimenti degli ambasciatori
stranieri,[462] il getto delle fondamenta di qualche
grande edificio si fanno dipendere da tali pronostici. Un
esempio assai parlante se ne ha nella vita del già citato
Guido Bonatto, il quale e per la sua grande attività e
per una grande opera scritta su questo argomento[463] può

dirsi il restauratore dell'astrologia del secolo XIII. Per
porre un termine al parteggiare de' Guelfi e de' Ghibellini
in Forlì egli persuase gli abitanti a ricostruire a
nuovo le mura della città e a cominciare solennemente
quel lavoro sotto una certa costellazione, che egli indicò,
assicurando, che se alcuni rappresentanti di entrambi i
partiti gettassero contemporaneamente una pietra nelle
fondamenta, non vi sarebbe stata per tutta l'eternità più
discordia alcuna a Forlì. Furono scelti un guelfo ed un
ghibellino: giunse il solenne momento, ambedue tenevano
la loro pietra in mano, i lavoratori stavano in attesa
con gli strumenti alla mano, e Bonatto diede il segnale. — Il
ghibellino fu pronto a gettare la sua pietra;
ma il guelfo indugiò, e da ultimo si rifiutò affatto, perchè
il Bonatto stesso passava per ghibellino e poteva
sottintendere qualche cosa di misteriosamente nocivo ai
guelfi. Allora l'astrologo gli fu sopra con queste parole:
«Dio sperda te e il tuo partito e la vostra diffidente
malignità! questo segnale non riapparirà più per lo spazio
di cinquecento anni sopra la nostra città!» Infatti
Dio disperse più tardi i guelfi di Forlì, ma ora (scrive
il cronista intorno all'anno 1480) guelfi e ghibellini sono
affatto riconciliati fra loro, e non si ode più neanche il
nome dei due partiti.[464]



Ciò che più d'ogni altra cosa si fa dipendere dalle
stelle, sono le risoluzioni relative alla guerra. Lo stesso

Bonatto procurò al celebre capo dei ghibellini Guido da
Montefeltro un gran numero di vittorie, indicandogli la
vera ora segnata dalle stelle per uscire in campo: quando
il Montefeltro non lo ebbe più presso di sè,[465] gli mancò
affatto il coraggio di sostenersi ulteriormente nella sua
tirannide e si rinchiuse in un convento di Minori Osservanti,
dove sopravisse ancora lunghi anni. I Fiorentini
nella guerra pisana del 1362 si fecero precisare dal
loro astrologo l'ora della partenza per la spedizione;[466]
e furono quasi in ritardo, perchè improvvisamente venne
l'ordine di tenere una via diversa dalla solita, nell'attraversar
la città. Le altre volte infatti erano sempre
usciti per la via di Borgo S. Apostolo ed aveano avuto
sempre un esito sfavorevole: evidentemente a questa
via, quando si dovea marciar contro Pisa, si connetteva
un sinistro augurio, e appunto per ciò le truppe furono
ora condotte fuori per Porta Rossa; ma perchè quivi le
tende distese al sole non erano state tolte, si dovette
(e fu un nuovo sinistro augurio) portar le bandiere abbassate.
In generale l'astrologia era inseparabile dall'arte
della guerra pel fatto che tutti i Condottieri vi
credevano. Jacopo Caldora, colpito da grave infermità,

era tranquillo, perchè sapeva che sarebbe morto in campo,
come in fatto gli accadde.[467] Bartolommeo Alviano era
persuaso che le sue ferite alla testa gli fossero toccate,
al par che il suo comando, per volere delle stelle:[468]
Nicolò Orsini-Pitigliano per la conclusione del suo contratto
con Venezia (1495) si fa indicare dal fisico ed
astrologo Alessandro Benedetto[469] il momento astronomico
favorevole. Allorchè i fiorentini nel primo di giugno
del 1498 investirono solennemente della sua dignità il
nuovo lor Condottiero Paolo Vitelli, lo scettro del comando,
che gli fu presentato, era fornito di una copia della costellazioni
e precisamente per desiderio del Vitelli stesso.[470]



Talvolta non è ben certo, se in circostanze politiche
di gran rilievo sieno stati previamente consultati i pianeti,
o se gli astrologi per sola curiosità a cose compiute
abbiano calcolato la costellazione, che dovrebbe
aver signoreggiato in quel dato momento. Allorchè Gian
Galeazzo Visconti (v. vol. I, p. 18) con un tratto veramente
astuto giunse a far prigioniero suo zio Bernabò
e tutta la sua famiglia (1385), Giove, Saturno e Marte
stavano nella costellazione dei Gemelli, dice un contemporaneo,[471]
ma non si saprebbe dire se ciò abbia contribuito

a fargli prendere quella risoluzione. Non di rado
è probabile che un certo senso politico, più che l'andamento
dei pianeti, abbia guidato l'astrologo nelle sue
predizioni.[472]



Se l'Europa per tutta la seconda metà del medio-evo
s'era lasciata terrorizzare dalle predizioni astrologiche,
che da Parigi e da Toledo annunciavano pestilenze, guerre,
tremuoti, inondazioni ecc., anche l'Italia in questo riguardo
non si rimase in addietro degli altri paesi. Allo
sventurato anno 1494, che aperse per sempre la Penisola
alle invasioni straniere, precorsero innegabilmente
delle predizioni assai tristi,[473] ma bisognerebbe sapere se
tali predizioni non si tenessero già pronte per ogni anno
qualunque.



Senonchè il sistema si estese nella sua piena, antica
coerenza anche in regioni, dove meno si sarebbe creduto
di dover poi incontrarlo. Se poi tutta la vita esterna ed
interna dell'individuo è misteriosamente legata al fatto
della sua nascita, anche la vita dei popoli e delle religioni
si lega similmente colle loro primitive origini, e
siccome le costellazioni di questi grandi fatti sociali sono
variabili, variabili sono pure questi fatti in sè stessi.
L'idea che ogni religione abbia il suo giorno di prevalenza

sulle altre nel mondo s'insinua per questa via astrologica
anche nella vita e nella civiltà degli Italiani. La
congiunzione di Giove con Saturno, fu scritto,[474] produsse
la religione ebraica, quella con Marte la caldaica, quella
col Sole l'egiziana, quella con Venere la maomettana,
quella con Mercurio la cristiana, e quella con la Luna
produrrà quando che sia la religione dell'Anticristo. In
modo affatto sacrilego Cecco d'Ascoli aveva già calcolato
la nascita di Cristo e dedottane la sua crocifissione,
e questa profanazione lo condusse nel 1327 al rogo in
Firenze.[475] Dottrine simili finivano col portare nelle ultime
loro conseguenze un'incertezza assoluta nel campo
del soprannaturale.





Ma appunto per ciò in tanto maggior pregio è da
tenersi la lotta, che il lucido spirito degli Italiani sostenne
contro tutto questo tessuto di sogni e di delirii. Accanto
alle grandi monumentali illustrazioni dell'astrologia, quali
sono gli affreschi del salone di Padova[476] e quelli della
residenza d'estate (Schifanoja) di Borso da Ferrara, accanto
alle lodi impudenti, che si permette perfino Beroaldo

il vecchio,[477] suona tanto più viva e solenne la protesta
di quelli, che non si lasciarono traviare da simili
follie. Anche in questo riguardo l'Antichità aveva in certo
modo additato la via, ma quei saggi non parlano per
imitare gli antichi, bensì per quel sano criterio naturale
che era in essi e per le lezioni, che aveano raccolte dall'esperienza.
Il Petrarca, che conobbe a fondo gli astrologi
per contatti personali avuti con essi, non ha per
loro che parole di derisione e di scherno,[478] dalle quali
apertamente traluce quanto menzognero e fallace sia il
loro sistema. Anche la novella sin dalla sua nascita, cioè
sin dalle «Cento novelle antiche», è quasi sempre ostile
agli astrologi.[479] I cronisti fiorentini poi levano energiche
voci di protesta, quando sono costretti a menzionare quel
delirio, perchè s'innesta nelle tradizioni patrie. Giovanni
Villani ripetè più d'una volta:[480] «nessuna costellazione
può sottoporre alla necessità il libero volere dell'uomo,
nè il consiglio di Dio»; Matteo Villani biasima l'astrologia
come un vizio, che i Fiorentini avrebbero ereditato
dai loro antenati gentili, i Romani. Ma la questione non
s'arrestò nel solo campo letterario, e divenne una vera
questione sociale pei partiti, che a questo riguardo si
formarono. Nella terribile inondazione dell'anno 1333,

e di nuovo in quella del 1345, sorsero dispute accanitissime
tra gli astrologi e i teologi intorno all'influsso
delle stelle, e al volere di Dio, e alla sua giustizia retributiva.[481]
Queste lotte non cessarono poi più del tutto
per l'intero periodo del Rinascimento,[482] e si può crederle
sincere, perchè presso i potenti sarebbe stato più facile
e più utile il difendere, che non il combattere l'astrologia.





Fra i più illustri platonici che circondavano Lorenzo
il Magnifico, regnava su questo punto un vero dissidio.
Marsilio Ficino difendeva l'astrologia e fece l'oroscopo
dei figli della casa regnante, e si vuole che a Giovanni
(che fu poi papa Leone X) abbia presagito sin dalla
nascita il Pontificato.[483] Per converso Pico della Mirandola
scrisse la sua famosa confutazione, che fa veramente
epoca nella storia dell'astrologia.[484] Nella fede che si presta
all'influsso dei pianeti egli trova la radice di ogni
empietà ed immoralità; se l'astrologo vuol credere a
qualche cosa, dovrebbe piuttosto adorare i pianeti come
divinità, dal momento che da essi fa derivare ogni felicità
od infelicità; anche tutte le altre superstizioni troverebbero
nell'astrologia una legittima espressione, mentre
la geomanzia, la chiromanzia ed ogni altra specie

d'incantesimi si rivolgono innanzi tutto ad essa per la
designazione del momento fatale. Riguardo alla moralità
egli dice: un maggiore incoraggiamento non può darsi
al male, quanto col farne autore il cielo stesso, e in tal
caso svanirà necessariamente ogni fede nell'eterna beatitudine
o dannazione. Pico s'è dato perfin la pena di
riveder le bucce agli astrologi in via empirica, e delle
loro profezie climatologiche, su trenta giorni, egli ne trovò
false più di venti. Ma la cosa più importante è questa,
che egli (nel quarto libro) mise innanzi una teoria cristiana
positiva sulla Provvidenza reggitrice del mondo
e sul libero arbitrio, che su tutti gli uomini colti della
nazione sembra aver fatto una maggiore impressione,
che non tutte le prediche degli oratori popolari, alle
quali questa classe di persone restava oggimai indifferente.



Innanzi tutto egli sconsiglia gli astrologi dalla pubblicazione
delle loro dottrine,[485] e nel fatto coloro che sino
a quel momento le aveano fatte stampare, ne restarono
più meno svergognati. Gioviano Pontano, per esempio,
aveva accettato nel suo libro «Del Fato» (v. pag. 312)
tutta questa scienza erronea, e l'aveva poi esposta sistematicamente
in una sua grande opera,[486] alla maniera
di Firmico; ora nel suo dialogo «Egidio» non rinnega
del tutto l'astrologia, ma gli astrologi, esalta il libero
arbitrio e limita l'influsso dei pianeti alle cose corporali.
Così la cosa continuò ad aver vigore praticamente, ma
senza padroneggiar, come prima, tutti i rapporti della

vita. La pittura, che nel secolo XV aveva illustrato con
tutte le sue forze quel delirio, esprime ora un modo di
pensare affatto diverso: Raffaello nella cupola della cappella
Chigi[487] rappresenta tutto all'intorno le divinità dei
pianeti e il cielo stellato, ma sotto la sorveglianza e la
guida di splendide figure d'angeli e obbedienti al cenno
dell'eterno Padre, che siede in alto. Anche gli spagnuoli,
allor dominanti in Italia, non vollero mai sentir parlare
dell'astrologia, e chiunque voleva mettersi in grazia dei
loro generali non aveva a far altro che dichiararsi nemico
aperto di questa scienza, ch'essi riguardavano come
mezzo eretica, perchè in buona parte maomettana.[488] Ciò
non ostante ancora nel 1529 il Guicciardini scrive:
«quanto sono più felici gli astrologi che gli altri uomini!
Quelli, dicendo tra cento bugie una verità, acquistano
fede in modo che è creduto loro il falso: questi, dicendo
tra molte verità una bugia, la perdono in modo che non
è più creduto loro il vero».[489] E nemmeno è da credere
che il disprezzo per l'astrologia conducesse necessariamente
a credere nella Provvidenza, poichè molte volte
accadde che i più s'accontentarono di adagiarsi in un
vago ed indeterminato fatalismo.



L'Italia in questo, come in altri riguardi, non ha potuto
usufruttare completamente l'impulso venutole dalla
cultura del Rinascimento, perchè vi ostarono le conquiste

straniere e la Contro-riforma. Senza di ciò essa avrebbe
probabilmente rinunciato da sè a quelle pazze fantasie.
Ora chi pensa che l'invasione e la reazione cattolica
sieno state una necessità, di cui la colpa si deve unicamente
apporre al popolo italiano, troverà anche giusta
la pena dei danni intellettuali che ne derivarono. Peccato,
che con ciò anche l'Europa intera abbia fatto una
perdita immensa!





Di gran lunga più innocua che l'astrologia appare
la fede nei pronostici. Tutto il medio-evo ne aveva ereditato
un grande corredo dalle diverse antichità gentilesche,
nè certamente l'Italia sarà rimasta neanche in
ciò al di sotto delle altre nazioni. Ma ciò che dà qui alla
cosa un colorito speciale è l'aiuto, che l'umanismo porge
a questo delirio popolare: esso viene in soccorso ad una
specie di paganesimo ereditario con un paganesimo d'indole
letteraria.



Notoriamente le superstizioni popolari degli Italiani
si riferiscono a presentimenti e conseguenze che si traggono
dai pronostici,[490] e vi si aggiunge anche un po' di
magìa, per lo più innocua. Quelli che innanzi tutti ce
le fanno conoscere sono appunto taluni dotti umanisti,
che le vengono enumerando per metterle in derisione.
Quello stesso Gioviano Pontano, che scrisse quella grande
opera astrologica, di cui già s'è parlato (v. pag. 330),
nel suo «Caronte» nomina con senso di compassione
tutti i pregiudizi, di cui son vittime i Napoletani: lo
sgomento delle donne, se un pollo od un'oca soffrono di
pipita; la profonda angustia di que' signori, se un falcone

cacciatore tarda a tornare o se un cavallo si torce
un piede; il motto magico dei contadini pugliesi, che
essi pronunciano nella notte di tre sabbati consecutivi,
quando cani rabbiosi mettono a pericolo il paese, e così
via. In generale gli animali avevano il privilegio dei pronostici,
come nell'antichità, e in modo particolare i leoni,
i leopardi e simil fiere, che si mantenevano a spese pubbliche
(v. pag. 19 e segg.), col loro contegno davano tanto
più da pensare al popolo, in quanto involontariamente
si era abituati a vedere in essi il simbolo dello Stato.
Quando, durante l'assedio del 1529, un'aquila ferita volò
dentro Firenze, la Signoria diede a colui che gliela portò
un premio di quattro ducati, perchè era un favorevole
augurio.[491] V'erano inoltre luoghi e tempi determinati per
determinate ceremonie di buono o cattivo augurio od anche
soltanto per prendere una decisione qualunque. I
fiorentini credevano, testimonio il Varchi, che il sabbato
fosse il loro giorno augurale, nel quale solevano compiersi
tutti gli avvenimenti più importanti, favorevoli o
sfavorevoli. Della loro superstiziosa ripugnanza di andare
al campo passando per una strada determinata s'è già
parlato (v. pag. 324). Presso i Perugini invece una delle
loro porte, la così detta Porta Eburnea, avevasi in conto
di fausta e propizia, tanto che i Baglioni in ogni spedizione
facevano uscire le truppe per quella.[492] Aggiungansi
le meteore e i segni celesti, che ora riguadagnarono il
posto che aveano avuto per tutto il medio-evo, per cui

da strani agglomeramenti di nubi la fantasia non tardò
anche ora a creare eserciti di combattenti e credette di
sentirne il fragore nell'aria.[493] E finalmente la superstizione
divenne ancor più funesta quando ripeteva la sua
origine da cose sacre, come quando, ad esempio, certe
immagini della Vergine movevano gli occhi[494] o piangevano,
o allorchè certe pubbliche calamità susseguivano
immediatamente a qualche vero o preteso delitto, di cui
il popolo domandava ad alta voce l'espiazione (v. pag. 284).
Allorchè Piacenza nel 1478 ebbe a soffrire di piogge violente
e continue, fu detto che queste non avrebbero cessato
sino a che il corpo di un usuraio, che da poco era
stato seppellito in san Francesco, non fosse stato di là
trasportato a giacere in luogo non consacrato. E siccome
il vescovo ricusava di lasciar disseppellire il cadavere,
la gioventù popolana andò a prenderlo di viva forza, lo
fece a brani per le vie in mezzo ad un tumulto che destava
abbominio e ribrezzo, e lo gettò da ultimo nelle
acque del Po.[495] Nè tali pregiudizi furono sempre un privilegio
esclusivo del popolo, che noi vediamo parteciparne
perfino un Angelo Poliziano, quando viene a parlare
di Jacopo de' Pazzi, uno dei principali promotori
della congiura denominata dal nome della sua famiglia,

ordita a Firenze nello stesso anno 1478. Egli ci narra
che quando costui si trovò avvinto dal capestro, con orribili
imprecazioni consegnò l'anima propria a Satana.
Ora anche quivi sopravvenne una pioggia tale, che il
reddito dei grani minacciava di andar perduto, ed anche
quivi una turba di popolo (per lo più del contado) disseppellì
il cadavere dalla chiesa, e tosto scomparvero le
nubi e tornò a splendere il sole: «tanto fu favorevole
la fortuna all'opinione popolare» aggiunge il grande
filologo.[496] Subito dopo il cadavere fu seppellito in terra
non consacrata, ma il giorno susseguente fu tratto anche
di là e, dopo un'orribile scorribanda per la città, fu
gettato nell'Arno.





Questi e somiglianti tratti sono essenzialmente popolari
e potrebbero essere avvenuti nel secolo X, ugualmente
che nel XVI. Ma qui pure si scorge l'influenza
della classica antichità. Degli umanisti si sa in modo
certo ed esplicito, che essi credevano ai prodigii ed agli
augurii, e ne recammo già qualche esempio (v. pag. 320).
Ma se occorresse altra prova, basta il Poggio solo ad offrircela.
Quel medesimo pensatore radicale, che nega ogni
titolo di nobiltà e le disuguaglianze sociali (v. pag. 116),
non solamente crede a tutte le apparizioni di spiriti e
di demonii, che ebbero tanta voga nel medio-evo (fol. 167,
179), ma anche a tutti i prodigii d'indole antica, come,
per esempio, a quelli, che furono annunciati in occasione
dell'ultima visita di Eugenio IV a Firenze.[497] «Allora si

videro nelle vicinanze di Como in sulla sera quattromila
cani, che presero la via della Germania; a questi seguì
una schiera di buoi, poi un esercito di armati a piedi e
a cavallo, parte senza testa, e parte con teste appena
visibili, e finalmente un gigante a cavallo, al quale seguiva
un'altra truppa di buoi». Il Poggio crede anche
ad una battaglia di piche e di mulacchie (fol. 180). Anzi,
forse senza accorgersene, egli racconta un fatto che si
direbbe tolto di pianta dall'antica mitologia. Sulle coste
della Dalmazia apparve un tritone fornito di barba e di
piccole corna, qual vero satiro marino, terminando colle
parti inferiori nel corpo di un pesce ricoperto di squamme;
esso rapiva in sulla spiaggia donne e fanciulli, sino a che
cinque ardite lavandaie con pietre e verghe lo uccisero.[498]
Un modello in legno di quel mostro, che si fa vedere
a Ferrara, basta per rendere credibile al Poggio tutta
la leggenda. Bensì non s'aveano più gli oracoli e non
si potevano più interrogare gli Dei, ma in compenso
tornò di moda il consultare Virgilio e l'interpretarne i
passi augurali, che s'incontravano nelle sue opere (sortes
virgilianae).[499] Oltre a ciò la credenza nei demonii, propria
di tempi molto remoti, non rimase certamente senza un
influsso su quella del Rinascimento. Gli scritti di Jamblico
e di Abammone intorno ai misteri degli Egiziani,
che potevano servire a quest'uopo, furono stampati già
sin dal finire del secolo XV in una traduzione latina.

Perfino l'Accademia platonica di Firenze non andò del
tutto esente da un delirio simile e in generale da tutti
i sogni neoplatonici del basso tempo romano. Ora egli
è appunto di questa fede nei demonii, e della magìa che
strettamente vi si connette, che qui dobbiamo dire una
parola.





La credenza popolare in quello che si chiama il mondo
degli spiriti,[500] in Italia è presso a poco la stessa, che negli
altri paesi d'Europa. Innanzi tutto anche qui ci sono
fantasmi, vale a dire apparizioni di morti, e se il modo
di considerarle si discosta talqualmente da quello dei
paesi settentrionali, ciò non si riduce in sostanza ad altro,
fuorchè a questo che in Italia i fantasmi si chiamano
coll'antica denominazione di ombre. Anche oggidì, se
qualcuna di queste ombre si mostra, si fa celebrare un
paio di Messe pel suo riposo. Che le anime dei reprobi
appariscano sotto forma spaventevole, è cosa che s'intende
da sè, ma quest'idea si associa ordinariamente ad
un'altra, che i fantasmi dei morti in generale sono sempre
maligni. «Molte fiate i morti guastano le creature»
dice un cappellano presso il Bandello.[501] Probabilmente
egli separa nel suo pensiero l'ombra dall'anima, perchè
questa espia le sue colpe nel Purgatorio, e, se appare,
d'ordinario non fa che supplicare e lamentarsi. Altre

volte ciò che appare, non è tanto l'ombra di un uomo
particolare, quanto un simbolo personificato di un avvenimento,
di uno stato di cose già passato. Così i vicini
spiegano l'apparizione del demonio nel vecchio palazzo
visconteo presso S. Giovanni in Conca a Milano: infatti
quivi una volta Bernabò Visconti avea fatto torturare
e strozzare innumerevoli vittime della sua tirannide, e
non era quindi meraviglia, se qualcosa vi si mostrava.[502]
Ad un amministratore infedele della Casa dei poveri in
Perugia una sera, mentre egli stava enumerando del danaro,
apparve una turba di morti con fiaccole nelle mani
e danzò la ridda intorno a lui; ma una figura più grande
delle altre parlò in tuono minaccioso per essi; era S. Alò,
protettore delle case di Ricovero.[503] — Queste visioni
erano così universalmente ammesse, che anche i poeti
potevano trovarvi un tema ordinario alle loro poesie. Il
Castiglione, per esempio, assai bellamente fa apparire
sotto le mura dell'assediata Mirandola l'ombra dell'ucciso
Lodovico Pico.[504] Del resto è un fatto che la poesia
preferisce tali allusioni precisamente allorquando il poeta,
ripudiando il comune pregiudizio, crede meno di ogni
altro alla verità di quanto viene narrando.





In seguito l'Italia fu piena delle credenze popolari
intorno ai demonii, quali regnavano presso tutti i popoli

nel medio-evo. Si aveva la piena persuasione che Dio
permetta talvolta agli spiriti maligni di qualsiasi specie
una perniciosa influenza su alcune parti del mondo e
della vita umana; soltanto si concedeva che l'uomo, al
quale i demonii s'accostavano per tentarlo, era sempre
libero di far uso della sua volontà per resistervi. In Italia
specialmente il lato diabolico degli avvenimenti naturali
assume nella bocca del popolo assai facilmente una certa
grandezza poetica. La notte della grande inondazione
della valle dell'Arno nell'anno 1333 uno dei santi eremiti
dei dintorni di Vallombrosa udì dalla sua cella un
tumulto infernale, si fece il segno della croce, s'affacciò
alla porta e scorse neri e spaventosi cavalieri passare a
cavallo armati di tutto punto. Dietro un suo scongiuro
uno di essi si fermò e gli disse: «andiamo ad affogare
la città di Firenze per le sue colpe, se Dio lo permette».[505]
E con questa si può paragonare la quasi contemporanea
apparizione, che si pretende accaduta a Venezia (1340),
dalla quale poi un qualche grande maestro della scuola
veneziana, probabilmente Giorgione, cavò un quadro maraviglioso,
vale a dire, quella galera piena di demonii,
che colla velocità di un uccello correva sulla tempestosa
laguna per devastare la peccatrice città, sino a che i tre
Santi, che non conosciuti erano saliti sulla barca di un
povero pescatore, col loro scongiuro precipitarono i demonii
e la loro nave negli abissi del mare.



Ora a questo credenze s'associa l'errore, che l'uomo,
mediante lo scongiuro, possa avvicinarsi ai demonii ed
usare del loro aiuto pe' suoi scopi mondani d'interesse,
d'ambizione e di sensualità. In questo riguardo furono

forse più gli accusati, che i veri rei; e precisamente quando
si cominciarono ad ardere i pretesi maghi e le streghe,
gli scongiuri o gl'incantesimi si fecero più frequenti. Dal
fumo dei roghi, sui quali furono sacrificati quegli uomini
sospetti, salì per la prima volta un vapore inebbriante,
che animò un numero maggiore di uomini perduti ad
abbracciar la magìa. Ad essi si unirono poi audaci impostori.





La forma popolare e primitiva, sotto la quale questi
pregiudizi si mantennero forse senza interruzione sino
dal tempo dei Romani, sono le malìe della strega.[506] Questa
può protestarsi pressochè come completamente innocente
sino a che si restringe alla sola divinazione,[507] ma il passaggio
dal semplice pronostico alla cooperazione attiva
per l'esecuzione di un fatto spesso può essere impercettibile,
e tuttavia esercitare un'influenza decisiva sull'azione
stessa. Trattandosi d'incantesimi attivi, alla
strega vuolsi principalmente attribuire l'eccitamento all'amore
o all'odio tra uomo e donna, o qualche maleficio
tendente a nuocere e danneggiare, specialmente a far
morire di consunzione teneri fanciulli, sebbene talvolta
la causa di ciò apparisca più evidente nell'abbandono e
nella stolta incuria dei loro parenti. Ma, anche prescindendo
da ciò, come decidere quanto, dei danni recati dalla

strega, sia da attribuire alle sue ceremonie, alle sue formole
magiche e incomprensibili, ed anche alla volontaria
invocazione del demonio, e quanto invece ai medicamenti
ed ai veleni, che per avventura essa può aver somministrato
con piena coscienza del loro effetto?



Come poi in modo molto più innocente anche alcuni
frati mendicanti pretendessero di rivaleggiare con essa
o di farle concorrenza, lo apprendiamo, in via di esempio,
dalla strega di Gaeta, di cui ci parla il Pontano in
uno de' suoi dialoghi.[508] Il suo Suppazio, viaggiando, arriva
alla di lei abitazione appunto nel momento in cui
ella dà udienza ad una giovane e ad una fantesca, che
vennero con una gallina nera, con nove uova deposte
in venerdì, con un'anitra e con filo bianco, attesochè è
il terzo giorno dopo la luna nuova: pel momento esse
vengono rimandate e invitate a tornare per l'ora del
crepuscolo. Probabilmente non trattasi che di un pronostico:
la padrona della fantesca è stata ingravidata da
un frate; alla fanciulla l'amante s'è reso infedele e s'è
chiuso in un convento. La strega si lagna: «dopo la
morte di mio marito, io vivo di questi affari, e potrei
star meglio, perchè le nostre donne di Gaeta sono molto
credule; ma i frati mi rubano il mestiere, spiegando
sogni, vendendo per danaro la protezione dei Santi, promettendo
un marito alle fanciulle, un figlio maschio alle
donne incinte, un figlio qualunque alle sterili, oltre che
di notte, quando i mariti escono per la pesca, le visitano
di soppiatto, dopo aver preso gli opportuni concerti nella
chiesa». Suppazio l'avverte di non tirarsi addosso le ire
del convento con simili discorsi, ma essa non ha paura
di nulla, perchè il guardiano è un'antica sua pratica.







Ma il delirio cresce, e dà origine ad una specie ancor
peggiore di streghe: quelle che con malefici tolgono agli
uomini la salute e la vita. In questi casi, quando una
maligna occhiata non basta, si ricorre innanzi tutto all'aiuto
di spiriti superiori. La loro punizione, come vedemmo
già parlando della Finicella (v. pag. 268), è il
rogo; e tuttavia il fanatismo inclina ancora a qualche
accordo: nello Statuto di Perugia infatti troviamo che,
pagando quattrocento lire, possono riscattarsi.[509] Ciò vuol
dire che in allora la cosa non si trattava ancora con
quella logica inesorabile, che si adottò più tardi. Nel territorio
della Chiesa, in un'altura dell'Appennino e precisamente
nella patria di san Benedetto, a Norcia, pare
che esistesse il centro di ogni stregoneria ed incantesimo.
La cosa era universalmente nota. Quegli che ce ne dà
contezza è Enea Silvio, in una sua lettera giovanile.[510]
Egli scrive a suo fratello: «il latore di questa lettera
è venuto da me per chiedermi se io conoscessi un Monte
Venere in Italia, dove pretendesi che s'insegnino le arti
magiche, delle quali è curiosissimo il suo padrone, un
grande astronomo sassone.[511] Io risposi, che conosceva un
Porto Venere non lungi da Carrara, sulla costa dirupata
della Liguria, dove passai tre notti nel mio viaggio a
Basilea: trovai altresì, che in Sicilia esiste un monte
consacrato a Venere, l'Erico, ma non so che quivi s'insegni

magìa. Tuttavia nel dialogo mi risovvenne, che
nell'antico ducato (Spoleto), non lungi dalla città di Norcia,
v'è un sito, dove sotto una scoscesa rupe trovasi
una caverna, nella quale scorre dell'acqua. Quivi, come
ben ricordo di aver udito, havvi un convegno di streghe
(striges), di demonii e di ombre notturne, e chi ne ha
il coraggio, può vedervi gli spiriti (spiritus), e parlar
con loro e apprendere le arti magiche.[512] Ma io non l'ho
veduto, nè mi sono interessato di vederlo, perchè ciò che
non può apprendersi se non per via di peccato, meglio
è non apprenderlo». Ciò non ostante, egli nomina la persona
che lo informò e richiede suo fratello, che voglia
condurre il latore della lettera da quella, se è ancora in
vita. Come si vede, Enea per compiacere quell'illustre
personaggio va tanto innanzi da compromettersi quasi
egli stesso, eppure personalmente niuno era più lontano
di lui da ogni credenza superstiziosa (v. pag. 285 e 319),
e in questo riguardo ha sostenuto delle prove, che anche
oggidì non tutte le persone colte sarebbero in grado di
sostenere. Quand'egli, al tempo del Concilio di Basilea,
giunse a Milano ammalato di febbre da ben settantacinque
giorni, non fu possibile indurlo ad accettare consulti
medici fatti col mezzo della magìa, quantunque
gli sia stato condotto al letto un uomo, che poco prima
si pretendeva avesse curato e guarito in modo maraviglioso
dalla febbre ben duemila soldati nel campo del
Piccinino. Egli invece ancor sofferente intraprese il disastroso

viaggio delle montagne per recarsi alla sua
destinazione, e guarì cavalcando.[513]



Oltre a ciò, noi apprendiamo qualche cosa dei dintorni
di Norcia anche dal negromante, che cercò di aver
nelle sue mani il grande artista Benvenuto Cellini. Trattavasi
di far la consacrazione di un nuovo libro magico,[514]
e il luogo più opportuno erano appunto quelle montagne.
Bensì il maestro dell'incantesimo ne consacrò un altro
nelle vicinanze dell'abbazia di Farfa, ma incontrò delle
difficoltà, che non si sarebbero incontrate a Norcia; oltre
a ciò, i contadini di Norcia erano gente sicura, avevano
una certa pratica di tali cose, e, in caso di bisogno, potevano
prestare un valido aiuto. Ma l'escursione non
ebbe luogo; diversamente Benvenuto con molta probabilità
avrebbe imparato a conoscere anche i manutengoli
dell'impostore. In allora quella regione era affatto proverbiale.
L'Aretino in qualche punto delle sue opere
parla di una fonte ammaliata, dove abitavano la sorella
della sibilla di Norcia e la zia della fata Morgana. E
intorno al medesimo tempo il Trissino ebbe il coraggio
di celebrare nel suo lungo poema[515] quelle località con
tutta la pompa della poesia e dell'allegoria, come la sede
delle vere profezie.



In seguito tutti sanno che, dopo la celebre Bolla di
Innocenzo VIII (1482), le persecuzioni piovvero sulle

streghe in modo veramente spaventevole.[516] Siccome poi
i principali strumenti di quelle persecuzioni furono i domenicani
tedeschi, così bisogna concludere che la Germania
si risentisse più particolarmente di quella piaga,
e in Italia quei paesi che erano più prossimi alla Germania.
Infatti anche le ordinanze e le Bolle dei Papi si
riferiscono in modo speciale alla Lombardia e più particolarmente
alle diocesi di Brescia, di Bergamo e di
Cremona.[517] Inoltre dal celebre Manuale di Sprenger, il
Malleus Maleficarum, si apprende che a Como, ancor nel
primo anno dopo la pubblicazione della Bolla, furono arse
non meno di quarant'una streghe, e si sa altresì che numerosi
drappelli di donne italiane si rifugiarono nel territorio
dell'arciduca Sigismondo, dove credevano di trovar
sicurezza. Per ultimo noi veggiamo la stregoneria
stabilirsi in modo invincibile in alcune sventurate valli
delle Alpi, segnatamente nella valle Camonica,[518] dove le
popolazioni parvero avervi una predisposizione affatto
particolare. Queste stregonerie d'origine essenzialmente

tedesca costituiscono quelle diverse varietà, alle quali
corre il pensiero nel leggere storie e novelle accadute
in Milano, in Bologna ed altrove.[519] Se in Italia non ebbero
una maggior diffusione, ciò dipendette forse dal
fatto che qui si aveva già una stregoneria propria, che
si basava essenzialmente sopra elementi al tutto diversi.
La strega italiana esercita un vero mestiere ed ha bisogno
di danaro, e sopra tutto di avvedutezza e buona
memoria. Dei sogni isterici delle streghe del nord, di
viaggi aerei, di incubi e succubi qui non si parla nemmeno:
il compito della strega è quello di procurare altrui
qualche piacere. Se anche di lei si suppone che possa
assumere diverse forme e trasportarsi a volo da luogo
a luogo, essa non vieta che lo si creda, in quanto anche
ciò contribuisce a darle un credito sempre maggiore; ma
la cosa le può tornare estremamente pericolosa, se il sentimento
prevalente che ispira, è la paura, se la si suppone
maligna e vendicativa e se le si attribuiscono specialmente
de' maleficii a danno di fanciulli, di bestiami e di
raccolti campestri. In tal caso gl'Inquisitori e le autorità
possono guadagnarsi una grande popolarità, condannandola
al rogo.





Ma il campo di gran lunga più importante per la
strega sono e rimangono gl'intrighi amorosi, sotto il qual

nome si comprende l'eccitamento all'amore ed all'odio,
l'ordire inganni per ispirito di vendetta, il disperdere il
frutto di un colpevole amore, e secondo le circostanze il
premeditare anche la morte di chi tradisce la fede data
con arti magiche o con bevande avvelenate.[520] Siccome in
tali donne non si aveva che una fiducia assai condizionata,
così cominciarono a pullulare i dilettanti, che, avendo
appreso da esse ora un segreto, ora l'altro, esercitavano
poi l'arte per conto proprio. Le meretrici romane, per
esempio, cercavano di aiutare il prestigio della propria
persona anche con apposite malìe, alla maniera della Canidia
di Orazio. L'Aretino non solo ne sa qualche cosa,[521]
ma è anche in grado di darne piena contezza. Egli enumera
tutti gli spaventosi attrezzi, che si trovano raccolti
nei loro armadii: capelli, cranii, costole, denti, occhi di
persone morte, pelli d'uomini, umbilichi di piccoli fanciulli,
suole da scarpe e vestimenti rapiti a cadaveri; nè
contente di ciò, vanno esse stesse a disseppellire nei cimiteri
le carni imputridite, e le danno mascheratamente
a mangiare ai loro galanti, oltre ad altre nefandità impossibili
a riferire. Di più, fanno bollire alla rinfusa nell'olio
rubato alle lampade delle chiese capelli, spilli,
frammenti d'unghie del loro amante. Dei loro scongiuri
il più innocente è quello, con cui formano un cuore di
cenere calda, e vi pungono dentro cantando:



«Prima che'l fuoco spenghi,

«Fa ch'a mia porta venghi:



«Tal ti punga il mio amore,

«Quale io fo questo cuore».





Del resto usano anche formole magiche allo splendor della
luna, segni misteriosi sul terreno, figure in cera od in
bronzo, che senza dubbio rappresentano l'amante, e di
cui si servono secondo le circostanze.



Ma a tali cose si era talmente avvezzi, che una donna,
la quale senza bellezza e gioventù esercitasse tuttavia
un certo fascino sugli uomini, cadeva senz'altro in sospetto
di stregoneria. La madre del Sanga,[522] segretario
di Clemente VII, avvelenò la di lui amante, che era una
di queste; ma sfortunatamente perì anche il figlio e con
lui un'intera società d'amici, che mangiarono un'insalata
avvelenata.





Ora si fa innanzi, non come aiutatore, ma come rivale
della strega, il mago od incantatore, ancor più esperto
di tutte le arti le più pericolose. Talvolta egli è altrettanto,
od anche più astrologo, che mago: più spesso però
sembra essersi egli spacciato per astrologo per non essere
perseguitato come mago, molto più che quest'ultimo
non poteva prescindere da un po' di astrologia, per conoscere
le ore favorevoli e indicarle (v. pag. 321 e 328).
Ma siccome molti spiriti sono buoni od indifferenti,[523] così
anche il loro scongiuratore può godere di una abbastanza
buona reputazione, e Sisto IV nel 1474 dovette con un
Breve apposito[524] chiamare al dovere alcuni Carmelitani
bolognesi, che dal pulpito predicavano non esservi alcuna

colpa nell'interrogare i demonii sulle cose future. La
cosa in sè non sembrava niente affatto impossibile a molti;
una prova indiretta se ne ha in questo, che anche le persone
le più timorate dal canto loro credevano a visioni
di buoni spiriti, ch'esse stesse avevano ardentemente invocato.
Il Savonarola è pieno di queste ubbie; i platonici
fiorentini parlano di una mistica unione con Dio e
Marcello Palingenio (v. vol. I, pag. 354 e segg.) lascia
apertamente intendere, ch'egli ha che fare con degli spiriti
dell'altro mondo.[525] Egli è anche persuaso dell'esistenza
di un'intera gerarchia di maligni spiriti, che, dimorando
negli spazi aerei tra la terra e la luna, insidiano
alla vita dell'uomo e tentano sconvolgere le leggi della
natura,[526] anzi egli dice di conoscerne taluni personalmente.
Ora, siccome lo scopo del nostro libro non ci permette
una esposizione diffusa e sistematica delle opinioni, che
allora prevalevano intorno a queste credenze spiritistiche,
così ci accontenteremo qui di riferire un sunto della relazione
del Palingenio, a guisa di saggio od esempio.[527]





Egli s'è fatto istruire da un pio anacoreta del monte
Soratte, a s. Silvestro, sulla nullità delle cose terrene e
sul niun valore della vita dell'uomo, e poi sul far della
notte s'è messo in via alla volta di Roma. Allora, splendendo
la luna, egli s'abbatte in tre viandanti, che s'associano
a lui, ed uno di questi, chiamandolo a nome, gli
chiede da quale parte egli venga. Palingenio risponde:
dal santo anacoreta del monte. «O stolto, rispose l'altro,

credi tu che sulla terra vi sia qualcuno veramente saggio?
La saggezza non è che privilegio degli esseri superiori
(Divi), e del numero di questi siamo noi tre,
quantunque rivestiti di forme umane: io mi chiamo Saracil
e costoro Satiele e Jana: il nostro regno è precisamente
in prossimità della luna, dove in generale dimora
la grande schiera degli esseri intermediarii, che dominano
sulla terra e sul mare». Palingenio domanda, non senza
interno spavento, che cosa vanno a fare a Roma? E
n'ha in risposta: «uno dei nostri compagni, Ammone,
è trattenuto per forza d'incanto prigione di un giovane
di Narni, del seguito del cardinale Orsini: ed anche in
ciò voi, uomini, dovreste vedere una prova implicita della
vostra immortalità, potendo avere tanta autorità sopra
di noi: io stesso una volta, chiuso in un'ampolla, ho dovuto
servire un tedesco, sino a che un monacello barbuto
mi liberò. Ora noi vogliamo tentare di rendere in
Roma un simile servigio al nostro compagno, e con questa
occasione cercheremo di condurre con noi questa notte
all'Orco un paio di ragguardevoli personaggi». A queste
parole del demonio si leva un venticello, e Satiele dice:
«udite, il nostro Remisses vien già da Roma; questo
venticello lo annunzia». Infatti tosto dopo appare un
quarto, che essi lietamente salutano, e lo interrogano sulle
cose di Roma. Le sue risposte contengono una severa
condanna contro il Papato: Clemente VII s'è nuovamente
collegato con gli spagnuoli e spera di sradicare la dottrina
di Lutero non più con buone ragioni, ma colle armi
di Spagna: guadagno netto pei demonii, che nella grande
carneficina che ne seguirà, condurranno all'inferno una
turba d'anime innumerevole. Dopo tali discorsi, nei quali
Roma vien dipinta come pienamente caduta in potere
dello spirito maligno, per causa della sua immoralità, i

demonii spariscono e lasciano solo il poeta a proseguir
la sua via.[528]



Chi voglia formarsi un'idea della diffusione che presero
questi rapporti coi demonii, che in allora potevansi
ancora pubblicamente confessare, ad onta del Malleus
Maleficarum ecc., non ha che a consultare il libro, del
resto assai letto, «Della occulta filosofia» di Agrippa
di Nettesheim. Bensì egli sembra originariamente averlo
scritto prima di recarsi in Italia,[529] ma nella dedicatoria
al Tritemio egli nomina, fra molte altre, anche delle importanti
fonti italiane, sebbene soltanto per guastarle
insieme con quelle. Trattandosi di uomini di genere
tanto ambiguo, quale era Agrippa, e di furfanti e pazzi,
quali possono dirsi gli altri per la maggior parte, non
ci può interessare gran fatto neanche il sistema, sotto il
quale essi si mascherano con una farraggine di formole,
suffumigi, unguenti, pentacoli, ossa di morti e simili.[530] Ma
in primo luogo questo sistema è ricchissimo di citazioni
delle superstizioni antiche; poi l'influenza ch'esso esercita

nella vita degli Italiani e nelle loro passioni, è talvolta
grandissima e caratteristica. A prima vista si direbbe
che soltanto i più corrotti fra i grandi debbono
esservisi accostati, ma le passioni sfrenate conducono a
consultar gli stregoni anche uomini di gran conto e di
mente svegliatissima in qualsiasi condizione, e la persuasione,
che nell'incantesimo ci sia un fondo di vero, toglie
anche a quelli che se ne tengono lontani, un po' di
quella fede che hanno in una Provvidenza suprema dispensatrice
delle cose umane. Con un po' di danno e un po' di
pericolo pareva che si potessero saltare a piè pari impunemente
tutti gli ostacoli posti dal senso comune e
dalla morale e trascurare tutte le gradazioni intermedie,
che si frappongono tra l'uomo e i suoi scopi leciti o
illeciti.





Consideriamo innanzi tutto un tratto di magìa un
po' vecchio e già sul punto di sparire affatto. Dalle tenebre
più fitte del medio-evo, anzi dall'Antichità stessa
qualche città italiana conservò una ricordanza, che i suoi
destini fossero inseparabili da quelli di certi edifici, di
certe statue e simili. Gli antichi una volta avean parlato
di sacerdoti addetti ai riti inaugurali, detti telesti, il cui
ufficio sarebbe stato quello di assistere alla solenne fondazione
di alcune città, garantendone la futura prosperità
con appositi monumenti, ed anche col seppellire nelle
fondamenta, ma in via segreta e misteriosa, oggetti determinati
(telesmata). Se qualche cosa ancora sopravviveva
per tradizione orale e popolare del tempo romano,
erano appunto ricordi di questo genere: salvo che l'augure
antico naturalmente nel corso dei secoli fu tramutato
in un mago, perchè non si comprendeva più il lato
religioso dell'opera sua, quale era nell'antichità. In alcuni

prodigi attribuiti in Napoli a Virgilio[531] sopravvive
evidentemente la ricordanza antichissima di un teleste,
il cui nome coll'andare del tempo fu sostituito da quello
del sommo poeta. Altrettanto dicasi della ceremonia, colla
quale si rinchiudeva una misteriosa immagine della città
in una botte; o di quell'altra, per cui Virgilio passa pel
fondatore delle mura di Napoli. La fantasia popolare esagerò,
amplificandole, quelle tradizioni, sino a che Virgilio
divenne anche l'autore principale del cavallo di
bronzo, delle teste che sono sopra la porta Nolana, delle
mosche pure di bronzo che figurano su qualche altra porta,
della grotta di Posilipo e così via; — cose tutte, che fissano
magicamente le sorti particolari di alcuni luoghi
di Napoli, mentre quei due tratti primi sembrano stabilirne
il destino in generale. Anche la Roma medievale
aveva confuse ricordanze di questo genere. In sant'Ambrogio
a Milano trovavasi un antico Ercole in marmo;
si disse, che sino a che esso fosse rimasto al suo posto,
avrebbe sussistito l'Impero, probabilmente quello di Germania,
usando gl'Imperatori tedeschi di coronarsi in
quella chiesa.[532] I Fiorentini erano persuasi[533] che il loro
tempio di Marte (più tardi trasformato in Battistero)
avrebbe perdurato sino alla consumazione dei secoli, conformemente

a quanto segnava la costellazione, sotto la
quale fu costruito al tempo di Augusto: è vero che essi
tolsero di là la statua equestre di Marte in marmo,
quando si fecero cristiani; ma, siccome la distruzione di
essa avrebbe apportato grandi sventure alla città, — e
ciò pure per l'influsso di una costellazione, — così la si
collocò sopra una torre lungo l'Arno. Allorquando Totila
distrusse Firenze, l'immagine cadde nell'acqua e non
fu ripescata se non quando Carlomagno riedificò di nuovo
la città: allora fu collocata sopra un piedistallo all'ingresso
del Ponte Vecchio, — e quivi precisamente nel 1214
il Buondelmonte fu ucciso, e per tal guisa il risvegliarsi
della gran lotta tra Guelfi e Ghibellini è un fatto, che
si lega intimamente a quell'idolo tanto temuto. Nell'inondazione
del 1333 però esso scompare per sempre.[534]



Ma lo stesso telesma s'incontra anche altrove. Guido
Bonatto, già menzionato, nel gettar le fondamenta delle
mura di Forlì non si accontentò di esigere quella scena
simbolica della concordia de' Guelfi e dei Ghibellini, di
cui parlammo (v. pag. 323); ma, per mezzo di una statua
equestre di bronzo o di marmo, che egli con espedienti
astrologici o magici giunse a procacciarsi e vi seppellì,[535]
credette anche di aver guarentito quella città da ogni

distruzione, anzi da ogni sorpresa o saccheggio per l'avvenire.
Allorquando il cardinale Albornoz (v. vol. I,
pag. 140), circa sei decennii più tardi, ebbe in suo potere
la Romagna, scavando accidentalmente, fu trovata
e mostrata quella statua, probabilmente per ordine del
cardinale stesso, affinchè il popolo comprendesse, con quali
mezzi il crudele Montefeltro s'era sostenuto contro la
Chiesa. Ma di nuovo un secolo più tardi (1410), quando
una sorpresa ostile fallì contro la città, si tornò a parlare
dell'influenza miracolosa di quel telesma, che forse
era stato salvato e nuovamente sepolto. Ma questa deve
essere stata l'ultima volta che se ne parlò: poichè ancor
nel secolo susseguente la città effettivamente fu presa. — Nelle
fondazioni degli edifici prevale ancora per tutto il
secolo XV un pregiudizio astrologico (v. pag. 322), ma
si hanno anche indizi evidenti di sortilegi magici. Si sa
infatti che lo stesso papa Paolo II fece seppellire una
enorme quantità di medaglie d'oro e d'argento nei fondamenti
degli edifici, ch'egli eresse,[536] e il Platina non è
malcontento di poter riconoscere in ciò un omaggio fatto
ai riti pagani. Ma certamente nè Paolo, nè il suo biografo
non avevano una piena coscienza del significato religioso,
che nel medio-evo s'attribuiva a tali consacrazioni.[537]



Ciò non ostante questa magia ufficiale, che non era
per lo più che una tradizione popolare, non agguagliò
di gran lunga l'importanza, che ebbe la magia segreta
usata per iscopi puramente privati e personali.







Qual parte essa avesse nella vita ordinaria appare
in modo speciale da una commedia dell'Ariosto intitolata
«il Negromante».[538] Il suo eroe è uno dei molti
ebrei espulsi dalla Spagna, quantunque egli si spacci per
greco, per egiziano, per africano, e cangi continuamente
maschera e nome. Egli ha bensì il potere di far abbuiare
co' suoi scongiuri il giorno e di rischiarare la notte,
di far muovere la terra, di rendersi invisibile, di tramutar
gli uomini in animali e così via, ma queste millanterie
non sono che una mostra esteriore: il suo vero
scopo è di vivere a spese dei mariti gelosi e delle mogli
infedeli, e le tracce che in queste pratiche egli lascia
dopo di sè, somigliano alla bava di una lumaca e spesso
anche al guasto, che lascia dopo di sè la procella. Per
giungere a' suoi intenti egli porta le cose ad un punto,
che si crede che il canestro, dove sta nascosto un amante,
sia pieno di spiriti, o ch'egli possa far parlare un cadavere
e simili. In mezzo a ciò egli è almeno un buon
sintomo che poeti e novellieri possano versare su tali
uomini a piene mani il ridicolo, essendo certi di trovar
assenso ed approvazione da parte di tutti. Il Bandello
non solo dipinge le arti magiche di un frate lombardo
come vere ribalderie, meschine nell'invenzione e spaventevoli
talvolta nelle loro conseguenze,[539] ma mostra altresì,
non senza un senso di indignazione, tutti i danni e le
sciagure, cui si espongono coloro che vi prestano fede.[540]

«Taluno con la clavicola di Salomone e con mille altri
libri d'incantagioni spera ritrovare gli occulti tesori nel
seno della terra, indurre la sua donna al suo volere,
saper i segreti dei principi, andar da Milano a Roma
in un atomo e far molti altri effetti mirabili. E quanto
più l'incantatore si trova ingannato, più nel fare incantagioni
persevera... Sovvengavi, signor Carlo, del tempo
che quel nostro amico, per ottenere la sua innamorata,
che mai non ottenne, fece della sua camera un cimitero,
avendovi più teste ed ossa di morti, che non è a Parigi
agli Innocenti». Gl'incanti si compiono talvolta con
mezzi abbominevoli, per esempio, col cavare tre denti
ad un cadavere, con lo strappargli un'unghia ecc., e se
finalmente lo scongiuro riesce, gl'infelici, che lo fanno,
ne restan vittime e muoiono talvolta di spavento.





Benvenuto Cellini non morì assistendo al noto grande
scongiuro magico, che ebbe luogo (1532) a Roma nel
Colosseo,[541] quantunque egli e i suoi compagni ne sieno
usciti colmi di spavento: il prete siciliano, che probabilmente
vedeva in lui un utile ausiliario per l'avvenire,
lo lodò anzi del coraggio mostrato, dicendogli di non
aver mai trovato un uomo d'animo così forte. Sull'avvenimento
in sè stesso ogni lettore può formarsi quel
concetto che crede; e forse più di tutto agirono i vapori
narcotici che esalavano d'ogni parte e la fantasia già
anticipatamente predisposta alle cose le più terribili, per
cui anche il fattorino che Benvenuto condusse con sè,
come il più giovine e il più impressionabile, vide o credette
vedere più di tutti. Ma che principalmente si avesse
in mira di guadagnar Benvenuto, si può facilmente presumerlo,

in quanto che, diversamente, per un'impresa
così pericolosa non ci sarebbe stato altro scopo, fuorchè
la semplice curiosità. Infatti della bella Angelica Benvenuto
non si ricorda se non quando è invitato dal negromante
a chiedere agli spiriti qualche cosa, e questi
medesimo gli dice poi espressamente, che gli intrighi
amorosi sono vane pazzie in paragone del vantaggio, che
può ritrarsi dal ritrovamento di qualche tesoro. Per ultimo
non è da dimenticare, che anche la vanità poteva
trovarsi lusingata, qualora si avesse potuto dire: i demoni
mi hanno tenuto parola, ed Angelica fu in mio
potere precisamente al tempo, in cui mi era stata promessa
(cap. 68). Ma quand'anche Benvenuto si fosse a
poco a poco indotto ad innestar qualche menzogna in tutto
questo racconto, esso avrebbe però sempre un valore
incontestabile, come saggio delle opinioni in questo riguardo
allora prevalenti.



Del resto gli artisti italiani, anche «i più strani,
capricciosi e bizzarri», non si occupano gran fatto di
cose magiche; bensì uno di essi, in occasione di studi
anatomici, si fece un giubboncello della pelle di un cadavere,
ma dietro le ammonizioni di un frate, a cui confessò
la cosa, la depose nuovamente in una tomba.[542] Non
è improbabile, che appunto lo studio frequente dei cadaveri
abbia contribuito a scemare sempre più la fede nella
virtù magica di alcune parti dei medesimi, mentre al
tempo stesso l'assidua contemplazione e riproduzione delle
forme mostrava all'artista la possibilità di una potenza
magica d'altro genere.







In generale la magia appare al principio del secolo XIV,
in onta agli esempi addotti, in notevole diminuzione, e
ciò vuol dire in un tempo, in cui fuori d'Italia toccava
il colmo delle sue fortune, per modo che i viaggi dei
maghi ed astrologi italiani nel nord sembrano cominciare
soltanto, quando già in patria non trovavano più chi prestasse
fede alle loro arti. Era il secolo XIV che trovava
necessaria la sorveglianza del lago che è sul monte di
Pilato presso Scariotto per impedire ai negromanti la
consacrazione dei loro libri.[543] Nel secolo XV poi accaddero
altri fatti, come per esempio, l'offerta di provocare
forti acquazzoni, per mettere in fuga un esercito di assedianti;
ma anche allora il comandante della città assediata — Niccolò
Vitelli in Città di Castello — ebbe il
buon senso di cacciare da sè gli autori della pioggia,
come empi impostori.[544] Nel secolo XVI tali fatti sotto
forma ufficiale non s'incontrano più, quand'anche nella

vita privata si ricorra ancora in più guise alle imposture
degli scongiuratori. Ora egli è per l'appunto questo il
tempo, in cui la Germania ha il massimo de' suoi negromanti,
il dottore Giovanni Faust, mentre il maggiore
degli Italiani, Guido Bonatto, appartiene al secolo XIII.



Tuttavia anche qui bisogna soggiungere che lo scemare
della fede negli scongiuri non si mutò necessariamente
tutto ad un tratto nella credenza contraria in
una Provvidenza ordinatrice e regolatrice delle cose
umane; che anzi in alcuni non lasciò che un cieco fatalismo,
nè più nè meno come avea fatto l'astrologia, quando
scomparve.





Ma qui lasciamo completamente da parte la piromanzia
e la chiromanzia[545] e simili specie secondarie di
magìa, le quali non acquistarono un po' di voga se non
quando scaddero la magìa propriamente detta e l'astrologia,
e non crediamo nemmeno di occuparci della fisiognomia,
che allora cominciava bensì a sorgere, ma priva
affatto di quell'interesse, che il solo nome farebbe supporre.
Infatti essa non appare già come strettamente
affine all'arte figurativa ed alla psicologia pratica, ma
più particolarmente come una specie nuova di sogno fatalistico,
come una rivale dichiarata dell'astrologia, quale
sembra essere stata presso gli Arabi. Bartolommeo Cocle,
per esempio, autore di un Manuale fisiognomico, e che
si pavoneggiava del pomposo titolo di metaposcopo,[546] la
cui scienza però, giusta l'espressione del Giovio, rassomigliava

piuttosto ad una delle maggiori arti liberali,
non s'accontentava di spacciare le sue profezie per i pusillanimi,
che giornalmente accorrevano a consultarlo, ma
scrisse anche addirittura un «Prospetto delle persone,
alle quali erano imminenti diversi gravissimi pericoli».
Il Giovio, quantunque invecchiato nell'incredulità romana — in
hac luce romana! —, confessa che le profezie
contenute in quel Prospetto non fecero che verificarsi
anche troppo esattamente.[547] Sta però di fatto altresì, che
in tali occasioni quelli che erano colpiti da queste od
altre simili profezie, si vendicavano terribilmente dei
profeti: Giovanni Bentivoglio fece per ben cinque volte
sfracellare alla parete Luca Gaurico appeso ad una fune,
che era attaccata ad un'alta scala a chiocciola, perchè
gli aveva predetto la perdita della signoria:[548] Ermete
Bentivoglio fece inseguire il Cocle da un assassino, perchè
l'infelice metaposcopo gli aveva, benchè a malincuore,
profetizzato che sarebbe morto fuggiasco in una
battaglia. L'assassino schernì, a quanto sembra, il morente,
ripetendogli che anche a lui aveva predetto, che
avrebbe vituperosamente commesso un assassinio! — Una
fine ugualmente infelice ebbe il nuovo fondatore
della chiromanzia, Antioco Tiberto da Cesena,[549] per volere
di Pandolfo Malatesta da Rimini, al quale aveva
presagito la cosa più dolorosa che possa toccare ad un
tiranno, la morte nell'esiglio e nell'estrema miseria. Tiberto

era un uomo di grande ingegno, che notoriamente
dava i suoi responsi, non tanto servendosi della chiromanzia,
quanto della profonda conoscenza che aveva del
cuore umano: per le sue molte cognizioni egli era rispettato
perfin da quei dotti, che non tenevano nessun
conto delle sue divinazioni.[550]



L'alchimia finalmente, che nell'antichità non viene
nominata se non assai tardi, cioè sotto Diocleziano, non
ha nell'epoca più splendida del Rinascimento che un'importanza
affatto secondaria.[551] Anche di questa malattia
l'Italia era stata tocca molto tempo prima, nel secolo XIV,
quando il Petrarca, nella sua polemica contro essa, confessava
che il far bollire l'oro era un uso diventato universale.[552]
Ma da quel tempo in poi s'era fatta sempre più
rara in Italia quella specie particolare di fede, di entusiasmo
e di isolamento, che si richiede per l'esercizio
dell'alchimia, mentre i seguaci di essa, italiani e forestieri,
cominciarono nel nord ad usufruttuare in larga
misura la credulità dei grandi signori.[553] Sotto Leone X
i pochi fra gl'italiani che ancora attendevano a questo
studio,[554] passavano per uomini strani ed eccentrici (ingenia
curiosa), ed Aurelio Augurelli, che dedicò a quel

Papa dissipatore un poemetto sul modo di far l'oro,
vuolsi n'abbia avuto in ricompensa una magnifica borsa,
ma vuota. Il mistico fanatismo, che in seguito condusse
gli alchimisti a cercare, oltre l'oro, anche la famosa
pietra filosofale, nella quale doveva trovarsi ogni fortuna,
non è che un tardo germoglio settentrionale, spuntato
dalle teorie di Paracelso e di altri.





CAPITOLO V.
Crollo della fede in generale.





La confessione del Boscoli. — Confusione religiosa e scetticismo generale. — Contesa
sull'immortalità. — Il cielo dei pagani. — Il mondo avvenire
di Omero. — Abbandono delle dottrine del Cristianesimo. — Il
deismo italiano.





In istretta relazione con queste superstizioni e in generale
colle massime dell'antichità allora universalmente
adottate era la fede nell'immortalità dell'anima. Ma
questa questione, presa nel suo complesso, ha anche attinenze
più larghe e profonde con lo sviluppo dello spirito
moderno in generale.



Una delle fonti principali d'ogni dubbio nell'immortalità
era il desiderio di non dover essere obbligati in
nulla ad una Chiesa universalmente abborrita, come era
allora la romana. Vedemmo già come essa chiamasse
col nome di epicurei coloro che la pensavano a questo
modo (v. pag. 303 e segg:). Può ben essere accaduto che
taluno nel momento supremo della morte cercasse il
conforto de' Sacramenti; ma questo era nulla in paragone
dei moltissimi, che per tutta la loro vita, e specialmente
poi negli anni della loro maggiore attività, non
si curarono affatto di seguire qualsiasi principio religioso.
Che da questa indifferenza poi parecchi fossero condotti

ad una compiuta incredulità è cosa, che, oltre all'essere
evidente da sè, viene storicamente testificata d'ogni parte.
Sono coloro dei quali l'Ariosto scriveva: non credono a
nulla al di sopra del tetto della loro casa.[555] In Italia, e
più specialmente a Firenze, si poteva senza pericolo alcuno
vivere in una palese incredulità, purchè non si
provocasse con offese dirette la collera della Chiesa.
Infatti era di uso, che il confessore chiamato ad assistere
un delinquente, che dovesse subire l'estremo supplizio,
prima d'ogni altra cosa lo interrogasse se credeva:
«essendo corsa una falsa voce, ch'egli non avesse fede
alcuna».[556]





Il povero peccatore, al quale qui si allude, quel Pierpaolo
Boscoli, di cui già facemmo menzione (v. vol. I,
pag. 79), e che nel 1513 ebbe parte in una cospirazione
contro la famiglia dei Medici appena ristabilita, è divenuto
in questa occasione l'espressione la più perfetta
della confusione, che allora regnava nelle idee religiose.
Devoto per tradizioni famigliari al partito del Savonarola,
egli aveva poi concepito un certo entusiasmo per
la libertà intesa al modo antico e per altre idee del
vecchio paganesimo; ma, mentre egli langue nel carcere,
i mistici partigiani del frate s'interessano nuovamente
per lui e cercano ogni mezzo perchè egli muoia cristianamente
e salvi l'anima sua. Il pio testimonio e narratore

del fatto è uno della famiglia artistica dei Della
Robbia, il dotto filologo Luca. «Ohimè, sospira il Boscoli,
aiutatemi a dimenticar Bruto, perchè io possa morire
da buon cristiano!» — E Luca gli risponde: «purchè
voi vogliate, ciò non vi riescirà malagevole; voi sapete
già che le imprese degli antichi romani non ci furono
tramandate nella loro schietta genuinità, ma con arte
accresciute». Allora quegli fa violenza a sè stesso per
credere, e si rimprovera che la sua fede non sia spontanea.
Se soltanto gli fosse concesso ancora di passare
un mese in compagnia di buoni monaci, egli sarebbe
certo di riformare il cuore e la mente a pensieri e sentimenti
cristiani! — Da ciò che segue emerge poi con
tutta evidenza, che questi seguaci del Savonarola conoscevano
assai poco la Bibbia: il Boscoli non conosce altre
preghiere che il Pater e l'Ave, e supplica istantemente
Luca a voler dire agli amici, che studino la Sacra Scrittura,
perchè nell'ora suprema non si trova se non ciò
che s'è appreso durante la vita. Dopo ciò, Luca gli legge
e gli spiega la Passione secondo il Vangelo di S. Giovanni:
in modo veramente strano quell'infelice vede
chiara la divinità di Cristo, mentre invece non sa capacitarsi
della sua umanità: e se ne cruccia, e vorrebbe
poter vedere anche quest'ultima con tale evidenza, «come
se Cristo gli venisse incontro uscendo da un bosco»:
allora l'amico lo esorta all'umiltà e lo avverte che i
dubbi non sono che ispirazioni perverse dello spirito maligno. — Più
tardi egli si risovviene di un suo voto
giovanile non mai compiuto, di andare in pellegrinaggio
alla Madonna dell'Impruneta, e Luca gli promette di
compierlo in sua vece. Frattanto giunge il confessore,
un frate del convento del Savonarola, come egli l'aveva
chiesto, e gli dà innanzi tutto quegli schiarimenti, che altrove

abbiamo accennato, intorno all'opinione di s. Tommaso
d'Aquino sul tirannicidio, eccitandolo poscia a sostenere
la morte con animo forte. Il Boscoli risponde:
«padre, non perdete su questo punto il vostro tempo;
a ciò mi bastano già i filosofi: aiutatemi a subire la
morte per amore di Cristo». Le cose ulteriori, la comunione,
il commiato e l'esecuzione, ci vengono narrate
in modo assai commovente; più particolarmente però
merita d'esser notato un tratto al tutto caratteristico,
ed è che, mentre il Boscoli poneva la testa sul ceppo,
pregò il carnefice a sospendere il colpo ancora un momento,
«perchè egli, sin da quando ebbe l'annunzio della
propria condanna, avea fatto ogni sforzo per unirsi con
Dio, ma sempre indarno, ed ora voleva fare uno sforzo
supremo per abbandonarsi del tutto nelle sue mani».
Evidentemente egli ripeteva un'idea del Savonarola, che,
intesa soltanto per metà, lo teneva inquieto ancora in
quell'estremo momento.





Se noi possedessimo parecchie altre confessioni di
questo genere, avremmo un'immagine ben più completa
della vita morale di quel tempo, di quello che non ci
sia dato di raccoglierla da tanti trattati e da tante poesie.
Noi vedremmo anche meglio quanto forte fosse
l'innato istinto religioso, e quanto subbiettivi e vacillanti
i rapporti d'ogni individuo colle verità religiose,
e finalmente quali potenti nemici osteggiassero queste
ultime. Che uomini cresciuti con tali sentimenti non
fossero quelli che si domandavano per fondare una nuova
Chiesa, è cosa per sè evidentissima; ma la storia del
pensiero degli occidentali sarebbe pur sempre incompiuta,
se non si tenesse conto di quest'epoca di sommo fermento
fra gli Italiani, che non s'incontra presso le altre

nazioni, perchè queste non vi presero alcuna parte. Ma
torniamo alla questione dell'immortalità.



Se l'incredulità a questo riguardo fece così rapide
ed estese conquiste nella classe degli uomini più colti,
ciò dipendette essenzialmente dalla circostanza che il
compito affatto terreno di scoprire e riprodurre il mondo
mediante la parola e le immagini assorbì in alto grado
tutte le forze mentali e morali degli Italiani. L'esser
mondano all'uomo del Rinascimento fu una necessità
(v. pag. 298). Ma da ciò derivò anche che l'arte e la
indagine scientifica apersero universalmente la via ad
uno scetticismo, che, se non appare evidentissimo nella
letteratura e se non s'accinse alla critica della storia
biblica (v. pag. 311) in modo degno del tempo, tuttavia
non può dirsi che non abbia esistito. Esso passò piuttosto
inosservato in quel gran bisogno di dare a tutto
forma e colore, che è lo stimolo positivo dell'arte; senza
contare gl'impedimenti creati dal potere dispotico usurpato
dalla Chiesa, che si sarebbe dichiarata mortale nemica
di chiunque avesse osato sciogliere la questione
teoricamente. Questo spirito di dubbio nondimeno doveva
volgersi inevitabilmente al problema dello stato dell'anima
umana dopo la morte per motivi già per sè troppo evidenti,
perchè abbiano bisogno di essere additati.





Ed ora sopravvenne l'Antichità ed influì su tutta
questa questione in doppio modo. In primo luogo si cercò
appropriarsi la psicologia degli antichi e si torturò minuziosamente
Aristotele per averne una risposta definitiva.
In uno dei dialoghi imitati da Luciano a quel tempo[557]
Caronte racconta a Mercurio, come egli abbia interpellato

Aristotele stesso, mentre lo tragittava sulla sua
barca, intorno a ciò che egli pensasse intorno all'immortalità:
il cauto filosofo, quantunque corporalmente fosse
morto e tuttavia vivesse spiritualmente, non avea nemmeno
allora voluto compromettersi con una chiara e
netta risposta: come adunque, dopo tanti secoli, potevano
gl'interpreti essere più fortunati di lui? — Ma appunto
perciò si questionava con maggiore accanimento
sulle opinioni emesse da lui e da altri antichi sulla vera
natura dell'anima, sulla sua origine, sulla sua preesistenza,
sulla sua unità in tutti gli uomini, e sulla sua
assoluta eternità, anzi anche intorno alle diverse sue
trasmigrazioni, e tali questioni furono portate perfin sul
pergamo.[558] La disputa assunse ancora nel secolo XV proporzioni
assai larghe e s'accalorava ogni dì più: gli uni
dimostravano che Aristotele senz'altro dà l'anima come
immortale;[559] altri deploravano la durezza di cuore degli
uomini, che vorrebbero vedersi l'anima seder dinanzi
sopra una sedia, per credere alla di lei esistenza:[560] Filelfo
nella sua orazione funebre per Francesco Sforza
adduce una serie di sentenze diverse di filosofi antichi
ed anche d'Arabi a sostegno dell'immortalità, e chiude
questa miscela di testimonianze, che nella stampa occupano
due pagine e mezza molto compatte in folio,[561] con
due righe: «oltre a ciò abbiamo il Testamento vecchio
ed il nuovo, che tengono il luogo di qualsiasi certezza
ed autorità». In mezzo a ciò sopravvennero i Platonici

colla dottrina dell'anima di Platone, e taluni anche, come
per esempio il Pico, con notevoli aggiunte desunte dalle
dottrine del Cristianesimo. Ma gli avversari riempivano
il mondo erudito delle loro opinioni. Al principio del
secolo XVI lo scandalo, che ne risentì la Chiesa, era
talmente grande, che Leone X nel Concilio Lateranense
(1513) dovette pubblicare una costituzione[562] a difesa della
immortalità e individualità dell'anima, quest'ultima contro
coloro che insegnavano non esser l'anima in tutti
gli uomini che una sola. Pochi anni dopo però apparve
il libro del Pomponazzo, dove si mostra l'impossibilità
di una prova filosofica dell'immortalità, ed allora la lotta
si svolse in confutazioni ed apologie, e non tacque se
non di fronte alla reazione cattolica. La preesistenza
dell'anima in Dio, più o meno conforme alle dottrine
ontologiche di Platone, rimase a lungo come un'idea
assai diffusa e tornò comoda specialmente ai poeti.[563] Evidentemente
non si pensò più da vicino, quali conseguenze
vi andassero connesse intorno al modo di esistere dopo
la morte.





Il secondo influsso dell'Antichità venne principalmente
da quel notevole frammento del libro sesto della Repubblica
di Cicerone, che è noto sotto il nome di «Sogno
di Scipione». Senza il commento di Macrobio probabilmente
anch'esso sarebbe andato perduto, come tutta la
seconda metà di quest'opera; ma allora era assai diffuso

in innumerevoli manoscritti[564] e, quando nacque l'arte
tipografica, in moltissime ristampe, e fu in più guise
commentato. È la designazione della vita gloriosa, che
aspetta i grandi uomini dopo la morte nel concento delle
sfere celesti. Questo cielo del mondo pagano, pel quale
a poco a poco trovaronsi anche altre testimonianze antiche,
si venne mano mano sostituendo al cielo promesso
ai cristiani in quella stessa misura, nella quale l'ideale
della grandezza storica e della fama gettò nell'ombra
le idealità della vita cristiana, e, ciò non ostante, il sentimento
non ne restava tanto offeso, come colla dottrina
della morte definitiva di tutto l'uomo. Ancora il Petrarca
cominciò a fondare le sue speranze principalmente su
questo Sogno di Scipione, su altre espressioni che si riscontrano
in Cicerone e sul Fedone di Platone, senza
nemmeno menzionare la Bibbia.[565] «Perchè, esclama egli
in qualche parte de' suoi scritti, non dovrei io come cattolico
partecipare ad una speranza, che trovo accettabile
presso i pagani?». Un po' più tardi Coluccio Salutati
scrisse le sue «Fatiche d'Ercole» (che sussistono ancora
manoscritte), dove nella conclusione si prova, che
agli uomini attivi e operosi, che sulla terra sostennero
lotte straordinarie, di diritto appartiene un seggio sopra
le stelle.[566] E se anche Dante confinò rigorosamente i
grandi del paganesimo (ai quali certamente egli accordava
il Paradiso) nel Limbo, ch'egli pone al limitare

dell'Inferno,[567] ora invece la poesia si mostrò più corriva e
diffuse idee molto più larghe intorno al mondo avvenire.
Cosimo il Vecchio, giusta una poesia di Bernardo Pulci
scritta in occasione della sua morte, era stato accolto
in cielo da Cicerone, che al pari di lui fu detto «padre
della patria», dai Fabj, da Curio, da Fabrizio e da molti
altri, coi quali sarà un nuovo ornamento di quel coro,
nel quale non cantano che le anime scevre d'ogni colpa
e d'ogni rimprovero.[568]





Ma negli antichi autori c'era anche un altro concetto,
e d'assai meno lusinghiero, del mondo futuro,
vale a dire il regno delle ombre di Omero e di quei
poeti, che non avevano saputo ancora dar forma umana a
quel modo di esistere. Anche questo concetto impressionò
l'animo di taluni. Gioviano Pontano in qualche punto
delle sue opere pone in bocca al Sannazzaro il racconto
di una visione[569] avuta di buon mattino nel sonno. In
essa gli appare un amico morto, Ferrando Gennaro, col
quale egli altre volte s'era intrattenuto sull'immortalità
dell'anima: egli lo interroga, se sia vera l'eternità e
l'atrocità delle pene infernali? L'ombra, dopo qualche
istante di silenzio, risponde al tutto nel senso della risposta
di Achille ad Odisseo: «di questo ti faccio certo,
che noi usciti dalla vita corporale portiamo il più grande
desiderio di ritornare in essa». Poi saluta e scompare.







Non si può assolutamente disconoscere che simili idee
implicavano affatto la distruzione dei dogmi fondamentali
del Cristianesimo. I concetti della prima caduta dell'uomo
e della Redenzione devono essere scomparsi quasi
del tutto. Nè bisogna lasciarsi illudere dall'effetto prodotto
dai giubilei e dalle penitenze pubbliche, di cui s'è
parlato altrove (v. pag. 264 e seg. e 290 e seg.); poichè,
ammesso anche che v'abbiano partecipato, al pari di
tutti gli altri, altresì gli uomini individualmente più colti
ed istrutti, tale partecipazione non era tanto l'effetto
di un vivo sentimento religioso, quanto è assai più un
bisogno di cercar forti commozioni, una sensazione violenta
degli spiriti dinanzi a qualche grande calamità, un
grido di disperazione lanciato verso il cielo, perchè mandasse
un aiuto straordinario. Il risvegliarsi della coscienza
non portava di necessità il sentimento della corruzione
umana e del bisogno di una Redenzione, anzi anche una
grande penitenza esteriore non implicava per sè un pentimento
assoluto in senso cristiano. Se taluni, dotati di
una energia straordinaria, ci narrano che il loro principio
era quello di non voler pentirsi giammai di nulla,[570]
può ben essere che ciò si riferisca innanzi tutto a cose
per sè stesse indifferenti, a viste o ad errori commessi
nel campo della vita pratica, ma il passaggio da questo
al campo morale è facilissimo, quando la sorgente di
quel principio è universale e risiede nel sentimento individuale
della propria forza. Il Cristianesimo passivo e
contemplativo, colle sue speranze in una vita migliore
al di là della tomba, non aveva più alcun predominio

su questi uomini. Il Machiavelli lancia espressamente
l'ultima parola su esso, affermandolo dannoso allo Stato
e inutile alla difesa delle sue libertà.[571]





Ora qual forma doveva dunque assumere negli uomini
più serii il sentimento religioso, che, in onta a tutto
questo, ancora esisteva? Il Teismo o Deismo, comunque
lo si voglia chiamare. Quest'ultimo nome parrebbe convenir
meglio a quel modo di pensare, che ha già abbandonato
ogni credenza cristiana, senza cercare o trovare
un ulteriore compenso per soddisfare ai bisogni del sentimento.
Il Teismo invece si riconosce in una più elevata
e positiva devozione verso l'Ente divino, che il medio-evo
non aveva mai conosciuto. Una tale devozione non
esclude per nulla il Cristianesimo, e può benissimo in
ogni tempo conciliarsi colle sue dottrine sul peccato, sulla
redenzione e sull'immortalità, ma può anche sussistere
senza di esse.



Talvolta essa si manifesta con una ingenuità quasi
infantile, anzi con un colorito mezzo pagano: in Dio essa
vede l'Essere onnipotente, che è meta e compimento di
tutti i desideri. Agnolo Pandolfini racconta,[572] come, dopo
le sue nozze, egli si sia ritirato colla propria consorte
dinanzi all'altare domestico, dove era l'immagine di Nostra
Donna, orando non solo a lei, ma anche a Dio Padre,
perchè fosse loro concesso un giusto uso dei beni di fortuna,
una lunga convivenza in pace e in concordia, e
molti discendenti maschi: «per me chiesi ricchezza, amicizie
ed onori, per lei integrità e onestà e che fosse buona
massaia». Se poi accade, che la preghiera abbia nella

espressione un forte colorito d'antichità, si ha talvolta
molta difficoltà a sceverare in essa lo stile, che è pagano,
dal senso, che è pure sempre quello di un Teismo
cristiano.[573]



Questo sentimento si manifesta qua e là con molta
verità nella sventura. Degli ultimi anni del Firenzuola, che
giacque lungamente ammalato di febbre, ci restano alcune
preghiere a Dio, nelle quali egli incidentalmente
accentua le sue credenze cristiane, e tuttavia ci appare
imbevuto di sentimenti teistici i più pronunciati.[574] Egli
non considera punto i suoi dolori come una conseguenza
delle sue colpe o come una prova e preparazione alla
vita avvenire; è un affare immediato tra lui e Dio solo,
che fra l'uomo e la disperazione ha posto il potente amor
della vita. «Io impreco, esclama egli, ma contro alla
natura soltanto; imperocchè la tua grandezza mi vieta
di nominarti.... dammi la morte, o Signore, io te ne
supplico, dammi tosto la morte!»



Vero è che una prova evidente di un Teismo manifesto
e sentito si cercherebbe indarno in questa e in simili

espressioni; quelli che le emisero, credevano ancora
in parte di essere cristiani e rispettavano, oltre a ciò,
per motivi diversi la dottrina emanata dalla Chiesa. Ma
al tempo della Riforma, quando il pensiero fu costretto
a manifestarsi in tutta la sua pienezza, questo modo di
pensare acquistò una coscienza esplicita; un buon numero
di protestanti italiani si dichiararono Anti-trinitarj, e i
Sociniani fuggiaschi in lontane regioni fecero perfino il
notevole tentativo di costituire una Chiesa in questo
senso. In ogni modo dal fin qui detto apparirà per lo
meno evidentemente, che, oltre ai razionalisti della scuola
umanistica, anche altri spiriti seguivano arditamente questa
corrente.



Un centro di Teismo pronunciatissimo fu l'Accademia
Platonica di Firenze, e in essa nessuno lo professò così
apertamente come Lorenzo il Magnifico. Le opere dottrinali
e perfino le lettere famigliari di quel circolo di
dotti non ci danno che la metà dei loro sentimenti e
del loro pensiero. Egli è vero che Lorenzo dalla sua
gioventù sino alla fine della sua vita si dichiarò in fatto
di credenze cristiano,[575] e che Pico fu anzi ligio alle idee
del Savonarola e piegò a sentimenti di un ascetismo
claustrale.[576] Ma negli inni di Lorenzo,[577] che siamo tentati

di designare come il maggior prodotto dello spirito di
quella scuola, parla aperto il Teismo, e precisamente nel
senso, che riguarda il mondo come un gran Cosmo fisico
e morale. Mentre gli uomini del medio-evo considerano
questo stesso mondo soltanto come una valle di lagrime,
che il Papa e l'Imperatore debbono guidare sino alla
venuta dell'Anticristo, mentre i fatalisti del Rinascimento
oscillano perplessi tra momenti di violenta energia e di
cupa rassegnazione o di delirj superstiziosi, qui un'eletta
schiera di spiriti superiori[578] coltiva l'idea, che il mondo
visibile sia stato creato da Dio per solo amore, e che
esso sia una riproduzione del tipo esistente in lui, e
ch'egli ne sia pur sempre l'eterno motore e conservatore.
L'uomo, riconoscendo Iddio, può attirarlo nella sua
cerchia ristretta, ma amandolo può anche abbracciar l'infinito,
e questa è la beatitudine, di cui è lecito goder
sulla terra.



Qui gli ultimi accenti del misticismo del medio-evo
si fondono colle dottrine platoniche e con idee e sentimenti
al tutto moderni. Così si veniva maturando il miglior
frutto di quella cognizione del mondo esteriore e
dell'uomo, che basta da sola a collocare il Rinascimento
italiano alla testa di tutta la civiltà moderna.



FINE DEL VOLUME SECONDO ED ULTIMO.








INDICE E SOMMARIO
DELLE MATERIE CONTENUTE NEL VOLUME SECONDO ED ULTIMO



	PARTE QUARTA.

  Scoperta del mondo esteriore e dell'uomo.



	 



	I. 	— 	Viaggi degli Italiani.
 Colombo. — La Cosmografia nelle sue attinenze coi viaggi 	Pag. 7



	II. 	— 	Le scienze naturali in Italia.
 Tendenze all'empirismo. — Dante e l'astronomia. — Ingerenza della Chiesa. — Influenza dell'umanismo. — Botanica; i cultori del giardinaggio. — Zoologia; i Serragli. — Il seguito di Ippolito de' Medici; gli schiavi 	13



	III. 	— 	Scoperta del Bello nel paesaggio.
 Il paesaggio nel medio-evo. — Il Petrarca e le ascensioni alpine. — Il Dittamondo di Fazio degli Uberti. — La scuola fiamminga. — Enea Silvio e le sue descrizioni 	25



	IV. 	— 	Scoperte sull'uomo.
 Espedienti psicologici; i temperamenti 	41



	V. 	— 	Rappresentazione dell'elemento spirituale nella poesia.
 Valore intrinseco del verso sciolto, e del sonetto. — Dante e la sua «Vita nuova. — La Divina Commedia. — Il Petrarca pittore degli affetti e dei sentimenti. — Il Boccaccio e la Fiammetta. — Scarso sviluppo della tragedia. — La pompa della rappresentazione nociva al dramma. — Intermezzi e balli. — Commedia in genere e commedia dell'arte. — Epopea romantica. — Scoloriture necessarie nella pittura dei caratteri. — Il Pulci e il Bojardo. — Legge intima dei loro componimenti. — L'Ariosto e il suo stile. — Il Folengo e la parodia. — Il Tasso come antitesi 	45



	



	VI. 	— 	Le Biografie.
 Progresso degli Italiani di fronte al medio-evo. — Biografi toscani. — Biografi d'altre regioni d'Italia. — L'autobiografia: Enea Silvio. — Benvenuto Cellini. — Girolamo Cardano. — Luigi Cornaro 	73



	VII. 	— 	Caratteristica dei popoli e delle città.
 Il Dittamondo di Fazio degli Uberti. — Descrizioni del secolo XVI 	89



	VIII. 	— 	Descrizione dell'uomo esteriore.
 La Bellezza negli scritti di Boccaccio. — L'ideale della Bellezza del Firenzuola. — Definizioni generali di quest'ultimo 	93



	IX. 	— 	Descrizione della vita reale ordinaria.
 Enea Silvio ed altri. — Convenzionalismo bucolico dal Petrarca in avanti. — Condizione effettiva dei contadini. — Schietta rappresentazione poetica della vita campestre. — Battista Mantovano, Lorenzo il Magnifico, il Pulci. — Angelo Poliziano. — L'umanità e l'idea dell'uomo in generale 	101



	 



	PARTE QUINTA.
 La vita sociale e le feste.



	 



	I. 	— 	Contrasto col medio-evo. — La convivenza nelle città. — Negazione teorica della nobiltà. — Contegno dell'aristocrazia secondo i paesi. — Sua posizione di fronte allo svolgersi progressivo della cultura. — Posteriori influenze spagnuole. — Le dignità cavalleresche dal medio-evo in avanti. — I tornei e le loro caricature. — La nobiltà come requisito indispensabile a' cortigiani 	113



	II. 	— 	Raffinamento esteriore della vita.
 Abbigliamenti e mode. — Articoli di toeletta delle donne. — Pulitezza esteriore. — Il galateo e la buona creanza. — Comodità ed eleganza 	127



	III. 	— 	La lingua come base del vivere sociale.
 Formazione di una lingua ideale. — Diffusione sempre crescente della medesima. — I puristi più rigidi. — Meschinità dei loro trionfi. — La conversazione 	139



	IV. 	— 	La forma più elevata della vita sociale.
 Convenienze sociali e statuti. — I novellieri e il loro uditorio. — Le grandi dame e le loro sale. — La società fiorentina. — La società di Lorenzo descritta da lui medesimo 	149



	



	V. 	— 	L'uomo perfetto di società.
 Suoi amori. — Sue qualità esterne ed interne. — Gli esercizi corporali. — La musica. — Gl'istrumenti e i virtuosi. — Dilettanti in società 	155



	VI. 	— 	Condizione della donna.
 Sua educazione pari a quella dell'uomo. — Carattere virile delle sue poesie. — Sviluppo completo della sua personalità. — La donna-uomo (virago). — La donna nella società. — Cultura delle cortigiane 	163



	VII. 	— 	Il governo della famiglia.
 Contrasto col medio-evo. — Agnolo Pandolfini. — Le ville e la vita campestre 	173



	VIII. 	— 	Le Feste.
 Loro forme rudimentali, il Mistero e la Processione. — Pregi delle feste italiane su quelle d'altri paesi. — L'allegoria nell'arte italiana. — Rappresentanti storici dell'universalità. — Le rappresentazioni dei Misteri. — Il Corpusdomini in Viterbo. — Rappresentazioni profane. — Pantomime e ricevimenti solenni di principi. — Processioni; trionfi spirituali. — Trionfi profani. — Corse navali. — Carnevale a Roma e a Firenze 	179



	 



	PARTE SESTA.
 La Morale e la Religione.



	 



	I. 	— 	La Moralità.
 Canoni critici. — Coscienza della demoralizzazione. — Sentimento moderno dell'onore. — Predominio della fantasia. — Tendenza al giuoco ed alla vendetta. — Offese alla fede coniugale. — Situazione morale della donna. — L'amore spiritualizzato. — Tendenza generale al delitto. — Il malandrinaggio. — L'assassinio pagato, gli avvelenamenti. — Malfattori in senso assoluto. — La moralità in rapporto con lo sviluppo della vita individuale 	213



	II. 	— 	La Religione nella vita quotidiana.
 Difetto di una riforma. — Posizione degl'Italiani di fronte alla Chiesa. — Odio contro la gerarchia e le fraterie. — I frati mendicanti. — L'Inquisizione domenicana. — Gli ordini religiosi superiori. — Abituale ingerenza della Chiesa e de' suoi riti. — Apostoli di penitenza. — Girolamo Savonarola. — L'elemento pagano nelle credenze popolari. — La fede nelle reliquie. — Il culto di Maria. — Oscillazioni nel culto. — Grandi epidemie religiose. — Loro ordinamento poliziesco in Ferrara 	249



	



	III. 	— 	La Religione e lo spirito del Rinascimento.
 Soggettivismo necessario. — Tendenze mondane. — Tolleranza verso l'islamismo. — Legittime aspirazioni di tutte le religioni. — Influenza dell'antichità. — Pretesi epicurei. — Dottrina del libero arbitrio. — Umanisti devoti. — Indirizzo mediano degli umanisti in generale. — Primordii della critica religiosa. — Fatalismo degli umanisti. — Riti esterni pagani 	295



	IV. 	— 	Innesto di antica e moderna superstizione.
 L'astrologia. — Sua diffusione ed influenza. — Suoi avversari in Italia. — Confutazione di Pico e suoi effetti. — Superstizioni diverse. — Superstizione degli umanisti. Spettri di persone morte. — Credenza nei demoni. — La strega italiana. — Il paese classico delle streghe presso Norcia. — Fusione e rapporti colla stregoneria del nord. — Malìe delle meretrici. — L'incantatore e lo scongiuratore. — I demonii sulla via di Roma. — Singole specie di malìe: i telesmi. — Magia del getto dei fondamenti. — Il negromante presso i poeti. — Storiella magica di Benvenuto Cellini. — La magìa in decrescenza. — Specie affini della stessa; l'alchimia 	317



	V. 	— 	Crollo della fede in generale.
 La confessione del Boscoli. — Confusione religiosa e scetticismo generale. — Contesa sull'immortalità. — Il cielo dei pagani. — Il mondo avvenire di Omero. — Abbandono delle dottrine del Cristianesimo. — Il deismo italiano 	365










NOTE:



1.  Luigi Bossi, Vita di Cristoforo Colombo, dove si ha anche
un prospetto degli anteriori viaggi e delle scoperte degli Italiani, a
pag. 91 e segg.




2.  Intorno a ciò veggasi un lavoro speciale di Pertz. Un cenno,
invero troppo scarso, ne dà Enea Silvio nell'Europae status sub
Federico III imper. cap. 44. (Fra altri v. Frehers, Scriptor, ed.
del 1624, vol. II, p. 87).




3.  Pii II comment. L. I, p. 14. — Una prova evidente ch'egli
non fu sempre esatto nelle sue osservazioni e che talvolta aggiunge
o toglie a capriccio, la si ha per es. nella descrizione di Basilea.
Ciò peraltro non scema il merito de' suoi lavori presi nel loro
insieme.




4.  Nel secolo XVI l'Italia continuò a riguardarsi per lungo
tempo ancora come il centro privilegiato degli studi cosmografici,
quando omai gli scopritori appartenevano quasi tutti ai paesi posti
sulle rive dell'Atlantico. La geografia locale conta verso la
metà del secolo un'opera assai notevole nella Descrizione di
tutta Italia di Leandro Alberti.




5.  Libri, Histoire des sciences mathématiques en Italie, IV vols.
Paris, 1838.




6.  Per giungere qui ad un giudizio veramente concludente, bisognerebbe
constatare la sempre maggiore attività manifestatasi
nel raccogliere osservazioni, indipendentemente dai progressi delle
scienze matematiche, ma ciò eccede i limiti del nostro assunto.




7.  Libri, op. cit. II, p. 174 e segg.




8.  Scardeonius, De urb. Patav. antiquit. nel Grevio, Thesaur.
ant. italic. t. VI, pars III.




9.  Veggansi i lamenti esagerati del Libri, op. cit. II, p. 258 e
segg. Per quanto sia da deplorare, che un popolo dotato di tante
attitudini non abbia consacrato una maggior parte delle sue forze
alle scienze naturali, crediamo tuttavia ch'esso abbia avuto scopi
ancor più elevati, che in parte anche raggiunse.




10.  Alexandri Braccii descriptio horti Laurentii Med., ristampata
anche come Appendice N. 58 alla vita di Lorenzo di Roscoe.
Anche nelle appendici al Laurentius di Fabroni.




11.  Mondanarii villa, ristampato nei Poemata aliquot insignia
illustr. poetar. recent.




12.  Sul giardino zoologico di Palermo sotto Enrico VI, v. Otto
de S. Blasio ad a 1194. — Quello di Enrico I d'Inghilterra nel
parco di Woodstock (Guil. Malmesbur, p. 638) conteneva leoni,
leopardi, cammelli ed un porcospino, tutti doni di principi stranieri.




13.  Come tale qui, dipinto o scolpito in pietra, è detto marzocco. — In
Pisa tenevansi delle aquile: cfr. gli interpreti di Dante, Inferno
XXXIII, 22.




14.  V. l'estratto di Aegid. Viterb. presso Papencordt, Storia
della città di Roma nel medio-evo, p. 367, not., dove si cita un
fatto del 1328. — Le lotte delle bestie feroci fra loro e coi cani
servivano di spettacolo al popolo nelle grandi occasioni. Nel ricevimento
fatto nel 1459 in Firenze a Pio II e a Galeazzo Maria
Sforza si riunirono insieme in uno steccato chiuso sulla piazza
della Signoria tori, cavalli, cinghiali, cani, leoni e una giraffa, ma
i leoni si accovacciarono e non vollero attaccare altre bestie. Cfr.
Ricordi di Firenze, Rer. ital. scriptor. ex florent. codd. t. II,
col. 741. Diversamente da questi nella Vita Pii II, Murat. III, II,
col. 976. Una seconda giraffa fu regalata a Lorenzo il Magnifico
da Kaytbey, Sultano de' Mammelucchi. Cfr. Paul. Jov. Vita Leonis
X, L. I. Del resto del serraglio di Lorenzo era celebre specialmente
un magnifico leone, la cui uccisione per opera d'altri
leoni fu riguardata come un presagio della morte di Lorenzo.




15.  Giov. Villani X, 185, XI, 66. Matteo Villani III, 90, V. 68. — Quando
i leoni s'azzuffavano tra loro o si uccidevano, lo si
aveva come un cattivo augurio. Cfr. Varchi, Stor. fiorent III,
p. 143.




16.  Cron. di Perugia, Arch. stor. XVI, II, p. 77. All'anno 1497. — Ai
Perugini fuggì una volta una coppia di leoni. Ibid. XVI, I,
p. 382, all'anno 1434.




17.  Gay, Carteggio, I, p. 422, all'anno 1291. — I Visconti adoperavano
perfino dei leopardi ammaestrati, come belve da caccia,
specialmente contro le lepri, che si facevano scovare dai cani. Cfr.
Kobell, Wildanger, p. 247, dove si citano altri esempi posteriori
di caccie con leopardi.




18.  Strozii poetae, p. 146. Cfr. p. 188, e sul parco della selvaggina
pag. 193.




19.  Cron di Perugia, l. c. XVI, II, p. 199. — Qualche cosa di
simile si ha nel Petrarca, De remed. utriusque fortunae, I, 61,
ma ancor meno accentuatamente.




20.  Jovian. Pontanus De magnificentia. — Nel giardino zoologico
del cardinale d'Aquileja ad Albano nel 1463 trovavansi, oltre
a dei pavoni e dei polli d'India, anche delle capre di Siria dalle
lunghe orecchie: Pii II Comment. XI, p. 562 e segg.




21.  Decembrio, ap. Muratori XX, col. 1012.




22.  Maggiori particolari in Paul. Jov. Elogia, parlando di Tristano
d'Acuna. Sui porco-spini e gli struzzi del palazzo Strozzi a
Firenze, veggasi Rabelais, Pantagruel, IV, chap. 11. — Lorenzo
il Magnifico ricevette dall'Egitto per mezzo d'alcuni mercanti una
giraffa; Baluz. Miscell. IV, 516.




23.  Ibid. parlando di Francesco Gonzaga. — Sul lusso dei milanesi
nelle razze cavalline v. Bandello parte II, Nov. 3 e 8. — Anche
nelle poesie epiche taluno degli eroi fa sfoggio di cognizioni
tecniche. Cfr. Pulci, il Morgante, c. XV, str. 105 e segg.




24.  Paul. Jov. Elogia, parlando di Ippolito de' Medici.




25.  Non sarà fuor di posto il dar qui occasionalmente qualche
notizia sulla schiavitù in Italia al tempo del Rinascimento. Un cenno
principale, benchè brevissimo, si ha in Jovian. Pontan. De obedientia,
L. III: nell'alta Italia non v'erano schiavi: nelle altre parti si comperavano
dall'Impero turco bulgari, circassi ed anche cristiani, e
si facevano servire sino a che avessero scontato il prezzo del loro
riscatto. Invece i negri continuavano a rimanere schiavi, ma non
era permesso, almeno nel regno di Napoli, di mutilarli. — Moro
designa tutti gli uomini di color bruno: il negro dicesi Moro nero. — Fabroni
Cosmos adnot. 110: atto di vendita di una schiava
circassa (1427); adnot. 141: prospetto delle schiave di Cosimo. — Nantiporto,
presso Muratori III, II, col. 1106: Innocenzo VIII riceve
cento Mori in dono da Ferdinando il Cattolico e li regala a
cardinali ed altri signori (1488). — Masuccio, Novelle, 14: trafficabilità
degli schiavi; — 24 e 25: schiavi negri, che al tempo
stesso lavorano come facchini (a vantaggio dei loro padroni?); — 48:
alcuni Catalani fanno prigioni alcuni Mori di Tunisi e li
vendono a Pisa. — Gay, Carteggio, I, 360; manomissione e dotazione
di uno schiavo negro in un testamento fiorentino (1490). — Paul.
Jov. Elogia, sub Franc. Sfortia. — Porzio Congiura, III,
194. — e Comines, Charles VIII, chap. 17: negri destinati a far
da carnefici e carcerieri della casa d'Aragona in Napoli. — Paul.
Jov. Elogia, sub Galeatio: un negro, quale compagno dei principi
nelle uscite. — Aeneae Sylvii opera, pag. 456: uno schiavo negro
come virtuoso di musica. — Paul. Jov. De piscibus, cap. 3: un
negro (libero?) come maestro di nuoto e palombaro in Genova. — Alex.
Benedictus, de Charolo VIII, presso Eccard, scriptor II,
col. 1608: un negro (Aethiops), quale ufficiale superiore in Venezia,
dietro di che anche Otello può immaginarsi come negro. — Bandello,
parte III, Nov. 21: se uno schiavo merita punizione, i
genovesi lo condannano alle Baleari, e precisamente ad Jviza a
trasportarvi il sale.




26.  Egli è appena necessario riportarsi alla celebre pittura, che
di questo argomento si trova nel secondo volume del Cosmos di
Humboldt.




27.  A questo argomento si riferiscono le osservazioni di Guglielmo
Grimm riportate da Humboldt, l. c.




28.  Carmina Burana, p. 162, de Phillide et Flora, str. 66.




29.  Difficilmente s'indovinerebbe che cosa altrimenti fosse andato
a fare sulla vetta del monte Bismantova nella provincia di
Reggio. Purgat. IV, 26. Anche la precisione, colla quale egli
cerca di mettere in evidenza tutte le parti del suo mondo sopranaturale,
mostra in lui un profondo sentimento del bello, che risulta
dalla natura e dalle forme. — Che poi sulla cima dei monti
si sognasse la esistenza di tesori nascosti e al tempo stesso vi sì
guardasse con una specie di superstizioso terrore, si rileva apertamente
dal Chron. Novaliciense, II, 5 presso Pertz, Script. VII
e Monum. hist. patriae, Script. III.




30.  Oltre alla descrizione di Baja nella Fiammetta, della selva
nell'Ameto ecc., vi è un passo nella Genealogia Deor. XIV, II,
molto importante, dove egli enumera una quantità di oggetti campestri,
alberi, prati, ruscelli, greggi, capanne ecc. e aggiunge che
queste cose animum mulcent, e che il loro effetto è quello di
mentem in se colligere.




31.  Libri, Histoire des sciences mathémat. II, p. 249.




32.  Quantunque volentieri vi si riporti; per es. de vita solitaria,
specialmente a pag. 241, dove cita la descrizione di un pergolato
dalle opere di S. Agostino.




33.  Epist. famil. VII, p. 675. Interea utinam scire posses, quanta
cum voluptate solivagus ac liber, inter montes et nemora, inter
fontes et flumina, inter libros et maximorum hominum ingenia
respiro, quamque me in ea, quae antea sunt, cum Apostolo
extendens, et praeterita oblivisci nitor et praesentia non videre.
Cfr. VI, 3, p. 605.




34.  Jacuit sine carmine sacro. — Cfr. Itinerarium syriacum,
p. 558.




35.  Egli distingue nell'Itinerar. syr., p. 557 nella Riviera di
Levante colles asperitate gratissima et mira fertilitate conspicuos.
Sulla spiaggia di Gaeta cfr. De remediis utriusque fortunae,
I, 54.




36.  De orig. et vita, p. 3: subito loci specie percussus.




37.  Epist. famil. IV, 1, p. 624.




38.  Il Dittamondo, III, cap. 9.




39.  Dittamondo, III, cap. 21, IV, cap. 4. — Papencordt, Storia
della città di Roma ecc. p. 416, dice che l'imperatore Carlo IV
aveva un gusto squisito pel paesaggio, e cita un passo di Pelzel
(Carlo IV) a pag. 456. (Le altre due citazioni da lui riportate
non dicono questo). Può darsi che una qualche velleità artistica
sia venuta all'Imperatore dai rapporti ch'egli ebbe con gli umanisti.




40.  Bisognerebbe anche udire il Platina, Vitae Pontiff. p. 310:
Homo fuit (Pio II) verus, integer, apertus; nil habuit ficti, nil
simulati, nemico d'ogni ipocrisia e superstizione, coraggioso,
coerente.




41.  I passi più importanti sono i seguenti: Pii II P. M. Commentarii,
L. IV, p. 183: la primavera in patria. L. V, p. 251: il
soggiorno d'estate a Tivoli. L. VI, 307: il banchetto alla fonte di
Vicovaro. L. VIII, 378: i dintorni di Viterbo, p. 387: il convento
di S. Martino, p. 338: il lago di Bolsena. L. IX, p. 396: la splendida
descrizione di Monte Amiata. L. X, p. 483: la posizione di
Monte Oliveto, p. 497: la prospettiva di Todi. L. XI, p. 554: Ostia
e Porto, p. 572: descrizione dei monti Albani. L. XII, p. 609: Frascati
e Grottaferrata.




42.  Così certamente deve leggersi invece che: di Sicilia.




43.  Egli stesso, alludendo al suo nome, si chiama: sylvarum
amator et varia videndi cupidius.




44.  Sulla passione di Leon Battista Alberti per le scene campestri
cfr. vol. I, pag. 190 e segg.




45.  La creazione più completa dell'Ariosto in questo riguardo,
il suo sesto canto, non si compone che di pitture perfette, ma
senza sfondo.




46.  Agnolo Pandolfini (Trattato del governo della famiglia, p. 90)
contemporaneo di Enea, si compiace dei giocondi spettacoli, che
offre la campagna «ragguardando que' colletti fronzuti, que' piani
vezzosi, quelle fonti e quei rivi, che saltellando si nascondono
fra le chiome dell'erbe»; ma forse sotto questo nome si cela il
grande Alberti, il quale, come s'è detto, sentiva anche sotto altri
punti di vista la bellezza del paesaggio.




47.  Quanto alla decorazione architettonica, egli ha un altro intento,
quello di descrivere un lusso determinato e speciale, e in
ciò la decorazione moderna potrebbe trovar qualche cosa da imparare
anche oggidì.




48.  Lettere pittoriche, III, 36. A Tiziano, del maggio 1544.




49.  Strozii poetae Erotica, L. VI, p,.182 e segg.




50.  Questa felice espressione è tolta dal VII volume dell'Histoire
de France di Michelet (Introd.).




51.  Tommaso Gar, Relaz. della corte di Roma I, p. 278, 279:
nella Relazione di Soriano dell'anno 1533.




52.  Prato, Arch. Stor. III, p. 295 e segg. — Secondo il senso
equivale ad «infelice» o «che porta infelicità». — Sull'influsso
dei pianeti sui caratteri umani in generale veggasi Cornelio Agrippa,
De occulta philosophia, c. 52.




53.  Riportati dal Trucchi, Poesie italiane inedite, I, p. 165
e segg.




54.  Questi versi sciolti acquistarono poscia, come ognun sa, la
prevalenza nel dramma. Trissino nella dedicatoria della sua Sofonisba
a Leone X esprime la speranza che il Papa riconoscerà
questo modo di verseggiare per quello che esso è veramente,
cioè il migliore, il più nobile ed il meno facile di tutti. Roscoe,
Leone X, VIII, 174.




55.  Cfr., per esempio, le forme veramente singolari adottate da
Dante nella Vita nuova, p. 10 e 12.




56.  Trucchi, l. c. I, p. 181 e segg.




57.  Sono queste le canzoni e i sonetti, che ogni fabbro e ogni
asinaio cantava e svisava con molto cruccio di Dante: (cfr. Franco
Sacchetti, Nov. 144, 115) tanto è vero, che questa poesia passa
assai presto nella bocca del popolo.




58.  Vita nuova, p. 52.




59.  Per la psicologia teorica di Dante uno dei passi più importanti
si ha nel Purgat. c. IV in sul principio. Veggansi, oltre a
ciò, i punti che vi si riferiscono nel Convito.




60.  I ritratti della scuola di van Eyk proverebbero il contrario
pei paesi del nord. Essi rimarranno per lungo tempo ancora superiori
a qualunque descrizione fatta col mezzo della parola.




61.  Peccato soltanto, che le sue lettere contengano sì pochi
aneddoti relativi alla vita spensierata che allora si conduceva in
Avignone, e che le corrispondenze dei suoi numerosi conoscenti
e degli amici di questi ultimi o sieno andate perdute, o non abbiano
esistito giammai!




62.  Ristampati nel volume XVI delle sue Opere volgari.




63.  Nel canto del pastore Teogape, dopo la festa di Venere,
Parnaso teatrale, Lipsia 1829, p. VIII.




64.  Il celebre Leonardo Aretino, quale capo dell'umanismo al
principio del secolo XV, pensa bensì che gli antichi Greci di umanità
e di gentilezza di cuore abbino avanzato di gran lunga i
nostri italiani; ma egli dice questo al principio di una novella,
che contiene una storia sentimentale dell'infermo principe Antioco
e della di lui matrigna Stratonica, vale a dire un documento in
sè molto ambiguo e per di più di origine mezzo asiatica. (Ristampata
anche come Appendice alle Cento novelle antiche).




65.  Ciò non impediva peraltro ai drammatici d'occasione di adulare
abbastanza alle singole corti ed ai principi.




66.  Paul. Jovius, Dialog. de viris lit. illustr., presso Tiraboschi
VII, IV. Lib. Greg. Gyraldus, De poetis nostri temporis.




67.  Isabella Gonzaga a suo marito, 3 febbraio 1502, Arch. Stor.
Append. II, p. 306 e segg. — Nei Misteri francesi gli attori si
presentavano dapprima tutti in processione al pubblico, e ciò dicevasi
la montre.




68.  Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col. 404. Altri passi
su quel teatro veggansi alle col. 278, 279, 282-285, 361, 380, 381,
393, 397.




69.  Strozii poetae, pag. 232; nel libro IV degli Aeolosticha, di
Tito Strozza.




70.  Francesco Sansovino: Venezia, fol. 169. Invece di parenti
ci pare dover leggere pareti. Del resto anche così il concetto non
riesce troppo chiaro.




71.  Quest'è appunto ciò, cui allude il Sansovino (Venezia, f. 168),
quando si lamenta che i recitanti guastano le commedie con invenzioni o
personaggi troppo ridicoli.




72.  Sansovino, l. c.




73.  Scardeonius, De urb. Patav. antiq. presso Grevio Thes. VI, III,
col. 288 e segg. Un passo importante anche per la letteratura dei
dialetti in generale.




74.  Che quest'ultimo almeno esista già ancora sino dal secolo XV
si può dedurlo dal Diario ferrarese, che confonde i Menecmi
di Plauto rappresentati in Ferrara nel 1501 col Menechino in discorso.
V. Murat. XXIV, col. 393.




75.  Il Pulci nel suo capriccio finge per la sua storia del gigante
Margutte una solenne antichissima tradizione (Morgante, c. XXIX,
stor. 153 e segg.) — Ancor più strana è l'Introduzione critica di
Limerno Pitocco (Orlandino, I, str. 12-22).




76.  Il Morgante fu stampato la prima volta prima del 1488.
Sui tornei v. più avanti.




77.  L'Orlando innamorato fu stampato la prima volta nel 1496.




78.  Vasari, VIII, 71, nel Commentario alla Vita di Raffaello.




79.  Quante cose di questo genere il gusto moderno non rigetterebbe
perfino in Italia? Ma non per questo ciò che ci stanca
deve riguardarsi come apocrifo e di posteriore sovrapposizione.




80.  La prima edizione è dell'anno 1516.




81.  I discorsi inseriti sono alla loro volta anch'essi nuove narrazioni.




82.  Ciò che accade invece nel Pulci. Morgante, canto XIX,
Str. 10 e segg.




83.  Il suo Orlandino fu pubblicato la prima volta nel 1526. — Cfr.
vol. I, p. 216.




84.  Radevicus, De gestis Friderici imp., specialmente nel II, 76. — L'eccellente
Vita Heinrici IV è assai povera di dati personali,
e altrettanto la Vita Chuonradi imp. di Vippone.




85.  Se assai presto si sia imitato anche Filostrato, non saprei
dire. — In ogni modo Svetonio era stato senza alcun dubbio un
modello, che si cercò d'imitare anche in tempi anteriori: oltre
la vita di Carlomagno scritta da Eginardo, se ne trovano esempi
del secolo XII in Guilielm. Malmesbur. colle sue descrizioni di
Guglielmo il Conquistatore (p. 446, 55 e segg. 452 e segg.), di Guglielmo
II (p. 494, 504) e di Enrico I (p. 640).




86.  Qui dobbiamo nuovamente rinviare alla biografia di L. B. Alberti,
di cui s'è dato un estratto (v. vol. I, pag. 188 e segg.), nonchè
alle molte biografie fiorentine nel Muratori, nell'Arch. Storico
ed altrove.




87.  De viris illustribus, negli Scritti della Società letteraria
di Stuttgard.




88.  Il suo Diarum presso Murat. XXIII.




89.  Petri Candidi Decembrii Vita Philippi Mariae Vicecomitis,
presso Muratori XX. Cfr. vol. I, pag. 51.




90.  Intorno al Comines veggasi vol. I, pag. 131 nota.




91.  Fra le autobiografie dei settentrionali si potrà forse di preferenza
istituire un confronto con quella (veramente d'assai posteriore)
di Agrippa d'Aubigné, qualora si tratti di una pittura
viva e parlante dell'individualità.




92.  Scritto in età avanzata, intorno all'anno 1576. — Su Cardano,
quale investigatore e scopritore, cfr. Libri, Hist. des sciences
mathémat. III, p. 167 e segg.




93.  Per esempio la condanna al patibolo del di lui figlio maggiore,
che aveva avvelenato la propria moglie adultera. Cap. 27, 50.




94.  Discorsi della vita sobria contenenti il Trattato propriamente
detto, un Compendio, una Esortazione ed una Lettera a
Daniele Barbaro. — Più volte stampati.




95.  Sarebbe questa la villa di Codevico menzionata a pag. 62?




96.  Ciò s'avverò in parte assai per tempo, nelle città lombarde
ancora nei secolo XII. Cfr. Landulfus senior, Ricobaldus e (presso
Murat. X) il notevole Anonimo, De laudibus Papiae del sec. XIV. — Poi
il Liber de situ urbis Mediol., presso Murat. I, 6.




97.  Intorno a Parigi, che per gl'Italiani del medio-evo avea
maggiore importanza che qualche secolo più tardi, vegg. il Dittamondo,
IV, cap. 18.




98.  Savonarola, presso Murat. XXIV, col. 1186. — Intorno a
Venezia, vedi vol. I, pag. 84 e segg.




99.  Il carattere dei Bergamaschi instancabilmente attivi e pieni
di sospetti e di curiosità è assai graziosamente descritto nel Bandello,
Parte I, Nov. 34.




100.  Così il Varchi nel IX libro delle Storie fiorentine (vol. III,
p. 56 e segg.).




101.  Vasari XII, p. 158, Vita di Michelangelo, sul principio. Altre
volte si ringrazia apertamente madre natura, come per es. nel
sonetto di Alfonso de' Pazzi al non toscano Annibal Caro (presso
Trucchi, I, c. III, p. 187):



Misero il Varchi e più infelici noi,

Se a vostre virtudi accidentali

Aggiunto fosse 'l natural, ch'è in noi!







102.  Landi, Quaestiones Forcianae, Neapoli 1536, cit. da Ranke,
Storia dei Papi, I, p. 385.




103.  Descrizione di tutta l'Italia.




104.  Commentario delle più notabili et mostruose cose d'Italia
ecc. Venezia, 1569. (Scritto probabilmente prima del 1547).




105.  Più tardi s'incontrano frequenti enumerazioni di città in
forma scherzevole, per es. nella Macaroneide, Phantas. II. — Per
la Francia poi è Rabelais, che conobbe la Macaroneide, la grande
fonte di tutti gli scherzi, di tutte le allusioni e di tutte le malizie
locali e provinciali.




106.  Vero è però che anche talune letterature già sulla via dello
scadimento si occupano assai volentieri di descrizioni esatte e minute.
Cfr. per es. presso Sidonio Apollinare la descrizione di un
re dei Visigoti (Epist. I, 2), quella di un nemico personale (Epist.
III, 13), ovvero nelle altre sue poesie i tipi delle singole popolazioni
germaniche.




107.  Intorno a Filippo Villani cfr. sopra a pag. 75.




108.  Parnaso teatrale, Lipsia 1829. Introd. p. VII.




109.  La lezione qui evidentemente è guasta.




110.  Tutto lo scritto è ricco di simili descrizioni.




111.  Il bellissimo canzoniere di Giusto de' Conti «La bella mano»
non dice di questa celebre mano della sua innamorata nemmeno
tanto, quanto racconta il Boccaccio in dieci passi dell'Ameto delle
mani delle sue ninfe.




112.  Della Bellezza delle donne, nel primo volume delle Opere
del Firenzuola, Milano 1802. — Della bellezza del corpo come indizio
della bellezza dello spirito, veggasi ciò che egli dice nel
vol. II p. 48-52 nei Ragionamenti, che precedono le sue Novelle. — Fra
i molti che sostengono simili idee, al modo degli antichi,
nomineremo soltanto il Castiglione, Cortegiano, L. IV, fol. 176.




113.  E questa era l'opinione universale, e non dei soli pittori in
grazia del colorito.




114.  In questa occasione ci sia permesso di dir qualche parola
sugli occhi di Lucrezia Borgia dietro l'autorità di alcuni distici
di Ercole Strozza, poeta della corte ferrarese (Strozii poetae,
p. 85, 86). La potenza del di lei sguardo viene descritta in un
modo, che non si spiega se non ricorrendo all'entusiasmo artistico
di quel tempo, ma che non sarebbe permesso ora. Esso ora infiamma,
ora agghiaccia fino a petrificare. Chi guarda a lungo il
sole, resta accecato: chi s'affisava nella Medusa restava di pietra;
ma chi guarda il viso di Lucrezia



Fit primo intuitu caecus et inde lapis.





Anzi un Cupido marmoreo, che dorme nelle sue sale, fu appunto
marmorizzato dal di lei sguardo:



Lumine Borgiados saxificatus Amor.





Resta libero ai dotti di questionare se questo Cupido fosse quello
che si pretende di Prassitele o l'altro, opera di Michelangelo, perchè
essa li possedeva entrambi.



Eppure lo stesso sguardo ad un altro poeta, Marcello Filosseno,
non parve invece che mansueto e altero! (Roscoe, Leone X,
ed. Bossi, VII. p. 306).



I paragoni con figure ideali antiche sono altresì frequenti a
quel tempo (v. vol. I, pag. 53 e 313). Di un fanciullo decenne è
detto nell'«Orlandino» (II. str. 47), che ha una testa all'antica
(ed ha capo romano).




115.  Prendendo occasione del fatto che l'aspetto delle tempie può
restare modificato dalla disposizione dei capelli, il Firenzuola si
permette una comica sfuriata contro l'uso d'intrecciar troppi fiori
nelle chiome, che dànno al viso l'apparenza di un vaso di gherofani
o di presa o anche di un quarto di capretto nello schidione.
In generale la caricatura gli fa buon giuoco ed egli sa usarla
con garbo e finezza.




116.  L'ideale della Bellezza dei Menestrelli veggasi in Falke — Die
deutsche Trachten und Modenwelt — I, p. 85 e segg.




117.  Sul suo retto senso del bello, che risulta dalle scene naturali,
veggasi a pag. 28, nota.




118.  Inferno, XXI, 7. Purgat. XIII, 61.




119.  Non bisogna credere troppo in sul serio al Platina (Vitae
Pontiff. p. 310), quando ci narra che egli tenesse nella sua corte
un certo Greco, fiorentino, quasi in qualità di buffone: hominem
certe cujusvis mores, naturam, linguam cum maximo omnium
qui audiebant risu facile exprimentem.




120.  Pii II, Comment. VIII, p. 391.




121.  Questa così detta Caccia è ristampata nel Commentario all'Egloga
del Castiglione.




122.  V. il Sirventese di Giannozzo da Firenze presso Trucchi,
Poesie ital. inedite, II, p. 99. Le parole sono in parte affatto inintelligibili,
vale a dire o realmente tolte dalle lingue dei soldati
stranieri, o imitate assai destramente. — Anche la descrizione di
Firenze durante la peste del 1527 del Machiavelli entra in qualche
modo in quest'ordine di scritti, non essendo che una serie di singoli
quadri di una evidenza parlante, relativi ad una condizione
di cose veramente spaventevole.




123.  Se si crede al Boccaccio (Vita di Dante, p. 77), Dante
avrebbe scritto due egloghe, probabilmente in latino.




124.  Il Boccaccio nel suo «Ameto» ci dà una specie di «Decamerone»
miticamente travestito, e in modo comico dimentica
talvolta questo travestimento. Una delle sue ninfe è ortodossa
cattolica e fa d'occhietto in Roma ai prelati; un'altra prende marito.
Nel «Ninfale fiesolano» la ninfa Mensola, già incinta, si
consulta «con una vecchia e saggia ninfa» e simili.




125.  Nullum est hominum genus aptius urbi, dice Battista Mantovano
(Ecl. VIII) degli abitatori di Monte Baldo e di Val Sassina,
atti a qualunque mestiere. Come è noto, alcune popolazioni di
campagna hanno ancora oggidì un privilegio speciale per certi
lavori nelle grandi città.




126.  Uno dei passi più notevoli si ha per avventura nell'Orlandino,
cap. V, Str. 54-58.




127.  Nella Lombardia i nobili non si vergognavano nel secolo XVI
di ballare, saltare e gareggiare nella corsa coi contadini, (v. Il
Cortigiano, L. 2, fol. 54). — Un proprietario, che si consola dell'avidità
e falsità dei suoi contadini, perchè così s'impara a meglio
sopportare praticando coi contadini, veggasi in Pandolfini,
Del governo della famiglia, p. 86.




128.  Jov. Pontanus, De fortitudine, L. II.




129.  La celebre contadina della Valtellina, Bona Lombarda, divenuta
poi moglie del condottiero Pietro Brunoro, ci vien fatta
conoscere da Jacopo Bergomense e da Porcellio, presso Murat. XXV,
col. 43. — Cfr. vol. I, pag. 203 nota.




130.  Sulle condizioni dei contadini d'allora in generale e su quelle
speciali in taluni paesi noi non siamo in grado di dar qui notizie
più particolareggiate. In quali rapporti stesse allora la proprietà
libera con quella data ad affittanza, quali imposte gravassero su
entrambe e con quale rapporto verso le attuali, sono questioni,
la cui soluzione non potrà trovarsi che in opere speciali, che a
noi non fu dato di consultare. In tempi burrascosi i contadini talvolta
inferociscono in modo spaventoso (Arch. Stor. XVI, I, p. 451
e segg.). — Corio, fol. 259. — Annales foroliv. presso Murat. XXII,
col. 227; ma in nessun luogo si viene ad una grande e generale
guerra dei contadini. Di qualche importanza e non priva d'interesse
è l'insurrezione del contado di Piacenza del 1462. Cfr. Corio,
fol. 409. — Annales Placent. presso Murat. XX, col. 907. — Sismondi
X, 138.




131.  Poesie di Lorenzo il Magnifico, I, p. 27 e segg. — Le poesie
molto importanti dell'epoca del Menestrello tedesco, che porta il
nome di Neithard von Reuenthal, non rappresentano la vita contadinesca
se non in quanto il cavaliere per suo passatempo ha la
degnazione di prendervi parte.




132.  Ibid. II, p. 149.




133.  Fra altre collezioni, anche nelle Deliciae poetar. ital. e nelle
opere del Poliziano. — I poemi didascalici di Rucellai ed Alamanni,
che sembrano contenere qualche cosa di simile, non furono da
me consultati.




134.  Poesie di Lorenzo il Magnifico, II, p. 75.




135.  Tali sono le imitazioni o contraffazioni di diversi dialetti,
alle quali devono naturalmente essersi accompagnate anche quelle
dei costumi locali. Cfr. vol. I, pag. 213.




136.  Joh. Pici Oratio de hominis dignitate, nelle sue opere ed
anche in edizioni separate.




137.  Allude alla caduta di Lucifero e degli altri angeli ribelli.




138.  Presso la nobiltà piemontese l'abitare nei castelli delle campagne
pareva una singolare eccezione. Bandello, Parte II, Nov. 12.




139.  Ciò molto tempo prima dell'invenzione della stampa. Una
moltitudine di manoscritti, e dei migliori, erano di amanuensi
fiorentini. Senza il bruciamento delle vanità promosso dal Savonarola,
ne avremmo molti di più ancora oggidì. Cfr. p. 268.




140.  Dante, De Monarchia, L. II, c. 3.




141.  Paradiso, XVI, in principio.




142.  Convito; quasi l'intero Trattato, IV, e parecchi altri luoghi.




143.  Poggii Opera, Dial. De nobilitate.




144.  Lo stesso disprezzo della nobiltà del sangue s'incontra poscia
assai di frequente negli umanisti. Cfr. i passi più risentiti in
Aen. Sylv. Opera, p. 84 (Hist. Bohem. c. 2), e 640 (Storia di Lucrezia
e di Eurialo).




145.  Principalmente nella capitale. Cfr. Bandello, Parte II, Nov. 7.
Jov. Pontan. Antonius (dove lo scadimento morale dell'aristocrazia
si fa cominciare dalla venuta degli Aragonesi).




146.  In Italia almeno era cosa universalmente ammessa, che chi
aveva considerevoli rendite fondiarie, non si trovava per nulla al
di sotto dell'aristocrazia.




147.  Per formarsi una giusta idea di ciò che era la nobiltà nell'Alta
Italia, riesce utilissimo il Bandello colle sue frequenti polemiche
contro i matrimoni male assortiti. Parte I, Nov. 4, 26. Parte III,
60, IV, 8. — Un nobile milanese che esercita la mercatura, è una
eccezione. Parte III, Nov. 37. — Come i nobili lombardi prendessero
parte ai giuochi dei contadini v. sopra pag. 106, nota.




148.  Il giudizio severo di Machiavelli, Discorsi, I, 55, si riferisce
soltanto all'aristocrazia ancora provveduta di feudi, assolutamente
oziosa e politicamente nociva. — Agrippa di Nettesheim, il quale
va debitore delle sue più notevoli idee al lungo soggiorno che fece
in Italia, ha pure un capitolo sopra la nobiltà e il principato (De
incertitudine et vanitate scientiarum, cap. 80), che per sarcastica
amarezza supera tutte le invettive scritte da altri, e che certamente
non è se non un riflesso del fiero antagonismo, che allora regnava
nelle diverse classi sociali fuori d'Italia.




149.  Masuccio, Nov. 19.




150.  Iacopo Pitti a Cosimo I, Arch. Stor. IV, II, p. 99. — Anche
nell'Italia superiore accadde qualche cosa di simile sotto la dominazione
spagnuola. Il Bandello (Parte II, Nov. 40) appartiene
appunto a questo tempo.




151.  Se Vespasiano fiorentino nel secolo XV si esprime in questo
senso, (cfr. 518, 632) che i ricchi non dovrebbero cercar d'aumentare
il patrimonio ereditato, ma spendere annualmente tutte le loro
rendite, ciò non può, in bocca d'un fiorentino, intendersi se non
rispetto ai grandi possessori fondiarj.




152.  Sacchetti, Nov. 153. Cfr. Nov. 82 e 150.




153.  Poggius, De nobilitate, fol. 27.




154.  Vasari III, 49 e not. Vita di Dello.




155.  Petrarca, Epist senil. XI, 13, p. 889. Un'altro passo nelle
Epist. famil. dipinge il raccapriccio da lui provato quando a
Napoli in un torneo vide cadere un cavaliere.




156.  Nov. 64. — Perciò anche nell'Orlandino (II, str. 7), parlando
di un torneo sotto Carlomagno, è detto espressamente: «qui non
combattevano nè cuochi, nè guatteri, ma re, duchi e marchesi».




157.  Questa rimane sempre una delle più antiche parodie delle
giostre. Ci vollero poi altri sessant'anni prima che Iacopo Coeur,
il borghese ministro di finanza di Carlo VII, facesse bandire un
torneo di asini nel cortile del suo palazzo di Bourges (intorno al
1450). La parodia più splendida a questo riguardo, il canto secondo
dell'Orlandino testè citato, non fu pubblicata per la prima volta
che nell'anno 1526.




158.  Cfr. le già nominate poesie del Poliziano e di Luca Pulci.
Inoltre Paul. Jov. Vita Leonis X. L. I. — Machiavelli, Stor. fiorent.
L. VIII. — Paul. Jov. Elogia, parlando di Pietro de' Medici
e di Francesco Borbone. — Vasari IX. 219. Vita di Granacci. — Nel
Morgante del Pulci, che fu scritto sotto gli occhi di Lorenzo,
i cavalieri sono piuttosto comici nei loro discorsi e nelle loro gesta,
ma però sempre ligi al codice cavalleresco. Anche il Bojardo
scrive per quelli che s'intendono di giostre e dell'arte del guerreggiare.
Cfr. pag. 65. — Le giostre in Ferrara nel 1464, menzionate
nel Diario ferrar. presso Muratori XXIV, col. 208. — in
Venezia, v. Sansovino, Venezia, fol. 153 e segg. — in Bologna
nel 1470 e seguenti, v. Bursellis, Annal. Bonon. Muratori XXIII,
col. 898, 903, 906, 908, 909, dove è da notare una bizzarra mescolanza
di sentimentalismo a proposito della rappresentazione, che vi si
faceva dei trionfi romani. — Federigo da Urbino (v. vol. I, pag. 59)
in un torneo perdette l'occhio destro ab ictu lanceae. — Sui tornei
d'allora nei paesi settentrionali veggasi per tutti: Olivier de la
Marche, Mémoir. passim, ma specialmente i capit. 8, 9, 14, 16, 18,
19, 21 ecc.




159.  Bald. Castiglione, Il Cortigiano, L. I, fol. 18.




160.  Paul. Jov. Elogia, sub. tit. Petrus Gravina, Alex. Achillinus,
Balth. Castellio ecc.




161.  Casa, Il Galateo, p. 78.




162.  Intorno a ciò veggansi i libri sulle fogge del vestire veneziano,
e Sansovino: Venezia, fol. 150 e segg. L'abbigliamento
della fidanzata negli sponsali — bianco coi capelli ondeggianti
sulle spalle — è quello della Flora del Tiziano.




163.  Jov. Pontan. De principe: utinam autem non eo impudentiae
perventum esset, ut inter mercatorem et patricium nullum
sit in vestitu ceteroque ornatu discrimen. Sed haec tanta licentia
reprehendi potest, coherceri non potest, quamquam mutari vestes
sic quotidie videamus, ut quas quarto ante mense in deliciis
habebamus, nunc repudiemus et tanquam veteramenta abiiciamus.
Quodque tolerari vix potest, nullum fere vestimenti genus
probatur, quod e Galliis non fuerit adductum, in quibus laevia
pleraque in pretio sunt, tametsi nostri persaepe homines modum
illis et quasi formulam quandam praescribant.




164.  Su ciò veggasi per esempio, il Diario ferrarese presso
Muratori, XXIV, col. 297, 320, 376, 399; in quest'ultima è menzionata
anche la moda tedesca.




165.  Si cfr. con ciò i passi relativi in Falke: Die deutsche Trachten,
und Modenwelt.




166.  Intorno alle donne fiorentine veggansi i passi principali in
Giov. Villani X, 10 e 152; Matteo Villani I, 4. Nel grande editto
sulle mode dell'anno 1330 vengono, tra molte altre cose, permesse
soltanto le figure stampate sugli abbigliamenti femminili, e per
converso sono vietate quelle semplicemente dipinte. Non sarebbe
questa per avventura una allusione alla stampa mediante un modello?




167.  Quelle che si componevano di capelli veri, dicevansi capelli
morti. — In Anshelm. Cronaca di Berna, IV, p. 30 (1508) è fatta
menzione di falsi denti d'avorio, che un prelato italiano usava, ma
solo per rendere più chiara la sua pronuncia.




168.  Infessura, presso Eccard, Scriptt. II, col. 1874. — Allegretto,
presso Murat. XXIII, col. 823. — Poi gli autori che parlano di
Savonarola, (v. più innanzi.)




169.  Sansovino, Venezia, fol. 152: capelli biondissimi per forza
di sole. Cfr. sopra, pag. 96.




170.  Come anche accadde in Germania. — Poesie satiriche, pagina
119: nella satira di Bernardo Giambullari per prender moglie
si ha un'idea di tutta la chimica della toeletta, che evidentemente
s'appoggia ancora in gran parte sulla superstizione e sulla
magia.




171.  I quali anche s'adoperavano a mettere in evidenza il lato
schifoso, pericoloso e ridicolo di queste unzioni. Cfr. Ariosto, Satira
III, V. 202 e segg. — Aretino, Il Marescalco, atto II, scena 5,
e in molti passi dei Ragionamenti. Poi Giambullari, l. c. — Phil.
Beroald. sen. Carmina.




172.  Cennino Cennini nel suo Trattato della pittura, cap. 161, dà
una ricetta degli unguenti usati per dipingersi il viso, evidentemente
pei Misteri e le Mascherate, poichè nel capo susseguente
egli riprende seriamente l'uso d'imbellettarsi e di usare acque
odorose in generale.




173.  Cfr. la Nencia da Barberino, str. 20 e 40. L'innamorato le
promette belletto e biacca, che egli le porterà in un bossolo dalla
città. Cfr. sopra pag. 107.




174.  Agnolo Pandolfini, Trattato del governo della famiglia,
p. 118.




175.  Tristan. Caracciolo, presso Murat. XXII, col. 87. — Bandello,
Parte II, Nov. 47.




176.  Capitolo I a Cosimo: quei cento scudi nuovi e profumati,
che l'altro dì mi mandaste a donare. Alcuni oggetti che datano
da quel tempo, serbano ancora qualche traccia di odore.




177.  Vespasiano fiorent. p. 458 nella Vita di Donato Acciajuoli,
e p. 625 nella Vita del Niccoli.




178.  Giraldi, Hecatommithi, Introduz., Nov. 6.




179.  Paul. Jov. Elogia.




180.  Aen. Sylvius (Vitae Paparum, presso Murat. III, II, col. 880);
egli dice parlando di Baccano: pauca sunt mapalia, eaque hospitia
faciunt Theutonici; hoc hominum genus totam fere Italiam
hospitalem facit; ubi non repereris hos, neque diversorium
quaeras.




181.  Franco Sacchetti, Nov. 21. — Padova intorno al 1450 vantava
un grandioso albergo all'insegna del Bue, che aveva stalle per
200 cavalli. Michele Savonarola, presso Murat. XXIV, col. 1175. — Firenze
aveva, fuori di porta S. Gallo, una delle più belle osterie
che si conoscessero, ma serviva soltanto di luogo di convegno, a
quanto sembra, per chi vi andava a diporto dalla città. Varchi,
Stor. fiorent. III, p. 86.




182.  Veggasi ad es. i passi relativi nella Nave della follia di
Sebastiano Brant, nei Colloqui di Erasmo, nel poema latino Grobianus
ecc. — Fra gli scrittori antichi cfr. Teofrasto, I Caratteri.




183.  Che la burla si fosse fatta più moderata può vedersi da
molti esempi addotti nel Cortigiano, L. II, fol. 96. Tuttavia in Firenze
essa si mantenne quanto più potè. Ne sono una prova le
novelle del Lasca.




184.  Per Milano è importantissimo un passo del Bandello. Parte I,
Nov. 9. C'erano più di 60 carrozze tirate a quattro cavalli, e innumerevoli
a due, in parte riccamente dorate e intagliate, con
damaschi di seta. Cfr. ivi Nov. 4. — Ariosto, Sat. III, v. 127.




185.  Bandello, Parte I, Nov. 3, III, 42, IV, 25.




186.  De vulgari eloquio, ed. Corbinelli, Parisiis 1577, scritto, secondo
il Boccaccio (Vita di Dante, p. 77), poco prima della sua
morte. — Sul rapido mutarsi della lingua mentre era ancor vivo
egli si esprime nel principio del «Convito».




187.  Il prevalere successivo della medesima nella letteratura e
nella vita pratica potrebbe da qualsiasi conoscitore indigeno rappresentarsi
facilmente per mezzo di alcune tabelle comparative.
In esse bisognerebbe far rilevare quanto a lungo nei secoli XIV
e XV si sieno, o del tutto od in parte, mantenuti i singoli dialetti
nelle corrispondenze giornaliere, negli atti governativi, nei protocolli
giudiziarii, e finalmente nelle cronache e nelle altre produzioni
letterarie. E bisognerebbe tener conto altresì del perdurare
dei dialetti italiani accanto ad un latino sempre meno puro, che
poi servì come lingua ufficiale.




188.  Così la pensa anche Dante: De vulgari eloquio, I, c. 17, 18.




189.  Anche molto tempo prima si scriveva e si leggeva il toscano
in Piemonte, ma per l'appunto si scriveva e si leggeva assai poco.




190.  Nella vita quotidiana si sapeva benissimo per quali cose
potesse adoperarsi il dialetto, e per quali no. Gioviano Pontano
si permette di ammonire espressamente il principe ereditario di
Napoli a non farne uso (Jov. Pont. De principe). Come è noto, gli
ultimi Borboni non erano molto scrupolosi in questo riguardo. — Un
cardinale milanese messo in derisione, perchè a Roma voleva
usare il proprio dialetto, veggasi nel Bandello, Parte II,
Nov. 31.




191.  Bald. Castiglione, Il Cortigiano, L. I, f. 27 e segg. — Benchè
abbia la forma di un dialogo, l'opinione dell'autore emerge
chiarissima in mille punti.




192.  Sol che in questo riguardo non si vada troppo oltre. I satirici
vi frammischiano elementi spagnuoli e il Folengo (sotto
il pseudonimo di Limerno Pitocco, nell'«Orlandino») anche voci
francesi, ma solo per celia. Nelle Commedie uno spagnuolo parla
un gergo ridicolo misto di spagnuolo e di italiano. È abbastanza
singolare che una via di Milano, che al tempo della venuta dei
francesi (1500-1512, 1515-1522) si chiamò Rue belle, ancor oggidì
si chiami Rugabella. Della lunga dominazione spagnuola non è
rimasta quasi traccia veruna nella lingua, e negli edifizi e nelle
vie tutt'al più qua e là il nome di qualche vicerè. Fu nel secolo
XVIII che colle idee francesi diluviarono in Italia anche le
voci e i modi di quella lingua; i puristi del nostro secolo fecero
e fanno ogni sforzo per bandirli del tutto.




193.  Firenzuola, Opere, I nella prefazione al Discorso sulla Bellezza
delle donne, e II nei Ragionamenti, che precedono le Novelle.




194.  Bandello, Parte I, Proemio e Nov. 1 e 2. — Un altro lombardo,
il già nominato Teofilo Folengo, nel suo «Orlandino»
scioglie la questione col farvi sopra le più grosse risate del
mondo.




195.  Uno di questi ebbe luogo, a quanto sembra, in Bologna sul
finire del 1531 sotto la presidenza del Bembo. Veggasi la lettera
di Claudio Tolomei, presso il Firenzuola, Opere, vol. II, nelle
Appendici.




196.  Luigi Cornaro si lamenta verso il 1550 (al principio del suo
Trattato della vita sobria) che da non lungo tempo prevalgano
in Italia le ceremonie (spagnuole) e i complimenti, il luteranismo
e la crapula. (Al tempo stesso scomparvero la temperanza e la
lieta società). Cfr. pag. 114.




197.  Vasari XII, p. 9 e 11, Vita del Rustici. — Ed anche la
maledica genia degli artisti affamati, XI, 216 e segg. Vita di Aristotile. — I
capitoli del Machiavelli per una società di buontemponi
(nelle opere minori, p. 407) sono una comica caricatura degli
statuti delle società in generale, nello stile alquanto libero degli
uomini di mondo. — Incomparabilmente bella è e rimarrà sempre
la nota descrizione di quel convegno notturno d'artisti in Roma,
di cui parla Benvenuto Cellini, I, cap. 30.




198.  La mensa doveva tenersi presso a poco tra le dieci e le
undici del mattino. Cfr. Bandello, Parte II, Nov. 10.




199.  Prato, Arch. stor., III, p. 309.




200.  I passi più importanti: Parte I, Nov. 1, 3, 21, 30, 44, II, 10,
34, 55, III, 17, ecc.




201.  Cfr. Lorenzo il Magnifico de' Medici, Poesie, I, 204 (Il Simposio),
291 (la Caccia col falcone). — Roscoe, Vita di Lorenzo, III,
p. 140, e appendici 17 sino a 21.




202.  Il titolo Simposio, è inesatto: dovrebbe dirsi: il Ritorno
dalla Vendemmia. Lorenzo dipinge in modo piacevolissimo, facendo
una parodia dell'Inferno di Dante, come egli abbia incontrato
per lo più in Via Faenza, l'un dopo l'altro, tutti i suoi buoni amici
più o meno spolverizzati, perchè reduci dalla campagna. Uno dei
più comici e belli è il Capitolo ottavo, dove dipinge il piovano
Arlotto, il quale esce in cerca della sete che ha perduto, ed a
questo scopo porta con sè carne secca, una aringa, una ghiera
di cacio, un salsicciotto, quattro sardelle, e tutte si cocevan nel
sudore.




203.  Intorno a Cosimo Rucellai, come centro di questo circolo
sul principio del secolo XVI, veggasi Machiavelli, Arte della
guerra, L. I.




204.  Il Cortigiano, L. II, fol. 53. — Cfr. sopra pag. 125 e 143.




205.  Celio Calcagnini (Opera, p. 514) descrive l'educazione di un
giovane italiano di condizione elevata intorno al 1500 (nell'orazion
funebre di Antonio Costabili) nel modo seguente: dapprima
artes liberales et ingenuae disciplina; tum adolescentia in iis
exercitationibus acta, quae ad rem militarem corpus animumque
praemuniunt. Nunc gymnastae operam dare, luctari, excurrere,
natare, equitare, venari, aucupari, ad palum et apud lanistam
ictus inferre aut declinare, caesim punctimve hostem
ferire, hastam vibrare, sub armis hyemem juxta et aestatem
traducere, lanceis occursare, veri ac communis Martis simulacra
imitari. — Il Cardano (De propria vita, c. 7) fra i suoi esercizi ginnastici nomina anche il saltare sopra un cavallo di legno. — Cfr.
il Gargantua, I, 23, 24: dell'educazione in generale, e 35:
delle arti dei ginnasti.




206.  Sansovino, Venezia, fol. 172 e segg. Esse debbono essere
nate in occasione delle gite che si facevano al Lido, dove si soleva
esercitarsi al tiro della balestra: la grande regata generale
del dì di S. Paolo era ufficiale sino dal 1315. — Prima si cavalcava
anche molto a Venezia, quando le strade non erano ancora selciate
in pietra, nè costrutti in marmo con archi molto alti i ponti
di legno ancora piani. Il Petrarca fin dal suo tempo (Epist. seniles,
IV, 2, p. 783) descrive un magnifico torneo di cavalieri sulla
piazza di S. Marco, e del doge Steno si sa che intorno al 1400
aveva una scuderia non meno splendida di quella di qualsiasi
principe d'Italia. Ma il cavalcare nelle vicinanze di quella piazza
era di regola proibito sino dal 1291. — Più tardi naturalmente i
veneziani passarono per meschini cavalcatori. Cfr. Ariosto, Sat. V,
v. 208.




207.  Sulle cognizioni musicali di Dante e sulle melodie che accompagnarono
alcune poesie del Petrarca e del Boccaccio, veggasi
il Trucchi, Poesie ital. ined. II, p. 139. — Sui teorici del secolo XIV
V. Filippo Villani, Vite, p. 46, e Scardeonio, De urb. Patav.
antiq. presso Grevio, Thesaur. VI, III, col. 297. — Sulla musica
alla corte di Federigo da Urbino ha molti particolari Vespasiano
fiorent. pag. 122. — Sulla cappella dei fanciulli di Ercole I, veggasi
il Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col. 358. — Fuori
d'Italia alle persone di rango elevato non era lecito d'occuparsi
personalmente di musica; alla corte fiamminga del giovane Carlo V
s'ebbe una volta una questione assai grave su questo argomento:
cfr. Hubert. Leod. De vita Frid. II, Palat. L. III. — Enrico VIII
d'Inghilterra costituisce una singolare eccezione in proposito.



Un passo importante ed esteso intorno alla musica trovasi
dove meno lo si cercherebbe, nella Macaroneide, Phantas XX. È
la descrizione comica di un quartetto a voci, dalla quale appare
che si cantavano anche canzoni francesi e spagnuole, che la musica
aveva omai i suoi avversari (intorno al 1520) e che la cappella
di Leone X e il compositore Josquin des Près (di cui si nominano
le opere principali) erano l'oggetto del maggiore entusiasmo. Lo
stesso autore (Folengo) mostra per la musica un fanatismo affatto
moderno anche nel suo Orlandino (pubblicato sotto il nome di
Limerno Pitocco), III, 23 e segg.




208.  Leonis vita anonyma, presso Roscoe, ed. Bossi, XII, p. 171.
Non sarebbe questi per avventura il violinista della galleria Sciarra?
Un Giovanni Maria da Corneto è lodato nell'Orlandino (p. 160,
326), III, 27.




209.  Lomazzo, Trattato dell'arte della pittura, ecc. p. 347. — Parlando
della lira, si nomina Leonardo da Vinci, ed anche Alfonso
di Ferrara (il duca?). L'autore mette insieme in generale le
celebrità del secolo: c'entrano anche molti ebrei. — La maggior
enumerazione di celebri artisti del secolo XVI, divisi in prima e
seconda generazione, trovasi in Rabelais «Nuovo prologo» al
IV libro. — Un virtuoso, il cieco Francesco da Firenze (morto
nel 1390), fu già ancor molto prima incoronato con corona d'alloro
dal re di Cipro in Venezia.




210.  Sansovino, Venezia, fol. 138. Naturalmente gli stessi amatori
raccoglievano anche libri musicali.




211.  L'Accademia de' filarmonici di Verona è ricordata dal Vasari
(XI, 133) nella Vita di Sanmicheli. — Intorno a Lorenzo il
Magnifico già sin dal 1480 s'era raccolta una scuola d'armonia
di 15 membri, fra i quali il celebre organista Squarcialupi. Cfr.
Delécluze, Florence et ses vicissitudes, vol. II, p. 256. Sembra che
Leone X abbia ereditato da suo padre Lorenzo la passione per
la musica. Ugual passione aveva anche Pietro primogenito.




212.  Il Cortigiano, fol. 56. Cfr. fol. 41.




213.  Quattro viole da arco, senza dubbio un concerto assai difficile
e raro per dilettanti fuori d'Italia.




214.  Bandello, Parte I, nov. 26, dove parla del canto di Antonio
Bologna in casa di Ippolito Bentivoglio. Cfr. III, 26. Nel nostro
tempo di svenevolezze sentimentali ciò si direbbe una profanazione
dei sentimenti più sacri. — (Cfr. l'ultimo canto di Britannico,
Tacit. Annal. XIII, 15). La recitazione accompagnata dal liuto o
dalla viola non può ben distinguersi, nelle relazioni che se ne
hanno, del canto propriamente detto.




215.  Scardeonius, l. c.




216.  Dedicata ad Annibale Maleguccio, altre volte indicata anche
come la quinta o la sesta.




217.  Per contrario rarissime son le donne, che si dedichino allo
studio delle arti figurative.




218.  Quest'è il senso, per es., in cui deve intendersi la biografia
di Alessandra de' Bardi di Vespasiano fiorentino (Mai, Spicileg.
rom. XI, p. 593 e segg.). L'autore, sia detto per incidenza, è un
grande laudator temporis acti, e non deve dimenticarsi, che quasi
cento anni prima di quello che egli chiama il buon tempo antico,
il Boccaccio aveva scritto il Decamerone.




219.  Ant. Galateo, Epist. 3, alla giovane Bona Sforza, andata
poi moglie a Sigismondo di Polonia: Incipe aliquid de viro sapere,
quoniam ad imperandum viris nata es... Ita fac ut sapientibus
viris placeas, ut te prudentes et graves viri admirentur
et vulgi et muliercularum studia et judicia despicias ecc. — Un'altra
lettera assai notevole veggasi nel Mai, Spicileg. rom. VIII,
p. 532.




220.  Così è detta nel Chron. venetum presso Murat. XXIV,
col. 127 e segg. Cfr. Infessura presso Eccard, Scriptt. II, col. 1981,
e Arch. Stor. Append. II, p. 250.




221.  E talvolta è anche tale. — Come a tali racconti le donne
abbiano a contenersi, è detto nel Cortigiano L. III, fol. 107. Ma
che lo sapessero già quelle che erano presenti a' suoi dialoghi,
dovrebbe inferirsi da un passo assai libero del L. II, fol. 190. — Ciò
che si dice della donna di palazzo, che fa appunto riscontro
al Cortigiano, non ha importanza decisiva, perchè essa serve la
principessa in senso molto più stretto, che non faccia il cortigiano
col principe. — Nel Bandello, I, Nov. 44, Bianca d'Este narra la
terribile storia amorosa del proprio avolo Nicolò da Ferrara e di
Parisina.




222.  Quanto gl'Italiani già esperti in molti viaggi sapessero apprezzare
la libertà di conversazione loro accordata con alcune
fanciulle in Inghilterra e nei Paesi Bassi, lo mostra il Bandello, II,
Nov. 42, e IV, Nov. 27.




223.  Paul Jov. De rom. piscibus, cap. 5. — Bandello, Parte III,
Nov. 42. — L'Aretino, nel Ragionamento del Zoppino, p. 327,
dice di una cortigiana: «ella sa a memoria tutto il Petrarca e il
Boccaccio, e innumerevoli bei versi latini di Virgilio, Orazio ed
Ovidio e di mille altri autori».




224.  Bandello, II, 51, IV, 16.




225.  Bandello, IV, 8.




226.  Un esempio molto caratteristico di ciò si ha nel Giraldi,
Hecatommithi, VI, Nov. 7.




227.  Infessura, presso Eccard, Scriptores, II, col. 1977. Nel calcolo
non entrano che le donne pubbliche, non le concubine. Del
resto il numero, in proporzione della presunta popolazione di Roma,
è enormemente alto, e forse c'è errore di scrittura.




228.  Trattato del governo della famiglia. Cfr. vol. I, pag. 182 e
190 nota. Il Pandolfini morì nel 1446, e Leon Battista Alberti, al
quale pure fu attribuita la stessa opera, nel 1472. Cfr. anche il
vol. II, p. 37.




229.  Una storia della bastonatura, trattata seriamente e da un
punto di vista psicologico, tanto presso i popoli d'origine germanica,
che presso quelli di origine latina, contrabbilancerebbe per
lo meno l'importanza di un paio di volumi di dispacci e di negoziazioni.
Quando e per quali influenze passò la bastonatura fra
gli usi quotidiani della famiglia tedesca? Certamente assai tempo
dopo che Walther cantasse: nessuno può rafforzare la disciplina
del fanciullo colle verghe (Nieman kan mit gerten kindes zuht
beherten.)



In Italia almeno le battiture cessano assai presto: un fanciullo
di sette anni non è più battuto. Il piccolo Orlando (Orlandino,
cap. VII, Str. 42) stabilisce questo principio;



Sol gli asini si ponno bastonare,

Se una tal bestia fussi, patirei.







230.  Giov. Villani, XI, 93: autorità principale sull'uso di edificar
ville intorno a Firenze prima della metà del secolo XIV. Le loro
case di campagna erano più belle che quelle di città, e nel costruirle
rivaleggiavano tra loro, onde erano tenuti matti.




231.  Veggasi a pag. 56, dove questo splendore delle feste fu
additato come uno degli impedimenti al completo sviluppo del
dramma.




232.  Ciò in paragone colle città del nord d'Europa.




233.  Le feste fatte in occasione dell'esaltazione del Visconti a
duca di Milano, 1395 (Corio, fol. 274), in onta a tutta la loro
pompa, hanno ancora un carattere medievale, e vi manca l'elemento
drammatico. Cfr. anche la meschinità delle processioni in
Pavia durante il secolo XIV. (Anonymus, De laudibus Papiae,
presso Murat. XI, col. 34 e segg.).




234.  Giov. Villani, VIII, 70.




235.  Cfr. per es. l'Infessura (Eccard, Scriptt. II, col. 1896). — Corio,
fol. 417, 421.




236.  Il dialogo nei Misteri per lo più è in ottave, il monologo in
terzine.




237.  Nè si ha bisogno per questo di pensare al Realismo degli
Scolastici. — Ancora intorno al 979 il vescovo Wiboldo di Cambray
prescriveva a' suoi chierici, invece del giuoco de' dadi, una
specie di tarocco spirituale, con non meno di 56 nomi di virtù
rappresentate da altrettante combinazioni delle carte. Cfr. Gesta
Episcopor. Cameracens. Pertz, Scriptor, VII, p. 433.




238.  Tali sono quelli, coi quali egli crea delle figure sopra delle
metafore, qual'è, per esempio, il gradino medio fesso per metà
alla porta del Purgatorio, che deve significare la contrizione del
cuore (Purgat. IX, 97), mentre per vero ogni pietra, quando ha
fenditure, non può più servir di gradino, ovvero anche l'altro
passo (Purgat. XVIII, 94), nel quale condanna i tepidi della vita
presente a scontare la loro colpa nell'altra col correre continuo,
mentre in correre potrebbe anche essere indizio di fuga ecc.




239.  Inferno, IX, 61. Purgat. VIII, 19.




240.  Poesie satiriche, ed. Milan. p. 70 e segg. — Della fine del
secolo XV.




241.  Quest'ultima allegoria trovasi, per esempio, nella Venatio
del card. Adriano da Corneto. In essa Ascanio Sforza nei piaceri
della caccia deve trovare un conforto contro il dolore della rovina
della sua casa. Cfr. vol. I, pag. 350.




242.  Propriamente nel 1454. Cfr. Olivier de la Marche, Mémoires,
chap. 49.[243]




243.  Il giuramento sul fagiano fu prestato nel celebre banchetto, che
Filippo di Borgogna diede nel 1454 allo scopo di promovere una crociata
contro i Turchi, che l'anno innanzi aveano preso Costantinopoli. In quel
banchetto il duca aveva spiegato un lusso ed una magnificenza affatto
fuori dell'ordinario. L'abbigliamento nel quale egli comparve, fu stimato
da solo un milione di talleri. Tutto il resto era in proporzione; per cui
non a torto fu detto che quella festa abbia costato una somma superiore
all'intera rendita annua del re di Francia. Sulla fine del banchetto fu
recato un fagiano adorno di una collana riccamente tempestata di pietre
preziose, sul quale ciascuno dei convitati giurò in nome di Dio, della
Vergine e del fagiano di voler combattere gl'infedeli; giuramento che,
s'intende da sè, ognuno dimenticò, non appena terminata la festa. — Per
più minuti ragguagli veggasi Weiss, Gesch. der Tracht und des Geräthes
vom 14 bis zum 16 Jahrhundert, I, Abthl, pag. 103, 104. Nota del Traduttore.




244.  Per altre feste francesi veggasi, per es. Juvénal des Ursins
ad a. 1389 (ingresso della regina Isabella). — Jean de Troyes, ad
a. 1461 (ingresso di Luigi XI). Anche qui non mancano i macchinismi
sospesi, le statue vive e simili, ma tutto è confuso, slegato
e le allegorie per lo più sono indicifrabili. — Molto svariate e
pompose furono le feste durate parecchi giorni a Lisbona nel 1452
in occasione della partenza dell'infanta Eleonora, che andava
sposa all'imperatore Federico III. Ved. Freher-Struve, Rer. german.
script. II, fol. 51, la Relazione di Nic. Lauckmann.




245.  Vantaggio tutto proprio dei grandi poeti ed artisti, che seppero
trarne partito.




246.  Cfr. Bart. Gamba, Notizie intorno alle opere di Feo Belcari,
Milano, 1808, e specialmente l'introduzione dello scritto: Le
rappresentazioni di Feo Belcari ed altre di lui poesie, Firenze,
1833. — Come riscontro, l'introduzione del bibliofilo Jacob
alla sua edizione di Pathelin.




247.  Effettivamente un Mistero sull'uccisione di tutti i fanciulli
di Betlemme, rappresentato in una chiesa di Siena, si chiudeva
con una scena, nella quale le infelici madri dovevano afferrarsi
vicendevolmente pei capelli. Della Valle, Lettere sanesi, III, p. 53. — Uno
degli scopi principali del già citato Feo Belcari (morto
nel 1484) era appunto di purgare i Misteri da simili mostruosità.




248.  Franco Sacchetti, Nov. 82.




249.  Vasari, III, 232 e segg. Vita di Brunellesco, V, 36 e segg.
Vita del Cecca. Cfr. V, 52, Vita di don Bartolommeo.




250.  Arch. Stor. Append. II, p. 310. Il Mistero dell'Annunziazione
di Maria, rappresentato in Ferrara nelle nozze di Alfonso,
aveva macchinismi aerei e fuochi d'artifizio. Sulla rappresentazione
della Susanna, del S. Giovanni Battista e di una leggenda
sacra presso il card. Riario, veggasi il Corio, fol. 417. Sul Mistero
di Costantino il grande, rappresentato nel palazzo papale nel carnevale
del 1484, v. Jac. Volaterran. presso Murat. XXIII, col. 194.




251.  Graziani, Cronaca di Perugia, Arch. Stor. XVI, I, p. 598.
Nella crocifissione si sostituiva una figura che si teneva pronta.




252.  Per quest'ultima circostanza veggasi Pii II Comment. L. VII,
p. 383, 386. Anche la poesia del secolo XV assume talvolta un
carattere di uguale rozzezza. Una canzone di Andrea da Basso
descrive con ributtante esattezza le particolarità della putrefazione
del cadavere di una sua innamorata troppo disdegnosa con lui.
Ma anche in un dramma rappresentato nel secolo XII in un chiostro
si vedeva sulla scena come il re Erode venisse divorato dai
vermi. Carmina Burana, p. 80 e segg.




253.  Allegretto, Diarii sanesi, presso Murat. XXIII, col. 767.




254.  Matarazzo, Arch. Stor. XVI, II, p. 36.




255.  Estratti dal Vergier d'honneur, presso Roscoe, Leone X,
ed. Bossi, I, p. 220 e III, p. 263.




256.  Pii II Comment. L. VIII, p. 382 e segg. — Una simile
festa pomposa del Corpusdomini è menzionata dal Bursellis, Annal.
Bonon. presso Murat. XXII, col. 911, all'anno 1492.




257.  In simili occasioni i poeti cantavano: nulla di muro si
potea vedere.




258.  Le stesso vale di parecchie descrizioni simili.




259.  Cinque re con seguito d'uomini armati, un uomo selvaggio
che lottava con un leone (domato?); quest'ultimo spettacolo forse
per alludere al nome del papa, Silvio.




260.  Esempi sotto Sisto IV. Jac. Volaterran. presso Murat. XXIII,
col. 134, 139. Anche all'avvenimento di Alessandro VI si fecero
grandi spari. — I fuochi d'artificio, bella invenzione italiana, appartengono,
insieme alla decorazione festiva, piuttosto alla storia
dell'arte. — E vi appartiene pure la splendida illuminazione (v.
pag. 60), che si loda in certe feste, nonchè i grandi apparecchi
da tavola e i trofei di caccia.




261.  A Siena in un ricevimento principesco (1405) da una lupa
d'oro usciva un intero corpo di ballo di dodici persone; v. Allegretto,
presso Murat. XXIII, col. 772. — Cfr. inoltre col. 772 il
ricevimento di Pio II nel 1459.




262.  Corio, fol. 417 e segg. — Infessura, presso Eccard, Scriptt. II,
col. 1896. — Strozii poetae, p. 193 negli Eolostica, v. v. I,
pag. 63 e 69.




263.  Vasari XI, p. 37. Vita di Puntormo; egli narra che un simile
fanciullo in una festa fiorentina del 1513 morì in conseguenza
dello sforzo fatto o dell'indoramento. — Il poveretto avea dovuto
rappresentare «l'età dell'oro».




264.  Phil. Beroaldi Orationes: nuptiae Bentivoleae.




265.  M. Ant. Sabellici Epist. L. III, fol. 17.




266.  Amoretti, Memorie ecc. su Leonardo da Vinci, p. 38 e segg.




267.  Come l'astrologia in questo secolo si cacciasse fin nelle feste,
lo mostrano anche le comparse (non esattamente descritte) di pianeti
nell'occasione dei ricevimenti di alcune spose di principi in
Ferrara. Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col. 248, ad. a. 1491.
Ugualmente a Mantova. Arch. Stor. Append. II, p. 233.




268.  Annal. estens. presso Murat. XX, col. 468 e segg. — La
descrizione è oscura, e per di più stampata sopra una copia scorretta.




269.  Le funi di questo meccanismo erano coperte da ghirlande.




270.  Propriamente la nave d'Iside, che viene messa nell'acqua
il 5 marzo, come simbolo della navigazione nuovamente aperta. — Qualche cosa di analogo nel culto tedesco veggasi in Giacomo
Grimm, Deutsche Mythologie.




271.  Purgatorio, XXIX, 43 sino alla fine, e XXX sul principio. — Il
carro occupa 115 versi, ed è più splendido di quello trionfale
di Scipione, d'Augusto, anzi anche più di quello del sole.




272.  Ranke, Geschichte der roman. und german. Völker, p. 119.




273.  Corio, fol. 401. — Cfr. Cagnola, Arch. Stor. III, pag. 119.




274.  V. vol. I, pag. 292. Cfr. ibid., pag. 16 nota. Triumphus
Alphons, come appendice ai Dicta et facta del Panormita. — Un
certo timore di un eccessivo lusso trionfale scorgesi nei valorosi
Comneni. Cfr. Cinnamus, I, 5, VI, 1.




275.  È una delle ingenuità dell'epoca del Rinascimento di aver
assegnato un tal posto alla Fortuna. Nell'ingresso di Massimiliano
Sforza in Milano (1512) essa stava, come figura principale, in cima
ad un arco trionfale sopra la Fama, la Speranza, l'Audacia, e la
Penitenza, tutte rappresentate da persone vive. Cfr. Prato, Arch.
Stor. III, p. 305.




276.  L'ingresso di Borso d'Este in Reggio, già menzionato (pagina
196), mostra quale impressione avesse fatto in tutta Italia
quello di Alfonso a Napoli.




277.  Prato, Arch. Stor. III, p. 260.




278.  I suoi tre capitoli in terzine, v. Anecd. litt. IV, p. 561 e segg.




279.  Anche nelle mense non è raro il caso di vedervi dei gruppi
di figure rappresentanti tali soggetti, certo come ricordi di mascherate
eseguite. I grandi si abituarono assai presto alla pompa
degli equipaggi in ogni occasione solenne. Annibale Bentivoglio,
primogenito del signore di Bologna, ritorna dai soliti esercizi
dell'armi al suo palazzo tutto armato cum triumpho more romano.
Bursellis, l. c. col. 909, ad a. 1490.




280.  Nei solenni funerali di Malatesta Baglioni, avvelenato a Perugia
nel 1437 (Graziani, Arch. Stor. XVI, 1, p. 413), si ricordano
quasi le pompe funerarie dell'antica Etruria. Tuttavia i cavalieri
vestiti a lutto e molti altri usi appartengono alla nobiltà d'occidente.
Si veggano, ad esempio, le esequie di Bertrando Duguesclin
presso Juvénal des Ursins ad a. 1389. — Cfr. anche Graziani l. c.
p. 360.




281.  Vasari, IX, p. 218, Vita di Granacci.




282.  Mich. Gannesius, Vita Pauli II presso Murat. III, II, col. 118
e segg.




283.  Tommasi, Vita di Cesare Borgia, p. 251.




284.  Vasari, 34 e segg. Vita di Puntormo, testimonianza importantissima
nel suo genere.




285.  Vasari, VIII, p. 264, Vita di Andrea del Sarto.




286.  Allegretto, presso Murat. XXIII, col. 783. L'essersi spezzata
una ruota s'ebbe per sinistro augurio.




287.  M. Anton. Sabellici Epist. L. III, fol. 47.




288.  Sansovino, Venezia, fol. 151 e segg. — Le compagnie si
chiamano dei Pavoni, degli Accesi, degli Eterni, dei Reali, dei
Sempiterni; sono i medesimi nomi che poi furono dati alle Accademie.




289.  Probabilmente nel 1495. Cfr. M. Anton. Sabellici Epist.
L. V, foli 28.




290.  Infessura, presso Eccard, Scriptt. II, col. 1893, 2000. — Mich.
Cannesius, Vita Pauli II, presso Murat. III, II, col. 1012. — Platina,
Vitae Pontiff., p. 418. — Jacob. Volaterranus presso Murat.
XXIII, col. 163, 194. — Paul. Jov. Elogia, sub Juliano Caesarino. — Altrove
eranvi corse di donne. Diario ferrarese, presso
Murat. XXIV, col. 384.




291.  Sotto Alessandro VI una volta dall'ottobre sino alla quaresima.
Cfr. Tommasi, l. c. p. 322.




292.  Pii II Dommene. L. IV, p. 211.




293.  Nantiporto, presso Murat. III, II, col. 1080. Volevano ringraziarlo
d'aver concluso una pace, ma trovarono chiuse le porte
del palazzo e poste le truppe a tutti gli accessi.




294.  Tutti i trionfi, carri, mascherate o canti carnascialeschi,
Cosmopoli 1870. — Macchiavelli, Opere minori, p. 505. — Vasari
VII, p. 115, Vita di Piero di Cosimo, al quale ultimo s'attribuisce
una parte principale nella formazione di queste feste.




295.  Discorsi, L. I, e. 12. Anche nel c. 55 è detto l'Italia essere
più corrotta di qualunque altro paese, e seguirla poi più dappresso
la Francia e la Spagna.




296.  Paul Jov., Viri illustres: Joh. Gal. Vicecomes.




297.  Sul conto, in cui è tenuto il sentimento d'onore nel mondo
attuale cfr. le osservazioni profonde di Prévost-Paradol, la France
nouvelle L. III, chap. 2, (scritte nel 1868).




298.  Franc. Guicciardini, Ricordi politici e civili, N. 118. (Opere
inedite, vol. I).




299.  Il suo più immediato riscontro è Merlin Coccai (Teofilo Folengo),
la cui Macaroneide, (v. vol. I, pag. 216 e 362), Rabelais
certamente conobbe e cita anche frequentemente (Pantagruele,
L. II, ch. 1 e 7, sulla fine). Si può anzi ritenere che l'impulso a
scrivere il Gargantua e il Pantagruele sia venuto all'autore dalla
lettura di quel poema.




300.  Gargantua, L. I, chap. 57.




301.  Vale a dire bennato nel senso il più elevato, perocchè Rabelais,
figlio dell'oste di Chinon, non ha qui alcun motivo di accordare
alla nobiltà, come tale, verun privilegio. — La predica
del Vangelo, della quale parla l'iscrizione, che sta all'ingresso
dell'edifizio, non si concilierebbe troppo con tutto il resto della
vita dei Telemiti: essa è inoltre piuttosto d'indole negativa, in
quanto accenna ad una certa resistenza agli ordini della Curia
romana.




302.  Vedi il suo Diario (in estratto) presso Delécluze, Florence
et ces vicissitudes, vol. 2. — Cfr. sopra, pag. 79.




303.  Infessura, ap. Eccard, Scriptt. II, col. 1992. — Cfr. vol. I,
pag. 147 e segg.




304.  Questo concetto dello spiritoso Stendhal (La Chartreuse de
Parme, ed. Delahays, pag. 355) mi sembra basarsi sopra una profonda
osservazione psicologica.




305.  Graziani, Cronaca di Perugia, all'anno 1337 (Arch. Storico
XVI, I, p. 415).




306.  Giraldi, Hecatommithi, I, Nov. 7.




307.  Infessura presso Eccard, Scriptt. II, col. 1892, ad ann. 1464.




308.  Allegretto, Diari sanesi, presso Murat. XXIII, col. 837.




309.  Coloro, che lasciano a Dio la cura della vendetta, vengono,
oltre che da altri, messi in ridicolo dal Pulci, Morgante, canto XXI,
str. 83, pag. 104 e segg.




310.  Guicciardini, Ricordi, l. c. N. 74.




311.  Così il Cardano (De propria vita, cap. 13) si dipinge come
estremamente vendicativo, ma anche come verax, memor beneficiorum,
amans justitiae.




312.  È vero che al tempo della dominazione spagnuola è notevole
una forte diminuzione della popolazione. Ma se fosse stata
conseguenza della demoralizzazione, avrebbe dovuto manifestarsi
molto tempo prima.




313.  Giraldi, Hecatommithi, III, Nov. 2. In modo assai somigliante
il Cortigiano, L. IV, fol. 180.




314.  Un esempio di vendetta veramente crudele di un fratello,
accaduto in Perugia nell'anno 1455, trovasi nella cronaca del Graziani
(Arch. Stor. XVI, p. 629). Il fratello costringe l'amante a
cavar gli occhi alla sorella e poi lo caccia a furia di battiture.
Ma la famiglia era un ramo degli Oddi e l'amatore un semplice
funajuolo.




315.  Bandello, Parte I, Nov. 9 e 26. — Accade anche talvolta
che il confessore della moglie si lascia corrompere dal marito e
rivela l'adulterio.




316.  Veggasi sopra a pag. 163 e nella nota.




317.  Un esempio può vedersi nel Bandello, Parte I, Nov. 4.




318.  Piaccia al Signore Iddio che non si ritrovi, dicono presso
il Giraldi (III, Nov. 10) le donne quando vien loro narrato, che il
fatto potrebbe costar la testa all'assassino.




319.  Ciò accade, per esempio, a Gioviano Pontano (De fortitudine,
L. II); i suoi coraggiosi Ascolani, che perfino la notte che
precede il loro supplizio danzano e cantano, la madre abbruzzese,
che cerca di tener allegro il figlio mentre s'avvia al patibolo, e
simili, appartengono probabilmente alla classe dei masnadieri, ma
egli dimentica affatto di dircelo.




320.  Diarum parmense, presso Murat. XXII, col. 330 sino a 349
passim.




321.  Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col. 312. Ciò fa risovvenire
la banda armata di quel prete, che pochi anni prima
del 1837 infestava le provincie occidentali di Lombardia.




322.  Masuccio, Nov. 39. S'intende da se che l'uomo in discorso
è fortunatissimo anche nel campo d'amore.




323.  Se egli nella sua gioventù esercitò la pirateria durante la
guerra delle due case d'Angiò per la conquista di Napoli, può
averlo fatto in qualità di parteggiatore politico, ne ciò, secondo le
idee d'allora, portava con sè veruna infamia. L'arcivescovo di
Genova, Paolo Fregoso, fu alternativamente anche doge e corsaro
e per di più in ultimo cardinale. Cfr. vol. I, pag. 118, nota.




324.  Poggio, Facetiae, fol. 464. Chi conosce la Napoli odierna, ha
forse udito narrare qualche fatto simile, ma in un altro genere
di persone.




325.  Jovian. Pontani Antonius: nec est quod Neapoli quam hominis
vita minoris vendatur. Vero è che egli crede che sotto gli
Angiò le cose non fossero giunte a tal punto: sicam ab iis (gli
Aragonesi) accepimus. Le condizioni del paese intorno al 1534 ci
son descritte da B. Cellini I, 70.




326.  Una prova esatta non potrà su ciò mai darsi, ma certo le
menzioni degli assassinii vi son meno frequenti, e la fantasia
degli scrittori fiorentini del buon tempo non rivela sospetti di questo
genere.




327.  Intorno a questa polizia veggasi la Relazione del Fedeli,
presso Albêri, Relaz. Scr. II, vol. I, p. 353 e segg.




328.  Infessura, presso Eccard, Scriptor, II, col. 1956.




329.  Chron venetum, presso Murat. XXIV, col. 131. — Nel settentrione
si avevano le idee le più strane sull'abilità degli Italiani
nell'arte dell'avvelenare: veggasi presso Juvénal des Ursins, ad
ann. 1382 (ed. Buchon, p. 336) ciò che si diceva della lancetta
dell'avvelenatore, che Carlo di Durazzo prese al suo servizio: chi
fissava in essa attentamente lo sguardo, doveva senz'altro morire.




330.  Petr. Crinitus, De honesta disciplina, L. XVIII, cap. 9.




331.  Pii II Comment. L. XI, p. 562 — Joh. Ant. Campanus:
Vita Pii II, presso Murat. III, II, col. 988.




332.  Vasari IX, 82. Vita di Rosso. — Se nei matrimoni male
assortiti abbiano prevalso dei veri avvelenamenti o piuttosto la
sola paura, non può decidersi. Cfr. Bandello, II, Nov. 5 e 54; e
più gravemente ancora II, Nov. 40. Nella stessa città di Lombardia,
che non viene più precisamente indicata, vivono due avvelenatori,
un marito, che vuol persuadersi della sincerità della disperazione
di sua moglie, e la costringe a bere un liquido che si dava
per avvelenato, ma che non era se non acqua tinta; e dietro a
ciò segue la loro riconciliazione. — Nella sola famiglia del Cardano
erano accaduti quattro avvelenamenti. De vita propria,
cap. 30, 50. — Perfino in un banchetto dato in occasione dell'incoronazione
del Papa ognuno dei cardinali condusse con sè il suo
coppiere e si portò il proprio vino «probabilmente perchè si sapeva
per esperienza, che altrimenti si correva pericolo di essere
avvelenati nelle bevande». E questa usanza in Roma era generale
e si tollerava sine injuria invitantis! Blas Ortiz Itinerar.
Hadriani VI, ap Baluz. Miscell. ed. Mansi, I, 480.




333.  Intorno ad alcuni maleficj contro Leonello da Ferrara veggasi
il Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col 194, ad ann. 1445.
Mentre all'autore di essi, certo Renato, che del resto era di fama
assai pregiudicata, si leggeva la sentenza sulla piazza, si sollevò
un gran romore nell'aria ed un tremuoto, per guisa che ognuno
fuggì o cadde a terra. — Di ciò che Guicciardini (L. I) racconta
dei maleficj di Lodovico il Moro contro suo nipote Giangaleazzo,
meglio è tacere.




334.  Si potrebbe innanzi tutto nominare Ezzelino da Romano,
se egli non fosse notoriamente vissuto sotto l'influenza di scopi
ambiziosi e di una continua superstizione astrologica.




335.  Giornali napoletani, presso Murat. XXI, col. 1092, ad
ann. 1425.




336.  Pii II Comment. L. VII, p. 338.




337.  Jov. Pontan. De immanitate, dove si dice che Sigismondo
abbia reso gravida anche la propria figlia e simili.




338.  Varchi, Storia fiorent. sulla fine. (Se l'opera è stampata
senza mutilazioni, come, per es., nella edizione milanese).




339.  Su di che naturalmente variano le opinioni secondo i luoghi
e le persone. Il Rinascimento ebbe delle città e delle epoche, nelle
quali prevalse una decisa tendenza a godere la vita. Le cupe malinconie
degli uomini serii non cominciano in generale a manifestarsi
che sotto la dominazione straniera del secolo XVI.




340.  Ciò che noi chiamiamo lo spirito della Contro-riforma, erasi
già sviluppato in Ispagna buon tratto di tempo prima della Riforma,
e precisamente per mezzo di una scrupolosa sorveglianza
e di una parziale riorganizzazione di ogni ordinamento ecclesiastico
sotto Ferdinando ed Isabella. La fonte principale su questo
argomento, è il Gomez, Vita del card. Ximenes, presso Rob.
Velus, Rer. hispan. scriptores.




341.  Si noti, che i novellieri ed altri dileggiatori non parlano
quasi mai di nessun vescovo, mentre per verità avrebbero facilmente
potuto trovar motivo di farlo, fosse pure mutando i nomi.
Ciò accade in via eccezionale, nel Bandello, II, Nov. 45; ma altrove
(II, 40) egli menziona anche un vescovo virtuoso. Gioviano
Pontano nel «Caronte» fa apparire l'ombra di un vescovo molto
pingue «a passo d'anitra». Di quanto poca levatura fossero i
vescovi italiani d'allora in generale vegg. in P. Giovio, p. 387.




342.  Foscolo, Discorso sul testo del Decamerone: Ma de' preti
in dignità niuno poteva far motto senza pericolo; onde ogni
frate fu l'irco delle iniquità d'Israele ecc.




343.  Il Bandello prelude, per esempio, alla Nov. 1 della Parte II,
col dire che il vizio dell'avarizia non disdice tanto a chicchessia,
quanto ai preti, che non hanno nessuna famiglia cui debbano
provvedere ecc., e con questo ragionamento viene poi a giustificare
una iniqua aggressione fatta ad un parroco di campagna
da un giovane signore assistito da due soldati o banditi, che, per
punirlo della sua avarizia, approfittano della sua impotenza cagionata
dalla podagra e lo derubano di un montone che possedeva.
Basta una sola storia di questo genere a mostrare, meglio che
molte dissertazioni, in qual corrente di idee allora si vivesse e si
agisse.




344.  Giov. Villani, III, 29, lo dice assai chiaramente un secolo dopo.




345.  Probabilmente s'intende la sua tavoletta col motto I H S.




346.  Seggi erano le classi, nelle quali era ripartita la nobiltà napoletana. — La
rivalità dei due ordini è sovente messa in ridicolo,
dal Bandello, per es. III, Nov. 14.




347.  Per ciò che segue cfr. Jov. Pontan. De Sermone, L. II, e
il Bandello, Parte I, Nov. 32.




348.  Perciò quest'intrighi poterono anche in prossimità di essa
essere apertamente denunciati. Cfr. anche Jov. Pontan. Antonius
e Charon.




349.  In via di esempio, l'ottavo canto della Macaroneide.




350.  La storia leggesi nel Vasari, V. p. 120, Vita di Sandro
Botticelli, e mostra, che talvolta si scherzava anche coll'Inquisizione.
Del resto il Vicario quivi menzionato può ben essere stato
quello dell'Arcivescovo, anzichè quello dell'Inquisitore domenicano.




351.  Bursellis, Ann. Bonon. ap. Murat. XXIII, col. 886, cfr. 896.




352.  V. pag. 96 e segg. Egli era abate dei Vallombrosani. Il
passo è tolto dal vol. II, p. 209, Nov. X. Una piccante descrizione
della vita agiata dei Certosini veggasi nel Commentario d'Italia,
fol. 32 e segg., citato già a pag. 92.




353.  Pio II per principio avrebbe voluto l'abolizione del celibato
ecclesiastico: Sacertibus magna ratione sublatas nuptias majori
restituendas videri, era una delle sue sentenze favorite. Platina,
Vitae Pontiff. p. 311.




354.  Ricordi, N. 28. delle Opere inedite, vol. I.




355.  Ricordi, N. 1, 123, 125.




356.  Per vero molto incostante.




357.  Cfr. il suo Orlandino cantato sotto il nome di Limerno Pitocco,
cap. XI, str. 40 e segg. cap. VII, str. 57, cap. VIII, str. 3
e segg. specialmente la 57.




358.  Diario ferrarese, presso Murat. XXIV col. 362.




359.  Egli aveva con sè un interprete tedesco ed uno slavo. Anche
san Bernardo dovette una volta, predicando nei paesi renani,
ricorrere ad un tale spediente.




360.  Il Capistrano, per esempio, si accontentava di fare il segno
della croce su migliaja d'infermi, che gli erano condotti e di benedirli
in nome della santa Trinità e di san Bernardino suo maestro,
dietro di che qua e là accadeva realmente qualche guarigione,
come in simili casi suole accadere. La cronaca di Brescia accenna
al fatto con queste parole: egli fece di bei miracoli, ma nel narrarli
si andava oltre il vero.




361.  Per esempio il Poggio, De avaritia, nelle Opere, fol. 2.
Egli trova l'opera dei predicatori facile, perchè in ogni città ripetevano
le stesse cose e congedavano il popolo, lasciandolo più
sciocco di quando era venuto.




362.  Franco Sacchetti, Nov. 73: predicatori che non riescono nel
loro intento, sono un tema frequente in tutti i novellieri.




363.  Cfr. la nota farsa del Decamerone. VI, Nov. 10.




364.  Con che la cosa acquistò un colore affatto speciale. Cfr.
Malipiero, Ann. venet. Arch. Stor. VII, I, p. 18. — Chron. venet.
presso Murat. XXIV, col. 114. — Storia bresciana, presso Murat.
XXI, col. 898.




365.  Storia bresciana, presso Murat. XXI col. 865.




366.  Allegretto, Diari sanesi, presso Murat. XXIII, col. 819.




367.  Infessura, presso Eccard, (Scriptor. II, col. 1874). Egli dice:
canti, brevi, sorti. I primi possono essere stati libri di canzoni,
quali furono arsi anche sotto il Savonarola. Ma il Graziani (Cron.
di Perugia, Arch. Stor. XVI, I, p, 314) in simile occasione dice:
brieve incante, che senza dubbio deve leggersi brevi e incanti,
e una simile emendazione è forse da accettarsi anche nell'Infessura,
le cui sorti accennano anche senza ciò a qualche cosa di
superstizioso, forse al giuoco profetico delle carte. — Dopo l'introduzione
della stampa si raccolsero anche, per esempio, tutti gli
esemplari di Marziale per abbruciarli. Bandello, III, Nov. 10.




368.  V. la sua notevole biografia in Vespasiano fiorent. p. 244 e
segg. — e quella di Enea Silvio, De viris illustr. p. 24.




369.  Allegretto, l. c. col. 823: un predicatore eccita il popolo contro
i giudici (se invece non si deve leggere giudei), su di che essi
ben presto sarebbero stati arsi nelle loro case.




370.  Infessura, l. c. Sul giorno della morte della strega sembra
esservi un errore di scrittura. — Come lo stesso Santo abbia fatto
distruggere un famoso boschetto presso Arezzo, ce lo narra il Vasari,
III, 148, Vita di Parri Spinelli: spesse volte lo zelo sembra
essersi arrestato alla distruzione di certe località, simboli e strumenti.




371.  Pareva che l'aria si fendesse, è detto in qualche punto.




372.  Jac. Volaterran. presso Murat. XXIII, col. 167. Non è detto
espressamente, ch'egli si sia occupato di questa disputa, ma non
si può nemmen dubitarne. — Anche Jacopo della Marca una volta,
dopo uno strepitoso successo, aveva appena lasciato Perugia (1445),
che scoppiò una terribile vendetta nella famiglia Ranieri. Cfr. il Graziani,
l. c. pag. 565 e segg. — In quest'occasione giova notare che
quella città fu forse più di qualunque altra visitata da tali predicatori:
cfr. pag. 597, 626, 631, 637, 647.




373.  Il Capistrano, dopo una predica, vestì cinquanta soldati.
Stor. bresciana, l. c. — Graziani, l. c. p. 565 e segg. — Enea Silvio
(De viris illustr. p. 25) una volta nella sua gioventù fu sul punto,
dopo una predica di San Bernardino, di entrare nel suo ordine.




374.  Che ci sieno stati degli attriti fra i celebri predicatori dei
Minori Osservanti e gl'invidiosi Domenicani, lo mostra la contesa
intorno al sangue di Cristo colato dalla croce a inzuppare il terreno
(1463). Intorno a fra Jacopo della Marca, che non volle a
niun patto sottomettersi all'Inquisitore domenicano, Pio II si
esprime nell'estesa sua Relazione, (Comment. L. XI p. 511) con
una ironia molto fina: Pauperiem pati et famen et sitim et corporis
cruciatum et mortem pro Christi nomine nonnulli possunt:
jacturam nominis vel minimam ferre recusant, tamquam sua
propria deficiente fama Dei quoque gloria pereat.




375.  La loro fama oscillava allora fra due estremi. Bisogna distinguerli
dai monaci Eremitani. — In generale i limiti a questo
riguardo non erano netti e precisi. Gli Spoletini, che andavano
attorno come taumaturghi, si richiamavano sempre a sant'Antonio,
od anche, per causa dei serpenti che maneggiavano, a san Paolo
apostolo. Essi fin dal secolo XIII posero a contribuzione il contado
con una specie di magia spirituale, e i loro ronzini erano ammaestrati
ad inginocchiarsi, quando si nominava sant'Antonio. Essi
simulavano di fare la questua per gli ospitali. Masuccio, Nov. 18,
Bandello, III, Nov. 17. Il Firenzuola nel suo Asino d'oro dà loro
le parti dei sacerdoti questuanti di Apulejo.




376.  Prato, Arch. Stor. III, p. 357. Burigozzo, ibid. p. 431.




377.  Allegretto, presso Murat. XXIII, col. 855 e segg.




378.  Matteo Villani, VIII, I, e segg. Egli predicò dapprima contro
la tirannide in generale, poi, quando la casa regnante dei Beccaria
aveva voluto farlo uccidere, indusse con una predica a mutar la
costituzione e le autorità, e costrinse i Beccaria a fuggire (1357).




379.  Talvolta anche le case regnanti in tempi difficili chiesero
dei monaci, per eccitare il popolo alla fedeltà. Qualche cosa di
simile a Ferrara veggasi in Sanudo (Murat. XXII, col. 1218).




380.  Prato, Arch. Stor. III, p. 251. Di fanatici predicatori surti
poi con tendenza anti-francesi, è fatta menzione dopo la cacciata
dei francesi, dal Burigozzo, ibid. p. 443, 449, 485, ad ann. 1523,
1526, 1529.




381.  Jac. Pitti, Storia fiorent. L. II, p. 112.




382.  Perrens: Jèrôme Savonarole, 2 vol., tra le molte opere speciali
di data un po' vecchia forse il meglio ordinato e il più moderato. — Più
tardi P. Villari, La storia di Girol. Savonarola,
(2 vol. in 8.º Firenze, Le Monnier).




383.  Il Savonarola sarebbe forse stato l'unico, che avesse potuto
restituire alle città soggette la libertà e tuttavia mantenere
comecchessia l'unità dello Stato toscano. Ma egli non sembra
avervi mai pensato, e, quanto a Pisa, egli la odiava al pari di qualunque
dei fiorentini.




384.  Riscontro assai notevole coi Sanesi, i quali nel 1483 aveano
donato la loro città lacerata dai partiti sotto forma solenne alla
Madonna. V. Allegretto, presso Murat. XXIII, col. 815.




385.  Degli impii astrologi egli dice: non è da disputar (con
loro) altrimenti che col fuoco.




386.  V. il passo relativo nella Predica XIV sopra Ezechiello,
presso Perrens, l. c. vol. I, pag. 30, nota.




387.  Col titolo: De rusticorum religione.




388.  Franco Sacchetti, Nov. 109, dove sono altri aneddoti di simil
genere.




389.  Bapt. Mantuan. De sacris diebus, L. II, esclama:



Ista superstitio, ducens a Manibus ortum

Tartareis, sancta de religione facessat

Christigenum! vivis epulas date, sacra sepultis.





Un secolo prima, quando l'esercito di Giovanni XXII entrò nella
Marca contro i Ghibellini, si giustificò l'invasione con una accusa
esplicita di eresia ed idolatria; tuttavia anche Recanati, che si
arrese spontaneamente, non isfuggì all'incendio, «perchè quivi
erano stati adorati alcuni idoli». Giov. Villani, IX. 139, 141. — Sotto
Pio II si parla di un ostinato adoratore del sole, urbinate
di nascita. Aen. Sylv. Opera:, p. 289. Histor. rer. ubique gestar.
c. 12. — Il fatto più singolare accadde nel Foro romano sotto
Leone X: per causa di una pestilenza fu sacrificato con solenni
riti pagani un toro. Paul. Jov. Histor. XXI, 8.




390.  Così il Sabellico, De situ venetae urbis. Bensì egli ricorda
i nomi dei santi al modo dei filologi e senza preporvi l'appellativo
di sanctus o divus, ma adduce una quantità di reliquie con un
certo senso di tenerezza, e in parecchi luoghi si vanta di averle
baciate.




391.  De laudibus Patavii, presso Murat. XXIV, col. 1149-1151.




392.  Prato, Arch. Stor. III, p. 408. — Egli non appartiene alla
schiera degli increduli, ma protesta apertamente contro coloro,
che vogliono trovare un nesso tra questi due fatti.




393.  Pii II Comment. L. VIII, p. 352, e segg. Verebatur Pontifex,
ne in honore tanti Apostoli diminute agere videretur etc.




394.  Jacob. Volaterran. presso Murat. XXIII, col. 187, Luigi ebbe
un bel prostrarsi dinanzi alle reliquie; ciò non lo salvò dalla morte. — Le
catacombe allora erano affatto dimenticate, tuttavia anche
il Savonarola l. c. col. 1150 dice di Roma: velut ager Aceldama
Sanctorum habita est.




395.  Bursellis, Annal. Bonon. presso Murat. XXIII, col. 905. Fu
uno dei sedici patrizi, Bart. della Volta, morto nel 1485.




396.  Vasari, III, e segg. c. N. Vita di Ghiberti.




397.  Matteo Villani, III, 15 e 16.




398.  Si dovrebbe, oltre a ciò, distinguere tra il culto, fiorente in
Italia, di corpi di Santi degli ultimi secoli ancora storicamente
conosciuti e la tendenza prevalente invece nei paesi nordici a
razzolare frammenti di corpi e di vestimenti ecc. dei più rimoti
tempi del Cristianesimo. Importantissima, specialmente pei pellegrini,
era sotto quest'ultimo punto di vista la grande raccolta delle
reliquie lateranensi. Ma sopra i sarcofaghi di san Domenico e di
sant'Antonio da Padova e sopra la tomba misteriosa di san Francesco
splende, oltre la santità, anche un raggio di celebrità storica.
V. vol. I, pag. 198.




399.  Non sarebbe senza interesse il notare esattamente, quanto
nelle decisioni religiose dei Papi e dei teologi di quel tempo fosse
l'effetto di un sentimento parziale di nazionalità italiana. Di questa
specie è forse lo zelo mostrato da Sisto IV pel dogma dell'Immacolata
Concezione (Extravag. Comment L. III, tit. XII). Per contrario
può notarsi un'influenza nordica nel culto sempre crescente
di san Giuseppe e dei genitori di Maria: esso era già popolare
nella Francia settentrionale sin dai primi anni del secolo XV e vi
fu ufficialmente permesso nel 1414 da un legato di Giovanni XXIII
(Baluz. Miscell. III). Soltanto un buon mezzo secolo più tardi Sisto
IV fondò per tutta la Chiesa la festa della Presentazione di
Maria al Tempio, e quelle di sant'Anna e di san Giuseppe (Trithem.
Ann. Hirsaug. II, 518).




400.  Questa notevole espressione, nel lavoro de' suoi ultimi anni,
De sacris diebus, L. I, si riferisce veramente tanto all'arte sacra,
che alla profana. Agli ebrei, egli dice, a ragione fu interdetta ogni
rappresentazione figurativa, perchè altrimenti sarebbero ricaduti
nell'idolatria, che regnava tutto all'intorno:



Nunc autem, postquam penitus natura Satanum

Cognita, et antiqua sine majestate relicta est,

Nulla ferunt nobis statuae discrimina, nullos

Fert pictura dolos; jam sunt innoxia signa;

Sunt modo virtutum testes monimentaque laudum

Marmora, et aeternae decora immortalia famae....







401.  Così Battista Mantovano si lagna di certi nebulones (De
sacr. dieb. L. V), che non volevano credere all'autenticità del preziosissimo
Sangue di Mantova. Anche quella critica, che oramai
disputava sulla donazione di Costantino, non poteva certamente
essere favorevole al culto delle reliquie, benchè non ne parlasse.




402.  Specialmente nel canto XXIII, 1, la celebre preghiera di
S. Bernardo: Vergine Madre, figlia del tuo figlio ecc.




403.  Fors'anche Pio II, colla sua Elegia alla Vergine (nelle Opere,
p. 964), e che sin dalla sua gioventù si credeva sotto la protezione
speciale di Maria. Jac. Card. Papiens. De morte Pii, p. 656.




404.  Importantissimi in questo riguardo sono i pochi e freddi
sonetti di Vittoria alla Vergine (N. 85 e segg.).




405.  Bapt. Mantuan. De sacris diebus, L. V, e specialmente il
discorso di Pico, che era destinato a recitarsi nel Concilio lateranense,
presso Roscoe, Leone X, ed. Bossi, vol. VIII, p. 115.




406.  Monachi Paduani chron. L. III, sul principio. Di questa
pubblica penitenza vi si dice: invasit primitus Perusinos, Romanos
postmodum, deinde fere Italiae populos universos. — Per
converso Gugl. Ventura (De gestis Astensium, col. 701) chiama
la processione dei Flagellanti admirabilis Lombardorum commotio,
aggiungendo che alcuni eremiti aveano lasciato le loro
solitudini per venire nelle città ed eccitarle a penitenza.




407.  Giov. Villani, VIII, 122, XI, 23.




408.  Corio, fol. 21. Sismondi VII, 398 e segg.




409.  Peregrinazioni a luoghi più lontani sono assai rare. Quelle
dei principi di casa d'Este a Gerusalemme, a S. Jacopo di Galizia
e a Vienna sono annoverate nel Diario ferrarese, presso Muratori
XXIV, col. 182, 197, 190, 279. Quelle di Rinaldo Albizzi in
Terrasanta presso Machiavelli, Stor. fiorent. L. V. Anche qui
talvolta il movente è la sete di acquistar fama e gloria: di Leonardo
Frescobaldi, e di un suo compagno, che intorno al 1400
volevano peregrinare in Terrasanta, il cronista Giovanni Cavalcanti
(II, p. 478) dice: stimarono di eternarsi nella mente degli
uomini futuri.




410.  Bursellis, Annal. Bonon. presso Murat. XXIII, col. 800.




411.  Allegretto, presso Murat. XXIII, col. 855 e segg.




412.  Burigozzo, Arch. Stor. III, p. 486. — Per la miseria della
Lombardia in quel tempo la fonte più autorevole è Galeazzo Capella
(De rebus nuper in Italia gestis); nel complesso Milano
non sofferse meno di quello che abbia sofferto Roma nel famoso
Sacco.




413.  La si chiamava anche l'arca del testimonio, e si era persuasi
che la cosa era disposta con gran misterio.




414.  Diario ferrarese, presso Murat. XXIV, col. 317, 322, 323,
326, 386, 401.




415.  Per buono rispetto a lui noto e perchè sempre è buono a
star bene con Iddio, dice l'annalista.




416.  Probabilmente quella nominata nel vol. I a pag. 39, parlando
di Perugia.




417.  Il cronista lo dice un Messo dei Cancellieri del Duca. Ma
evidentemente la cosa deve essere partita dalla corte e non dai
preposti di qualsiasi ordine o da una autorità ecclesiastica qualunque.




418.  Cfr. la citazione del discorso di Pico «Sulla dignità dell'uomo»
pag. 110.




419.  Prescindendo dal fatto, che talvolta presso gli stessi Arabi
si poteva incontrare una uguale tolleranza o indifferenza.




420.  Così presso il Boccaccio. — Sultani senza nome presso Masuccio,
Nov. 46, 48, 49.




421.  Decamerone, I, Nov. 3. Egli pel primo nomina anche la
religione cristiana, mentre nelle «Cento novelle» incontrasi una
lacuna.




422.  In bocca però del demonio Astarotte, Canto XXV, str. 231
e segg. Cfr. str. 141 e segg.




423.  Canto XXVIII, str. 38 e segg.




424.  Canto XVIII, str. 112, sino alla fine.




425.  Il Pulci riprende un tema analogo, benchè solo di passaggio,
nella figura del principe Chiaristante, Canto XXI, str. 101 e segg.
121 e segg. 145 e segg. 163 e segg., che non crede in nulla e accetta
per sè e per sua moglie onori divini. Si sarebbe quasi tentati di
pensare a Sigismondo Malatesta (v. vol. I, pag. 44 e 301, vol. II,
pag. 246).




426.  Giov. Villani, III, 29, VI, 46. Il nome appare assai per tempo
anche nel nord; ancora prima del 1150, in occasione di una storia
spaventevole (di due ecclesiastici di Nantes) accaduta circa
90 anni prima, si ha la definizione di Gugl. Malmesbur. L. III, § 237
(ed. Londin. 1840, 405): Epicureorum, qui opinantur animam
corpore solutam in aerem evanescere, in auras affluere.




427.  Si confrontino le prove universalmente conosciute nel terzo
libro di Lucrezio.




428.  Inferno, VII, 67-96.




429.  Purgatorio, XVI, 73. Si confronti la teoria dell'influsso dei
pianeti nel «Convito». — Anche il demonio Astarotte del Pulci (XXV,
156) confessa la libertà dell'uomo e la giustizia divina.




430.  Vespasiano fiorent. p. 26, 320, 435, 626, 651. Murat. XX,
col. 532.




431.  Intorno al Pomponazzo veggansi le opere speciali, e fra le
altre quella di Ritter, Stor. della filosofia, vol. IX.




432.  Paul. Jovii Elogia liter.




433.  Codri Urcei opera, colla sua Vita di Bartol. Bianchini, poi
le sue Lezioni filologiche, p. 65, 151, 278, ecc.




434.  Animum meum seu animam, differenza, colla quale allora
la filologia si compiaceva di mettere in qualche imbarazzo la
teologia.




435.  Platina, Vitae Pontiff. p. 311, christianam fidem, si miraculis
non esset approbata, honestate sua recipi debuisse.




436.  Specialmente quando i monaci dal pergamo ne inventavano
sempre di nuove. Del resto anche quelle da lungo accettate non
andavano esenti da osservazioni. Il Firenzuola (Opere, vol. II, p. 208,
Nov. 10) si fa beffe dei francescani di Novara, che con danaro
maliziosamente estorto vogliono costruire una cappella nella loro
chiesa, dove fosse dipinta quella bella storia, quando san Francesco
predicava agli uccelli nel deserto, e quando ei fece la santa
zuppa, e che l'agnolo Gabriello gli portò i zoccoli.




437.  Qualche cosa su lui si ha in Bapt. Mantuan. De patientia,
L. III c. 13.




438.  Bursellis, Annal. Bonon, presso Murat. XXIII, col. 915.




439.  Quant'oltre andassero talvolta i discorsi maligni, fu mostrato
con esempi, che parlano da sè, da Gieseler, Storia della Chiesa, II,
IV, c. 154, nota.




440.  Jov. Pontan. De fortuna. La sua specie di Teodicea, II, p. 286.




441.  Aen. Sylvii, Opera, p. 611.




442.  Poggius, De miseriis humanae conditionis.




443.  Caracciolo, De varietate fortunae, presso Murat. XXII, uno
degli scrittori più notevoli di quel tempo, che del resto non ne
è scarso. Cfr. a pag. 78. — La Fortuna nelle processioni festive
v. pag. 201 e nota.




444.  Leonis, Vita anonyma, presso Roscoe, ed. Bossi, XII, p. 153.




445.  Bursellis, Ann. Bonon. presso Murat. XXIII, col. 909: monimentum
hoc conditum a Johanne Bentivolo secundo Patriae
rectore, cui virtus et fortuna cuncta quae optari possunt, affatim
praestiterunt. Del resto non è ben chiaro, se questa iscrizione
sia stata posta esteriormente e in modo da essere visibile a tutti,
o, come quella riportata poco prima, incisa e nascosta in uno dei
fondamenti. In quest'ultimo caso ci sarebbe sotto un'altra idea:
la fortuna, per mezzo di quella iscrizione segreta, nota forse soltanto
al cronista, doveva andar congiunta a quell'edifizio per virtù
di magìa.




446.  Quod ninium gentilitatis amatores essemus.




447.  Mentre tuttavia l'arte figurativa distingueva almeno tra gli
angeli e i putti, e negli argomenti serii si serviva anche di mezzi
più serii. — Annal. Estens. presso Murat. XX, col. 468; dove
l'amorino o il putto ingenuamente è detto: instar Cupidinis angelus.




448.  Della Valle, Lettere sanesi. III, 18.




449.  Macrob. Saturn. III, 9. Senza dubbio egli fece anche i gesti
quivi ritualmente prescritti.




450.  Monachus Paduanus, L. II, ap. Urstisius, Scriptores, I,
p. 598, 599, 602, 607. — Anche l'ultimo dei Visconti (v. vol. I,
pag. 51) aveva un gran numero di astrologi presso di sè. Cfr. il
Decembrio, presso Murat. XX, col. 1017.




451.  Per esempio, Firenze, dove fu per qualche tempo il già citato
Bonatto. Cfr. anche Matteo Villani, XI, 3, dove evidentemente
si allude ad un astrologo della città.




452.  Libri, Hist. des scienc. mathémat. II, 52, 193. In Bologna
pare che questa cattedra figuri già sin dal 1125. — Cfr. il prospetto
dei professori di Pavia nel Corio, fol. 290. — Una simile
cattedra nella Sapienza romana sotto Leone X è nominata da
Roscoe, Leone X. ed. Bossi, V, pag. 283.




453.  Ancora intorno al 1260 papa Alessandro IV obbliga un cardinale
e modesto astrologo, il Bianco, a far predizioni politiche.
Giov. Villani, VI, 81.




454.  De dictis etc. Alphonsi. Opera, p. 493. Egli trovava che
era pulchrius, quam utile. Platina Vitae Pontiff. p. 310. — Per
Sisto IV cfr. Jac. Volaterran. presso Murat. XXIII, col. 173, 186.




455.  Piero Valeriano, De infelic. literat., parlando di Francesco
Priuli, che scrisse sull'oroscopo di Leone X, e in tale occasione
pubblicò molti segreti del Papa.




456.  Ranke, R. Päpste, I, p. 247.




457.  Vespasiano fiorent. p. 660, cfr. 341. — Ibid. p. 121 vien
menzionato un altro Pagolo, quale matematico di corte ed astrologo
di Federigo di Montefeltro, e, per una singolarità assai speciale,
lo si dice tedesco di nazione.




458.  Firmicus Maternus, Matheseos Libri VIII, sulla fine del libro
secondo.




459.  Presso il Bandello, III, Nov. 60 l'astrologo dì Alessandro
Bentivoglio dichiara a Milano dinanzi ad una intera società la
propria miseria.




460.  Un simile accesso di risolutezza lo ebbe Lodovico il Moro,
 quando fece fare la croce con quella iscrizione, che trovasi ora
nella cattedrale di Coira. Anche Sisto IV disse una volta, che voleva
provare, se la predizione era vera.




461.  Il padre di Piero Capponi, egli stesso astrologo, applicò il
figlio al commercio, perchè non gli toccasse quella pericolosa ferita
al capo, che gli era minacciata. Vita di P. Capponi, Arch.
Stor. IV, II, 15. L'esempio tratto dalla vita del Cardano veggasi
a pag. 82. — Il medico ed astrologo Pierleoni da Spoleto credeva
di dover quandochessia annegarsi, quindi fuggiva l'acqua e ricusò
splendidi posti in Padova ed in Venezia. Paul. Jov. Elogia
literat.




462.  Esempi tratti dalla vita di Lodovico il Moro da vedersi in
Senarega, presso Murat. XXIV, col. 518, 524 e in Benedetto,
presso Eccard, II, col. 1623. E tuttavia suo padre, il grande Francesco
Sforza, avea disprezzato gli astrologi, e il suo avolo Giacomo
per lo meno non s'era uniformato alle loro ammonizioni. Corio,
fol. 221, 413.




463.  Quest'opera è stata spesso stampata, ma io non ho mai
potuto vederla. — Ciò che qui si riporta è desunto dagli Annal.
Foroliv. presso Murat. XXII, col. 233 e segg. — Leon Battista
Alberti cerca di spiritualizzare la ceremonia del getto dei fondamenti.
Opere volgari, Tom. IV, p. 314, ovvero De re aedificat.
L. I.




464.  Negli oroscopi della seconda fondazione di Firenze (Giov.
Villani, III, 1) sotto Carlo Magno e della prima di Venezia (vedi
vol. I, p. 85) si cela forse un'antica rimembranza accanto alla
poesia del più tardo medio-evo.




465.  Annal. Foroliv. l. c. — Filippo Villani, Vite. — Machiavelli,
Storie fiorent. L. I. — Quando s'avvicinavano le costellazioni
che promettevano la vittoria, Bonatto saliva coll'astrolabio
e il libro sulla torre di san Mercuriale in piazza e, giunto il momento,
faceva suonare la campana maggiore per la partenza. Però
si conviene che egli talvolta s'ingannò grandemente, e fra le altre
non previde la sorte del Montefeltro e la sua propria. Egli fu
ucciso dai malandrini non lungi da Cesena, quando, reduce da
Parigi e dalle università italiane, dove aveva insegnato, tornava
a Forlì.




466.  Matteo Villani, XI, 3.




467.  Jov. Pontan. De fortitudine, L. I. — I primi Sforza come
onorevoli eccezioni, v. pag. 322, nota.




468.  Paul. Jov. Elogia, sub. v. Livianus.




469.  Che narra la cosa egli stesso. Benedictus, presso Eccard, II,
col. 1617.




470.  Così sembra doversi intendere la testimonianza di Jacopo
Nardi, Vita di Ant. Giacomini, p. 65. — Ciò si incontra non di
rado anche in vestiti ed utensili. Nel palazzo di Lucrezia Borgia
in Ferrara la mula della duchessa d'Urbino portava una gualdrappa
di velluto nero con segni astrologici ricamati in oro.
Arch. Stor. Append. II, p. 305.




471.  Azario, presso il Corio, fol. 258.




472.  Qualche cosa di simile si potrebbe supporre perfino di un
astrologo turco, il quale dopo la battaglia di Nicopoli consigliò
al sultano Bajazet I di concedere il riscatto di Giovanni di Borgogna,
«per causa del quale sarebbe stato versato ancora molto
sangue cristiano». Non era gran fatto arduo il prevedere l'ulteriore
andamento della guerra civile francese. Magn. chron. belgicum,
p. 358. Juvénal des Ursins ad a. 1396.




473.  Benedictus, presso Eccard, II, col. 1579. Fra le altre cose,
nel 1493 del re Ferrante dicevasi, che egli perderebbe il suo regno
sine cruore, sed sola fama, come nel fatto accadde.




474.  Bapt. Mantuan. De patientia, L. III, cap. 12.




475.  Giov. Villani, X, 39, 46. Vi contribuirono anche altre cause,
e fra queste l'invidia dei colleghi. — Anche Bonatto aveva insegnato
qualche cosa di simile, rappresentando, ad esempio, i miracoli
dell'amor divino in S. Francesco come effetti prodotti dall'influsso
del pianeta Marte. Cfr. Joh. Picus, Advers. astrol. II, 5.




476.  Sono quelli dipinti dal Miretto al principio del secolo XV;
secondo lo Scardeonio essi erano destinati ad indicandum nascentium
naturas per gradus et numeros, principio più popolare
di quello che noi oggi immaginiamo. Era un'astrologia à la portée
de tout le monde.




477.  Dell'Astrologia egli scrive (Orationes, fol. 35, in nuptias):
haec efficit ut homines parum a Diis distare videantur. — Un
altro entusiasta del medesimo tempo è Joh. Garzeonius, De
dignitate urbis Bononiae, (Murat. XXI, col. 1163).




478.  Petrarca, Epp. seniles. III, I, (p. 765), e in altri luoghi citati.
La lettera cui si allude, è diretta al Boccaccio, che sembra
aver pensato ugualmente.




479.  Franco Sacchetti nella Novella 151 mette in ridicolo le loro
dottrine.




480.  Giov. Villani, III, I, X, 39.




481.  Giov. Villani, XI, 2, XII, 4.




482.  Anche l'autore degli Annales Placentini, (Murat. XX,
col. 931), quell'Alberto da Ripalta menzionato a pag. 320 del
voi. I, si associa a questa polemica. Ma il passo è notevole sotto
un altro punto di vista, cioè perchè contiene le opinioni di quel
tempo sulle nove comete allor conosciute e chiamate ciascuna con
un nome. — Cfr. Giov. Villani, XI, 67.




483.  Paul. Jov. Vita Leonis X, L. III, dove anche in Leone stesso
è visibile una credenza almeno nei pronostici.




484.  Jo. Pici Mirand. Adversus astrologos Libri XII.




485.  Secondo Paul. Jov. Elogia literat. sub tit. Jo. Picus, il suo
effetto sarebbe stato ut subtilium disciplinarum professores a
scribendo deterruisse videatur.




486.  De rebus coelestibus.




487.  In S. Maria del Popolo a Roma. — Gli angeli ricordano la
teoria di Dante nel principio del «Convito».




488.  Questo è veramente il caso di Antonio Galateo, che in una
lettera a Ferdinando il Cattolico (Mai, Spicil. roman. vol. VIII,
p. 226, dell'anno 1510) rinnega apertamente l'astrologia, e in
un'altra al Conte di Potenza (ibid. p. 539) dallo studio dei pianeti
conclude, che i Turchi attaccherebbero nuovamente Rodi.




489.  Ricordi, l. c. N. 57.




490.  Un numero sterminato di simili superstizioni ascrive il Decembrio
all'ultimo dei Visconti (Murat. XX, col. 1016 e segg.).




491.  Varchi, Storie fiorent. L. IV (p. 174). I presentimenti e le
profezie ebbero allora la stessa importanza a Firenze, come una
volta in Gerusalemme assediata. Cfr. ibid, III, 143, 195, IV,
43, 177.




492.  Matarazzo, Arch. Stor. XVI, II, p. 208.




493.  Prato, Arch. Stor. III. p. 324, all'anno 1514.




494.  Come fece la Madonna dell'Arbore nel duomo di Milano
l'anno 1515; cfr. Prato, l. c. p. 327. Il medesimo cronista racconta
che nello scavare le fondamenta per costruir la cappella dei Trivulzi
(in S. Nazaro) si trovò un dragone della grandezza di un
cavallo; si portò la testa nel palazzo dei Triulzi e si gettò via
il resto.




495.  Et fuit mirabile quod illico pluvia cessavit. Diarum Parmense
presso Murat. XXII, col. 280. Quest'autore partecipa di
quell'odio concentrato contro gli usurai, di cui è pieno il popolo.
Cfr. col. 371.




496.  Conjurationis Pactianae Commentarius, nelle Appendici al
Roscoe, Vita di Lorenzo. — Del resto il Poliziano era almeno
avverso all'astrologia.




497.  Poggii facetiae, fol. 174. — Aen. Sylvius: De Europa,
c. 53, 54 (Opera, p. 451, 455): egli racconta almeno prodigi veramente accaduti, per esempio, combattimenti di animali, apparizione
di nuvole ecc. e li dà realmente come singolarità, quand'anche
faccia menzione delle sorti che vi vanno connesse.




498.  Poggii facetiae, fol. 160; cfr. Pausaniae, IX, 20.




499.  Varchi, III, p. 195. Due persone sospette si risolvono di
fuggir dallo Stato, perchè consultarono Virgilio (Aen. III, vs. 44). — Cfr.
Rabelais, Pantagruel, III, 10.




500.  Certe fantasie di dotti, come, per esempio lo splendor o lo
spiritus di Cardano e il daemon familiaris di suo padre, noi le
lasciamo in disparte. Cfr. Cardanus, De propria vita, cap. 4, 38,
47. Egli stesso era contrario alla magia, cap. 29. Prodigi e spettri
che egli vide, cap. 37, 41. — Quant'oltre andasse la paura degli
spettri nell'ultimo dei Visconti, veggasi nel Decembrio presso il
Murat. XX, col. 1016.




501.  Parte II, Nov. I.




502.  Bandello, III, Nov. 20. Veramente non era che un amante,
il quale voleva spaventare il marito della sua bella e distorlo
dall'abitare un palazzo. Egli e i suoi si travestirono da demonii;
e fu fatto perfino venire da altro paese un tale, che era capace
di contraffare la voce e il grido di tutti gli animali.




503.  Graziani, Arch. Stor. XVI, I, p. 640. ad a. 1467. L'amministratore
morì di spavento.




504.  Balth. Castilionii Prosopopeja Lud. Pici.




505.  Gio. Villani, XI, 2. Egli intese la cosa dall'abate de' Vallombrosani,
al quale l'aveva narrata l'eremita stesso.




506.  Di ciò che le maliarde potessero nell'antico tempo romano,
non rimangono che scarsissimi cenni. Della trasformazione di un
uomo in un asino nel secolo XI sotto Leone IX veggasi in Malmesbur,
II, § 171 (vol. I, p. 282).




507.  Questo potrebbe essere stato il caso della singolare ossessa,
che intorno al 1513 fu consultata a Ferrara ed altrove da alcuni
grandi di Lombardia per udirne le profezie; essa si chiamava
Rodogina. I particolari in Rabelais Pantagruele, IV, 58.




508.  Jov. Pontan. Antonius.




509.  Graziani, Arch. Stor. XVI, I, p. 565, ad a. 1445, parlando di
una strega di Nocera, che offerse soltanto la metà e fu arsa. La
legge colpisce quelle che facciono le fature ovvero venefitie ovvero
encantatione d'immundi spiriti a nuocere.




510.  Lib. I, op. 46, Opera, p. 531 e segg. Invece di umbra a
pag. 532 deve leggersi Umbria, e invece di lacum leggasi locum.




511.  Più tardi lo dice Medicus ducis Saxoniae, homo tum dives,
tum potens.




512.  Una specie di baratro infernale si conosceva nel secolo XVI
non lungi da Ansedonia in Toscana. Era una caverna, dove nell'arena
scorgevansi tracce d'animali e d'uomini, che, anche cancellate,
tornavano a riapparire il giorno seguente. Uberti, il Dittamondo,
L. III, cap. 9.




513.  Pii II Comment. L. I, p. 10.




514.  Benv. Cellini, L. I, cap. 65.




515.  L'Italia liberata dai Goti, Canto XXIV. Si può chiedere,
se il Trissino stesso creda alla possibilità delle sue descrizioni
ovvero se si tratti soltanto di un elemento di poesia romanzesca.
Il medesimo dubbio è permesso di fronte al suo probabile modello,
Lucano (Canto VI), dove la maga tessala scongiura un
morto per compiacere a Sesto Pompeo.




516.  Septimo Decretal. Lib. V, tit. XII. Essa comincia: Summis
desiderantibus affectibus, ecc. Incidentalmente io mi credo permesso
di osservare, che qui, studiando più a fondo l'argomento,
scompare affatto ogni idea di uno stato di cose originariamente
obbiettivo, di un avanzo di credenze pagane, e così via. Chi vuol
persuadersi, come la fantasia dei monaci mendicanti sia l'unica
sorgente di tutti questi delirii, tenga dietro, nelle Memorie di
Jacopo du Clerc, al così detto processo contro i Valdesi tenuto in
Arras nell'anno 1459. Soltanto dopo uno studio secolare di essi
anche la fantasia popolare si persuase delle arti, colle quali in
simili cose si era usati di procedere e che in allora nuovamente
si riprodussero.




517.  Di Alessandro VI, di Leon V, di Adriano VI, l. c.




518.  Proverbialmente nominata come il paese delle streghe: per
esempio, nell'Orlandino, cap. I, str. 12.




519.  Per esempio il Bandello, III, Nov. 29, 52. Prato, Arch.
Stor. III, p. 408. — Bursellis, Annal. Bonon. ap. Murat. XXIII,
col. 897, parla già ancora all'anno 1468 della condanna di un
priore dell'ordine dei Serviti, che teneva un vero bordello di spiriti:
cives Bononienses cum Daemonibus coire faciebat in specie
puellarum. Egli faceva dei veri sacrifici ai demonii. — Un riscontro
a ciò in Procop. Histor. arcana, c. 12, dove un lupanare
vero è frequentato da un demonio, che getta gli altri frequentatori
sulla pubblica via.




520.  Sugli schifosi ingredienti di cui si compone la cucina delle
streghe, veggasi la Macaroneide, Phaut. XVI, XXI, dove si espongono
distesamente tutte le loro ribalderie.




521.  Nel Ragionamento del Zoppino. Egli crede che le cortigiane
apprendessero le loro arti da certe femmine ebree, che possedevano
certe malìe.




522.  Varchi, Stor. fiorent. II, p. 152.




523.  Questa riserva fu poscia espressamente accentuata. Corn.
Agrippa, De occulta philosophia, cap. 39.




524.  Septimo Decretal. l. c.




525.  Zodiacus, Vitae, XII. 363, 529. Cfr. X, 393 o segg.




526.  Ibid. IX, 201 e segg.




527.  Ibid. X, 770 e segg.




528.  Il tipo mitico degli stregoni nei poeti di allora è, come tutti
sanno, Malagigi. Dipingendo questa figura il Pulci si esprime anche
teoricamente sui limiti della potenza dei demonii e degli
scongiuri (Morgante. Canto XVIV, str. 106 e segg.). Peccato che
non si possa sapere quanto sul serio egli prendesse la cosa. (Cfr.
Canto XXI).




529.  Polidoro Virgilio era bensì italiano di nascita, ma la sua
opera De prodigiis non fa che constatare sostanzialmente le superstizioni
d'Inghilterra, dov'egli passò la sua vita. Parlando però
della prescienza dei demonii, egli fa una singolare applicazione
delle sue teorie al Sacco di Roma del 1527.




530.  Tuttavia l'assassinio per lo meno è ben di rado lo scopo
e forse mai il mezzo. Un dissoluto, quale era Gilles de Retz (intorno
al 1440), il quale sacrificò ai demonii più di cento fanciulli,
non trova in Italia neanche un lontano riscontro.




531.  Cfr. l'importante scritto di Roth Virgilio Mago nella «Germania»
di Pfeiffer, IV. — Il sorgere di Virgilio nel posto dell'antico
teleste può probabilmente spiegarsi dai frequenti pellegrinaggi
alla sua tomba, che ancora al tempo imperiale devono aver colpito
la fantasia popolare. — Sul telesma di Parigi, v. Gregorio
Turon. VIII, 33.




532.  Uberti, Dittamondo, L. III, c. 14.




533.  Ciò che segue veggasi in Giovanni Villani, I, 42, 60, II, 1,
III, 1, V, 38, XI, 1. Egli stesso non crede a simili empietà. — Cfr.
Dante, Inferno, XIII, 146.




534.  Giusta un frammento riportato dal Baluz. Miscell. IX, 119,
una volta nei tempi antichi gli abitanti di Perugia ebbero guerra
con quelli di Ravenna, et militem marmoreum, qui juxta Ravennam
se continue volvebat ad solem, usurpaverunt et ad eorum
civitatem virtuosissime transtulerunt. Probabilmente una
figura simbolica anche questa del destino.




535.  La credenza locale su questo fatto riscontrasi registrata
negli Annal. foroliv. presso Murat. XXII, col. 207, 288; e con
molte amplificazioni la cosa stessa è narrata da Filippo Villani,
Vite, p. 43.




536.  Platina, Vitae Pontiff, p. 320: veteres potius hac in re quam
Petrum, Anacletum et Linum imitatus.




537.  E che si sente, per esempio nel Suggero De consecratione
ecclesiae (Duchesne, Scriptores, IV, p. 355) e nel Chron. Petershusanum,
I, 13 e 16.




538.  Cfr. anche la Calandra del Bibbiena.




539.  Bandello, III, Nov. 52.




540.  Ibid. III, Nov. 29. Il negromante si fa promettere con solenni
giuramenti il segreto, in questo caso con promessa giurata
sull'altare di S. Petronio in Bologna, quando la chiesa era al tutto
deserta. — Una buona raccolta di scongiuri magici trovasi nella
Macaroneide, Phantas. XVIII.




541.  Benv. Cellini, I. c. 64.




542.  Vasari, III, 143, Vita di Andrea da Fiesole. Era Silvio Cosini,
il quale del resto «era persona, che prestava fede agli incanti
e simili sciocchezze».




543.  Uberti, il Dittamondo, III, cap. I. Egli visita anche nella
Marca d'Ancona Scariotto, pretesa patria di Giuda e soggiunge:
«A questo punto io non posso neanche pretermettere il Monte di
Pilato, col suo lago, dove per tutta l'estate si tiene una guardia
continua e regolare; perocchè chi s'intende di magia, sale colassù
con misterioso volo per consacrarvi il suo libro, dietro di che si
alza un gran turbine, come dicono le genti del luogo». Il consacrare
i libri è, come notammo a pag. 344, una ceremonia speciale
diversa affatto dallo scongiuro propriamente detto. — Nel secolo XIV
l'ascendere al Monte di Pilato (Pilatusberg) presso Lucerna era
cosa proibita «sotto pena della vita e della confiscazione dei beni»,
come ce ne assicura il lucernese Diebold Schilling (pag. 67). Si
credeva che nel lago, che è sul dosso del monte, vi fosse uno spettro,
che doveva essere «lo spirito di Pilato». Quando lassù giungeva
qualcuno e gettava qualche cosa nel lago, immediatamente
sollevavansi turbini spaventosi.




544.  De obsidione Tiphernatium 1474. (Rerum Italic. scriptores
ex florent. codicibus, Tom. II).




545.  Di questa specie particolare di superstizione molto diffusa
(intorno al 1520) fra i soldati si ride Limerno Pitocco nell'Orlandino,
cap. V, str. 60.




546.  Paul. Jov. Elegia liter. sub voce Cocles.




547.  In Giovio qui parla in modo speciale l'arguto pittore di
ritratti.




548.  E precisamente consultando le stelle, perchè Gaurico non
conosceva la fisiognomia; ma pel suo proprio destino egli era rinviato
alla profezia di Cocle, perchè suo padre aveva trascurato di
registrare il suo oroscopo.




549.  Paul. Jov. l. c. sub voce Tibertus.




550.  Le notizie più necessarie intorno a queste specie accessorie
della magia possono vedersi in Corn. Agrippa, De occulta philosophia,
cap. 57, 52.




551.  Libri, Hist. des sciences mathémat. II, p. 122.




552.  Novi nihil narro, mos est publicus (Remed. utriusque
fortunae, pag. 93); una delle parti di questo libro scritte con più
vivacità e ab irato.




553.  Il passo principale presso Trithem. Annal. Hirsaug. II,
pag. 286 e seg.




554.  Neque enim desunt, dice Paul. Jov. Elogia liter. sub voce
Pompon. Gauricus. Cfr. ibid. sub voce Aurel. Augurellus. — Macaroneide,
Chant. XII.




555.  Ariosto, Sonetto 34.... non creder sopra il tetto. Il poeta
riferisce ciò con fina malizia ad un magistrato, che in una questione
di dare ed avere aveva deciso a danno di lui.




556.  Narrazione del caso del Boscoli, Arch. Stor. I, p. 273 e
segg. — L'espressione solita era: non aver fede. Cfr. il Vasari, VII,
p. 122, Vita di Piero di Cosimo.




557.  Jov. Pontan. Charon.




558.  Faustini Terdocei Triumphus Stultitiae, L. II.




559.  Così il Borbone Morosino intorno al 1460, cfr. Sansovino,
Venezia, L. XIII, p. 243.




560.  Vespas. Fiorentino, pag. 260.




561.  Orationes Philelphi, fol. 8.




562.  Septimo Decretal. L. V, tit. III, cap. 8.




563.  Ariosto, Orl. furioso, canto VII, str. 61. — Messa in ridicolo:
Orlandino, cap. IV, str. 67, 68. (Cfr. pag. 71). — Cariteo,
membro dell'accademia napoletana del Pontano, si vale della preesistenza
delle anime per glorificare la missione della casa d'Aragona.
Roscoe. Leone X, ed. Bossi, II, p. 288.




564.  Orelli, ad Cicer. de Republ. L. VI. — Cfr. anche Lucan.
Pharsal, IX, sul principio.




565.  Petrarca, Epp. famil. IV, 3 (p. 629), IV, 6 (p. 632).




566.  Fil. Villani, Vite, p. 15. Questo notevole passo, dove le opere
meritorie sono retribuite in senso pagano, suona così: che agli
uomini fortissimi, poichè hanno vinto le mostruose fatiche della
terra, debitamente sieno date le stelle.




567.  Inferno. IV, 24 e segg. — Cfr. Purgatorio, VII, 28, XXII, 109.




568.  Questo cielo pagano trovasi espressamente anche nell'epitaffio
dello scultore Nicolò dell'Arca:



Nunc te Praxiteles, Phidias, Polictetus adorant

  Miranturque tuàs, o Nicolae, manus.





(Presso il Bursellis. Annal. Bonon. Murat. XXII, col. 912).




569.  Nel suo Actius, scritto più tardi.




570.  Cardanus, De propria vita, cap. 13; non poenitere ullius
rei quam voluntarie effecerim, etiam quae male cessisset: senza
di ciò io sarei stato l'uomo più infelice del mondo.




571.  Discorsi, L. II, cap. 2.




572.  Del governo della famiglia, p. 114.




573.  Come saggio, ecco la breve Ode di M. Antonio Flaminio,
che fa parte de' suoi Coryciana (v. vol. I, pag. 360, nota):



«Dii. quibus tam Coryciùs venusta

Signa, tam dives posuit sacellum,

Ulla si vestros animos piorum

                Gratia tangit,

Vos jocos risusque senis faceti

Sospites servate diu; senectam

Vos date et semper viridem et Falerno

                Usque madentem.

At simul longo satiatus aevo

Liquerit terras, dapibus Deorum

Laetus intersit, potiore mutans

                Nectare Bachum».







574.  Firenzuola. Opere, vol. IV, p. 147 e segg.




575.  Nic. Valori; Vita di Lorenzo, passim. — La bella istruzione
a suo figlio, il cardinale Giovanni, presso Fabroni, Laurent. Adnot.
178 e nelle Appendici di Roscoe, Vita di Lorenzo.




576.  Joh. Pici Vita, auct. Joh. Franc. Pico. — La sua Deprecatio
ad Deum, nella Deliciae poetar. italor.




577.  Sono i canti intitolati: l'Orazione (Magno Dio, per la cui
costante legge ecc. presso Roscoe, Leone X, ed. Bossi, VIII, p. 120),
l'Inno (Oda il sacro inno tutta la natura ecc. presso Fabroni,
Laurent. Adnot. 9). L'Altercazione (Poesie di Lorenzo il Magnifico,
I, p. 265); nell'ultima Raccolta sono stampate anche le altre
poesie qui nominate.




578.  Se si potesse credere che il Pulci in qualsiasi punto del suo
Morgante tratti sul serio le cose religiose, ciò dovrebbe valere
specialmente rispetto al canto XVI, str. 6: il discorso in senso
deistico della bella Antea, che è pagana, è forse l'espressione la
più spiccata del modo di pensare, che prevaleva fra gli amici
di Lorenzo: i discorsi poi del demonio Astarotte altrove citati
(v. pag. 301 e 306 nota) ne formano come il complemento.







Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK LA CIVILTÀ DEL SECOLO DEL RINASCIMENTO IN ITALIA, VOLUME II ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/6115655504183662308_cover.jpg
LA CIVILTA

DEL SECOLO

DEL RINASCIMENTO

IN ITALIA

JACOB BURCKHARDT

VOLUME II

FIRENZE
1876






OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          LA CIVILTÀ DEL SECOLO DEL RINASCIMENTO IN ITALIA VOLUME II.
        


        		
          PARTE QUARTA SCOPERTA DEL MONDO ESTERIORE E DELL'UOMO
          
            		
              CAPITOLO I. Viaggi degli Italiani.
            


            		
              CAPITOLO II. Le scienze naturali in Italia.
            


            		
              CAPITOLO III. Scoperta del Bello nel paesaggio.
            


            		
              CAPITOLO IV. Scoperte sull'uomo.
            


            		
              CAPITOLO V. Rappresentazione dell'elemento spirituale nella poesia.
            


            		
              CAPITOLO VI. Le Biografie.
            


            		
              CAPITOLO VII. Caratteristica dei popoli e delle città.
            


            		
              CAPITOLO VIII. Descrizione dell'uomo esteriore.
            


            		
              CAPITOLO IX. Descrizione della vita reale ordinaria.
            


          


        


        		
          PARTE QUINTA LA VITA SOCIALE E LE FESTE
          
            		
              CAPITOLO I. Il pareggiamento delle classi.
            


            		
              CAPITOLO II. Raffinamento esteriore della vita.
            


            		
              CAPITOLO III. La lingua come base del vivere sociale.
            


            		
              CAPITOLO IV. La forma più elevata della vita sociale.
            


            		
              CAPITOLO V. L'uomo perfetto di società.
            


            		
              CAPITOLO VI. Condizione della donna.
            


            		
              CAPITOLO VII. Il governo della famiglia.
            


            		
              CAPITOLO VIII. Le Feste.
            


          


        


        		
          PARTE SESTA LA MORALE E LA RELIGIONE
          
            		
              CAPITOLO I. La Moralità.
            


            		
              CAPITOLO II. La Religione nella vita quotidiana.
            


            		
              CAPITOLO III. La Religione e lo spirito del Rinascimento.
            


            		
              CAPITOLO IV. Innesto di antica e moderna superstizione.
            


            		
              CAPITOLO V. Crollo della fede in generale.
            


          


        


        		
          INDICE E SOMMARIO DELLE MATERIE CONTENUTE NEL VOLUME SECONDO ED ULTIMO
        


        		
          NOTE:
        


        		
          THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
        


      


    
    
      
        		
          [5]
        


        		
          [7]
        


        		
          [8]
        


        		
          [9]
        


        		
          [10]
        


        		
          [11]
        


        		
          [13]
        


        		
          [14]
        


        		
          [15]
        


        		
          [16]
        


        		
          [17]
        


        		
          [18]
        


        		
          [19]
        


        		
          [20]
        


        		
          [21]
        


        		
          [22]
        


        		
          [23]
        


        		
          [25]
        


        		
          [26]
        


        		
          [27]
        


        		
          [28]
        


        		
          [29]
        


        		
          [30]
        


        		
          [31]
        


        		
          [32]
        


        		
          [33]
        


        		
          [34]
        


        		
          [35]
        


        		
          [36]
        


        		
          [37]
        


        		
          [38]
        


        		
          [39]
        


        		
          [41]
        


        		
          [42]
        


        		
          [43]
        


        		
          [45]
        


        		
          [46]
        


        		
          [47]
        


        		
          [48]
        


        		
          [49]
        


        		
          [50]
        


        		
          [51]
        


        		
          [52]
        


        		
          [53]
        


        		
          [54]
        


        		
          [55]
        


        		
          [56]
        


        		
          [57]
        


        		
          [58]
        


        		
          [59]
        


        		
          [60]
        


        		
          [61]
        


        		
          [62]
        


        		
          [63]
        


        		
          [64]
        


        		
          [65]
        


        		
          [66]
        


        		
          [67]
        


        		
          [68]
        


        		
          [69]
        


        		
          [70]
        


        		
          [71]
        


        		
          [72]
        


        		
          [73]
        


        		
          [74]
        


        		
          [75]
        


        		
          [76]
        


        		
          [77]
        


        		
          [78]
        


        		
          [79]
        


        		
          [80]
        


        		
          [81]
        


        		
          [82]
        


        		
          [84]
        


        		
          [86]
        


        		
          [87]
        


        		
          [89]
        


        		
          [90]
        


        		
          [91]
        


        		
          [92]
        


        		
          [93]
        


        		
          [94]
        


        		
          [95]
        


        		
          [96]
        


        		
          [97]
        


        		
          [98]
        


        		
          [99]
        


        		
          [101]
        


        		
          [102]
        


        		
          [103]
        


        		
          [104]
        


        		
          [105]
        


        		
          [106]
        


        		
          [107]
        


        		
          [108]
        


        		
          [109]
        


        		
          [110]
        


        		
          [111]
        


        		
          [113]
        


        		
          [114]
        


        		
          [115]
        


        		
          [116]
        


        		
          [117]
        


        		
          [118]
        


        		
          [119]
        


        		
          [120]
        


        		
          [121]
        


        		
          [122]
        


        		
          [123]
        


        		
          [124]
        


        		
          [125]
        


        		
          [127]
        


        		
          [128]
        


        		
          [129]
        


        		
          [130]
        


        		
          [131]
        


        		
          [132]
        


        		
          [133]
        


        		
          [134]
        


        		
          [135]
        


        		
          [136]
        


        		
          [137]
        


        		
          [139]
        


        		
          [140]
        


        		
          [141]
        


        		
          [142]
        


        		
          [143]
        


        		
          [144]
        


        		
          [145]
        


        		
          [146]
        


        		
          [147]
        


        		
          [149]
        


        		
          [150]
        


        		
          [151]
        


        		
          [152]
        


        		
          [153]
        


        		
          [154]
        


        		
          [155]
        


        		
          [156]
        


        		
          [157]
        


        		
          [158]
        


        		
          [159]
        


        		
          [160]
        


        		
          [161]
        


        		
          [162]
        


        		
          [163]
        


        		
          [164]
        


        		
          [165]
        


        		
          [166]
        


        		
          [167]
        


        		
          [168]
        


        		
          [169]
        


        		
          [170]
        


        		
          [171]
        


        		
          [172]
        


        		
          [173]
        


        		
          [174]
        


        		
          [175]
        


        		
          [176]
        


        		
          [177]
        


        		
          [179]
        


        		
          [180]
        


        		
          [181]
        


        		
          [182]
        


        		
          [183]
        


        		
          [184]
        


        		
          [185]
        


        		
          [186]
        


        		
          [187]
        


        		
          [188]
        


        		
          [189]
        


        		
          [190]
        


        		
          [191]
        


        		
          [192]
        


        		
          [193]
        


        		
          [194]
        


        		
          [195]
        


        		
          [196]
        


        		
          [197]
        


        		
          [198]
        


        		
          [199]
        


        		
          [200]
        


        		
          [201]
        


        		
          [202]
        


        		
          [203]
        


        		
          [204]
        


        		
          [205]
        


        		
          [206]
        


        		
          [207]
        


        		
          [208]
        


        		
          [209]
        


        		
          [211]
        


        		
          [213]
        


        		
          [214]
        


        		
          [215]
        


        		
          [216]
        


        		
          [217]
        


        		
          [218]
        


        		
          [219]
        


        		
          [220]
        


        		
          [221]
        


        		
          [222]
        


        		
          [223]
        


        		
          [224]
        


        		
          [225]
        


        		
          [226]
        


        		
          [227]
        


        		
          [228]
        


        		
          [229]
        


        		
          [230]
        


        		
          [231]
        


        		
          [232]
        


        		
          [233]
        


        		
          [234]
        


        		
          [235]
        


        		
          [236]
        


        		
          [237]
        


        		
          [238]
        


        		
          [239]
        


        		
          [240]
        


        		
          [241]
        


        		
          [242]
        


        		
          [243]
        


        		
          [244]
        


        		
          [245]
        


        		
          [246]
        


        		
          [247]
        


        		
          [248]
        


        		
          [249]
        


        		
          [250]
        


        		
          [251]
        


        		
          [252]
        


        		
          [253]
        


        		
          [254]
        


        		
          [255]
        


        		
          [256]
        


        		
          [257]
        


        		
          [258]
        


        		
          [259]
        


        		
          [260]
        


        		
          [261]
        


        		
          [262]
        


        		
          [263]
        


        		
          [264]
        


        		
          [265]
        


        		
          [266]
        


        		
          [267]
        


        		
          [268]
        


        		
          [269]
        


        		
          [270]
        


        		
          [271]
        


        		
          [272]
        


        		
          [273]
        


        		
          [274]
        


        		
          [275]
        


        		
          [276]
        


        		
          [277]
        


        		
          [278]
        


        		
          [279]
        


        		
          [280]
        


        		
          [281]
        


        		
          [282]
        


        		
          [283]
        


        		
          [284]
        


        		
          [285]
        


        		
          [286]
        


        		
          [287]
        


        		
          [288]
        


        		
          [289]
        


        		
          [290]
        


        		
          [291]
        


        		
          [292]
        


        		
          [293]
        


        		
          [294]
        


        		
          [295]
        


        		
          [296]
        


        		
          [297]
        


        		
          [298]
        


        		
          [299]
        


        		
          [300]
        


        		
          [301]
        


        		
          [302]
        


        		
          [303]
        


        		
          [304]
        


        		
          [305]
        


        		
          [306]
        


        		
          [307]
        


        		
          [308]
        


        		
          [309]
        


        		
          [310]
        


        		
          [311]
        


        		
          [312]
        


        		
          [313]
        


        		
          [314]
        


        		
          [315]
        


        		
          [316]
        


        		
          [317]
        


        		
          [318]
        


        		
          [319]
        


        		
          [320]
        


        		
          [321]
        


        		
          [322]
        


        		
          [323]
        


        		
          [324]
        


        		
          [325]
        


        		
          [326]
        


        		
          [327]
        


        		
          [328]
        


        		
          [329]
        


        		
          [330]
        


        		
          [331]
        


        		
          [332]
        


        		
          [333]
        


        		
          [334]
        


        		
          [335]
        


        		
          [336]
        


        		
          [337]
        


        		
          [338]
        


        		
          [339]
        


        		
          [340]
        


        		
          [341]
        


        		
          [342]
        


        		
          [343]
        


        		
          [344]
        


        		
          [345]
        


        		
          [346]
        


        		
          [347]
        


        		
          [348]
        


        		
          [349]
        


        		
          [350]
        


        		
          [351]
        


        		
          [352]
        


        		
          [353]
        


        		
          [354]
        


        		
          [355]
        


        		
          [356]
        


        		
          [357]
        


        		
          [358]
        


        		
          [359]
        


        		
          [360]
        


        		
          [361]
        


        		
          [362]
        


        		
          [363]
        


        		
          [365]
        


        		
          [366]
        


        		
          [367]
        


        		
          [368]
        


        		
          [369]
        


        		
          [370]
        


        		
          [371]
        


        		
          [372]
        


        		
          [373]
        


        		
          [374]
        


        		
          [375]
        


        		
          [376]
        


        		
          [377]
        


        		
          [378]
        


        		
          [379]
        


        		
          [380]
        


        		
          [381]
        


        		
          [382]
        


      


    
  

