
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of Aspasia

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Aspasia


Author: Robert Hamerling


Illustrator: A. Poussin


Translator: W. F. P. Enklaar



Release date: April 3, 2021 [eBook #64986]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Dutch


Credits: Jeroen Hellingman and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net/ for Project Gutenberg




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ASPASIA ***






[Inhoud]










[Inhoud]
ROBERT HAMERLING


ASPASIA








DE

COHEN-EDITIE

VAN DE


Beste Binnen- en Buitenlandsche Boeken



Uitgave van

Gebroeders E. & M. COHEN, AMSTERDAM

1917





[Inhoud]


[image: Oorspronkelijke titelpagina.]









ASPASIA



DOOR

ROBERT HAMERLING

VOLLEDIGE VERTALING DOOR

W. F. P. ENKLAAR

VIERDE GEAUTORISEERDE UITGAVE

MET ILLUSTRATIE’S VAN


A. POUSSIN

Uitgave van

Gebroeders E. & M. COHEN, AMSTERDAM

Heerengracht 326



[5]

[Inhoud]







VOORREDE.




Wanneer deze roman, naar eene vele malen aangehaalde les van onzen tijd, een volk—het
oud-helleensche—„bij zijn arbeid opzoekt” en de cosmopolitische arbeid van het Helleensche
volk zich uitstrekt tot den werkkring van kunstenaars, dichters en denkers, zal het
dan niet schijnen, dat aan deze soort van arbeid en aan de schildering daarvan iets
diepzinnigs en wijsgeerigs aankleeft?


Zal de frissche bekoorlijkheid van den indruk niet achterstaan bij die beelden, welke
aan de bron van een naïef, oorspronkelijk, werkelijk ontluikend leven zijn ontleend,
waaruit de poëzie nog heeft geput? En moet zulk eene poging, evenals op de bekoorlijkheid
van dat naïeve en natuurlijke, ook niet schipbreuk lijden op de bekoorlijkheid van
het geestige in onzen hedendaagschen zin, van het realistische pikante op de verscheidenheid
der tegenwoordige poëzie? Mocht Helleensch leven anders dan met Helleenschen eenvoud
voorgesteld worden? Mocht de schrijver naar iets anders trachten dan naar een adem
van den Helleenschen geest, van Helleensche bevalligheid en liefelijkheid? Rijzen
er bovendien geene bedenkelijke bezwaren, om een leven, dat reeds is ondergegaan te
schilderen? Détail-schildering van het hedendaagsche leven wordt als een aantrekkelijk
realisme geprezen; die der Oudheid echter zal op velen den indruk van huiveringwekkende
geleerdheid maken. Inderdaad, wie [6]dit werk slechts vluchtig doorbladert, en opmerkt dat de afzonderlijke hoofdstukken
verschillende zijden van het Helleensche leven openen, hij zal spoedig met zijn oordeel
gereed zijn, hij zal gelooven alleen een schetsboek vóór zich te hebben, in het gunstigste
geval een „historischen” roman, wat, naar de beschouwing des meesten, zooveel zegt
als geen roman.


En toch—wanneer deze roman als kunstwerk van de levensbeschrijving, de geschiedenis,
het bloote verhaal zich door innerlijke en uiterlijke samenstelling onderscheidt,
wanneer hij niet alleen de uitdrukking van een in zich besloten leven en lot is, maar
ook van een kamp in natuurlijke ontwikkeling en oplossing, dan is het volgende verhaal
een roman te noemen. Want niet alleen blinkt daarin in bepaalde gestalte de schoone,
geestelijk opgevatte zinnelijkheid door, en hare opkomst, bloei en verval; de strijd
tusschen het aesthetisch en zedelijk levens-ideaal wordt ontwikkeld en beslist in
het lot van één enkel persoon en van één volk. Steeds heeft deze vergelijking van
het lot van enkele personen en volken, van het individueele en het algemeene leven mij voor den geest gestaan, als het echte geheim der Epische
dichting, als haar hoogste beginsel, als haar eigenlijk gebied. Evenwel niet alzoo,
dat het détail van het verhaalde individueele leven en van het algemeene juist naast
elkander loopen: alsof het eene slechts eene episode ware van het andere, maar dat
beide aan één en hetzelfde détail zijn vastgeknoopt en zooveel mogelijk, als een organisch
geheel, levendig in elkander geweven en gevlochten zijn.


Met mate slechts mocht, om den reinen, bevalligen indruk van het beeld niet te bederven,
de strijd worden aangegeven: slechts zacht mocht hij voortgaan en zoo schijnt de handeling
wellicht door een dunnen draad verbonden te zijn. Maar de schilderingen en gesprekken,
die als eene uitweiding voorkomen, dat alles zonder uitzondering komt ten laatste
tot zijn recht, vol licht, het vertoont zich in [7]zijne noodzakelijkheid, in betrekking tot het geheel, tot de gedachte.


Maar niet tot eene gedachte in den afgetrokken zin des woords. Laat de meening zich
niet van u meester maken, welwillende lezer, dat het verloop van deze geschiedenis
om eene bepaalde strekking veranderd of verdraaid is geworden. Ik geef het reilen
en zeilen, het worstelen en streven der menschen weder en de woorden waarmede zij
het verdedigen. Ik heb geene strekking op het oog dan die van het leven, geene zedeleer
dan die der noodzakelijkheid, geene logica dan die der feiten, welke uit schering
en inslag bestaat, zoo gelijkmatig en bestendig, als het heen en weder bewogen worden
van de pijnboomtoppen door den wind. De wijzen beweren wel te recht, dat de idee nooit
volkomen opgaat in de werkelijkheid. De dichter, die eene bepaalde bedoeling beoogt,
volgt haar tot op eene zekere hoogte van hare ontwikkeling, houdt ze daar op een punt,
hetwelk zij toch eigenlijk slechts vluchtig raakt, met geweld vast, laat haar in alle
bonte kleuren schitteren tot vreugde der stervelingen, en maakt de zeepbel tot eene
vaste ster. De reine, onbevooroordeelde poëzie echter begeleidt de idee op den weg
harer ontwikkeling het liefst tot dat punt, waar zij, om weder tot hare reinheid terug
te keeren, aan den Phoenix gelijk, zich zelven aan de vlammen overgeeft.


R. H.


Gräz, November 1875.
[8]








[Inhoud]






ASPASIA










I.










DE SCHAT VAN DELOS1.




Op een zonnigen dag in het zwoele jaargetijde richtte een slanke, jeugdige vrouwengestalte,
vergezeld door eene slavin, in de stad der Atheners haren snellen tred over de Agora2. De verschijning dezer vrouw had de wonderlijke uitwerking, dat elk wie haar ook
op den weg ontmoette en had aangekeken, achter haar stil stond en als vastgenageld
haar een geruimen tijd naöogde. De oorzaak daarvan lag niet zoozeer in de omstandigheid,
dat het schier eene zeldzaamheid was, wanneer men eene vrije Atheensche vrouw uit
den hoogeren stand openlijk op de straten zag wandelen, als wel vooral hierin, dat
deze vrouwengestalte van eene buitengewone en overweldigende schoonheid was.


Op de gezichten van hen, die bij de ontmoeting haar aanstaarden, of achter haar, als
aan den grond genageld haar naöogden, spiegelde de verbazing zich op alle mogelijke
wijzen van uitdrukking af.


Eenigen lachten met welgevallen, de oogen van grijsaards, wier baard reeds grauwde,
fonkelden, anderen sloegen op de vrouw blikken, als die van [9]een Faun3, wederom anderen drukten een soort van eerbied uit, alsof zij eene Godin zagen. Eenigen
vestigden op haar een ernstigen, bevredigden kennersblik, anderen keken als dwazen,
met den mond van verwondering half geopend. Evenwel waren er ook niet weinigen, die
een spottenden grijnslach vertoonden en een kwaadaardigen, sarkastischen blik op haar
vestigden, alsof schoonheid zonde ware.—Mannen, die twee aan twee of in groepen stonden,
braken hun gesprek af. Gezichten, waarop de verveling te lezen stond, schenen op eens
als bezield; het voorhoofd, met rimpels doorploegd, werd effen. Er kwam beweging in
de gemoederen.


De verschijning der vrouw was als een zonnestraal, die in een priëel van rozen valt
en waarin de muggen in bacchantische dwarling hare dansen uitvoeren.


Onder degenen, wier aandacht de indrukwekkende vrouwengestalte tot zich trok, waren
ook twee mannen, die zwijgend naast elkander voortgingen. Rustig, ernstig, vol waardigheid
en edel waren beiden van uiterlijk; de een, om wiens hoofd donkere lokken golfden,
was jonger, statig, doch niet zonder een spoor van weekelijkheid in zijn trekken;
nog hooger, bijna eerbied afdwingend, stak naast hem de gestalte uit van den ouderen
man, en het groote voorhoofd welfde zich over zijn diepzinnige oogen. Het was, als
zag men den vurigen Achilles voortschrijden, naast Agamemnon, den gebieder der volken.


De jongste sloeg een blik van verrassing op de betooverende vrouw; de oudste daarentegen
bleef rustig: het was, alsof hij de schoone niet voor de eerste maal had gezien en
hij scheen zóó onverschillig, zóó diep in andere gedachten verzonken, dat zijn metgezel
eene vraag onderdrukte, die hem reeds op de lippen zweefde.
[10]

Een slaaf liep achter de beide mannen. Zij volgden den langen, stoffigen weg, die
naar den Piraeus4 voerde.


Vorschend liet in het voortgaan de jongste soms zijn blikken weiden over den hel schitterenden
spiegel van den Saronischen zeeboezem. Zijn oog was scherp, als het oog van een adelaar.
Hij ontwaarde een schip, dat nog niet zichtbaar was voor den blik van een ander mensch.
Hij zag het opdoemen aan het uiteinde van den horizont der zee. De nadering van het
vaartuig was onmerkbaar bij den grooten afstand. De man, met den adelaarsblik, had
het voorkomen van iemand, die zich weet te beheerschen; maar wanneer hij zoo heentuurde
naar het vaartuig in de verte, scheen het toch soms voor een oogenblik, alsof hij
met den adem van zijn eigene borst het talmende zeil wilde doen zwellen en het schip
in snelle vaart doen naderen.


Wanneer men den blik rechts van den weg wendde, welken de beide mannen betraden, dan
stiet men op eenigen afstand op een in de zon blinkenden muur, die schier onafzienbaar
van de stad afliep tot aan het klippige strand der zee. Richtte men zijn oog naar
den linkerkant, dan zag men een muur van dezelfde soort, als die, welke zoo even voor
den blik van den beschouwer zich scheen op te doen. De bouwlieden stapelden rechthoekig
gehouwen stukken op elkander en waar de massa gereed was, daar klonk wijd en zijt
het dreunen van de hamers, die de aaneen hechtende ijzeren krammen in het arduin dreven.


Ook deze muur strekte zich naar beneden uit tot aan de zee, breidde zich daar met
een groote kromming uit en, zoowel boven de stad als daar beneden met den anderen
muur verbonden, omvatte hij de haven met hare gebouwen, als met een beschuttenden
arm.


Op dit muurwerk rustte het oog van den jongste [11]der beide mannen vorschend en met eene soort van bevrediging, wanneer het voor een
oogenblik zich afwendde van het door het zeil bewogen schip in de verte. En lachende
sprak hij ten laatste, terwijl hij langs de eindelooze lijn van aaneengehecht arduin
schouwde, zich tot zijn makker wendend:


„Wanneer ieder woord, dat ik met aandrang ter wille van dit werk tot de Atheners sprak,
tot een steen daarvoor was geworden, waarlijk, dan zou het reeds lang gereed voor
onze oogen staan. Maar ook nu zien wij het eindelijk der voltooiing nabij.”


„En was deze middelste muur inderdaad onmisbaar?” vroeg de oudste, terwijl hij op
het werk een onverschilligen, vluchtigen blik wierp.


„Dat was hij,” hernam de ander. „Veel te ver wijkt de oudere, linker muur af naar
Phaleron5. Eene groote uitgestrektheid van het strand der haven bleef open. Nu eerst is de
taak ten volle afgewerkt. Verjongd uit de asch van den brand des Perzischen krijgs
verrezen, heeft de stad Pallas Athene6, schitterend en machtig, gevoed door de cijnsen der Grieksche kunsten en eilanden,
dezen arduinen gordel om haar leden geslagen, en is van nu af sterk genoeg, om de
afgunst van Grieken, zoowel als den aanval van alle barbaren in het Oosten te trotseeren.”


De man, die zoo tot zijn makker sprak, was Xanthippus’ zoon, de Alcmaeönide7 Pericles, dien men den Olympiër noemde. Zijn metgezel echter was een beroemd beeldhouwer
in metaal en marmer, Phidias geheeten. Het werk zijner handen was het reusachtige
standbeeld der „in de voorste rijen strijdende Athene,” dat van den top der Acropolis8 wijd schitterde in het Attische land en in [12]de verte der zee, waar de naderende schippers de van goud fonkelende lansspitsen der
Godin met blijdschap begroetten, als eerste kenteeken van het rechtsgebied van het
„met violen omkranste Athenen.”


Bijna van denzelfden vorm schenen de zich ver uitstrekkende rijen van arduin, maar
zij hadden, door het licht van den Griekschen hemel beschenen, niets sombers. Eene
levendige drukte heerschte daartusschen van alle kanten. Luid klonken de uitroepen,
waarmede de drijvers de muildieren aanspoorden en in lange rijen gingen de rijk bevrachte
dieren langs den weg van de haven naar de stad en van de stad naar de haven.


Hier en daar reikte een olijfboschje tot vlak bij den weg, in welks groene toppen
van tijd tot tijd een verfrisschend koeltje, van de golf overwaaiend, ritselde.


Dan nam de beeldhouwer den breed geranden petasus9 van het hoofd en liet het koeltje spelen om zijn hoog, kaal voorhoofd. De Olympiër
echter stapte steeds moediger door, hield steeds vaster den blik op de galei gericht,
die uit den boezem der baai nu toch langzamerhand de haven naderde.


Nu zijn zij beiden niet verre van de zee gekomen. De haven is bereikt. Ook hier weidt
het oog van den man, dien men den Olympiër noemt, bevredigd rond. Zijn werk is het
grootendeels, wat zich daar aan ’t oog voordoet, iets nieuws voor het volk der Grieken
van dien tijd: breede, statige, recht loopende straten. Hier prijkt de groote, met
zuilenrijen omgevene marktplaats, die naar den naam van haar bouwmeester Hipodamus,
van Milete, genoemd werd. Trapsgewijze verheffen zich ter linkerzijde, over het woud
van zuilen van het Theater heen, aan de helling van den versterkten heuvel Munichia,
de rijen der huizen en op [13]den top van den heuvel prijkt schitterend het marmeren heiligdom van Artemis10. Daaronder echter in de vlakte strekken zich tot aan de zee onafzienbaar ver de zuilenrijen
uit; hier de prachtige Stoa11 van Pericles, daar de ontzettende magazijnen, waar ontscheepte vrachten ten verkoop
of tot verdere verzending zich bevonden, ginds de reusachtige bazar van de haven,
de handelsbeurs, het „Deigma”12 waar schippers en handelaars hunne waren ten toon stelden, waar zij hun accoord troffen.


Tusschen deze zuilen, op deze steenterrassen staat de kloeke Griek, als op den bodem
zijner kracht, verheugd omdat met het toenemen van het algemeen welvaren, ook zijn
eigen welzijn toeneemt. Hier ontvangt hij uit de handen van den bevrienden zeegod
den vollen hoorn aller gaven van het buitenland en ziet de laatste golfkringen van
den Pontus13, van den Nijl en van de Indische zee aan zijn strand in schuim vaneenspatten.


Hier woelt het Grieksche volk van Pericles dooreen; schoone donkerbruine gestalten
steken af tegen den achtergrond der witte marmeren zuilen. De hoofden der meesten
zijn ontbloot, de sandalen ter nauwernood aan de voeten, het sobere, lichte gewaad,
half doek half mantel, achteloos om de schouders geworpen,—maar toch in plastische
schoonheid als bruine beelden van metaal, staan zij tusschen de zuilen. Doch levendig
zijn hunne gebaarden en in het bonte mengelmoes van stemmen doen zij de klanken van
het welluidend Grieksche taaleigen vernemen, vol energie in spraak en gebaarden en
waardig tevens, als personen in het treurspel.
[14]

Sinds de Athener na gelukkig gevoerde oorlogen de zee beheerschte, heeft hij geleerd
zich te begeven naar de havenstad den Piraeus en zich te verrijken. Hij gaat naar
den Piraeus en zoekt reeders voor overzeesche vaarten en ondernemingen op. Hij gaat
naar de kassiers, de wisselaars, deponeert bij hen gelden of neemt ze in ontvangst
en wanneer hij noch gelden te ontvangen noch te deponeeren heeft, zoo neemt hij eenige
op. Want handel en vertier bloeien en de Athener kent de gelegenheden. Hij weet, wanneer
het tijd is graan uit den Pontus te halen, of hout uit Thracië, of de papyrusplant
uit Egypte, of tapijten uit Milete, of fijn schoeisel uit Sicyon, of druiven uit Rhodus.
Hij weet ook waar zijn olijfolie, zijn honig, zijne vijgen, zijn metalen werken, zijn
aardewerk gezocht en het duurst betaald worden. En de makelaar, de wisselaar geeft
het geld zonder lang bedenken.


De rentestandaard is hoog en voor rijke percenten kan men iets wagen. Zoo menige vrij
gelatene, menige Pasio14, menige Simo, menige Phormio zit thans tevreden achter zijn wisseltafel in den Piraeus,
en gedraagt zich als een overheidspersoon, want men sluit bij hem contracten. Hij
geeft twee talenten15, zonder van gelaat te veranderen, en ontvangt even onverschillig twee talenten, wanneer
men die bij hem neêrlegt. Hij schrijft de som en den naam van hem, die ze gedeponeerd
heeft, in zijn boek en de zaak is afgedaan. Men vertrouwt op de eerlijkheid van Pasio
en Pasio is eerlijk, zoolang ten minste als niet het voordeel eener oneerlijkheid
opweegt tegen den in gevaar gebrachten naam zijner eerlijkheid.


Thans zien de beide mannen de zee, zacht gerimpeld en smaragdgroen klotsend tegen
de steenen terrassen. Open ligt voor hunne oogen de [15]diepe ronde bocht van de zeehaven den Piraeus. Als wachters der zeepoorten bewaken
twee geweldige torens ter rechter en ter linkerzijde den ingang. In tijden van gevaar
kan eene ijzeren, reusachtige ketting ter versperring van den eenen toren naar den
anderen gespannen worden. In tallooze menigte liggen in de bocht de ronde, dikbuikige
handelsschepen voor anker; het strand ter linkerzijde echter is geheel bedekt met
de hooge triëren16 der Atheensche vloot, naar de gewoonte der Grieken, op het vaste land getrokken,
ieder in hare bijzondere omheining, als monsters in hunne holen rustend, geweldige
zeedraken, met phantastische snebben en met vinnen voorziene, in de hoogte zich verheffende
staarten; en op de andere zijde van het Piraeische schiereiland bevinden zich nog
veel meer van deze prachtige zeegedrochten, (in de krijgshavens Zea en Munichia) en
daarachter strekken zich de zeearsenalen uit, waar het „want” der onttakelde schepen
bewaard wordt, en verderop breiden zich de werven uit, waar onophoudelijk nieuw scheepsmateriaal
gelost en onverpoosd nieuwe kielen gebouwd worden.


Nu loopt het vaartuig, hetwelk de Olympiër op den weg naar den Piraeus zoo scherp
in het oog had gehouden, de haven binnen. Het is het Atheensche staatsschip „Amphitrite.”


Hoopen volks stormen naar de landingsplaats; in alle gaanderijen, op alle steenterrassen
weerklinkt een gemompel van stemmen.


„Daar is de Amphitrite—de Amphitrite met den schat van Delos!—de Amphitrite met de
bondskas!—zoo heeft hij het doorgedreven, de slimme Pericles!—Wat zullen de bondgenooten
daarvan zeggen?—Wat zij willen! Wij staan aan hun hoofd, wij beschermen hen, wij zenden
onze triëren naar hunne kusten, wij voeren hunne oorlogen, daarvoor betalen zij de
bondsgelden—wat wij overhouden, is ons eigendom.”
[16]

De tonen van fluiten klinken van het vaartuig, terwijl het nadert. Op de Amphitrite
werd, evenals op alle staatsschepen der Atheners, de riemslag naar den klank der fluiten
bestuurd. Ook gezang klinkt van de roeibanken en daartusschen het geklater van de
door tallooze riemen geslagen zee. Als goud schittert van de spits der scheepsnebbe
het beeld van de zeegodin, naar welke het schip is genaamd. Schoon beschilderd blinkt
de rand van het hooge boord in den zonneschijn. Het gezang en de muziek van fluiten
werd overstemd door de heldere, vroolijke kreten der Atheners, welke de door het weêr
gebruinde zeelieden op het schip krachtig beantwoordden.


De klank der fluiten verstomt, de riemen bewegen zich niet meer, het schip ligt stil,
er begint een gekraak van touwen, een gerammel van kettingen, een heen- en wederloopen
aan boord; het anker wordt uitgeworpen, de zeilen worden gereefd, een trap wordt van
den oever naar het schip gelegd. Eenige Atheensche overheidspersonen staan voor aan
het uiterste van het strand. Hen nadert Pericles de Olympiër, en spreekt eenige woorden.
De klank zijner stem heeft iets eigenaardigs, iets wondervols. Die hem nog niet herkend
hebben, herkennen hem nu. Niet alle Atheners zagen nauwkeurig zijne gelaatstrekken
in de volksvergadering op de Pnyx17. Maar allen hoorden, allen kennen zijne stem. Eenigen van de overheidspersonen begeven
zich nu over de trappen aan boord van het schip.


Na eenigen tijd worden uit de diepte van het ruim een paar met ijzer beslagene, goed
bewaarde vaten geheschen en aan land gebracht, waar een span muildieren voor den zwaren
last gereed staat. De Triërarch18 komt aan land en spreekt met Pericles.
[17]

Het is een gouden schat, welke de „Amphitrite” onder de oogen van het vol deelneming
gespannen Atheensche volk op de blauwe zeegolven aandroeg. Het is de schat van het
Atheensche Bond. Hij komt uit Delos, de „Ster der Zee”, naar het machtige Athene,
welke, op aansporing van Pericles, niet meer als Bondschat zal beheerd worden, maar
in ontvangst genomen als cijnsen der steden en eilanden.


Om gouden schatten zweeft iets huiveringwekkends, een schemerlicht, een adem van onzekerheid
die bewuste verwachtingen ontvlamt, een onbewuste angst doet binnen sluipen. Het bare
goud wordt gemunt, maar ook de munt wordt in de hand van den eigenaar weder omgemunt.
Zij verandert onder iederen vinger, die haar aanraakt. Den eenen wordt zij ten zegen,
den anderen ten vloek. En zóó ook deze schat van Delos, waarop de oogen van de schare
der Atheners vol verwachtingen zijn gevestigd—wie weet, of er meer zegen dan vloek
uit zal voortkomen, of er meer genot dan berouw voor gekocht zal worden, of er meer
blijvends dan vergankelijks daarmede tot stand zal worden gebracht? Wie kent de winden,
die uit deze Aeölusharp zullen waaien?


„Met dit goud zou men Athene tot den onbedwingbaren burg van Hellas19 kunnen maken!” dachten eenige der magistraten, die Pericles omgaven.


„Met dit goud zou men de zeemacht van Athene kunnen versterken, Sicilië en Aegypte
veroveren, de Perzen beoorlogen, Sparta onderdrukken!” dacht de Triërarch.


„Met dit goud kon men ons de gelden voor feesten en schouwspelen betalen!” dacht het
volk, dat de steenterrassen van de haven vulde.


„Van dit goud kon men de heerlijkste tempels bouwen, de schitterendste standbeelden
oprichten,” [18]dacht de peinzende beeldhouwer aan de zijde van Pericles.


En Pericles, de Olympiër zelf?—In zijn hoofd, en in het zijne alleen, waren alle deze
gedachten vereenigd.…


Het muildierspan, dat bestemd was, om de gouden vracht van de haven naar de stad te
brengen, zette zich in beweging. De schare der Atheners verdrong zich daarachter en
nadat het gedrang had opgehouden, namen ook Pericles en Phidias den terugweg aan.
Daar het grootste deel van het volk den schat nastroomde, zoo was daarachter de weg
van den Piraeus tamelijk ledig en enkele figuren konden gemakkelijk in het oog vallen.


Op de marmeren zerk van een der grafteekenen, welke aan den kant van den weg zich
bevonden, zaten twee mannen in een levendig gesprek verdiept. Het gelaat van den eenen
vertoonde de opgeruimde waardigheid van den wijze; somber waren de trekken van den
anderen en uit zijne vurige oogen sprak eene dweepzieke eigenzinnigheid. De eerste
groette Pericles, die hem voorbij ging, met een vertrouwelijken lach, de andere, met
het sombere gelaat, wierp hem een scherpen blik uit vijandige oogen toe.


Weder waren de beide mannen een eind verder gekomen, toen zij een jongen man, in nadenken
verzonken, zagen staan. Hij scheen de wereld om zich heen vergeten of onder de voeten
verloren te hebben, en er over na te denken, waar hij een nieuwe konde vinden. Hij
had eigenaardige, juist geene liefelijke trekken en staarde met onafgewenden blik
naar den grond.


„Een van mijne steenhouwers!” zeide de ernstige Phidias tot zijn metgezel, terwijl
hij in het voorbijgaan den peinzende op den schouder klopte, als om hem wakker te
schudden; „een brave, maar wonderlijke knaap. Hij werkt een dag lang ijverig in mijne
werkplaats, en den volgenden is hij verdwenen. Zoo peinzend daar te staan is zijne
gewoonte.”
[19]

Niet verre van den peinzende zat een lamme, kreupele man aan den weg ineengedoken,
een bedelaar met een wonderlijk grijnzend gezicht. De goedhartige Pericles wierp hem
een goudstuk toe. De kreupele bedelaar echter verwrong zijn grijnzend gelaat nog meer
en scheen iets als een scheldwoord tusschen de tanden te mompelen.


Toen de twee mannen ongeveer de helft van den weg afgelegd hadden, en uit een olijfboschje,
hetwelk den weg een eind als omzoomde, te voorschijn traden, rees de Acropolis van
de stad voor hen op en men zag het reusachtige metalen beeld van „Athene Promachos”20, in den glans der avondzon schitteren. Men zag haar gehelmd hoofd, men zag de opgestoken
lans en het groote schild, waarop haar linker hand rustte. Ook fonkelde van de helling
van den berg, oogverblindend, een gouden Gorgonenhoofd21, dat een bemiddeld Athener daar als wijgeschenk had geplaatst.


Van dit oogenblik af aan greep eene zeldzame verandering plaats in het wezen van den
beeldhouwer. Hij scheen nu geheel met zijn metgezel van rol verwisseld te hebben.
Evenals toch deze op den weg van de stad naar de haven met opgewekten zin en vurigen
blik naar een doel in de verte gestaard had, zijn metgezel echter ernstig, zwijgend,
bijna onverschillig naast hem was voortgeschreden, zoo had nu omgekeerd op den terugweg
de beeldhouwer met haastigen tred en vurigen blik onafgewend zich naar de Acropolis
gericht, terwijl zijn metgezel bedaard en schier vermoeid naast hem voortstapte. Het
was de aanblik zijner Godin, na hetgeen hij in den Piraeus gezien had, die hem eigenaardig
opwekte. Daar was hem de praal van het nuttige voor oogen gekomen: het gewemel van
de haven, het geschreeuw van kijvende makelaars, de geweldige, maar in hare groote
eentoonige zuilengaanderijen, [20]welke op tempels zonder Goden geleken, eindelijk de door den nevelachtigen adem van
het „onzekere” omhulden gouden schat: dat alles had zijne kunstenaarsziel bijna verduisterd.
Hij moest het zijn gang laten gaan, maar het verstoorde zijne reeks van onverwezenlijkte,
ideale, schitterende scheppingen, waarmede zijn ziel vervuld was. Thans, nu de Acropolis
voor hem opdoemde, scheen hij veranderd en liet zóó peinzend, zóó vol nadenken en
als ’t ware metend zijn onafgewenden blik over de blinkende hoogte van de Acropolis
zweven, dat Pericles hem reeds naar de oorzaak zijner overpeinzingen wilde vragen.


„Vader!” zei op dit oogenblik een knaapje tot een ouderen man, onder wiens geleide
het onmiddellijk vóór Pericles en Phidias op den weg liep met de donkere oogen onafgewend
naar de Acropolis ziende: „Hebben de Atheners geheel alleen de stedebeschermende Godin
Pallas op hun burg, of woont zij ook bij andere menschen?”


„Ook de Rhodiërs,” antwoordde de man het knaapje, „wilden haar bij zich op hun burg
hebben, maar hun gelukte het echter niet.”


„Is Pallas Athene op hen vertoornd?” vroeg het knaapje verder.


„De Atheners op het vaste land en in de zee de Rhodiërs dongen naar de bescherming
van de Godin. Genen zoowel als dezen maakten een offerfeest gereed op hun burg, om
de gunst van Pallas te winnen. Maar de Rhodiërs waren achteloos; zij beklommen hun
burg, doch toen zij het offer wilden brengen, hadden zij geen vuur. Zoo brachten zij
geen betamelijk, maar een koud offer, terwijl bij de schrandere Atheners vuur en vetdamp
vroolijk flikkerde en opsteeg over de rotsen van de Acropolis. Daarom gaf Pallas Athene
den Atheners de voorkeur. Maar de Rhodiërs hielden aan bij Zeus en om hen schadeloos
te stellen, goot hij van den hemel een gouden regen naar beneden, die hunne straten
en huizen vulde. Deswege verheugden zich de Rhodiërs en troostten zich daarmede, [21]en plaatsten op hun burg den God des rijkdoms, Plutus.”


Deze vertelling, welke de man het knaapje deed, trof het oor der beide mannen, die
achter hen liepen. Phidias glimlachte even en wendde zich na een oogenblik stilzwijgens
tot zijn metgezel met deze woorden:


„Pericles, het komt mij voor, dat de tijden veranderd zijn en dat wij weldra zullen
doen als de Rhodiërs. Denkt gij er ook niet aan, Plutus op den burg te plaatsen?”


„Vrees niets!” hernam Pericles lachend. „Zoo lang de zee het Attische strand bespoelt,
zal het metalen beeld uwer Godin heerschend uitsteken op de Acropolis der Atheners!”


„Maar onder de puinhoopen der tempels,” hernam Phidias. „Half woest ligt nog steeds
de rots van den burg, zooals hem de brandende hand der Perzen heeft gelaten. Laat
toch de zuilbrokken en puinhoopen wegruimen en bouw daarmede uwe havendammen en lange
muren verder: want wat de Pers in de stad vernielde, dat bouwt gij toch slechts in
den Piraeus weder op!”


Op dit oogenblik keerde zich de man, die het knaapje geleidde, om, daar hij het geluid
der sprekenden achter zich vernam, en hij herkende Pericles; deze beantwoordde vriendelijk
zijn groet, want hij kende hem sedert langen tijd en was zijn gastvriend geweest,
toen gene nog in Syracuse leefde.


„Uw gesprek en dat van uw zoontje Lysias, mijn beste Cephalus,” zeide hij tot den
man, „heeft onzen Phidias hier zooeven aanleiding gegeven mij heftig aan te vallen.”


„Hoe zoo?” vroeg Cephalus.


„Wij komen uit den Piraeus,” vervolgde de Olympiër, „en reeds daar was onze vriend,
de lieveling van Pallas Athene, bijna in eene slechte luim. Hij zou wel altijd onder
godengestalten willen verkeeren. Hij haat de lange muren, de breede zuilengaanderijen,
de balen koopwaren, de pakken, de vaten, de geiteleeren zakken; het geschreeuw der
[22]makelaars in den Piraeus heeft zijn gehoorvlies verscheurd. Hij zal, wanneer hij door
de poort de kromme, onaanzienlijke straten der oude Atheensche stad weder binnengetreden
is, met een verlicht hart zich het stof van den weg naar de haven van zijne voeten
afschudden.


„Maar zeg toch,” ging Pericles, tot den beeldhouwer zich keerend, voort, „wat staart
gij zoo vol gedachten en onafgewend naar de hoogte der Acropolis? Is het het gezicht
van uwe Godin, dat u bezielt—van uwe gehelmde, lansslingerende Promachos?”


„Weet,” hernam Phidias, „de gehelmde, lansslingerende Promachos is sedert geruimen
tijd in mijne ziel verdrongen door eene Pallas Athene des vredes; door eene Pallas,
die niet meer kampt met kletterend metaal, maar rustig en toch zegevierend met haar
blinkend Gorgonenschild22 de geboorten van den nacht versteent. Wanneer ik nu mijn blik op de hoogte van de
Acropolis richt, zoo weet, dat ik daar dit beeld, in mijn geest gerijpt, plaats en
dat ik een heerlijk, schitterend feestelijk huis daarover welf; dat ik den gevel en
den fries van dat huis met honderdvoudig beeldwerk tooi en dat ik zelfs van verre
schitterende, prachtige portalen bouw, van den kant, waar de feestelijke optocht der
Panathenaeën23 henen trekt. Maar vrees niet, dat ik goud en elpenbeen voor die Pallas Athene des
Vredes, en marmer voor dat heiligdom van u zal afsmeeken—neen—ik bouw en versier zoo
maar in gedachten—maak u niet ongerust!”


„Zóó zijn zij allen, de kunstenaars en de dichters,” zei Pericles, bijna gekrenkt
door den spottenden toon van zijn vriend. „Gij weet niet, dat het schoone slechts
de bloesem is van het nuttige. Gij vergeet, dat het volkswelzijn op vaste grondslagen
[23]moet gebaseerd zijn en dat de volle bloei der kunst zich slechts in rijke, machtige
staten ontplooit. Onze Phidias is op mij verstoord, omdat ik een paar jaren lang aan
koornbeurzen in den Piraeus en aan den langen middelmuur gebouwd heb, in plaats van
den tempel van de Acropolis weder op te richten, en omdat ik het niet geheel alleen
aan de heerschende lans zijner metalen Godin op den burg overlaat, om ons tegen iederen
vijand, die te land en ter zee ons kan bedreigen, te beschermen.”


Phidias hief het hoofd beleedigd op, en wierp een donkeren blik op Pericles. Deze
echter beantwoordde den blik van den beleedigden met een verzoenenden glimlach en
ging voort, terwijl hij de hand van zijn vriend greep: „Kent gij mij zóó weinig, dat
gij mij in ernst voor een vijand en bespotter der goddelijke beeldende kunst moogt
houden? Ben ik niet de vriend en bezielde aanmoediger van al het schoone?”


„Ik weet het,” zeide Phidias, nu op zijn beurt sarkastisch lachende. „Ik weet het,
gij zijt de vriend van het schoone. Een blik in de oogen der schoone Chrysilla.…”


„Niet dat alleen,” viel Pericles snel in en vervolgde op ernstigen toon:


„Gelooft mij, mijne vrienden, wanneer de staatszorgen mij drukken, en nevens die van
den staat mijne eigene, wanneer menige tegenwerking mij hindert, menige tegenspraak
mij verbittert, wanneer ik ontstemd uit de vergadering der Atheners terugkeer, bijna
verstoord door de straten wandel, zoo is dikwijls eene kleine zuilengalerij, die door
schoone evenredigheden mijn oog bekoort, of een beeld aan den weg, met fijnen geest
ontworpen, in staat mij af te leiden en mij in betere stemming te brengen, en ik herinner
mij niet, dat ik ooit eene smart heb ondervonden, die niet door het voorlezen van
een gezang uit Homerus ten minste gelenigd is geworden.”


De vrienden waren thans door de poort de stad [24]binnen getreden. Hier schenen de straten nauwer, de woonhuizen minder statig dan in
den Piraeus. Maar het was het echte Athene. Het was heilige grond.


Toen Phidias reeds in de nabijheid van zijn huis was gekomen, zeide hij tot Pericles
en Cephalus: „Wanneer gij tijd en lust hebt, bij mij nog even binnen te komen, dan
zult gij een belangrijken wedstrijd in mijne werkplaats door uwe uitspraak kunnen
beslissen.”


„Gij prikkelt onze nieuwsgierigheid,” hernam Pericles.


„Gij herinnert u toch,” vervolgde Phidias, „het marmerblok, ’t welk het Perzische
leger over zee met zich mede voerde, om, na onze onderwerping, een Perzisch zegeteeken,
uit Perzisch marmer gehouwen, in Hellas op te richten, en dat, toen de barbaren verslagen
waren, op het slagveld van Marathon24 in onze handen viel. Na menige omzwerving kwam het kostbare blok in mijne werkplaats
terecht, en, zooals u bekend is, Pericles, wenschten de Atheners, dat daaruit een
beeld van de Cyprische Godin25 gebeiteld werd, om de Tuinen daarmede te versieren. Geen mijner leerlingen hield
ik er beter voor geschikt, dat Agoracritus van Paros26, om door de voltooiing van zulk een beeld zich roem te verwerven, en zoo vertrouwde
ik hem, op zijn verlangen, het marmerblok toe, waaruit hij nu een voortreffelijk werk
vervaardigd heeft. Maar, een ander van mijne beste leerlingen, de eergierige Alcamenes,
benijdde Agoracritus het blok en den roem van zijn arbeid en waagde het, in wedijver
met den Pariër, mijn lieveling, zooals hij hem noemt, een marmeren beeld [25]van dezelfde Godin te ontwerpen. Nu is het beeld van beide jongelingen voltooid en
een groot aantal kunstlievende mannen is heden in mijn huis bijeen gekomen. Wanneer
gij u bij hen wildet voegen, welk een spoorslag zou dat voor die beiden zijn! Komt
en ziet, hoe verschillend het ideaal van het goddelijk wezen zich in de ziel van beide
jonge mannen heeft afgespiegeld!”


Niet lang bedachten zich Pericles en Cephalus. Zij knikten toestemmend en traden met
gespannen verwachting het huis van Phidias binnen.


Zij vonden hier reeds vele kunstkenners bijeen. Daar waren onder anderen de Milesiër
Hippodamus, Antiphon, de redenaar, Ephialtes, de bij het volk geliefde aanhanger en
medehelper van Pericles, de bouwmeester van den langen middelmuur en Ictinus27, een bouwmeester van groote geleerdheid en juisten kunstsmaak, de intieme vriend
van Phidias.


Toen deze mannen en de nieuw aangekomenen elkander hadden begroet, bracht de meester
hen in een der ruimste vertrekken van zijn huis.


Daar verhieven zich op een voetstuk naast elkander twee hooguitstekende, omhulde marmerblokken.
Een bont doek was, om het witte, schitterende marmer, tegen stof en bezoedelingen
te bewaren, daar over heen geworpen. Een slaaf trok nu, op een wenk van Phidias, het
doek weg. Toen deden zich de beide schitterende beelden in hun machtig edel gevormde
lijnen aan de blikken der beschouwers op, die daar vóór bijeen stonden.


De mannen staarden langen tijd en zonder een woord te spreken de beide beelden aan.
Op hunne trekken stond een eigenaardige, overweldigende indruk te lezen. Het was klaarblijkelijk
dat de merkwaardige verscheidenheid der beelden hen getroffen had.


Het eene vertoonde eene vrouwelijke gestalte [26]van verhevene schoonheid en bovenmenschelijken adeldom. Zij was omkleed en haar gewaad
golfde in breede, schoon vallende plooien tot op de enkels af. Slechts een der beide
borsten was onbedekt gelaten. De uitdrukking was strak en streng: niets vrouwelijks
was er in de trekken, niets weelderigs in de ledematen, niets bevalligs in de houding.
En toch was het schoon. Het was een strenge, eene rijpe en toch jonkvrouwelijke schoonheid.
Het was Aphrodite zonder den geur van Crocus- en Hyacynth-bloesems, waarmede de later
geboren Chariten28 en boschnymfen van den Ida29 de Goden omkransten. Zij verspreidde nog geen welriekende geuren en geen glimlach
plooide nog hare lippen.


Zoo lang de omstanders alleen dit beschouwden, misten zij niets. Een door alle Gratiën
en liefdegoden omgeven Cypris was tot nu toe nog niet in den geest der Grieken gerijpt.


Zooals zij daar stond, de uit het schuim geborene, door de hand van Agoracritus gebeiteld,
was haar ideaal dat der vaderen.


Zoodra de beschouwer intusschen van dit beeld een tijd lang den blik gevestigd had
op dat van Alcamenes, werd hij door eene soort van onrust aangegrepen; en wanneer
hij dan tot het eerste beeld wilde terugkeeren, was het hem alsof het minder begrijpelijk
was dan straks, en alsof hij den maatstaf voor de juiste waardeering daarvoor verloren
had. Het was geheel iets nieuws, wat zich aan de blikken dier mannen voordeed. Nog
konden zij niet zeggen, of hun dat nieuwe beviel. Nog wisten zij niet, of het recht
had hun te behagen. Dit slechts stond vast, dat hun het vorige daarnaast thans minder
voldeed.


Hoe vaker echter de blik van het beeld van Alcamenes naar dat van Agoracritus, en
van dit naar [27]het andere dwaalde, des te langer bleef hij op dat van Alcamenes rusten.—Wat daarin
met zulk eene heimelijke betoovering werkte, was de macht eener bekoorlijkheid, eener
bezieling, van eene frischheid en eenvoud, zooals de beitel der Grieksche meesters
tot nog toe nog niet bereikt, waarnaar hij niet eens had gestreefd.


Van allen bleef niemand, niemand met zoo vurige oogen aan de vormen, welke Alcamenes
hier ten toon had gesteld, hangen, als Pericles.


„Dit werk,” sprak hij na eenigen tijd, „herinnert mij bijna het standbeeld van Pygmalion30; het schijnt bezield te zijn en juist op het punt, om van het strakke marmer in een
levend wezen, met warm bloed in de aderen, te verkeeren.”


„Ja waarlijk,” riep Cephalus, „het werk van Agoracritus tintelt van den geest van
zijn meester Phidias, ja overtreft het in ernst. In het beeld van Alcamenes echter
schijnt mij eene vonk te gloren uit eene vreemde smidse, die het met een zeldzaam,
eigenaardig leven doorgloeit.”


„Welke nieuwe geest is in u gevaren, wakkere Alcamenes,” riep Pericles uit, „daar
toch tot hen uwe wijze van die van Agoracritus nauwelijks kon onderscheiden worden?
Hebt ge soms de Godin in een droom gezien? Weet ge, dat ge mij in eene verrukking
hebt gebracht, zooals nog nooit een beeld heeft vermocht?”


Alcamenes glimlachte. Doch Phidias vestigde nu, als door eene plotselinge gedachte
bezield, een scherpen blik op het werk van Alcamenes en scheen de omtrekken, de vormen
van enkele leden onder den invloed dier gedachte te bestudeeren.


„Geen droombeeld,” sprak hij eindelijk, „schijnt mij toe in dit marmer belichaamd
te zijn, maar veel bekoorlijks uit de zinnelijke werkelijkheid opgenomen, om het beeld
der Godin daarmede te [28]tooien. Hoe langer ik de slankheid van dit geheele beeld, het teedere en toch weelderige
van dezen boezem en van deze heupen, de eigenaardige fijnheid van dezen spits toeloopenden
vinger en bekoorlijk gebogen handgewrichten beschouw, des te sterker gevoel ik eene
vrouw in mijne herinnering teruggeroepen, die wij een paar malen in dit huis hebben
gezien.”


„Het is, zoo al niet het gelaat, dan toch de gestalte van de Milesische!” riep een
ander der leerlingen van Phidias, naderbij tredende; en alle leerlingen naderden de
een na den ander eerst het beeld en riepen toen elkander aanziende uit één mond: „ongetwijfeld;
het is de Milesische.”


„Wie is die Milesische?” vroeg Pericles haastig en in spanning.


„Wie zij is?” zeide Phidias glimlachend: „gij hebt haar reeds eens gezien—heden—weinige
uren geleden—een oogenblik slechts heeft de glans harer schoonheid u getroffen.—Overigens
vraag het Alcamenes.”


„Wie zij is?” herhaalde nu de vurige Alcamenes. „Een zonnestraal is zij, een dauwdroppel,
eene schoone vrouw, een roos, een verkwikkende Zephyr. Wie zal een zonnestraal naar
zijn naam en afkomst vragen? Misschien weet Hipponicus wat anders van haar te zeggen.
Hij heeft haar als gast in zijn huis gehuisvest.”


„Eens kwam zij met Hipponicus hier in deze werkplaats,” zeide Phidias.


„Met welke bedoeling?” vroeg Pericles.


„Om dingen te zeggen,” hernam Phidias, „zooals ik nog nooit uit den mond eener vrouw
vernomen heb.”


„Derhalve is zij de gast van Hipponicus?” vroeg Pericles.


„In een klein huis, dat hem toebehoort,” zeide Phidias, „’t welk tusschen zijn woonhuis
en dit is gelegen. Sedert echter de Milesische in dat huis vertoeft, is er een zonderlinge
geest in dezen geheelen zwerm gevaren.”
[29]

„Hoe dat?” vorschte Pericles.


„Sinds dien tijd,” hernam Phidias, „is de suffer, dien ge op de straat aan de haven
eenzaam hebt zien staan, peinzend voor zich starend, nog veel droomeriger geworden,
en wat Alcamenes betreft, hij behoort tot diegenen, die ik het meest boven op het
platte dak van het huis aantrof, vanwaar men in het peristylium31 van het aangrenzende huis neerziet, en werwaarts zij van hun werk heensluipen, nu
eens onder voorwendsel een ontsnapte vogel of aap op te vangen, dan weder om in de
avondlucht zittende zich te verfrisschen, omdat hun, naar zij zeggen, het bloed zoo
geweldig naar het hoofd steeg—inderdaad echter, om het snarenspel der Milesische te
kunnen hooren.”


„En dezer toovenares dus,” zei Pericles, „heeft onzen Alcamenes hare bekoorlijkheden
afgezien, die ons hier zelfs in het marmer verrukken?”


„Hoe het zich toedroeg, kan ik niet zeggen!” hernam Phidias. „Misschien heeft de suffer
voor koppelaar gespeeld; want hij schijnt op een vertrouwelijken voet met haar te
staan. Deze zonderlinge knaap toch heeft zich voorgenomen een Eros32 te beitelen en houdt het voor dit doel noodig vooraf goed bekend te zijn met het
wezen van dezen God en zich er volkomen vertrouwd mede te maken. Want zoo is nu eenmaal
zijne manier: hij tracht nooit naar de dingen zelven, maar steeds naar hun begrip,
naar waarheid en wijsheid, zooals hij zegt; daarom noemen wij hem ook altijd den vriend
der wijsheid en zoeker naar waarheid. Thans streeft hij naar het zuivere begrip van
liefde en wil zich daarin door zijne schoone Milesische vriendin doen onderwijzen.


„Deze laat, naar het schijnt, den zonderling begaan en ik heb haar eens een uur lang,
in dezen tuin op een steenklomp zittende, met hem zien spreken. Heeft nu werkelijk
niet alleen hij, maar ook [30]Alcamenes, van het geheime onderricht van de Milesische genoten, zoo moge hij ook
voortaan op dezen weg zijn heil zoeken. Moge hij voortgaan meer van schoone vrouwen
te leeren, dan van de meesters zijner kunst.”


„Wat hier voor uw blik zich vertoont,” riep Alcamenes opstuivend op deze spottende
taal van Phidias, „is het werk mijner handen; de berisping, die het ondervindt, neem
ik op mij, en den lof, dien men het toezwaait, behoef ik met niemand te deelen!”


„Ei wat,” riep Agoracritus met donkeren blik; „met de Milesische hebt gij dien te
deelen! Heimelijk sloop zij naar u toe!”


Een donkere blos kleurde Alcamenes’ wangen.


„En gij?” riep hij, „wie sloop naar u toe? Meent ge, dat wij het niet weten? Phidias
zelf was het, de meester, die ’s nachts heimelijk in uw werkplaats kwam, om de laatste
hand aan het werk van zijn lieveling te leggen.”


Nu kleurde eene donkerroode kleur Phidias’ gelaat, hij wierp een gramstorigen blik
op den vermetelen leerling en wilde iets antwoorden.


Maar Pericles trad tusschen beiden en sprak verzoenend:


„Geen twist, voortreffelijke mannen! Het zij, zooals gij zegt; naar Alcamenes is de
Milesische, naar Agoracritus is Phidias geslopen. Laat ieder leeren waar en op welke
wijze hij kan en laat niemand zijn naaste het schoone benijden, dat hem door de gunst
der Muzen33 of der Chariten of door welke andere Godheden ook ten deel is gevallen.”


„Ik heb het nooit versmaad iets van Phidias te leeren,” zeide Alcamenes, die het eerst
van hun drieën zijne kalmte herkregen had; „maar ook [31]van de levende werkelijkheid de schoonheid af te zien, is het werk van een verstandigen
kunstenaar; en, laat mij het eerlijk bekennen, mij komt eene Milesische of in ’t algemeen
eene dochter van de levenslustige Ionische kusten beter in staat voor, aan het vorschend
oog van den kunstenaar de geheimen der schoone kunst te ontdekken, dan de vrouwen
en jonkvrouwen van ons Attische land. Het is niet hetzelfde hoe de kunstenaar de vrouw
ziet; of ze in bloode schaamte den worm gelijk is, die schijnt in zich zelven weg
te kruipen, dan of ze de bloeiende schoonheid harer vrouwelijkheid in vrije bekoorlijkheid
ontplooit. Onze Atheensche vrouwen brengen haar leven in strenge afzondering, in hare
vrouwenvertrekken bewaakt, door. Wil men den vrijen blik eener vrouw genieten, die
het verstaat, zonder blooheid en zonder onbeschaamdheid door hare geheele bekoorlijkheid
te verrukken, dan moet men tot deze Ionische, deze Lydische vrouwen gaan, die van
gindsche kusten komende en tegelijkertijd een adem van de schoone ongedwongenheid
van hare inheemsche dartele feesten met zich brengende, de vroolijke wet der schoonheid
en der zinnelijke vreugde verkondigen.”


Velen der aanwezigen waren het met Alcamenes eens, en prezen hem gelukkig, dat hij
de gunst had verworven van een vrouw, als de Milesische.


„De gunst?” vroeg Alcamenes. „Ik weet niet wat gij bedoelt; de gunst dezer vrouw heeft
hare grenzen.… Vraagt het maar eens aan dien droomer, den waarheidzoeker, haar vriend.”


Zoo sprak Alcamenes en wees op den jongen beeldhouwer, die straks op de straat naar
den Piraeus zoo peinzend had gestaan en, inmiddels teruggekeerd, het vertrek was binnengetreden.
Alle aanwezigen keken op deze woorden van Alcamenes naar den droomer en glimlachten;
want zij vonden in zijn uiterlijk niets, wat hun voorkwam, den omgang en de vriendschap
der Milesische waardig te zijn. Hij had een stompen neus en zijn geheele [32]uiterlijk was niet dat van een welgevormden Griek. Wel is waar, de glimlach om zijn
mond was, trots de dikke lippen, fijn, en wanneer zijne oogen niet nadenkend, star
op één punt gericht waren, keken zij vroolijk en boezemden zij vertrouwen in.


„Wij raken van ons onderwerp af,” merkte Phidias nu op. „Alcamenes en Agoracritus
wachten nog steeds ons oordeel af. Voorloopig schijnt het, dat we het hierover eens
zijn dat Agoracritus eene Godin, Alcamenes eene schoone vrouw gebeiteld heeft.


„Nu,” sprak Pericles, „ik geloof waarlijk, dat onze Alcamenes niet alleen, maar ook
onze Agoracritus, de onsterfelijken zullen vertoornen, omdat zij toch beiden van onzen
meester Phidias geleerd hebben, wanneer zij een goddelijk wezen willen scheppen, de
menschelijke gedaante tot in hare fijnste aderen, na te gaan. In den grond zijt gij
beeldhouwers toch allen aan elkander hierin gelijk, dat gij voorgeeft Goden te vormen,
in wie wij inderdaad iets goddelijks meenen te zien en aan te staren: wanneer we echter
nauwlettender toezien, dan bevinden wij, dat dit goddelijke slechts de reinste schoonheid
en volkomenheid van het menschelijke is, en dat ook de aetherische Godengestalte slechts
eene samenvoeging is van menschelijke polsen, spieren, zenuwen en vaatbundels. Hoort
nu ook eens de meening van dien tweeden leerling, uw droomer daar over, de Milesische!
Ook hij is gerechtigd, zijne meening daaromtrent te zeggen.”


„Wat meent ge,” riep Alcamenes den droomer toe, „is de natuur van den mensch goddelijk?”


„Wat Homerus en Hesiodus34 betreft, en de andere dichters,” zeide de droomer, „zoo herinner ik mij, dat zij
de zee en de aarde en alle mogelijke [33]dingen goddelijk noemen; het zou mij daarom verwonderen, wanneer de menschelijke natuur
ook niet met hare zenuwen, spieren en aderen goddelijk was. Pindarus35 schijnt mij zelfs nog verder te gaan, wanneer hij zingt: „Eén is van den beginne
af het geslacht der Goden en der stervelingen!” En ik herinner mij dat ik eens den
wijsgeer Anaxagoras36 kort en bondig heb hooren zeggen, dat al wat is, levend is en wat leeft goddelijk
is. Wilt gij echter naar deze Ouden niet hooren, zoo vraagt het aan de schoone Milesische.”


„Ik geloof,” hernam Pericles, „dat wij allen niet ongezind zouden zijn dezen raad
te volgen, wanneer wij slechts wisten hoe wij gedaan konden krijgen, om de Milesische
tot beslechting dezer zaak hier te doen komen. Kan soms Phidias ons dezen dienst bewijzen,
of wil Alcamenes ons het geheim openbaren, hoe men deze schoone raadpleegt, of zullen
wij tot den droomer ons wenden?”


„Ja, tot den droomer!” riep Alcamenes levendig. „Ik wed, dat deze, als hij wil, ons
de Milesische nog heden uit het huis van Hipponicus, als eene slang uit hare schuilplaats
door tooverzangen en bezweringen, hierheen zal lokken!”


„Wanneer Alcamenes zelf ons naar hem verwijst,” zeide Pericles, „zoo is hij wel de
rechte man en niemand anders, die ons in deze zaak kan helpen. Maar wat kunnen we
den man beloven, opdat hij medelijden met ons moge hebben en heenga, om de Milesische
tot ons te lokken?”


„Het zal zoo heel veel moeite niet kosten,” hernam de droomer, „iemand te bewegen
hier binnen [34]te treden, die reeds als ’t ware wachtende, achter de deur staat.”


„Is de Milesische derhalve in onze nabijheid?” vroeg Pericles.


„Toen ik straks,” vervolgde de droomer, „van mijne wandeling naar den Piraeus terugkeerde,
en, door de achterdeur dit huis binnen willende treden, vlak langs de heining van
den tuin van Hipponicus kwam, zag ik de Milesische tusschen de bloembedden en de bloeiende
struiken staan, terwijl zij een tak van een laurierboom afplukte. Ik vroeg haar welken
held of wijze of kunstenaar zij met dezen tak dacht te versieren? Zij zeide, dat hij
bestemd was voor dengene der beide voortreffelijkste leerlingen van Phidias, die heden,
naar de uitspraak van kunstrechters, als overwinnaar uit den wedstrijd zou te voorschijn
treden. „Gij wilt derhalve het geluk van den overwinnaar oneindig vergrooten?” zei
ik, „zoek toch den overwonnene ook eenigszins te troosten!”—„Goed,” hervatte de Milesische,
„men moet ook medelijden hebben met den overwonnene; ik zal voor hem eene roos plukken.”—„Eene
roos,” hernam ik, „is dat niet wat te veel? Zijt gij zeker, dat dan de overwinnaar
den overwonnene niet benijdt?”—„Zoo moge de overwinnaar kiezen,” riep zij; „daar,
neem den lauriertak en de roos en reik ze hem over.”—„Zoudt gij ze hem niet liever
zelve overhandigen?” vroeg ik. „Meent ge dat waarlijk,” hernam zij. „Voorzeker,” zei
ik. „Nu welaan dan,” hervatte zij; „zend den overwinnaar en den overwonnene hier naar
mij toe aan de tuindeur, zoodra de kunstrechters het vonnis uitgesproken en zich verwijderd
hebben.”—„Weet derhalve,” zoo besloot de droomer zijn verhaal, „dat de Milesische
met den lauwertak en de roos achter de tuinheining van Hipponicus staat.”


„Goed,” zeide Pericles, „ga en haal ze hier heen.”


„Hoe kan ik dat?” hernam de andere. „Hoe zal ik haar overhalen, dat zij hier kome
in tegenwoordigheid van zulk een aantal mannen?”
[35]

„Mij om ’t even, hoe gij het beproeft,” zeide Phidias; „dat behoort tot uw geheime
koppelaarskunsten; die behoeft gij ons niet te verklappen. Ga ze maar halen, omdat
Pericles het zoozeer verlangt.”


De droomer gehoorzaamde. Hij ging en keerde na eenige oogenblikken met eene vrouw
terug, in wier gestalte de edelste fijnheid met bekoorlijke weelderigheid van vormen
op eene wonderlijke wijze vereenigd waren. Pericles herkende aanstonds in haar de
schoone, die hij vluchtig had gezien, toen hij met Phidias zich van de markt naar
de haven wilde begeven. Zij was slank; toch waren de ledematen van de bekoorlijkste
volheid en weelderigheid. Haar gang was fier en tegelijk bekoorlijk. Haar gekruld,
zacht haar had een donkerrossen glans, haar gelaat was van eene onvergelijkelijke
schoonheid. Het betooverendste echter aan haar was een vochtige glans, een zachte
onweêrstaanbare gloed in de heerlijke oogen, aan welks betoovering niemand, die slechts
even haar aanzag, wederstand kon bieden. Haar gewaad uit geel, zacht byssus37, sloot nauw om de fijne, fraai geronde heupen tot aan de enkels. Bovenaan was het
voorste stuk van het gewaad ter hoogte van de schouders met fraaie gespen aan het
achtergedeelte bevestigd. Daarover viel van de schouders eene soort van oppergewaad
in schoone plooien af tot aan het midden van het lichaam. Het kleed zonder mouwen
liet de edelgevormde armen ontbloot en verborg niet geheel den omtrek van den jonkvrouwelijken,
teederen en toch krachtig ontwikkelden boezem. Het was de gewone chiton38 der Grieksche vrouwen, dien de vreemde droeg, maar rijk en veelkleurig, zooals men
dien zag bij de Ionische en Lydische vrouwen der Aziatische [36]kusten. De kleur van het gewaad was glanzend geel, de zoomen waren met bont borduursel
rijkelijk versierd.


Het donkerrosse glanzende haar golfde in krullen langs den hals; een purperen band,
die op de plaats, waar hij op het voorhoofd rustte, met een metalen ingesneden plaat
versierd was, hield de weelderige lokken bijeen.


Toen deze bekoorlijke vrouw onder begeleiding van den droomer binnentrad en eene zoo
groote schare van aanzienlijke mannen zag en onder hen zelfs den machtigen Pericles,
aarzelde zij een weinig. Doch Alcamenes trad haar te gemoet, vatte haar bij de hand
en sprak:


„Pericles, de Olympiër, wenscht de schoone en schrandere Milesische te zien.”


„Hoe groot en rechtmatig ook de begeerte moge geweest zijn, eene zoo gevierde vrouw
te zien,” zeide Pericles, „verzwijgt gij toch ten onrechte, Alcamenes, dat wij eigenlijk
door de verlegenheid, waarin de beslechting van den wedstrijd tusschen u en Agoracritus
ons plaatste, op raad van den waarheidzoeker besloten, de wijsheid van de schoone
Milesische in te roepen. De vraag namelijk is onder ons gerezen, of het geoorloofd
is, eene Godin onder de vormen van eene schoone Grieksche vrouw voor te stellen. Bij
de Atheners, vroom en aan de Goden nauw verknocht, als zij zijn, begint het geweten
zijne stem te doen hooren, of zij soms de stervelingen overmoedig en de Goden op hen
afgunstig maken, wanneer zij het goddelijke al te menschelijk voorstellen en of hunne
beeldende kunst in het algemeen den Goden welgevallig of gehaat is?”


„De zachtheid en helderheid van den Griekschen hemel,” begon de Milesische met eene
stem, wier veren klank niet minder betooverend was, als de glans van haar oog, „wordt
overal geroemd en de lichaamsgestalte der Grieken door de barbaren39 [37]zelven, als het meest op de Goden gelijkende erkend. De Goden van Hellas zullen zich
niet op den Athener vertoornen, wanneer hij hun tempels bouwt, zoo schitterend en
verheven als de aether zelf, die zich boven hen welft, en wanneer hij beelden voor
hen opricht, wier schoone gestalte niet verre beneden de gestalte blijft van hen,
welke aan deze beelden offers brengen. Zooals het land is, zoo is de tempel, zooals
de mensch, zoo zijne Goden! Trouwens, bewijzen dan ook niet de Olympiërs40 zelf, dat het hun lust en wil is, zich af te spiegelen in de ziel der Atheners? Hebben
zij hun niet boven allen den scheppenden geest verleend, en hebben zij niet den Attischen
grond de beste klei, het onvergelijkelijkst marmer tot bouwkunde en beeldende kunst
gegeven?”


„Inderdaad,” viel hier de opgewonden Alcamenes levendig in, „alles bezitten wij; alleen
nog niet het rechte, onbeperkte veld, waarop wij arbeiden kunnen!—Waarachtig, mij
en ons allen jeuken reeds de vingers, en de beitel in onze handen wordt gloeiend van
ongeduld.”


Een goedkeurend gemompel doorliep bij deze plotselinge wending van het gesprek de
geheele werkplaats van Phidias.


„Troost u, Alcamenes,” zeide de Milesische, den nadruk op ieder woord leggende; „Athene
is rijk geworden, schatrijk, en wel niet te vergeefs is de gouden schat van Delos
over de zee tot u overgezwommen.”


De schoone vrouw wierp bij deze woorden een betooverenden blik op Pericles. Deze had,
terwijl zij sprak, zijne oogen op haar golvende, bruine, zachte lokken onafgebroken
gevestigd, en zeide nu onhoorbaar tot zich zelven: „Bij de Goden, het blonde haar
dezer vrouw zelf is een schitterende gouden schat van Delos en voor dat gemunte [38]goud zou dit ongemunte niet te duur betaald zijn.…”


Toen liet hij een geruimen tijd het hoofd peinzend op zijne borst zinken, terwijl
aller oogen op hem waren gevestigd. Eindelijk begon hij:


„Te recht verwacht gij, beoefenaars en vrienden der schoone beeldende kunst, dat de
schat van Delos niet te vergeefs naar Attica’s strand is overgekomen. En, wanneer
ik slechts naar de inspraak van mijn hart, niet naar de eischen van het algemeen belang
had te vragen, waarlijk, ik zou dien schat het liefst onmiddellijk naar de werkplaats
van Phidias doen brengen. Maar hoort, hoe de stand van zaken is voor hem, aan wien
de zorg voor het algemeen welzijn is toevertrouwd. Toen de Pers, met zijne drommen
het land overheerschend, tot ons was gekomen en het gemeenschappelijk gevaar alle
Hellenen vereenigd had, toen hij echter verslagen afgetrokken en de groote les, die
de strijd ons had gegeven, weder vergeten was en de bijzondere belangen overal weder
de eerste plaats innamen, toen hoopte ik nog dat het mogelijk was, ’t geen wij, door
den nood des oorlogs gedrongen, hadden begonnen, langs vreedzamen weg voort te zetten.
Op mijn raad noodigde het Atheensche volk allen Hellenen, hunne vertegenwoordigers
naar Athene te zenden, om over de gemeenschappelijke belangen van Griekenland te onderhandelen.
Ik wilde bewerken, dat op gemeene kosten alle door de Perzen verbrande tempels en
heiligdommen weder zouden worden hersteld. Voorts zouden de Hellenen, van toen af
aan vrij en veilig op alle Grieksche zeeën, op alle Grieksche kusten kunnen verkeeren;
er zouden borgen worden gesteld, dat onder de bescherming van een ongestoorden vrede
de gemeenschappelijke welvaart aller Hellenen onbelemmerd zou bloeien. Twintig mannen
kozen wij uit het volk, mannen, die zelven medegekampt hadden in de groote slagen
tegen de Perzen. En welke antwoorden brachten deze boden terug? Van den een ontwijkende,
[39]onverholen afwijzende van den ander. Boven alles echter zocht Sparta de zaden van
het wantrouwen tegen Athene en zijn stamgenooten met kwistige hand uit te strooien.
Zóó werd de poging ijdel, en Athene verkreeg de ervaring, dat het niet op de eendracht
der Hellenen mocht rekenen, dat de afgunst zijner mededingers niet sluimerde. Was
mijn welgemeend plan gelukt, dan had zich Athene en geheel Hellas zonder voorbehoud
aan de kunsten des vredes kunnen wijden en zijn edelsten bloei onmiddellijk kunnen
ontplooien. Nu echter is het onze eerste plicht, naar steeds grootere macht, naar
steeds grooteren invloed in Griekenland te streven, en steeds zooals nu onaantastbaar
uitgerust gereed te staan. Deze eerste noodzakelijkheid gebiedt ons rekenschap te
houden met onze middelen, hoe schitterend ze voor het oogenblik ook mogen zijn. Oordeelt
nu zelven, gij mannen, of wij de verplichtingen, welke de handhaving van onzen voorrang
in Griekenland ons oplegt, uit het oog verliezen en de gouden gaven van het geluk
nu reeds aan het schoone en liefelijke mogen offeren.”


Zoo sprak Pericles, en daar de mannen zijne rede zwijgend, maar toch, naar hij meende
op te merken, niet zonder verborgen weerzin, aanhoorden, ging hij voort: „overdenkt
de zaak, of geeft ze den droomer hier, den waarheidsvriend, of, wanneer men vrouwen
ook in politieke zaken mag hooren, aan deze schoone uit Milete ter overweging.”


„Wanneer ik de woorden van Pericles goed begrepen heb,” begon de droomer op zijne
omslachtige wijze, daar alle aanwezenden bleven zwijgen, „zoo heeft de groote staatsman
het als eene vaststaande zaak vooropgesteld, dat Athene trachten moet den voorrang
onder de Grieksche staten te handhaven. Op welke wijze echter deze voorrang verzekerd
kan worden, dat heeft hij ons ter overweging gegeven. Wel is waar, is hij ook de tot
nu toe algemeen heerschende meening, dat de [40]voorrang van een staat boven den anderen alleen op eene overweldigende krijgsmacht
moet steunen, zelf toegedaan. Maar verstandig als hij is, onderscheidt hij zich van
alle vroegere staatslieden daardoor, dat hij ook nog andere middelen mogelijk schijnt
te achten; want, als hij die niet mogelijk achtte, hoe zou hij ons dan aangezocht
hebben daarnaar onderzoek te doen?”


„Kunt gij ons,” zeide Pericles, „zulke andere middelen aanwijzen, zoo spreek!”


„Men moet,” hernam de droomer, „om deze middelen te weten, zulken lieden vragen, die
bewezen hebben te verstaan, om anderen den voorrang af te winnen, en de menschen,
zonder gebruik te maken van geweld, het schoonst en het best kunnen onderwerpen en
beheerschen. Men moest dan juist weder de schoone Milesische hier om raad vragen.”


De vreemde wierp glimlachende een blik op den droomer, en deze ging op zijn gewonen
trant zich tot haar wendende voort:


„Gij hebt gehoord, dat wij overwegen, of een staat boven alles door krijgsmacht en
schatten zich den voorrang verzekert, of ook nog door iets anders in de wereld, bij voorbeeld door beoefening van het schoone en goede en geestelijke
voortreffelijkheid. Gij behoort nu tot diegenen, die er zich op verstaan, anderen
den voorrang af te winnen en de menschen, als van zelven, het schoonst en het best
te beheerschen. Wilt gij ons niet zeggen, hoe gij dat ten uitvoer brengt?”


„Wat ons vrouwen betreft,” hernam de Milesische glimlachende, „zoo kan ik slechts
zeggen, dat het voor een zeker gedeelte op de schoone gestalte aankomt, en op de kunst
zich sierlijk te kleeden en bekoorlijk te dansen of betooverend de cither te bespelen
en wat men verder verleidelijke kunsten moge noemen.”


„Wat de vrouwen aangaat, zou de vraag dus opgelost zijn?” zeide Pericles. „Maar hoe?
Zullen ook wij Atheners, de Spartanen en alle eilandbewoners [41]en Aziaten het schoonst en best aan ons trachten te onderwerpen en beheerschen door
schitterend gewaad en schoone gestalte, door bekoorlijke dansen en citherspel?”


„Ja, zeker,” hernam de Milesische. Dit stout geuite woord verbaasde de mannen. De
bekoorlijke vrouw echter ging voort:


„Die staat zal boven allen het meest tot macht en aanzien geraken, waar men het bekoorlijkst
weet te dansen, het schoonst de cither te bespelen, het best te bouwen, te beitelen
en te schilderen en waar de voortreffelijkste dichters gevonden worden!”


„Gij schertst!” riepen eenige der mannen.


„Volstrekt niet!” hernam de schoone glimlachende.


„Wanneer men het nader beschouwd,” zeide Hippodamus, „dan schijnt de schoone Milesische
met hare stoute bewering, die ons in het eerste oogenblik deed glimlachen, nog zoo
geheel geen ongelijk te hebben. Inderdaad! Wanneer de schoonheid slechts eenmaal de
zegevierende macht in de wereld is, waarom zou dan ook een volk niet, door de bekoorlijkheid
van het schoone, het andere den voorrang afwinnen, roem, bewondering, liefde, onberekenbaren
invloed verwerven, even goed als eene schoone vrouw?”


„Zoo maar niet de onbeperkte beoefening van het schoone,” hernam Pericles, „de gemoederen
weekelijk en verwijfd maakte!”


„Week en verwijfd?” riep de Milesische; „gij Atheners zijt het maar al te weinig.
Zijn er niet velen onder u, die uw staat geheel naar de sombere en ruwe wijze der
Spartanen zouden willen inrichten? Het is onbillijk te zeggen, dat het schoone den
mensch bederft. Het schoone maakt de burgers opgeruimd, tevreden, handelbaar, opofferend,
vol gloed en bezieling. Wat zou er benijdenswaardiger zijn, dan een gelukkig volk,
naar welks feesten van heinde en verre de menschen toestroomen? Laat de sombere, ruwe
Spartanen [42]zich gehaat maken; Athene zal, naar balsem riekende, en met bloemen bekranst, als
eene bruid, zich de harten veroveren!”


„Gij meent dus,” zeide Pericles, „dat nu reeds de tijd is gekomen, waarop wij het
zwaard uit de hand kunnen leggen, om ons aan het schoone en aan alle kunsten des vredes
te wijden?”


„Veroorlooft gij mij, het uit te spreken, o Pericles,” vroeg de vreemde, „wanneer
het naar mijne meening de tijd is, het schoone te scheppen?”


„Spreek het uit!” hernam de staatsman.


„De tijd, om het grootsche en schoone te scheppen,” zeide de Milesische, „is dan gekomen,
naar ik meen, wanneer de mannen aanwezig zijn, die geroepen zijn, het te scheppen!—Nu
hebt gij uw Phidias en de andere meesters: wilt gij met de volvoering uwer gedachten
talmen, tot zij oud en stram zijn geworden? Gemakkelijk vindt gij het goud, om het
schoone te betalen, maar niet altijd de mannen om het uit te voeren!”


Luide en algemeene bijvalskreten weerklonken bij deze woorden.


Er zijn blikken, er zijn woorden, die, als de zengende bliksem, eene menschenziel
doen trillen. De ziel van Pericles was door zulk een blik en zulk een woord te gelijk
getroffen geworden.


De bliksemende gloed was uit het betooverendst oog, het bliksemend woord van de betooverendste
lippen gekomen. De macht van het woord was Pericles zich bewust; de overweldigende
kracht van den blik drong tot in zijn binnenste door; hun vlam en gloed grepen hem
meer dan hij wist in het hart.


Zijn oog begon vurig te schitteren en in zich zelven herhaalde hij de woorden der
vreemde:


„De tijd om het schoone te scheppen is dan gekomen, wanneer de mannen aanwezig zijn,
welke in staat zijn het te scheppen.—Ik moet bekennen,” ging hij voort, „dit woord
is een der treffendste en gelukkigste, die er kunnen gezegd worden. Het ia bijna zoo
duidelijk, alsof men zeide: [43]„de tijd om lief te hebben is dan gekomen, wanneer de schoonheid daar is, die in staat
is de liefde te ontvlammen.” Een beteren verdediger kon datgene, wat ons allen ter
harte gaat, niet vinden. Ik geloof, dat gij mij en allen, die hier zijn, hebt overtuigd.
Inmiddels zou het u niet zoo gemakkelijk gevallen zijn, schoone vreemdelinge, wanneer
datgene, wat gij zegt, niet reeds in de schuilhoeken onzer harten gesluimerd had.
Doch wilt ge het mij toestaan, dat ik mij nog niet geheel en al overwonnen geef? Wilt
gij in der minne met mij een vergelijk treffen? Ik meen, dat wij moeten trachten ons
Athene strijdvaardig en machtig te houden, zooals het is; doch gij hebt gelijk, dat
wij niet langer uit beangste bedenkingen mogen talmen, dat te doen, waarvoor de tijd
nu is gekomen, omdat, zooals gij ons herinnerd heb, er nu mannen zijn, die, als ze
heengegaan zijn, nimmer zullen terugkeeren!—Dank het aan deze schoone, Phidias, wanneer
mijn bedenkingen verdwenen zijn, en ik u en den uwen, wien, zooals Alcamenes zeide,
de beitel in de hand van ongeduld gloeit, beloof, de hinderpalen uit den weg te helpen
ruimen, opdat gij, evenals een strijdlustig leger, uit moogt trekken, om het vernielde
weder te herstellen en uwe schoone en heerlijke idealen der verwezenlijking nader
te brengen.


„Ziet, er is niet weinig gedaan, om ons Athene sterker te maken. De havenstad is nieuw
gebouwd, de middelmuur bijna voltooid. Reeds lang was het mijn voornemen eene ruime
worstelschool voor de Atheensche jongelingschap op te richten; ook aan de kunsten
der Muzen, de toon- en dichtkunst, wil ik eene waardige plaats toewijden. Met schitterende
tempels echter en met heerlijke standbeelden willen wij op passende wijze het werk
der vernieuwing bekronen, dat beneden in den Piraeus begonnen is geworden.”


Blijde bijvalsbetuigingen gingen er bij deze woorden van Pericles op, uit de rijen
der beeldhouwers en overige aanwezige mannen.
[44]

„Vermanend verheffen zich de reusachtige zuilen des tempels,” vervolgde Pericles,
„die Pisistratus41 begonnen is voor den Olympischen Zeus te bouwen en waaraan sedert den val van den
geweldigen man niemand weder de handen heeft geslagen. Zou het niet billijk zijn,
dezen eerst te voltooien?”


„Neen!” riep levendig de volksvriend Ephialtes. „Dat zou zijn den roem van den vijand
der volksvrijheid vereeuwigen. Laat een tyran42 voltooien, wat een tyran begonnen heeft! Het vrije volk der Atheners laat het gedenkteeken
van Pisistratus in zijne puinhoopen liggen, tot een teeken, dat de zegen der Goden
niet rust op het werk van despoten!”


„Gij hebt den volksvriend Ephialtes gehoord,” zeide Pericles, „en wanneer gij Ephialtes
gehoord hebt, zoo hebt gij het geheele volk der Atheners gehoord. Bovenop de Acropolis
staat het overoude, eerwaardige heiligdom van Erechtheüs43 en de stedegodin Athene, half vernield en slechts gebrekkig na den Perzischen krijg
weder voor den dienst der Goden hersteld.”


„Daar huizen de uilen;” riep de vrijzinnige Callicrates. „Oud en somber zijn daar
de tempels, oud en somber de priesters en zelfs de Goden zijn door de sombere atmosfeer
vermolmd.”


„Dan zullen wij den tempel licht en vroolijk weder opbouwen,” zeide Pericles.


„Dan zou Phidias tot ledigheid gedoemd zijn,” hernam Callicrates; „gij weet, nooit
mag het overoude, heilige van den hemel gevallen houten schild van Athene Polias44 in den tempel van Erechtheüs [45]door een ander vervangen worden—nooit mag het in zijne leelijkheid veranderd, maar
steeds met een of ander voorwerp omhangen worden!”


„Dan laten wij de oude priesters met hunne oude Goden in de oude tempels huizen,”
hernam Pericles, „en we beraadslagen met Phidias: laat hij ons vertellen, wat hij
wakende droomt, wanneer hij zijn blik op de Acropolis vestigt!”


Phidias stond in gedachten verzonken.


Pericles trad naar hem toe en zeide, terwijl hij de hand op zijn schouder legde: „houd
op met mijmeren—schud de grootsche gedachten, welke gij in uw hoofd koestert, wakker,
want haar tijd is gekomen!”


Phidias glimlachte; daarop sprak hij met schitterende oogen:


„Laat Ictinus hier u vertellen, hoe dikwijls ik de oppervlakte van de burghoogte en
hare rotsterrassen met hem heb afgemeten—hoe wij cijferden en rekenden en geheime
plannen smeedden, niet wetende, wanneer de ure zou komen om ze te verwezenlijken.”


„En welke plannen waren dat?” vroegen de mannen. Phidias deelde mede, wat in stilte
reeds lang in zijn gemoed tot rijpheid was gekomen. Vol geestdrift luisterden zij
naar hem.


„En zal niet,” vroeg een der mannen, „een zoodanig werk, evenals reeds eens is geschied,
verijdeld worden door de afgunst der priesters van Erechtheüs op den burg?”


„Wij zullen over die afgunst zegevieren!” riep Ephialtes uit.


„De schat van Delos,” zeide Pericles, „zal nedergelegd worden aan de voeten der Godin—in
het achterste gedeelte van den tempel zal hij geborgen worden: en zoo zal op de schitterende
hoogte van de burgrots dezelfde tempel de onderpanden van Athene’s macht en grootheid
vereenigen!”


Met geestdrift juichten de aanwezigen de laatste woorden van Pericles toe. Hij echter
ging voort, [46]alsof hij zich plotseling bezon, met een blik op den lauwertak en de roos in de handen
van de schoone vrouw:


„Veel is hier beslist geworden; evenwel niet de wedstrijd tusschen Alcamenes en Agoracritus.
Aan wien van deze twee Aphrodite’s geeft wel de schoone en schrandere vreemdelinge
de voorkeur?”


„Is dezen hier ook eene Aphrodite?” vroeg de Milesische, op het beeld van Agoracritus
het oog vestigende; „Ik heb haar voor eene strengere Godin gehouden, voor eene Nemesis45 bijvoorbeeld.”—


Agoracritus, die den geheelen tijd door met donkeren blik en mokkend ter zijde op
een steenblok had gezeten, lachte bitter en bijna honend, toen hij dit woord hoorde.


„Eene Nemesis?” herhaalde Pericles, „inderdaad, die beteekenis is treffend. Is Nemesis
niet de strenge Godin der maat, wier overschrijding steeds gewroken wordt? Nu, in
dit werk van Agoracritus schijnt inderdaad de ernstige, gestrenge wet en maat van
’t geheele wezen levend belichaamd te zijn. De schoonheid der Godin is bijna dreigend,
bijna schrik aanjagend. Voor ’t overige, zijn Cypris, de Godin van de liefelijke maat,
en Nemesis, de wreekster van de overschreden maat, niet van den oorsprong af eenigszins
verwant? Wanneer nu dit het geval is, dat de Atheners eene Aphrodite in de omheining
der Tuinen willen plaatsen, en slechts Alcamenes eene Aphrodite gebeiteld heeft, dan
kunnen wij ook alleen deze in de Tuinen eene plaats geven. Het werk van Agoracritus
echter, ’t welk eene heerlijke Nemesis voorstelt, zullen wij met zijne toestemming,
naar ik meen, in den tempel dezer Godin te Rhamnus opstellen. Wellicht kan de kunstenaar
haar nog eenige uiterlijke kenteekenen en symbolen toevoegen.”


„Dat zal ik!” riep de toornige Agoracritus, met [47]een donkeren blik. „Eene Nemesis zal zij worden, mijne Cyprische Godin.”


„Wien derhalve, schoone vreemdelinge,” zeide Pericles, „zult gij nu den lauwertak
en wien de roos overreiken?”


„Beide aan u!” hervatte de Milesische. „Van deze beiden is geen overwinnaar of overwonnene.
En op dit oogenblik betaamt het, alle kransen in de hand van den man te leggen, aan
wien dezen het te danken hebben, dat hun de baan geopend is, om naar de edelste lauwers
te dingen!”


Hiermede reikte zij lauwerkrans en roos aan Pericles over. De schitterende oogen van
beiden ontmoetten elkander een oogenblik en bleven vol beteekenis een korten tijd
op elkander gericht.


„Ik zal,” zeide Pericles, „den lauwertak tusschen de beide jongelingen verdeelen,
de welriekende, liefelijke roos echter behoud ik voor mij zelven.”


Hij brak den lauriertak in twee stukken en verdeelde dien onder de beide jongelingen.
Toen zeide hij, rondom zich ziende: „Ik geloof, dat ik nu niemand hier meer ontevreden
laat. Alleen de droomer daar schijnt mij toe nog met zekere ongerustheid en ernstige
gelaatstrekken voor zich heen te kijken. Hebt gij nu nog bezwaren, waarheidsvriend?”


„Ik vroeg straks,” hernam de aangesprokene, „uit uw naam, de schoone Milesische, of
alleen door goud en krijgsmacht, of soms ook door de beoefening van het schoone, van
het goede en voortreffelijke, een staat een anderen voorrang zou kunnen afwinnen.
Wat het schoone betreft, heeft ons de Milesische bewezen, dat dit tot gezegd doel
voortreffelijk geschikt is. Ik zou nu echter ook gaarne willen weten, of dit ook het
geval is met datgene, wat ik nog niet noemde, met het goede en de innerlijke voortreffelijkheid.”


„Naar mijn oordeel,” sprak de Milesische, „is het goede één met het schoone; wanneer
dat echter niet het geval en integendeel daarmede in strijd [48]is, dan zou ik het voor genoemd doel niet geschikt houden.”


„Wilt gij ons ook de bewijzen daarvoor leveren?” vroeg de droomer.


„Bewijzen?” hernam de Milesische glimlachend; „ik weet niet of daarvoor bewijzen bestaan.
Wanneer mij die invallen, zal ik ze u zeggen.”


„Juist!” viel Pericles in; „wij willen deze zaak tot eene volgende gelegenheid uitstellen.”


De zonderling haalde de schouders op en ging heen.


„Deze wonderlijke man is, naar het mij voorkomt, nog niet geheel tevreden gesteld,”
merkte Pericles op.


„Neen,” hernam Alcamenes; „ik ken hem: hij geeft zich den schijn dat hij hoogst bescheiden
is, maar het hindert hem zeer, wanneer men hem de leiding van het gesprek ontneemt,
en wanneer de quaestie niet haarfijn tot dat doel geleidt, ’t welk hij heimelijk beoogd heeft. Doch zijne ontevredenheid is spoedig voorbij; hij is een goedaardige ziel,
licht tot verzoening geneigd.”


„Hoe heet hij toch, die zonderlinge waarheidsvriend?” vroeg Pericles.


„Socrates46, de zoon van Sophroniscus!” hernam Alcamenes.


„En de schoone vreemdelinge, van wie wij heden zooveel geleerd hebben; hoe heet zij?”
vervolgde Pericles.


„Aspasia!” zeide Alcamenes.


„Aspasia?” riep Pericles. „Die naam is zacht en zoet; hij smelt weg op de lippen als
een kus.”
[49]








1 Zie Noot 3 op pag. 24. ↑




2 Een Grieksch woord, dat eigenlijk verzameling en en verzamelplaats beteekent, van
daar de markt. ↑




3 Faunus eig. een oude mythische koning van Latium, later als landgod geëerd, werd dikwijls met den Griekschen herdersgod
Pan verwisseld, evenals zijne kinderen de Fauni met de Satyrs, die tot het gevolg
van Pan behooren. ↑




4 De voornaamste der drie havens van Athene, waartoe Pericles in 482 v. C. reeds de
grondslagen gelegd had. De twee oudere havens waren Zen en Munichia. ↑




5 Een zeeboezem, vroeger als haven gebruikt. ↑




6 Athene stond onder de bijzondere bescherming van de Godin Pallas Athene, dochter van
Zeus, v.d. ook Athene Polias (beschermster der stad) geheeten. ↑




7 Pericles behoorde van vaders kant tot het geslacht der Buzygen, van de zijde zijner
moeder (Argariste) totdat der Alcmaeöniden. ↑




8 De burg van Athenen. ↑




9 Een hoed met breeden rand, vooral een reishoed, zooals doorgaans de jonge mannen (Epheben),
droegen. ↑




10 De Godin der jacht, dochter van Zeus en Leto (Latona), overeenkomende met de Romeinsche
Diana. ↑




11 Eig. eene zuil, voor de zuilengaanderij te Athene, gebruikt tot opteekening en bekendmaking
van wetten; beroemd is de poikile (de bonte) met muurschilderijen van Polygnotus. ↑




12 Eig. een proefstuk, ook in de havens te Athene en Rhodus de plaats, waar de kooplieden
hunne waar ten toon stelden. ↑




13 Pontus (Euxinus) is de Zwarte zee. ↑




14 Namen van slaven in de Grieksche comedies veel voorkomende. Phormio komt voor als
de naam van een berucht tafelschuimer. ↑




15 Hiermede wordt doorgaans het Attische talent bedoeld, dat 60 minen bevatte, plus minus
ƒ 2640, later (in de 4e en 3e eeuw) slechts ƒ 2497. Het Euboeiscbe talent was ongeveer
ƒ 3675, het Aeginetische en Babylonische ƒ 4400, later slechts ƒ 3937. ↑




16 Een licht, snelvarend oorlogsschip, met drie rijen roeibanken boven elkander. ↑




17 De plaats, waar de volksvergaderingen te Athene gehouden werden, bij den heuvel Lycabettus,
tegenover de Acropolis en de Areopagus. ↑




18 Bevelhebber over eene triëre of galei; ook degeen te Athene, die alleen of met andere
burgers eene triëre voor den staatsdienst moest uitrusten, over welke hij òf in persoon
òf door een plaatsbekleeder het bevel had. ↑




19 Griekenland. Eigenlijk heette Hellas alleen Midden-Griekenland, doch dikwijls wordt
dezen naam aan het geheel gegeven. Men vergelijke ons Holland; naam der provincie
en tevens vaak als die van ons geheele land gebezigd. ↑




20 Promachos beteekent in de voorste rijen strijdend, ook als subst. Kampvechtster. ↑




21 De drie dochters van den zeegod Phorcys en de slang Echidna werden Gorgonen genoemd,
vooral Medusa, die, met slangen omgord en met adders gelokt, allen die haar aanzagen
in steen veranderde. Zij werd door Perseus overweldigd. ↑




22 Zie noot 2 op pag. 19. ↑




23 De Panathenaeën waren, zooals de naam aanduidt, een algemeen volksfeest, verdeeld
in de groote en kleine Panathenaeën; de groote werden om de vier jaren, in het derde
jaar van iedere Olympiade, de kleine jaarlijks gevierd. ↑




24 De beroemde slag van Marathon, een vlek in Attica, werd door 9000 Atheners en 1000
Plataeërs, onder aanvoering van Miltiades tegen eene tienmaal sterkere macht der Perzen
onder Datis en Artaphernes in 490 v. C. glorierijk gestreden. ↑




25 Aphrodite (Venus) was, naar de mythe, nabij het eiland Cyprus uit de zee opgestegen;
haar naam wordt dan ook verklaard door „de uit het schuim der zee opgestegene.” Vandaar
haar bijnaam Cypris en Cypria. Op Cyprus werd zij hoog vereerd; een prachtige tempel,
haar gewijd, bevond zich daar. ↑




26 Een belangrijk eiland in de Aegaeïsche zee, behoorende tot de groep der Cycladen, bekend om zijn schitterend wit marmer.
Tot de Cycladen behoort ook Delos, beroemd als geboorteplaats van Apollo en Artemis,
kinderen van Zeus en Leto. ↑




27 Ictinus, Callicrates en Mnesicles waren de beroemdste bouwmeesters dier dagen. De
beide eersten wijdden hunne krachten vooral aan het Pharthenon, aan Athene gewijd,
de laatste aan de Propylaeën, het voorhof van den burg te Athene. ↑




28 De Godinnen, die aan het leven liefelijkheid en bevalligheid bijzetten: Aglaia, Euphrosyne
en Thalia. De Romeinen noemden ze Gratiae, Gratiën (eig. bevalligheden, wat ook het
Grieksche woord uitdrukt). ↑




29 Een beroemd gebergte op de kust van Azië in Phrygië, Mysië en Troas ten zuiden van
den Hellespont (tegenw. zee der Dardanellen) gelegen. Aan den voet daarvan lag het
beroemde Ilium (Troje). Een gebergte van dienzelfden naam bevond zich op Creta. ↑




30 Pygmalion, een „koning” van Cyprus, vatte voor het ivoren beeld van een jonkvrouw,
’t welk hij zelf vervaardigd had, zulk eene hartstocht op, dat hij Aphrodite smeekte,
het te bezielen. Toen dit geschied was, nam hij haar tot echtgenoot, bij wie hij Paphos
verwekte. Vgl. het drama van Rousseau, aan deze mythe ontleend en Brockhaus, Conversationslexicon, in voce. ↑




31 Peristylium of Peristylum is eene met zuilen omgeven plaats, evenwel geene zuilengaanderij
om een tempel; dit heet in de antieke bouwkunst: Pteroma. ↑




32 De God der liefde, overeenkomende met de Romeinsche Cupido. ↑




33 De Muzen waren de godinnen van het gezang, de dichtkunst en de muziek. Vroeger was
haar aantal slechts drie: Mneme, Aoide en Melete dochters van Zeus en Mnemosyme. Later
worden er negen vermeld, te weten: Calliope, Clio, Euterpe, Thalia, Melpomene, Terpsichore,
Erato, Polyhymnia en Urania, welke ieder eene bijzondere kunst beoefenden en elk hare
attributen had. De Grieksche namen zelven verklaren, welke kunst aan iedere Muze was
toegewezen. Haar dienst kwam uit het Thracisch landschap Piërië naar Griekenland over.
V.d. de Piëriden = de Muzen. Vgl. verder Brockhaus, in voce. ↑




34 Hesiodus was een Grieksch ditactisch dichter in Ascra in Boeötië geboren in de 9e eeuw v. C. Behalve eenige gedichten als „Werken en Dagen” schreef
hij ook eene Theogenie, behelzende de mythen en sagen omtrent de Goden. Homerus werd
beschouwd als de beroemdste dichter van Griekenland, de schepper van de Ilias en Odyssee,
doch tegenwoordig meent men dat hij werkelijk niet heeft bestaan en zijne gedichten
eene samenvoeging zijn der werken van tal van dichters. ↑




35 Pindarus was de beroemdste der Grieksche lyrische dichters, ongeveer in 521 te Cynocephalae
geboren, gestorven circa 433 v. C. Hij schreef hymnen van allerlei soort, zegeliederen,
e. a., vooral ter eere der overwinnaars in de groote nationale spelen. Door kunstkenners
als Horatius wordt zijne poëzie hoog gewaardeerd. ↑




36 Anaxagoras was een der beroemdste Ionische wijsgeeren, omstreeks 500 v. C. te Clazomenae
geboren. Hij had grondige studie van de natuurwetenschappen gemaakt. Tot zijn beroemdste
leerlingen behooren Pericles, de geschiedschrijver Thucydidus, de natuurkundige Archelaüs
en de treurspeldichter Euripides. Anaxagoras was van oordeel, dat de stof zelve onbewegelijk
was, maar door een eeuwig verstandig wezen, in beweging gebracht en dat door scheiding
van het ongelijke en vereeniging van het gelijke de wereld ontstaan was. Hij werd
van ketterij beschuldigd, verliet Athene en stierf te Lampsacus in 428 v. C. ↑




37 Onder byssus verstaat men eene soort boomwol, die in de vroegste tijden uit Aegypte
en later uit Indië werd aangevoerd. Daaruit vervaardigde kleederen noemt men sindones;
andere namen voor byssus zijn gossypium en chylon. ↑




38 De chiton is eigenlijk een wollen onderkleed, door mannen en vrouwen gedragen, waarover
men een wijden mantel, chlaena of pharos genaamd, wierp, overeenkomende met de Romeinsche
tunica. Verder duidt het algemeen een kleed, of gewaad aan. Zie Guhl und Koner, Das Leben der Griechen und Römer S. 179. ↑




39 Alle niet-Grieken werden door hen barbaren geheeten; zóó deden later ook de Romeinen
wat hen zelven betrof. ↑




40 Onder Olympiërs verstaat men de Goden, die, naar de mythe, hun zetel hadden opgeslagen
op de toppen van den Olympus, een berg in Thessalië. ↑




41 Pisistratus maakte zich met geweld van den heerschappij over Athene meester in 560
v. C. Hij stierf in 527 v. C. Zijne zonen Hippias, Hipparchus en Thessalus, gemeenlijk
de Pisistratiden geheeten, werden van de tyrannie (alleenheerschappij) beroofd en
verdreven. (510 v. C.) Hipparchus werd door Harmodius en Aristogiton vermoord. ↑




42 Men wachte zich het woord tyran in onze beteekenis op te vatten. Het wordt hier gebezigd
in den Griekschen zin en geeft enkel een alleenheerscher, die zich in een vrijen staat
gewelddadig van de heerschappij heeft meester gemaakt, te kennen. ↑




43 Erechtheüs (ook Erichthonius) was een Attische heros, wiens mythe nauw in verband staat met
den oorsprong van Athene en de beschaving van Attica. Ook komt hij in onmiddellijke
betrekking voor met den eeredienst. Van hem of Theseus leidt men het ontstaan der
Panathenaeën af. ↑




44 Een Grieksch woord, beteekenende: (de stad beschermende). Dat schild heette Palladium.
In een latere noot wordt dit nader toegelicht. ↑




45 Nemesis is de Godin van het zedelijk rechtsgevoel, ook van de wraak. Zij heet ook
wel Adrastea en Rhamnusia, welken laatsten naam zij ontleent aan het vlek Rhamnus
in Attica, waar zij een tempel en een standbeeld had, ’t welk men beweert dat Agoracritus
uit het op de Perzen veroverd marmer gebeiteld had. ↑




46 Socrates, een der beroemdste Grieksche wijsgeeren, was te Athene ongeveer 470 v. C.
geboren. Zijn moeder heette Phaenarete. Zijn hoogste streven was zelfkennis. Bekend
is zijne methode, om de menschen te ondervragen. Van ketterij beschuldigd, moest hij
den giftbeker drinken, ongeveer 400 v. C. ↑










[Inhoud]






II.










TELESIPPE.




Pericles had sedert de bijeenkomst ten huize van Phidias wakend en peinzend de nachten
doorgebracht. De schat van Delos hield hem steeds bezig, waarmede een nieuwe tijd
voor de macht en de heerlijkheid der Atheners gekomen was; de gesprekken, die in het
huis van Phidias gevoerd waren, weerklonken nog steeds in zijne ziel en wanneer hij,
om aan die reeks van woelende gedachten te ontkomen, de oogen sloot, dan verscheen
hem halfwakend in een vluchtigen droom, het bekoorlijke beeld der Milesische, en de
vochtige, aphroditische glans harer betooverende oogen drong door tot in het diepst
zijner ziel.


Allerlei plannen, sedert langen tijd opgevat, kookten in Pericles’ gemoed. Vluchtige
gedachten namen allengs een bepaalden vorm aan, en besluiten kwamen er uit voort,
evenals de rozen, des nachts rijpende knoppen schieten.


Op een morgen zat hij peinzend in zijn vertrek, toen zijn vriend Anaxagoras hem kwam
bezoeken. Van zijn vroegste jeugd af, met den wijzen Clazomeniër1 door vriendschap verbonden, was Pericles nog steeds menigen morgen bezig, om de nieuwe
onderzoekingen, welke Anaxagoras’ heldere, vurige geest ingesteld had, te overwegen.
Nieuwe meeningen waren het, welke die stoute denkers—en Anaxagoras nam onder hen eene
eerste plaats in—verheven boven de kinderlijke beschouwingen der vaderen, uit de diepte
van hun nadenkenden geest, begonnen te verbreiden.


Heden echter bemerkte de schrandere man aanstonds reeds bij het binnentreden, dat
gedachten van een geheel anderen aard zijn vriend bezig [50]hielden; hij vond den anders zoo kalmen en waardigen staatsman opgewonden, terwijl
zijn oog van dat matte vuur gloeide, ’t welk een in gedachten doorwaakten nacht te
kennen geeft.


„Is het volk heden tot eene vergadering van gewichtigen aard op den heuvel de Pnyx2 samen geroepen?” vroeg de grijsaard, den Olympiër in ’t gelaat ziende; „ik herinner
mij dat ik u slechts bij zulke gelegenheden zoo peinzend heb aangetroffen.”


„Inderdaad verzamelt het volk zich heden,” hernam Pericles, „en het zijn gewichtige
zaken, die ik van plan ben daar te behandelen. Ik vrees of ik het zal kunnen doorzetten.…”


„Gij zijt strateeg”3 hernam Anaxagoras, „gij zijt bestuurder der openbare inkomsten, gij regelt de openbare
feesten, gij zijt—de Goden mogen het weten, hoe al de ambten en waardigheden, welke
de Atheners u met gewone en buitengewone volmacht opnieuw hebben opgedragen, mogen
heeten; om ’t even: gij zijt wat het gewichtigste is en de hoofdzaak in een vrijen
staat—gij zijt de grootste redenaar, die men den „Olympiër” noemt, omdat met den donder uwer woorden eene soort van heerschersmacht is verbonden,
evenals met den donder van Zeus. En gij zijt beangst?”


„Ja, dat ben ik!” hernam Pericles, „en ik verzeker u, dat ik nooit den steen op de
Pnyx bestijg, zonder in stilte de Goden aan te roepen, dat geen onbedacht woord mijn
mond ontglippe, en dat ik nooit een oogenblik vergete, dat het Atheners zijn tot wie
ik spreek. Gij weet hoe ongeduldig het volk onlangs reeds is geworden, toen ik het
telkens weder aanspoorde nieuwe sommen voor het bouwen van den middelsten langen muur
en ter vernieuwing van den Piraeus toe te staan. En nu heeft mij Phidias bepraat,
mij nieuwe groote plannen voor den geest gespiegeld. Zijne brandende [51]begeerte en die der zijnen moet niet langer weerstaan worden; ons Athene moet met
de lang overdachte werken van deze mannen versierd en ten overstaan van geheel Griekenland
verheerlijkt worden. Gij weet, ik behoor tot diegenen, welke het nieuwe met behoedzaamheid
aangrijpen, het gegrepene echter vasthouden en met vurigen moed ten uitvoer brengen.
En zoo heb ik ook, vóór ik deze zaak begon, rijpelijk haar overdacht; nu echter ben
ik in stilte wellicht vuriger daarvoor bezield dan Phidias zelf en de zijnen.”


„Is het volk der Atheners dan niet met geestdrift bezield en kunstlievend?” zeide
Anaxagoras. „En is niet de rijke schat van Delos overgekomen?”


„Ik vrees het wantrouwen,” hernam Pericles, „’t welk geheime en openbare tegenstanders
uitzaaien. De oligarchische partij is niet geheel overweldigd. Ook weet gij, dat er
vrienden der Laconiërs zijn en dezulken, die het licht en het reine en het schoone
haten. Hebt gij het zelf niet ondervonden, sedert gij in de zuilengaanderijen der
Agora zijt opgetreden, om ons Atheners de boodschap der reine, vrije en uit den geest
geborene waarheid te verkondigen. Intusschen zal ik heden eene troef uitspelen, die
voorloopig de menigte ten volle op mijne hand zal brengen. Er zijn arme burgers, die
van de hand op den tand leven en die morgen honger moeten lijden, wanneer zij heden
hun arbeid staken en, om hun burgerplicht niet te verzuimen, naar de volksvergadering
gaan. Waarom zouden zij niet door een paar obolen4 uit de staatskas schadeloos gesteld worden? Ook heb ik te doen met die arme drommels,
die zoo gaarne de openbare schouwspelen zouden willen bijwonen, maar het entreé-geld
niet kunnen betalen. Zij zullen er van staatswege heen mogen gaan, om ongemerkt door de werken hunner dichters zich te [52]doen vormen en veredelen, terwijl zij meenen alleen hun genoegen na te jagen. En die
goede zielen, welke bij duizenden uit het volk door het lot worden gekozen om aan
de vele gerechtshoven als assessoren te worden toegevoegd, zij moeten voortaan niet
meer zonder schadeloosstelling den geheelen dag verliezen, om de tallooze processen
hunner medeburgers in het zweet huns aanschijns te beslechten.


„Athene is rijk, nieuwe goudbronnen ontspringen om ons en storten zich van de landen
der bondgenooten in onze schatkist uit. Een groot saldo is in kas. Ik heb mijzelven
afgevraagd: moet dat als reserve voor de toekomst bewaard worden of moet het den tegenwoordigen
tijd ten goede komen? Na wikken en wegen is het mij helder geworden, dat het heden
daarop het grootste recht heeft. Het volk moet de vruchten zijner zegepralen en roem
plukken, het moet vrij en gelukkig zijn; een schoon, benijdenswaardig bestaan, zooals
den mensch past, moet in ons door de Goden geliefd Athene in het leven geroepen worden.”


„Ik heb den edelen Pericles dikwijls in zulk eene gloeiende geestdrift gezien,” merkte
Anaxagoras op, „maar uwe bezieling van heden schijnt mij sterker te zijn, dan iedere
geestdrift te voren.”


„Ik dank den Goden,” hernam Pericles, „dat zij mij, bij beradenheid in het overleg,
de snelste vurigheid van besluit en den taaien moed van uitvoering hebben gegeven.
Zijt gij soms ontevreden op mij? Schijn ik u toe mijne plannen te ver te drijven of
te weinig rekening te houden met het altijd overijlde en soms ondankbare volk?”


„Laat mij het openlijk bekennen,” hernam de grijsaard, „ik bemoei mij niet met staatkunde.
Ik ben geen Athener, wellicht niet eens een Helleen, maar een wereldburger, een wijsgeer.
Mijn vaderland is het onmetelijk heelal.”


„Maar gij zijt wijs,” zeide Pericles, „en kunt de daden der staatslieden beoordeelen,
of het ten goede dan ten kwade zal uitloopen.”
[53]

„Daarvoor zal ik mij in acht nemen!” riep Anaxagoras. „Niet alleen de dichters, maar
ook de staatslieden volgen onwetend een goddelijken wenk, zijn door een daemon5 bezeten, die hen bezielt, en hen schier onbewust tot datgene drijft, wat voor het
oogenblik waarlijk noodzakelijk en nuttig is. Het gewone menschenverstand zal te ras
oordeelen en dwalen, wanneer het den arbeid geldt van door eene Godheid bezielde mannen.
Ik heb mij in de verborgen geheimen der natuur verdiept en overal daarin een besturende
Geest gevonden; de geest echter is onfeilbaarder en machtiger in het voortbrengen
en werken dan in het oordeelen …”


Zoo onderhielden zich de beide mannen vertrouwelijk in het vertrek van Pericles. Op
dit oogenblik echter trad een slaaf binnen, door de echtgenoote van Pericles, Telesippe,
gezonden.


Het was eene zonderlinge boodschap, waarmede deze dienaar van de meesteres des huizes
kwam. De opzichter van Pericles was dezen morgen van het landgoed gekomen, en had
een jongen ram meegebracht, die op genoemd landgoed met één hoorn in plaats van met
twee was ter wereld gekomen. Dit dier nu had de opzichter, niet zonder aarzeling en
angst, aan zijne meesteres getoond. Telesippe, eene vrome vrouw, had aanstonds naar
den ziener Lampon gezonden, om het wonderteeken te verklaren. Nu noodigde zij haar
echtgenoot uit, te komen, ten einde het zonderlinge dier te zien en met haar de uitspraak
van den waarzegger te vernemen.


Pericles hoorde het verhaal van den slaaf aan, en zeide toen goedig tot zijn vriend:


„Laat ons de vrouw ter wille zijn en gaan, om den eenhoornigen ram te beschouwen.”


Anaxagoras stond op en volgde Pericles bereidwillig.
[54]

Zij begaven zich naar het peristylium6 van het huis.


Het huis van Pericles was eenvoudig. Het was niet grooter, niet rijker versierd, dan
dat van een anderen Atheenschen burger van matig fortuin.


Het was eenvoudig, evenals de levenswijze van den eigenaar. In eene republiek moet
de invloedrijkste man eenvoudig leven, wanneer hij zich tegen het wantrouwen zijner
medeburgers wil vrijwaren. Maar ook zonder berekening en bedoeling zal een man, die
zich rusteloos aan het welzijn van den staat wijdt, zijne eigene huishouding steeds
een weinig verwaarloozen. Eenvoudig en onopgesmukt was ook het peristylium in Pericles’
huis. Maar er ontbrak niet die prettige bekoorlijkheid, die met dat eigenaardige en
liefelijkste deel van het huis, met dezen door zuilen omgevene opene plaats, op de
wijze van eene zaal gebouwd, overal gepaard gaat. Men bevond zich toch hier in het
binnenste der woning en tevens onder den vrijen hemel. Men was daar afgesloten van
alle gedruisch der buitenwereld, en toch in onmiddellijke aanraking met frissche lucht
van den hemel, die van boven er in waaide, met de zon, maan en sterren, die onbelemmerd
hare gouden stralen uit de hoogte op de marmeren zuilen wierpen. De zwaluwen vlogen
vertrouwelijk tjilpend uit en in, en bouwden hare nesten aan de kapiteelen en lijsten.
Niet aanlokkelijk naar buiten als de tempels, maar naar binnen keerde het woonhuis,
als ’t ware afwerende, zijn zuilenpraal, om ruimte te verschaffen aan den vrijen,
en toch vertrouwelijken, bekoorlijken familiekring. Hier zat men, hier wachtte men
ook wel bezoekers af. Hier nuttigde men soms ook den maaltijd. Hier bracht men ook
de huisoffers ter eere der Goden; hier stond de eigenlijke haard van het huis, het
altaar van den haard-beschermenden Zeus7.
[55]

Achter den zuilengang, die alle vier zijden van het peristylium omgaf, strekten zich
de woonvertrekken van Pericles’ gezin uit. De deuren der kamers kwamen daar op uit.
Smaakvolle versierselen bedekten de posten en kroonlijsten der deuren; de openingen
waren gedeeltelijk slechts met bonte tapijten schilderachtig behangen. Naar achteren
grensde het vrouwenvertrek aan het peristylium, en daarachter lag de kleine, goed
omheinde tuin. Betrad men van de straat het huis, dan voerde een gang, die door het
voorhuis liep, recht naar het peristylium. Aan de zijde van den ingang, zoowel aan den linker als aan den rechter kant van de
vierkante opene ruimte, liepen de zuilengangen; aan de zijde, die tegenover den ingang
lag, werd door een paar pilaren een middelvertrek afgescheiden, dat binnenwaarts inspringend,
eene naar het peristylium opene, van de drie overige zijden echter door wanden ingeslotene
voorzaal, vormde.


In deze voorzaal stond Telesippe, de echtgenoote van Pericles, door eenige slaven
en slavinnen omringd, en naast haar de opzichter, die van het landgoed gekomen was,
met den eenhoornigen jongen ram op de armen.


Telesippe was eene slanke vrouw met strenge, niet leelijke, doch ietwat ruwe trekken.
Zij was statig en eenigszins zwaarlijvig, maar haar uiterlijk was niet meer bloeiend.
De wangen hingen slap, slap de boezem, slap, achteloos en zonder zwier hing ook het
gewaad langs hare ledematen af. Het haar was nog niet opgemaakt en naar achteren in
een grooten bos opgebonden. Zij was bleek, want zij had zich dezen morgen niet geblanket.
Deze vrouw, de echtgenoote van den grooten Pericles, was vroeger met den rijken Hipponicus
gehuwd geweest. Deze scheidde van haar en zij had Pericles tot nieuwen echtgenoot gekregen. Toch zag zij er nog
jeugdig uit; de blos op de wangen deed hare koele, strenge oogen minder ongunstig
uitkomen.


Toen Telesippe, in de naar het peristylium opene [56]zaal staande, haren echtgenoot niet alleen, maar in gezelschap van Anaxagoras zag
naderen, maakte zij aanstalten om zich voor den vreemdeling, naar de zeden dier dagen,
in het vrouwenvertrek terug te trekken.


Pericles wenkte haar te blijven. Zij bleef dan ook, maar zonder het grijze hoofd van
den oude verder met een blik te verwaardigen. Zij had, en, naar zij meende, met reden,
weinig met dezen grijzen vriend en raadsman van haar echtgenoot op.


Met een soort van angst keek zij naar den ram. „Ik heb den ziener Lampon ontboden,”
zeide zij, „ik ben voor een slecht voorteeken beducht.”


Op dit oogenblik opende de portier de buitendeur en liet den ziener binnen, die aanstonds
door den langen gang naderde.


De ziener Lampon was priester van een kleinen tempel aan Dionysus8 gewijd, welke niet veel opbracht. Hij legde zich daarom op de mantiek9 toe en niet zonder geluk. Hij had bij de vromen een goeden naam. Hij droeg, om uiterlijk
zijn beroep te doen kennen, het priesterlint om het voorhoofd, en daarover den Apollonischen
lauwerkrans10 op het hoofd. Overigens zocht hij, naar de gewoonte van mannen van zijn slag, door
een achteloos gewaad, ongekamden baard, wild fladderend haar en een schuwen, zwervenden
blik te kennen te geven, dat zijne ziel, aan de aarde ontrukt, met goddelijke zaken
vervuld was.


„Dit wonderdier,” zeide Telesippe tot Lampon, „is op ons landgoed geboren en dezen
morgen in de stad gebracht. Gij zijt een der kundigste waarzeggers, verklaar ons dit
teeken, of wij het als een gunstig dan als een noodlottig moeten beschouwen.”
[57]

Lampon liet den ram op het altaar van Zeus Ephestios leggen.


Eene kool glom toevallig nog op het altaar. Lampon trok een haar uit het voorhoofd
van den ram en wierp het op de glimmende kool.


„Het teeken is gunstig,” zeide hij; „want het haar is verbrand zonder hevig knetteren.”


Toen vestigde hij den blik op Pericles en vervulde vervolgens zijne wichelkunst ten
opzichte van den ram. Pericles stond toevallig rechts van den ram. „Het teeken is
gunstig voor Pericles!” zeide de ziener met een gewichtig gebaar, en stak overeenkomstig
een gebruik der mantiek, een laurierblad in den mond en kauwde het, om door het genot
van het kruid, den God der zieners gewijd, zich in een toestand van heilige bezieling
te brengen en het rechte zienerswoord door geestvervoering te vinden.


De oogappels van den wichelaar begonnen zich onder krampachtige trekkingen te verdraaien.
Plotseling boog de ram zijn kop ter zijde, zoodat de hoorn op ’t midden van zijn voorhoofd
in eene rechte lijn naar Pericles wees en hij liet een eigenaardig geluid daarna hooren.


„Heil u, Alcmaeönide,” riep Lampon; „heil u, zoon van Xantippus, overwinnaar der Perzen bij Mycale11, edele spruit uit het geslacht der Buzygen, de heilige Palladium-bewakers12! Heil u, overwinnaars van Thracië13, van Phocis14, van Euboea! Vroeger bezat de ram Athene twee horens: den aanvoerder der oligarchen
Thucydides, en Pericles, den leider der volkspartij. Voortaan echter [58]zal de ram Athene slechts een enkelen hoorn op het voorhoofd hebben; de partij der
oligarchen is voor altijd vernietigd en Pericles alleen bestuurt met wijsheid en fierheid
de lotgevallen der Atheners!”


Anaxagoras glimlachte. Pericles nam zijn vriend ter zijde en sprak zacht tot hem:
„De man is sluw; hij rekent er op, onder de waarzeggers te worden opgenomen, die mij
van staatswege op mijn volgenden veldtocht zullen vergezellen.”


„Maar wat moet er met den ram geschieden?” vroeg Telesippe.


„Deze ram,” hervatte Lampon, „moet zoo vet mogelijk gemest en daarna aan Dionysus
geofferd worden. Want voor dezen God zijn de bokken een geschikt offer, wegens de
schade, die zij aan de wijnstokken toebrengen; eigenlijk de geitebokken—maar een bok
is een bok, en bij gebrek aan een geitebok is ook een „schapebok,” als deze, den God
niet ongevallig.”


Zoo luidde de verklaring van den ziener. Hij nam drie obolen in ontvangst als zienersloon,
boog het hoofd, waarlangs de lokken achteloos golfden en vertrok.


„Waarde Telesippe,” zeide Anaxagoras, „hoe duur betaalt men toch tegenwoordig de wijsheid!
Drie obolen geeft men voor het orakel aangaande een bok, die met een enkelen hoorn
geboren is, om ons datgene te zeggen, wat zonder belooning reeds de uilen van Athene
in hunne holen krassen!”


Telesippe wierp den spreker een van toorn gloeienden blik toe, die deze met de opgeruimde
kalmte van den wijze opnam.


Telesippe wilde den toornigen blik door een scherpe opmerking doen volgen. Daar vernam
men een geklop aan de buitendeur. De portier opende de deur en eene vrouw trad binnen,
vergezeld door eene slavin, die aan de deur bleef staan. Het gelaat dezer vrouw had
de roode kleur, maar ook de rimpels van een ouden appel, die door het lange liggen
ineengeschrompeld is. Eenige [59]dunne, korte, donkere haren overschaduwden de bovenlip.


„Elpinice, de zuster van Cimon!”15 fluisterde Pericles Anaxagoras in het oor. „Laten wij naar de Agora gaan; want tegen
deze beide vrouwen te zamen kunnen wij het hier in huis niet uithouden.”


Zoo sprekende trok Pericles zijn vriend ter zijde in de zuilengaanderij en ging met
hem, na een vluchtigen groet aan Elpinice, haastig over den drempel van het huis de
straat op.


Elpinice, de zuster van Cimon, was een zonderlinge vrouw. Zij was de dochter van den
gevierden held Miltiades, de zuster van den niet minder beroemden veldheer Cimon,
en de vriendin van een der voortreffelijkste schilders dier dagen Polygnotus. Zij
was eenmaal schoon en bekoorlijk geweest, zelfs schoon genoeg, om den smaakvollen
schilder te verrukken. Maar zij moest Aphrodite vertoornd hebben, want door eene boosaardige
luim der Godin was in hare ziel geen teeder gevoel aanwezig, behalve de liefde voor
haar broeder. In haar bijna mannelijke borst was geen verlangen naar het echtelijk
geluk; zij wenschte slechts haar geheele leven lang in de nabijheid van haar broeder
te mogen verkeeren. Het gebeurde echter, dat Cimon door den dood zijns vader Miltiades
in een uiterst moeilijken toestand geraakte. Miltiades was door de ondankbare Atheners
aangeklaagd en tot eene geldboete van vijftig talenten veroordeeld, en daar hij weldra
stierf, zonder die som betaald te hebben, ging de schuld van vijftig talenten, overeenkomstig
de harde bepaling der wet, op zijn zoon [60]Cimon over. Zoolang deze de vijftig talenten niet betaalde, was hij burgerlijk eerloos.
Uit liefde voor haar broeder had Elpinice ongehuwd willen blijven en uit liefde voor
haar broeder huwde ze nu. Om haar hand te verkrijgen, delgde een zeker Callias de
schuld van Cimon. Deze Callias stierf na eenigen tijd en Elpinice zocht zonder dralen
het huis van haar broeder weder op.


Na de belegering en onderwerping van het eiland Thasos16 bracht Cimon den schilder Polygnotus, een geboren Thasiër, met zich naar Athene.
Cimon had de bekwaamheid van den jongeling opgemerkt, had hem lief gekregen en wenschte
aan zijne kunst een uitgebreider en waardiger veld te openen. Hij bewerkte, dat aan
Polygnotus door de Atheners opgedragen werd om den tempel van Theseus17 met schilderijen te versieren; ook schilderde hij op Agora in de groote galerij,
die juist naar deze pracht van kleuren de „bonte” of de „beschilderde”18 genoemd werd, tooneelen uit de verovering van Troje19. Daar het huis van zijn vriend en beschermer altijd voor hem open stond, ontbrandde
de jongeling in vurige liefde voor Elpinice, en toen de uitspraak der Grieksche helden
over de gewelddadige behandeling, door Aiax Cassandra20 aangedaan, in de galerij geschilderd werd, had Laodice, de schoonste van Priamus’
dochters, [61]onder de Trojaansche gevangenen, de trekken van Cimon’s zuster. Zij weigerde den kunstenaar
hart en hand; doch zij schonk hem hare vriendschap. Sedert waren ettelijke jaren vervlogen,
maar de vriendschapsband dezer beiden duurde nog steeds voort, nadat Cimon gestorven
en Elpinice, evenals Polygnotus, oud was geworden.


Ja, Elpinice was oud geworden, en wel zonder het te weten. Slechts een korten tijd
van haar leven en tegen haar zin gehuwd, had zij haar geheele verdere leven aan de
onvruchtbare dweeperij van eene zusterlijke liefde gewijd; zij had, hoewel weduwe,
toch in haar geheele wezen dat zonderlinge gekregen, ’t welk ongehuwde oude dames
kenmerkt. Aan oude vrijsters nu is dit eigen, dat haar de opgroeiende spruiten, als
mijlpalen van den voortsnellenden tijd, en als aanwijzers van den weg, dien zij reeds
afgelegd hebben, ontbreken, zoodat de ouderdom haar onverwachts nadert. Zij gevoelen
zich inwendig nog eeuwig jong. Deze vereeniging van inwendige jeugd en uitwendigen
ouderdom drukt haar voor de wereld eerst zacht, allengs echter steeds sterker den
stempel van het belachelijke op het wezen.


Zoo was ook Elpinice oud en belachelijk geworden, zonder het zelve te bemerken. De
hooge prijs, waarmede Callias hare hand betaalde, de hulde, welke de schilder haar
bracht, en al het andere van dezen aard had haar ijdel gemaakt op hare schoonheid.
Zij bleef nog ijdel, toen datgene, waarop zij ijdel was, reeds lang verdwenen was.
Zij waande, dat zij nog altijd was, zooals Polygnotus haar geschilderd had, als de
schoonste van Priamus’ dochteren. Want zij was ongehuwd; zij had geen echtgenoot,
die haar zeide; „gij zijt oud!”—De zachte, rustige, eerwaardige Polygnotus wilde en
kon haar dit ook niet zeggen. Hij was een oude vrijer gebleven en bracht de ietwat
stijve, doch welgemeende hulde van een oud jonggezel aan de eenige uitverkorene van
zijn nog onveranderd hart.
[62]

Haar broeder Cimon was eenigen tijd vóór zijn dood door de Atheners verbannen geworden.
Zijne aanhangers deden hun best verlof tot zijn terugkeer bij het volk te bewerken.
Zij vreesden echter den invloed van Pericles, wiens ster aan het opgaan was en voor
wien de verwijdering van zijn ouden tegenstander stellig slechts voordeelig kon zijn.


Toen kwam in Elpinice’s overspannen en avontuurlijken geest, die steeds stoute plannen
had gekoesterd, het voornemen op, om ook ditmaal beslissend voor het heil van haar
broeder op te treden. Zij blankette zich en zalfde zich met kostelijken balsem, doste
zich in prachtgewaad en ging naar Pericles. Zij wist, dat de groote staatsman niet
ongevoelig was voor vrouwelijke bekoorlijkheid. Zij wilde zich aan hem vertoonen in
eene door kunst verhoogde betooverende gestalte, die Callias eens had ontvlamd, Polygnotus
had verrukt. Zij ging naar Pericles, om hem te overreden, dat hij den Olympischen
donder zijner welsprekendheid in de volksvergadering niet zou doen weerklinken, wanneer
het voorstel om Cimon terug te roepen gedaan werd.


Toen Pericles de zonderlinge, grillig opgesmukte, naar balsem riekende vrouw vóór
zich zag staan, met eene zegevierende uitdrukking op het gelaat, bemerkte hij, dat
het ditmaal op de gevoeligheid van zijn hart gemunt was. Hij wist dat hij den naam
had voor zulk een indruk vatbaar te zijn en hij ergerde zich er over. Het griefde
hem, dat zulk een naam bleef, niettegenstaande zijn ernstig, waardig leven. En nu
kwam daar die verouderde Elpinice en waagde het hem met de koude overblijfselen hare
schoonheid in hare netten te willen verstrikken!


Pericles was zachtzinnig van nature. Maar dat eene grillig opgedirkte vrouw met een
knevel op de lip, het voor eene zoo gemakkelijke zaak rekende, hem, den vriend van
het schoone te betooveren, [63]dat maakte, naar Cronion’s21 raadsbesluit, dezen zachten man voor een oogenblik tot een wreedaard.


Hij zag de smeekelinge een tijd lang zwijgend aan, sloeg haren dos nauwlettend gade,
vervolgens haar gelaat en zeide eindelijk zeer kalm tot haar:


„Elpinice, gij zijt oud geworden!”


Hij sprak deze woorden op den zachtsten toon. En toch waren zij boosaardig. Zij zijn
de eenige boosheid, die de overlevering ons van Pericles, den Olympiër, meldt.


Eene onmerkbare huivering doorliep hem zelven, toen hij dat noodlottige woord had
gesproken. Hij had een voorgevoel, dat het een van die woorden was, wier gevolgen
Clio’s22 stift moest opteekenen. Het woord: „Elpinice, gij zijt oud geworden!” kon het begin
zijn van eene lotwisseling voor Pericles, voor Athene, ja voor geheel Griekenland …
burgeroorlog, een inval der Perzen, bloed, jammer, tranen, onheil van elken aard;
de ondergang van het Helleensche volk kon uit dit woord voortspruiten. Want, wat vermag niet eene vrouw, tot wie men gezegd heeft: gij zijt oud?


En de goedaardigste aller Grieken had dit bitterste aller woorden gesproken!


Elpinice kromp ineen, wierp een gramstorigen blik op Pericles en ging weg.


Maar wat baatte het den goeden naam van Pericles, dat hij de kokette Elpinice zoo
onhoffelijk behandeld had? Werd niet alles bedorven door zijne eigene ontsteltenis
over het vinnige woord, dat hem ontvallen was, doch waarover hij berouw gevoelde en
dat hij op de Pnyx zocht goed te maken? Want toen het volk verzameld was en het voorstel
tot terugroeping van Cimon aan de [64]orde kwam, en iedereen naar Pericles zag, verwachtende, dat hij er zich heftig tegen
zou verzetten, zag hij integendeel verstrooid rond en zweeg, alsof hem de zaak niet
ter harte ging, zoodat Cimon’s aanhangers gewonnen spel hadden. Wèl lachten de Atheners
en fluisterde de een den ander in het oor, sluw met het oog knippende: „Zie toch eens
die oude Elpinice! Met opgestreken zeil is zij naar Pericles gegaan, en de vrouwengek
heeft goed toegehapt—toegehapt in den rotten appel!”


„Arme Pericles!”


Na den dood van Cimon vertoornde zij zich op de wereld, omdat deze ook zonder Cimon
haren gewonen gang ging. Nu haatte zij Pericles en den nieuwen tijd nog meer.


Haar taal was steeds gekruid met uitdrukkingen als: „mijn broeder Cimon placht te
zeggen” of „mijn broeder Cimon placht dit of dat te doen,” of „mijn broeder Cimon
zou in dit geval zus en zoo gehandeld hebben.”


Was reeds Cimon een vriend der Laconiërs geweest, een man, die zijne sympathieën voor
Sparta zoo weinig verborg, dat hij een zijner zonen den naam „Lacedaemonius”23 gaf, en die in zijn geheele wezen meer van een Spartaanschen houwdegen, dan van een
beschaafd opgevoed en levendig Athener in zich had, zoo kon het niemand verwonderen,
dat zijne onvrouwelijke zuster de liefde voor de Laconiërs tot in het belachelijke
overdreef. Zij was de partij toegedaan, die van elke vrije en opgeruimde levensopvatting
der Atheners afkeerig was, en bevorderde die door den ijver, waarmede zij het huiselijke
leven van hare tegenstanders bespiedde. Zij was juist het vertrouwelijkst met die
vrouwen, wier mannen zij haatte; vandaar hare vriendschap voor Telesippe, Pericles’
gade.
[65]

Maar toch was dit wandelend gedenkteeken van den goeden ouden tijd, deze oude vrijster
en vriendin van den mokkenden Polygnotus, niet in alle opzichten onaangenaam en terugstootend.
Zij was te gelijk boosaardig en goedig, grillig en eerlijk, deftig en kluchtig, belachelijk
en eerwaardig.


Dit nu was het karakter der vrouw, voor wie Pericles en zijn vriend, den wijsgeer
Anaxagoras, zoo haastig op de vlucht waren gegaan, toen zij hare vriendin Telesippe
een bezoek kwam brengen.


Telesippe hielp de magere vrouw zich ontdoen van het himation24 waarmede Elpinice, als eene kuische Atheensche jonkvrouw, wanneer zij over straat
ging, niet slechts het bovenlijf, maar ook haar hoofd, tot op mond en oogen, placht
te bedekken. Vervolgens plaatste Telesippe eene stoel voor haar en verzocht haar te
gaan zitten. Elpinice was zeer netjes en met een zekeren voorvaderlijken eenvoud gekleed.
Met niet minder zorg was ook het haar opgemaakt. De haartooi strookte volkomen met
haar wezen. De haarvlecht was aan het achterhoofd door een omgeslagen en bevallig
dichtgeknoopten doek, den zoogenaamden „saccus”25 omsloten, terwijl het voorhoofd met de Stephane26 versierd was, dat is, de reeds genoemde metalen plaat, die bijna als een diadeem
het voorhoofd omgaf. Groote, ronde ouderwetsche oorbellen bengelden aan de beide kanten
van het gezicht der eerwaardige Elpinice.


„Telesippe,” riep de bezoekster uit, „gij zijt vandaag bleeker dan gewoonlijk. Hoe
komt dat?”


„Dat kan wel een gevolg zijn van den schrik,” hernam Telesippe; „wij hebben toch van
daag een wonder in huis gehad.”


„Wat zegt gij?” riep Elpinice. „Is olie of wijn bij het plengen gestort? Of hebben
de balken zonder [66]bekende oorzaak gekraakt? Of is er een zwarte hond27 in huis geloopen?”


„Een ram,” hernam Telesippe, „met één hoorn, en dat wel midden op het voorhoofd, is
op ons landgoed geboren en heden morgen bracht de opzichter hem in de stad.”


„Een ram met één hoorn?” riep Elpinice uit. „Bij Artemis28! het verwondert mij niet, dat teekenen en wonderen geschieden. Op den Brilessus29 moet den laatsten nacht een groote meteoorsteen uit de lucht zijn gevallen. Sommigen
willen ook eene staartster in den vorm van een brandenden balk gezien hebben. Verscheidene
godenbeelden moeten onlangs begonnen zijn te zweeten en te bloeden. Nog kort geleden
moet zelfs een raaf zich op het vergulden Pallas-beeld te Delphi30 hebben neêrgezet, die de vruchten van den ijzeren palm waarop hij stond, met zijn
snavel heeft losgewerkt. Maar wat het mooiste is van alles—verbeeld u: de priesteres
der Eumeniden31 te Orchomenus32 moet een langen, zwarten baard gekregen hebben!—Gij hebt toch een waarzegger laten
roepen?”


„Ja, Lampon,” hervatte Telesippe.


„Lampon is goed!” hernam Elpinice met een goedkeurenden hoofdknik. „Hij is de beste
van allen. Ieder kan een dier slachten en uit de ingewanden voorspellen, maar men
moet Lampon zien en hooren, wanneer hij een ei boven het vuur houdt en uit de barsten
zijne waarzeggingen put, of wanneer hij uit graankorrels, die hij op den grond legt,
geheele woorden en letters opmaakt, [67]dan er hoenders bijzet en er op let, wat zij oppikken en wat niet. Ook uit de hand,
uit helder water uit wat men wil, kan hij voorspellen als niemand anders. Lampon is
een knap man, op wien men zich kan verlaten. Wat Lampon zegt, daaraan kunt ge gelooven,
alsof het de priesteres33 op den drievoet te Delphi gezegd had.—Maar gij vertelt mij niet, hoe hij u het wonderteeken
heeft uitgelegd!”


„Hij heeft dien éénen hoorn als een teeken verklaard van de heerschappij van Pericles
over Athene,” zeide Telesippe. Elpinice trok den neus op. Zij zei niets meer tot lof
van Lampon.


„Mijn broeder Cimon,” zeide ze, „gaf, zoo goed als iemand, acht op de goddelijke teekenen,
en liet eens twaalf dagen achtereen een ram slachten, totdat de ingewanden gunstig
waren. Toen eerst greep hij den vijand aan. Maar hij placht steeds tot den wichelaar,
die hem van staatswege vergezelde, te zeggen: „Wichelaar doe wat uw ambt u voorschrijft,
maar vlei mij niet! Vervalsch den wenk der Goden niet, om mij te behagen!” De tegenwoordige
staatslieden daarentegen zijn daar niet mede gediend. De zieners weten wel, wie de
waarheid wèl en wie ze niet willen hooren. En al mogen de lieden, die zich laten vleien,
zich in een gunstigen afloop verheugen,—de ware zegen der Godin is toch nooit het
deel van hen, die de Goden niet eerbiedigen.”


„Meent gij,” hervatte Telesippe, „dat Pericles Lampon bijzonder dankbaar was voor
zijne voorspelling? Hij glimlachte slechts. Zijn vriend, die oude, door de Goden verlaten
Anaxagoras, veroorloofde zich zelfs spottende aanmerkingen.”


„Sedert den dood van mijn broeder Cimon,” riep Elpinice uit, „hebben we de Sophisten34 in het land gekregen, die Godenverachters!”
[68]

„En deze lieden,” zeide Telesippe, „ondermijnen niet alleen de godsvrucht en de oude
zeden in den staat, zij verstoren ook het huiselijk geluk en de huiselijke welvaart.
Ik ben de vrouw geweest van den rijken Hipponicus en vóór hem had ik zelfs den Archon
Basileus35 kunnen huwen, wiens gemalin toch eigenlijk de hoogste waardigheid in den staat bekleedt,
omdat zij, naar een oud gebruik, aan de heilige priesterbedieningen van haar man deel
neemt. Maar ik liet mij eerst door den rijken Hipponicus winnen, en vervolgens door
het waardig en tevens zacht, innemend karakter van Pericles. En wat moet ik nu beleven,
ik die aan iets beters gewoon ben geraakt! In welk een huishouden ben ik uit dat van
Hipponicus gekomen! En hoe zijn de zaken steeds erger geworden! Pericles veronachtzaamt
zich zelven en zijn huis. Wanneer ik tot hem ga, om over de gewichtigste huiselijke
aangelegenheden te beraadslagen, dan heeft hij daarvoor geen tijd. Ik waag het nauwelijks
meer ’s morgens in zijne kamer te komen. Hij wijst mij inderdaad de deur! „Lieve Telesippe,”
zegt hij dan, „kwel mij ’s morgens toch niet met zulke dingen, of kom ten minste niet,
dan nadat ge een bad gebruikt hebt en gekleed zijt, want ge beleedigt te gelijk mijne
ooren en mijne oogen.”—Ik ben de vrouw geweest van den rijken Hipponicus en hij overlaadde
mij met pracht en weelde; maar nooit heeft hij zulke taal tegen mij gevoerd. Hier
integendeel, waar mij, in plaats van pracht en overvloed, enkel schrielheid en bekrompenheid
omringt, hier zou ik mijn gestrengen echtgenoot en meester slechts mogen naderen,
als ik een bad genomen heb en gezalfd en bekransd ben! Hoezeer heb ik mij verzet,
toen hij op den inval kwam, zijne bezitting eenvoudig te verpachten en al ’t geld
aan zijn vertrouwden slaaf Euangelus over te geven. [69]Die is nu rentmeester en opzichter in huis, en ik, zijne huisvrouw, ben veroordeeld
het geld uit de handen van een slaaf te ontvangen. Weet ge, van wien Pericles die
mooie manier van huishouden heeft geleerd, en wie hem daarin met zijn voorbeeld heeft
versterkt? Niemand anders dan zijn beste vriend Anaxagoras. Alvorens die ellendige
dwarskijker en leeglooper zijne geboorteplaats Clazomenae verliet, om naar Athene
te verhuizen, verweten hem zijne vrienden dat hij zijne gronden, welke hij van zijne
vaderen geërfd had, niet bebouwde, waarop hij ten antwoord gaf: „Doet het zelven,
als gij daar genoegen in hebt!” Daarna vertrok hij en liet al zijn hebben en houden
aan de Clazomeniërs, zeggende: „jaagt de geiten van de gemeente in mijne akkers en
weilanden.”—van dat allooi zijn de vrienden en raadslieden van Pericles!”


Telesippe’s klaagliederen werden afgebroken door een slaaf, die hare bevelen in een
huishoudelijke aangelegenheid kwam vernemen. Andere slaven en slavinnen kwamen van
de markt terug, na levensmiddelen voor den huiselijken maaltijd te hebben ingekocht.
Telesippe rook of proefde het een of ander stuk, vroeg Elpinice’s oordeel over de
frischheid van een schelvisch en deelde aan den kok hare bevelen mede. Voorts gaf
zij aan sommige slavinnen vlas, linnen en andere stoffen om te weven of te naaien,
’t geen haar dagelijksche arbeid was.


Toen keerde zij naar hare vriendin terug, om het afgebrokene gesprek voort te zetten.


„Ik heb u het ergste nog niet medegedeeld,” vervolgde zij. „Vroeger was het hier een
eenvoudig, maar rustig huishouden. Dat is veranderd, sinds Pericles zijn bloedverwant,
den jongen Alcibiades36, den zoon van Clinias, die zijn vader [70]verloren had, uit onbedachtzame goedhartigheid in zijn huis opgenomen en hem met zijne
eigene kinderen heeft opgevoed. Ik zeg uit goedhartigheid; maar daarin betoonde hij
zich alleen goedhartig jegens zijn bloedverwant, onverantwoordelijk jegens mij en
zijn eigen vleesch en bloed. Gij weet hoe flink mijne beide jongens Xanthippus en
Paralus steeds geweest zijn en hoe goed zij door mij in behoorlijke tucht zijn gehouden.
Den geheelen dag zaten zij rustig in een hoek en de paedagoog37 viel bij hen in slaap zoo weinig moeite veroorzaakten zij hem. Pericles noemde hen
steeds „suffers” en bekeef hen om hunne weinige opgewektheid en levendigheid. Inderdaad
echter zijn het welopgevoede jongens, zooals ieder vader zich slechts kon wenschen.
Zij hadden geleerd op een wenk te gehoorzamen. Zij deden niets, dan wat hun bevolen
was. Zij zaten of liepen, wanneer men het wilde hebben. Als men zei: „Paralus, bijt niet altijd op je nagels!” of „Xanthippus, peuter niet met je vingers
in den neus!” dan beet Paralus niet meer op zijn nagels en Xanthippus nam zijne vingers
van den neus. En als ze soms wat lastig werden, dan behoefde men maar te zeggen: „de
Mormo38 komt” of daar is de „Empusa”39 of de „Acco”40 of „de wolf”, of „het paard bijt”, dan werden zij bleek als een doek en gedwee als
lammeren. En nu? Gij kent de jongens niet meer, sinds die bengel van een Alcibiades
in huis is gekomen. Met hem is leven en lawaai en allerlei onordelijkheid in de kinderkamer
gekomen. Hij begon al dadelijk, met de ratelaars en drijftollen, waarin Xanthippus
en Paralus bijzonder plezier hadden, in een hoek te stoppen en om houten paarden en
wagens te roepen. Pericles gaf hem den zin en nu rent hij daarmede onder een verschrikkelijk
geschreeuw en geraas door het Peristylium rond, [71]alsof hij in de renbaan te Olympia41 was. Weldra had hij genoeg van de houten paarden en hij spande Paralus en Xanthippus,
ja eindelijk zelfs den paedagoog voor zijn „Olympische zegekar”, zooals hij het noemde.
Voor afwisseling ving hij zwaluwen in het Peristylium, kortte hare vleugels of liet
ze aan een lang touw vliegen.


„In het begin zagen de beide knapen de woestheid van hun nieuwen kameraad met eene
soort van angstige verbazing aan. Langzamerhand echter werden zij er aan gewoon, sloten
zich bij hem aan, als hij weer ’t een of ander kattekwaad uitvoerde, en zagen met
alle aandacht toe. Later hielpen zij hem daarbij en eindelijk begonnen zij zelfs,
al wat de wildzang deed, dapper na te apen. Maar hun ingeboren betere aard openbaarde
zich toch altijd, doordat zij nooit zelven kwâjongensstreken bedachten. Zij deden
alleen getrouw alles wat Alcibiades hen beval. Toen ik nu van de Mormo, de Empusa,
de Acco, den wolf of het bijtende paard begon te spreken, lachte Alcibiades. Toen
Xanthippus en Paralus Alcibiades zagen lachen, zonder dat dit invloed had op de Mormo,
de Empusa, den wolf of het paard, lachten zij eveneens. Zoo verloor ik mijne macht
over de jongens en luisteren zij niet meer naar mij. De paedagoog is een oud man,
een slaaf in den dienst van ons huis vergrijst, die uit een olijfboom viel en zijn
been brak en dien Pericles derhalve weder uit goedhartigheid in huis nam, om toezicht
over de knapen te houden, omdat hij voor vermoeiender arbeid niet meer deugde. Nu
is zelfs het vuur op den haard voor de jongens niet zeker; zij vernielen en breken
alles, wat vernield of gebroken kan worden, zij klouteren op, waar zij maar kunnen,
en vallen er af, dat het mij verwondert dat het altijd zoo goed afloopt. De slavinnen
in huis worden geplaagd en geknepen, de slaven uitgelachen [72]en afgeranseld. Kom ik dan eens ernstig tusschenbeide en dreig hen met mijne sandaal42 dan kruipen Xanthippus en Paralus in een wip onder de tafels en bedden, en Alcibiades
kloutert, als een eekhorentje, tegen de zuilen van het peristylium op tot aan de kroonlijst.
En Pericles? Wanneer ik hem mijn nood klaag, dan lacht hij en neemt den belhamer Alcibiades
in bescherming tegen de „suffers.”.…


Op dit oogenblik werd Telesippe door den kleinen Paralus gestoord, die schreiend binnen
kwam stuiven.


De beide andere knapen volgden hem op den voet.


„Wij speelden den razenden Aiax,” zei Alcibiades, „den razenden Aiax, die zoovele
runderen versloeg, toen hij waanzinnig werd, daar hij hen voor Achaeërs hield en die
stamvader van ons huis is, zooals mijn vader Clinias mij verteld heeft. Ik stelde
Aiax voor, Paralus en Xanthippus de runderen. Ik heb hen echter niet hard geslagen.”


„Ellendige jongen!” riep Telesippe toornig opvliegende uit, drukte Paralus en Xanthippus
aan haar hart en liefkoosde hen, om ze te troosten.


Inmiddels vestigde Elpinice onafgewend de oogen op den kleinen Alcibiades.


„’t Is toch een prachtig mooie jongen!” zeide ze. „Die donkere, vurige oogen—dat sneeuwwitte
voorhoofd—die prachtige golvende lokken”—


„Een onhandelbare bengel is hij!” riep Telesippe, geprikkeld door de bewondering,
die hare vriendin voor den knaap scheen opgevat te hebben. Toen riep zij den paedagoog.
Hinkend kwam de oude man aanstrompelen. „Waarom hebt ge niet verhinderd, dat Alcibiades
de beide knapen afranselde?” snauwde zij hem toe.


„Hij deed zelf in ons spel meê,” viel Alcibiades [73]in; „hij stond reeds klaar als het Trojaansche paard, waarmede ik later Ilium binnen
wilde trekken.”


Telesippe keek den paedagoog verbaasd aan.


„Gebiedster Telesippe,” hernam deze, „het is niet de eerste maal, dat ik gedwongen
ben geweest aan de luimen van dezen dollen jongen mijn rug te leenen.—Gisteren heeft
hij mij in de hand gebeten, als een jonge hond”—


„Bah, zeg liever als een jonge leeuw!” riep de kleine Alcibiades beleedigd uit.


„O Zeus en Apollo,” bracht Elpinice uit met levendige gebaren. Daarna den jongen tot
zich trekkende, ging zij vleiend voort: „Gij zijt zeker een moedige knaap en zoo ge
onder den grooten Cimon, mijn broeder, geleefd had, zoudt ge zonder twijfel geholpen
hebben om de Perzen te verslaan. In dien tijd echter, mijn jongen, waren de knapen
heel anders dan tegenwoordig. Zij waren niet brutaal en neuswijs en aanmatigend. En
zij gebruikten geen zalven en warme baden. Aan tafel zaten zij netjes, zonder de beenen
te kruizen en zonder een blaadje groente zelf te nemen. In de worstelschool strekten
zij, wanneer zij op het zand zaten, de beenen zoo uit, dat de eerbaarheid er niet
door beleedigd werd, en stonden zij op, dan wischten zij aanstonds de sporen van hunne
jeugdige ledematen in het zand uit. ’s Morgens zag men hen dun en licht gekleed, ook
wanneer het stormde en regende, naar den muziekmeester gaan en zij leerde daar oude,
degelijke stukken, zooals „Pallas, de Stedebedwingster” of een gezang van Simonides43, niet zulke weekelijke liederen, als thans in de mode zijn, met draaien en krullen,
waarvoor men zulk een ondeugenden bengel met de roede moest geven. Bedenk, zoon van
Clinias, weldra [74]zult gij ook met uwe makkers naar de school gezonden worden, gij zult de spraakkunst
leeren en gymnastiek en de lier bespelen en op de fluit blazen.”


„Neen!” riep de kleine Alcibiades, „op de fluit blazen wil ik niet—dat staat leelijk—de
wangen worden er zoo door opgezet—zóó.” En daarbij blies hij zijne wangen op, zooveel
hij kon.


„O, hoe ijdel!” riep Elpinice, en wilde den knaap kussen.


Doch oude vrijsters zijn bij kinderen niet erg bemind. Alcibiades blies Elpinice,
om zich aan hare omhelzing te onttrekken, brutaal al de lucht uit zijn bolle wangen
in het gezicht en sprong spottend lachend weg.


Elpinice was boos. Zij sprong op van haar stoel, om zich oogenblikkelijk te verwijderen.
Zij nam haar himation weder op, sloeg den eenen tip van den langen mantel over den
linker schouder naar voren en hield hem met den linker arm tegen het lichaam aan.
Daarop trok zij het gewaad over den rug naar de rechterzijde, zoodat het niet alleen
dit doel van het lichaam, maar ook het hoofd, met uitzondering van het gezicht, bedekte.
Ten laatste schoof zij het onder de kin weder over den linker schouder terug, zoodat
een slip over haar rug afhing.


„Gij ziet,” zeide Telesippe, terwijl zij hare vriendin nog weerhield, „gij ziet, welk
een lot ik hier duld. Zoo slijt ik mijn leven, met dien ellendigen jongen aan den
hals, met een echtgenoot, die er zich niet om bekommert, vreugdeloos, geplaagd, geminacht,
ik, die eens de vrouw had kunnen zijn van Archon Basileus—ik, die deel had kunnen
nemen aan de heiligste verrichtingen van den Atheenschen godsdienst!”


„Mijn broeder Cimon was gewoon te zeggen,” hernam Elpinice: „Nieuwe tijden, booze
tijden!—De wereld gaat haar gang en zij bevordert het eerzuchtig pogen der mannen
maar ook wij vrouwen zijn er nog. Denk er aan, Telesippe, en laat [75]u, wat ik zeg, voor heden genoeg zijn: wanneer wij vrouwen ons aaneengesloten houden
en ons vastklemmen aan de raderen, dan zal men de wereld niet zoo spoedig geheel uit
het oude spoor lichten!”









1 Vergelijk noot 2 pag. 33. ↑




2 Zie noot 1 pag. 16. ↑




3 Eigenlijk beteekent strateeg veldheer; te Athene waren zij aanvoerders van het voetvolk
en vormden tevens een rechterlijk college. ↑




4 Een obool is eene munt, het zesde deel van eene drachme bedragende, ongev. ƒ 0.075.
De obool had weder 6 chalkoi; 100 drachmen maken eene minae uit, 10 zilveren minae
een gouden, 60 minae een talent. Eene minae is dus ongev. ƒ 44. Vergelijk noot 2 pag. 14. ↑




5 Het Grieksche „daemon” beteekent in de eerste plaats: eene Godheid, ook eene wrekende;
vervolgens een wezen tusschen Goden en menschen in. In het Nieuwe Testament ook de
duivel, de booze geest. Vergelijk daemonisch, eig. door een daemon of Godheid bezeten,
en enthousiast of door eene Godheid bezield (Theos, God). ↑




6 Zie noot 1 pag. 29. ↑




7 De Grieken kenden den Goden vele hoedanigheden toe; de een beschermde dit, de andere
dat. Zeus was de beschermer der smeekelingen, die bij den haard, bij het altaar zittende,
niet gekrenkt mochten worden. Als beschermer van den huiselijken haard noemen zij
hem Zeus Ephestios. ↑




8 Dionysus was de God van de vruchtbaarheid, inzonderheid van die des wijnstoks, ter
wiens eere de landelijke Dionysiën in Attica werden gevierd. Hij stemt grootendeels
overeen met den Romeinschen Bacchus, ook Iacchus en Liber geheeten. ↑




9 De kunst van het voorspellen; het Grieksche woord wijst op eene geestvervoering. ↑




10 De laurier was aan Phoebus Apollo gewijd. De Grieken schreven aan zekere planten een
reinigende kracht toe, als aan den myrth, den rozemarijn, maar vooral aan den Apollonischen
lauriertak. Vgl. Guhl und Koner, p. 381, in het reeds aangehaalde werk. ↑




11 Xantippes had de Perzen in 479 v. C. bij Mycale eene geweldige nederlaag toegebracht.
Mycale is een gebergte in Ionië (waar ook eene stad van dien naam lag;) tegenover
Samos, zich uitstrekkende van den Maeander bij Magnesia tot aan de kust. ↑




12 Onder Palladium verstaat men het door Pallas (Athene = Minerva) van den hemel naar
Troje geworpen schild van welks behoud Troje’s lot afhing. Later beweerden verscheidene
steden, als Athene, Argos, en Rome het te bezitten. Te Rome meende men dat het in
den tempel van Vesta heilig werd bewaard, zoodat zelfs de opperpriester (Pontifex
Maximus) het niet mocht zien. Er waren ook nog andere houten Palladia. ↑




13 Een landschap tusschen Macedonië, den Donau, den Bosporus (straat van Constantinopel),
de Propontis, den Hellespont en de Aegaeïsche zee gelegen. ↑




14 Een landschap van Midden-Griekenland (Hellas). ↑




15 Cimon, een der beroemdste Grieksche veldheeren, was de zoon van Miltiades en Hegesipyle.
Zijn vader, Paros niet kunnende vermeesteren, werd tot eene zware geldboete veroordeeld,
die hij niet kon betalen. Die schuld ging op Cimon over, die tevens met „atimie”,
d.i. verlies aller burgerrechten gestraft werd. Callias, een rijk Athener, huwde echter
Elpinice, de halfzuster van Cimon, met wie deze, volgens de zeden dier dagen, reeds
getrouwd was, en betaalde de boete. Vervolgens nam hij een roemrijk aandeel in de
Perzische oorlogen, veroverde verscheidene eilanden, als Scyros en Thasos (463 v.
C.), voerde oorlogen tegen Sparta, doch werd eindelijk door het Ostracisme of schervengerecht
verbannen. Na eene vijfjarige ballingschap werd hij door Pericles in 451 teruggeroepen,
sloot met de Spartanen een vijfjarigen wapenstilstand, voerde een Atheensche vloot
tegen de Perzen naar Cyprus, doch vond bij de belegering der stad Citium den dood.
Plutarchus, een Grieksch geschiedschrijver, en de Romein Cornelius Nepos hebben zijn
leven beschreven. ↑




16 Thasos, een aanzienlijk eiland in het Noorden van de Aegaeïsche zee, tegenwoordig
Tháschos, aan Turkije behoorende, met ongeveer 10,000 bewoners. ↑




17 Theseus, de zoon van Aegeus, was een beroemde, nationale Atheensche held, die tal
van monsters en schelmen doodde, als den Minotaurus op Creta, Sciron, Procrustes e.
a. Aegeus meenende dat zijn zoon op Creta omgekomen was, stortte zich in de zee, naar
hem de Aegaeïsche zee genaamd. Hij aanvaardde de heerschappij over Attica en verrichtte tal van beroemde
feiten. Hij nam deel aan den Argonautentocht e. a. Bij zijne vrouw, de Amazone Antiope,
verwekte hij Hyppolytus, die later door zijne stiefmoeder Phaedra den dood vond. Dit
gaf Racine stof tot zijn meesterstuk „Phédre”.—Theseus vond bij Scyros door koning
Lycomedes den dood. Te Athene werd hij als held (heros) vereerd en verkreeg door Cimon
een tempel (Theseion). Op dezen tempel, door Polygnotus versierd, doelt Hamerling
ongetwijfeld. ↑




18 Deze galerij heet in ’t Grieksch de „poikile”. ↑




19 De belegering en val van Troje behoort tot het mythologisch tijdvak; men stelt de
verovering dier stad, waarvan Priamus koning was, ongev. 1184 v. C. ↑




20 Cassandra, ook Alexandrea genaamd, was de dochter van Priamus en Hecuba, en had van
Apollo de gave der profetie ontvangen; evenwel met den vloek, dat niemand haar zou
gelooven. Zoo voorspelde zij te vergeefs den ondergang van hare vaderstad Troje. Toen
nu na den val van Troje zij en andere jonge maagden naar den tempel van Athene vluchtten
sleurde Aiax, de Locriër, Cassandra van het altaar weg en onteerde haar, terwijl zij
later Agamemnon ten deel viel, die haar naar Mycene voerde. Agamemnon zou zij de tweelingen
Teledamus en Pelops gebaard hebben. ↑




21 Cronion beteekent Cronos’ zoon, d.i. Zeus (Jupiter). Cronos is geïdentificeerd met
den Romeinschen Saturnus, zoon van Uranus en Gaea, die volgens de mythe, zijne eigene
kinderen verslond, omdat hem voorspeld was, dat zij hem van den troon zouden stooten.
Alleen Zeus ontkwam dit lot en stortte zijn vader in den Tartarus (de onderwereld). ↑




22 Aan Clio, de „verkondigende”, de Muze der geschiedenis, werden schrijftafeltje en
stift, als attributen toegekend. Zie voorts noot 1 pag. 30. ↑




23 Sparta werd ook „Lacedaemon” geheeten; „Lacedaemonius” beteekent dus de „Lacedaemoniër”
of de „Spartaan”. ↑




24 Een kleed, vooral een mantel, die omgeslagen werd en in vele plooien neerviel. Men
wikkelde zich er echter geheel in. Het himation werd door mannen en vrouwen beide
gedragen. ↑




25 Vergelijk ons woord „zak”. Eig. eene grove stof van gevlochten haar, ook een mantel. ↑




26 Eigenlijk eene bekransing, krans; vandaar ook een hoofdsieraad der vrouwen. ↑




27 De hond stond bij de Grieken weinig in eere; hij was het toonbeeld van onbeschaamdheid.
Het woord kuoon, dat hond beteekent, wordt ook gebezigd voor den ongelukkigsten worp
in het dobbelspel. ↑




28 Artemis (Diana) was de Godin der jacht. ↑




29 De Brilessus of Brilettus was een bergketen ten N. O. van Athene, ongev. 1110 meter
hoog, beroemd om zijn marmergroeven. Meer bekend is het onder den naam (Pentelicon),
thans Menteli. ↑




30 Beroemde stad in Phocis, (een landschap van Midden-Griekenland), beroemd door den
Apollo-tempel, het orakel en de bekende Pythische spelen. ↑




31 De Godinnen van het geweten, de wroeging, die den misdadiger vervolgen. Zij worden
ook Erinyen genaamd. ↑




32 Eene stad in Boeötië (Midden Griekenland), eene der tien steden van het Boeötisch
verbond. ↑




33 De zoogenaamde Pythia, die te Delphi orakels gaf. ↑




34 Dit woord wordt in tweeërlei zin gebruikt. In den kwaden zin beteekent het iemand,
die de verderfelijkste leer verkondigt, zooals Hippias. In den goeden zin van het
woord waren het zedepredikers, die slechts het geluk van hun volk bedoelden, zooals
Protagoras, Gorgias en Socrates. ↑




35 Na den dood van Koning Codrus (1068 v. C.) werden er Argonten (bestuurders) te Athene
gekozen, eerst levenslang, daarna voor 10 jaren. Later waren er drie; de eerste heette
Archon (ook Eponymus geheeten, omdat men naar hem het jaar noemde), de tweede Archon
Basileus (koning) voor godsdienstige zaken, de derde Archon Polemarchus, wien de leiding
in krijgszaken was opgedragen. ↑




36 Alcibiades, later beroemd staatsman en veldheer, verloor zijn vader in den slag bij
Coronea (477 v. C.) Zijne moeder heette Dinomache. Hij was in 451 v. C. te Athene
geboren. Hij huwde met Hipparete, de dochter van Hipponicus. Na vele lotgevallen en
beroemde daden viel hij in een ongenade en werd in 404 v. C. door Pharnabazus vermoord.
Hij was een der talentvolste Atheners, een leerling van Socrates. ↑




37 Opvoeder; de opvoeding was doorgaans aan de slaven toevertrouwd. ↑




38 Een vrouwelijke geest of spook, om de kinderen schrik aan te jagen. ↑




39 Het Grieksche woord beteekent spook. ↑




40 Eigenlijk de naam van eene ijdele vrouw, voor synoniem met „mormo” een spook. ↑




41 Te Olympia in Elis werden de zeer beroemde Olympische spelen om de vier jaren gevierd.
Zelfs werd daarnaar eene tijdrekening ingesteld. Een tijdvak van vier jaren noemde
men eene Olympiade. ↑




42 De sandaal (sandalon) was vooral een vrouwenschoeisel. Zij bestond uit eene houten
of rundleeren zool, die door riemen aan den voet bevestigd werd. Men vertaalt het
wel, hoewel niet geheel juist, door pantoffel. ↑




43 In Griekenland zijn twee dichters van dien naam. De oudste is Simonides van Amorgos
of Samos, naar anderen willen, p. m. 600 v. C. Hij schreef Iambische gedichten. De
tweede, Simonides van Ceos, is beroemder. Hij werd ongev. 557 v. C. geboren. Hij was
een dichter van elegieën. Zijne epigrammen zijn zeer bekend, b.v. op de overwinnaars bij Marathon en op de bij de Thermopylae gevallen Spartanen. Simonides
stond in hoog aanzien te Sparta en Athene. Op uitnoodiging van Hiëro begaf hij zich in 447 naar Syracuse, waar hij in 466 stierf. Toen bevonden zich daar
ook Pindarus en Bacchylides. ↑










[Inhoud]






III.










DE MARSKRAMER VAN HALIMUS.




Toen de staatsman Pericles en zijn vriend, de wijze Anaxagoras, het huis van Pericles
hadden verlaten, daalden zij de straat, die van den grooten schouwburg van Dionysus
naar den voet der zuidelijke helling van de Acropolis voerde, af, en toen noordwaarts
de straat in, die tusschen de westelijke helling van de Acropolis en den heuvel van
den Areopagus1 tot aan de Agora doorliep.


Nu hadden zij hun doel bereikt. Zij stonden op de Agora. Dit middelpunt van het Atheensche
leven en verkeer ligt in den Ceramicus2. Het ligt als geborgen onder de hoede der gezamenlijke heuvelen van Athene: naar
het zuiden heeft het de steile rots van den Areopagus, aan de westzijde den Nymphen-heuvel,
waaraan in zuidelijke richting de beroemde hoogte van de Pnyx zich aansluit, naar
het noorden ligt eene middelmatige hoogte, die den tempel van Theseus draagt en in
het noordwesten ruischen de boschjes van het doorluchte Coloneüs3.


Zoo zien al de door sagen beroemde en geheiligde hoogten van Athene op de Agora neder.


Op het midden daarvan verheft zich het altaar der twaalf groote Olympische Goden.
Hier prijken voorts de koperen standbeelden der tien door sagen [76]verheerlijkte stamheroën van het Attische volk en land. In de nabijheid van deze standbeelden
der stamhelden is aan ieder der negen archonten, de eerwaardigste overheid van Athene,
zijne openbare werkzaamheid in de Agora toegedeeld. Hier staat ook het meerendeel
der gerechtshoven; hier de raadszaal van den raad der Vijfhonderden: het „bouleuterion”
en het ronde, met een koepel bedekte gebouw van den Tholus4.


Dichter opeen gepakt dan gewoonlijk stormt heden de volkshoop naar deze verzamelplaatsen;
men ziet de Prytanen zich met spoed naar den Tholus begeven, die mannen, welke behooren
tot de afdeeling van den Raad, welke juist in functie is. Ook vele andere overheidspersonen
ziet men over de marktplaats gaan. Men merkt hen nauwelijks op. Nu echter komt Pericles,
de strateeg. Op hem zijn aanstonds aller oogen gevestigd. Hij neemt afscheid van zijn
geleider Anaxagoras en begeeft zich in den Tholus bij de Prytanen. Hij heeft met deze
mannen, die de onderwerpen, welke in de volksvergadering zullen behandeld worden,
vooraf bespreken en zelven de leiding hebben, nog iets voor den dag van heden te overleggen.


Ook statige tempels verheffen zich op de schitterende, ruime Agora der Atheners en
fraaie zuilengaanderijen door de kunst versierd, strekken zich daar uit.


Verkwikkend voor het oog is, te midden van dezen ruimen kring van tinnen en zuilengaanderijen,
die in de stralen der zon schitteren, het groen der platanen, welke, van Cimon afkomstig,
steeds in dankbare herinnering zijn, daar zij de zwoele zomerhitte op de Agora temperen
en weldadig het druk gewoel beschaduwen.


Onder gevlochten huiven, die tegen regen en zon bedekken, ligt in tallooze winkels
de bonte, welriekende [77]en veelvuldige rijkdom der Atheensche markt uitgestald.


Uien en latuwe, komijn en sterkers, thym en honig, rundvleesch en visch, gevogelte
en wild—verdienen zij onze vluchtige beschouwing, omdat ze zich op de markt van het
oude Athene aan ons oog vertoonen? Waarom niet? Wat onder Attica’s hemel is gerijpt,
is edeler dan andere streken voortbrengen, en de Grieksche zon heeft het met fijnere
sappen gekruid.


Ook de naburen brengen hun beste producten te Athene ter markt. Deze zachte, sappige
groenten heeft Megara5 gezonden. Deze ganzen, die heerlijke watersnippen en strandloopers komen uit het
vette Boeötische land.


Het grootste gewoel heerscht er op de markt, ginds om de schubbige bewoners der zee.
Van den goedkoopsten zoutevisch, die er bestaat, die toch met olie besmeerd, in gekruide
bladeren gewikkeld en in heete asch gebraden, heerlijk smaakt, tot op de meest geprezen
en duurste lekkernijen van deze soort, de Boeötische aal, is hier alles uitgestald,
wat er in de honderd golven der diep inspringende Grieksche kusten heerlijks wemelt.
Deze sardijnen daar uit de naburige baai van Phaleron zijn zoo malsch, dat ze, om
zoo te zeggen, het vuur maar behoeven te zien om gebraden te zijn.


Wie geen lust heeft, de bestanddeelen van zijn maaltijd naar huis te dragen, kan op
de plaats zelve zijne begeerte bevredigen. Naar den geur te oordeelen, is zelfs het
sappige ezelsgebraad daar niet te versmaden; de verkooper ten minste roemt het lendestuk
als eene lekkernij. Zijn buurman wel is waar spreidt niet luid klinkende stem al zijne
welsprekendheid ten toon, om te bewijzen dat zijn geitevleesch de voorkeur verdient
en dat dit het voedzaamste van alle vleeschsoorten is, een ware „athletenkost.”
[78]

Wilt gij u aan de vleesch- en bloedlucht onttrekken—evenwel de Olympiërs zelven hebben
een welgevallen daarin en versmaden geenszins de offers—en begeert ge aan fijnere
en edeler geuren u te vergasten, begeef u dan ginds naar dien kant, waar de schalksche
blikken van een meisje, dat kransen vlecht, of een blonde knaap u wenken. De Athener
houdt ongeloofelijk veel van kransen. Zij vergezellen hem van de wieg tot aan het
graf. Met kransen tooit zich te Athene niet alleen de roem, de liefde, de dood, de
vreugde en iedere soort van feestelijkheid, niet slechts de drinker omwindt zijn voorhoofd,
ja zijn geheele lichaam met kransen bij het symposion6, ook de magistraat zet zich den krans op ’t hoofd, wanneer hij zijne betrekking waarneemt,
en eveneens de redenaar, wanneer hij zich gereed maakt, op de Pnyx tot het vergaderde
volk te spreken. Uit myrthe vlecht Athene zijne kransen en uit rozen; den klimop en
zelfs het loof der zilverpopulieren versmaadt het niet; hyacinthen woelt het gaarne
door het groen der myrthen; maar bij voorkeur schijnt het toch het teedere viooltje
lief te hebben, want zijne dichters spreken van „het met violen omkranste Athene.”
Nu echter bevinden we ons op de pottebakkersmarkt, den trots van den Atheenschen kunstwerker. Naar de potten toch wordt sedert overoude
tijden deze geheele stadswijk geheeten en op de koopvaardijschepen gaan van daar de
voortbrengselen van de Attische kleiaarde, door de Goden zoo rijk gezegend, naar alle
wereldstreken. De Athener vormt deze klei van zijn geboortegrond, evenals zijn Attisch
marmer, met den fijnen kunstenaarszin, dien de Goden, naar hun wijs bestek, hem bij
zijne voortreffelijke klei en marmer verleende.


Zie toch van de kleine, platte phiale7 zonder hengsels en voeten, tot aan den reusachtigen pithos8, [79]die honderd amphoren wijns bevat, en toch slechts pottebakkerswerk is, heeft alles
eene zekere netheid en sierlijkheid. Deze amphoren, met wijde buiken, met dubbele
hengsels, deze hydriën9, deze reukfleschjes, met nauwen hals, waaruit de vloeistof slechts droppelsgewijze
en met klokkend geluid vloeit, deze ontzaggelijke mengvaten, deze schepvaten, deze
bekers, van allerlei vorm, zij zijn alle schoon.


Geen enkel stuk is er onder, dat leelijk is, omdat het alleen voor het gebruik moest
dienen, Ook het vaatwerk voor dagelijksch gebruik, ja zelfs het vat, waarin de Griek
zijn wijn, zijn honig, zijn olie voor de spijzen, zijn olie, om zich te zalven, bewaart,
is schoon. Het mist noch de bevallige evenredigheid en bekoorlijkheid, noch de goedberekende
omtrekken.


Wanneer men hier wandelt, gelooft men niet, dat men op eene markt en te midden van
waren wandelt; want het schoone behoort niet alleen hem, die het betaalt, het doet
ieder, die voorbijgaat, aangenaam aan, en wanneer de omgeving van den mensch den hartverheffenden
stempel der schoonheid draagt, daar hebben allen aan alles deel en daar is in den
besten zin het ideaal van goederengemeenschap verwezenlijkt.


Wij zouden ook nog de zalfmarkt kunnen doorwandelen, en de kleerenmarkt, waar, met
de inheemsche dracht modes van het buitenland, als mantels uit Megara, Thessalische
hoeden, schoenen uit Amyclea10, en Sicyon11 liefhebbers en koopers vinden. Het liefst wel zouden we de boekenrollen beschouwen,
die daar meest in cylindervormige kasten ten toon staan. Gaarne zouden we de breede
bladen van beschreven papyros ontvouwen, [80]die, om staven gewikkeld welke aan beide uiteinden met elpenbeenen of metalen knoppen
versierd zijn, door ronde of gele perkamentbanden worden samengehouden. Maar het geschreeuw
der roepers, het gedruisch van de markt is te groot, dan dat we ons zouden kunnen
verdiepen in de boekenwijsheid der Atheners.


Een kolenbrander uit Acharnae12 en een marskramer uit Halimus prijzen om het hardst al rond loopende hunne waren
aan. Bij hen sluit zich een derde aan, die de Atheners opwekt, zijne voortreffelijke
lampenkousen te koopen. Weldra echter klinkt het van alle kanten: „koopt olie!” „koopt
azijn!” en daartusschen maken stadsomroepers bekend, dat deze en gene waren gelost
zijn, of kondigen den prijs aan, die er is uitgeloofd voor de ontdekking van een diefstal
of het terugbrengen van een weggeloopen slaaf. Wat men echter in het marktgewoel mist,
zijn de vrouwen. Geen Athener zendt zijne vrouw of dochter naar de markt. Hij stuurt
zijn slaaf of hij gaat zelf in eigen persoon om inkoopen te doen voor het familiemaal.


Maar woelt daar niet, bij den tempel van Aphrodite Pandemus13 een tal van eigenaardig opgeschikte vrouwen? Zij behooren niet tot koopsters op de
markt, maar tot de verkoopsters. Zij zijn verkoopsters en koopwaren tegelijk. Daaronder
zijn fluitspeelsters en danseressen, die zich laten huren voor de symposiën der rijken,
om vroolijke gasten te bekooren. Op de Agora staan ook wisseltafels, even goed als
in den Piraeus, en de Athener deponeert zijn baar geld bij deze wisselaars en bankiers,
om het naar behoefte in kleine sommen weder terug te nemen.


De Athener heeft tallooze redenen om dagelijks minstens eenmaal de Agora te bezoeken,
en wanneer hem ook eene oorzaak mocht ontbreken, dan [81]gaat hij er toch heen. Hij is door en door een gezellig wezen. Aanhoudende omgang
met zijns gelijken is hem eene behoefte. Overal heerscht deze gezelligheid en spraakzaamheid:
in de winkels, in de gaanderijen, in de baden, in de barbierswinkels, zelfs in de
werkplaatsen der arbeidslieden, alleen niet in kroegen: deze kent de Athener ternauwernood,
of laat ze over aan de heffe des volks.


Wat beteekent die groote, gewapende troep lieden, die daar juist in het midden der
bijna onafzienbare Agora zich geposteerd heeft? Dat zijn de duizend Scythische boogschutters,
die als huurlingen de markt der Atheners, naar oud gebruik, bewaken, eene soort van
stads- en politiewacht, in dienst van den Raad van Vijfhonderd. Deze zonen uit het
verre Scythenland vermaken de Atheners door hun barbaarsch koeterwaalsch, zooals ze
het Grieksch radbraken en door—den onlesbaren dorst hunner kelen.


Zij hebben stompe neuzen, en gezichten zonder uitdrukking, die ongunstig afsteken
bij de prachtig gesneden gezichten en de trekken, vol uitdrukking, der inboorlingen.
Die buitenlanders zijn plomp en onbehouwen; deze inboorlingen daarentegen zijn fijn
gebouwd en alles is vuur en spier in hen.


De bewegingen van genen schijnen hier traag en lomp, zelfs leelijk, als zij zich haasten;
in de bewegingen van dezen is iets bevalligs, iets edels. Zelfs die kolenbrander uit
Acharnae houdt zich recht en die marskramer uit Halimus, die zijn armoedig, linnen
gewaad met moeite voor de volksvergadering van heden met wat krijt eenigen nieuwen
glans heeft gegeven, ziet, terwijl hij zijne waren rondvent, met eene soort van trots
om zich heen. Hij slaat, terwijl hij over de markt loopt, zijne armen heen en weer;
doch zijn bovenlijf blijft in waardige rust. In de oogen van al deze mannen staat
de spreekwoordelijk geworden „Attische blik” te lezen. Wat deze blik beduidt? Het
is moeilijk te zeggen. De „Attische blik” is, als het geheele wezen der Atheners,
een spiegel van zeer [82]verscheidene, beminnelijke en onbeminnelijke eigenschappen. Ieder oogenblik is deze
Attische blik gereed in Attisch gekruid, bijtend, schertsend woord over te gaan. De
Athener schijnt ernstig, maar uit zijn ernst springt onverwachts een sarkastisch gezegde,
als de vonk uit den vuursteen. Hij heeft een aangeboren geestigheid en weet die te
gebruiken.


Midden door de drukte der Agora beweegt zich sedert eenigen tijd een man, wiens gewaad
en statig uitzicht zekere welgesteldheid verraden, terwijl hij echter met de oogen
van een onbekende rondom zich ziet. Hier en daar heeft hij zich naar een winkel begeven,
heeft naar den prijs van deze en gene waren gevraagd, steeds echter scheen hij bezwaren
te hebben, zooals dat met een vreemdeling pleegt te gebeuren.


Juist gaat de marskramer van Halimus hem langzaam voorbij.


„Ik kan niet wijs worden,” zegt de vreemdeling tot den bandkramer, misschien aangemoedigd
door den blik van nieuwsgierigheid of deelneming, welke deze op hem sloeg, „ik kan
niet wijs worden uit de bedoelingen van deze handelaars. Ik geloof dat men mij wil
afzetten …”


„Zijt gij dan een vreemdeling?” vroeg de bandkramer.


„Ja zeker,” hernam deze. „Ik ben met mijne familie uit Sicyon gekomen en dat wel vóór
pas weinige dagen. Ik denk mij hier te vestigen. Ik wil in ’t vervolg liever een vreemde
te Athene zijn, dan burger te Sicyon, waar ik het van mijne vijanden hard te verduren
gehad heb.”


Toen de bandkramer van Halimus hoorde, dat deze man geen Atheensch burger, maar een
vreemdeling was—hij had hem voor een raadsheer aangezien—hief hij ’t hoofd nog meer
op en zeide met eene soort van welwillendheid:


„Vriend, wanneer u de waarde van onze munten en de prijzen onzer waren onbekend zijn,
moet ge trachten die te leeren kennen en wel, als ’t [83]mogelijk is, van een eerlijk man.—Zie hier,” ging hij voort, terwijl hij een zeer
klein, dun zilverstukje te voorschijn haalde en op de vlakke hand lei, „zie hier,
dat is Attisch zilver, zooals wij het daarboven uit Laurion14 delven. In de geheele wereld vindt ge zulk fijn en zuiver zilver niet als dit. Dit
muntstukje evenwel is ons kleinste zilvergeld, een halve obool, daarvoor kunt ge u
een gemeene kaas of een leverworstje of een redelijk stuk vleesch koopen, zooals ge
slechts met goeden eetlust kunt op-eten. Geeft ge een heelen obool, dan krijgt ge
een vleeschmaaltijd, die kostelijk is toebereid. Voor vier obolen kunt ge een lekkeren
zeevisch mee naar huis nemen. Hebt ge zes obolen bij elkaar, dat is zooveel als eene
drachme, dan kunt ge daarvoor een grooter zilverstuk met het hoofd van Athene op de
eene en den lauwrieren omkransten Attischen uil op de andere zijde inwisselen. Voor
zoo’n drachme krijgt ge nu een schotel goed toebereide zeeëgels; voor twee zulke drachmen
een heel schepel gerstemeel, voor drie een schepel weit of eene Copaïsche aal en voor
tien zulke drachmen kunt ge u een chiton koopen, als hij niet van al te fijne stof
moet zijn. Hebt ge honderd drachmen bijeen, dan is dat eene mine, en voor anderhalve
mine kunt ge u een slaaf koopen; voor drie minen een paard of een zeer klein huisje,
wilt ge een grooter en beter hebben, dan moet ge stellig zestig minen besteden en
dat maakt een talent uit.—Ziet ge, op deze wijze kunt ge u allerlei lekkernijen en
prachtige zaken te Athene voor weinig geld verschaffen. Wanneer u echter ook dit weinige
ontbreekt, dan moet ge maar doen, als wij arme lieden: gij moet u eenvoudig voeden
met onze inlandsche gerstekoeken en kunt daarbij op het hartige, inlandsche knoflook
kauwen.”
[84]

Op dit oogenblik werd de spreker gestoord door den toon van eene geweldige stem, die
over de markt klonk. Het was de stem van den heraut, die nu mondeling de schriftelijke
oproeping aan de Atheners, welke voor het bouleuterion aangeplakt was, herhaalde,
om zich op de Pnyx te verzamelen, er bijvoegende dat over een uur de vergadering zou
geopend worden.


Tegelijk werd er op de hoogte van de Pnyx eene groote vlag geheschen, welke als teeken
der ophanden zijnde volksvergadering boven de stad wapperde, heinde en verre zichtbaar.


Overal drong het volk om den heraut en er ontstond eene soort van gisting onder de
menigte.


Reeds van den vroegen morgen af waren de Atheners op de been en overal, waar zich
menschen plachten te verzamelen, hoorde men een levendig gesprek, dat niet zelden
zeer hoog liep. De stem van den heraut wakkerde het vuur van het politieke gesprek
tot een nieuwen en helderder gloed aan.


„Achttienhonderd talenten moet de schat bedragen, die met het staatsschip van Delos
is overgebracht!” riep er een uit het midden van eene groep burgers.


„Drieduizend talenten zijn het!” riep een tweede.


„Zesduizend!” viel levendig een derde in. „Zesduizend talenten zeg ik u, zijn van
Delos overgekomen—zesduizend talenten, baar geld.”


„Hoezee!” riep een vierde en sprong op van blijdschap. „Waar geld is, zegt het spreekwoord,
daar blaast de wind lustig in de zeilen!”


„Wat de nieuwe gebouwen betreft,” sprak een vijfde uit de groep met een bedenkelijk
gezicht, „vooral het nieuwe heiligdom van Pallas op den burg, daar heb ik vrede mee;
maar wat het rechterloon betreft en vooral de gelden voor den schouwburg—”


„Wat? Gunt gij die dan het volk niet?” klonk eene stem uit de groep der arme burgers
den spreker tegen.
[85]

„Ja wel!” hernam gene. „Ik denk alleen, dat het voorstel niet door zal gaan. De oligarchen
zullen het wel verhinderen. Tooneelgelden voor het volk? Dat zullen de vele Laconer
vrienden niet toestaan. Neen stellig niet!”


„Ik geloof integendeel,” meende een ander, „dat de schouwburggelden gemakkelijk zullen
doorgedreven worden, want de menigte volks is immers op Pnyx tegenover de oligarchen
in de meerderheid. Maar wat betreft de bouwwerken en vooral den nieuwen tempel van
Pallas Athene …”


„Hoe?” vielen verscheidenen den spreker in de rede, „wilt ge dat we niet bouwen zullen?”


„Dat niet,” hernam gene. „Ik meen slechts …”


„Kom, wacht toch!” viel hem iemand in de rede, „laten we eerst Pericles hooren!”


„Ja, bravo, laten we eerst Pericles hooren!” klonk het in den kring. Alleen de worsthandelaar
Pamphilus trok den neus op en zeide:


„Pericles en eeuwig Pericles! Moeten we dan altijd naar hem hooren?”


„Waarom niet?” gaf men hem ten antwoord, „Pericles is verstandig—Pericles meent het
goed met ons—Pericles is de man, aan wien de Atheners het vet op de soep te danken
hebben—Pericles is hier de eenige in Athene, van wien zijne medeburgers niets kwaads
weten te zeggen.”


„Wat?” riep de dwarsdrijver; „niets kwaads? zeggen dat niet alle ouderen van jaren
dat hij in zijne trekken eene zekere gelijkenis heeft met Pisistratus, den tyran?”


„Dat is waar,” hernam Phamphilus. „Ook heeft hij, wat niet allen bekend is, een zoogenaamden
uienkop.”


„Wat? Een uienkop?” riepen de toehoorders.


„Wel zeker, een uienkop!” hervatte de ander. „Weet toch,” vervolgde hij geheimzinnig,
„dat de schoone, statige Pericles op zijn kruin een knobbeltje heeft, zoodat zijn
hoofd eenigermate spits toeloopt, niet ongelijk aan een ui.”


„Malligheid!” riepen de anderen. „Heeft een uwer [86]dezen uienkop van Pericles ooit gezien?”


„Niemand!” vervolgde de andere levendig. „Niemand heeft hem gezien! Dat is zeker.
Maar hoe zou men ook den uienkop van Pericles kunnen zien? In het veld draagt Pericles
zijn strategenhelm en ook in vredestijd bedekt hij, zooveel mogelijk, het hoofd daarmede.
En waar het niet voegt, nu daar behelpt hij zich op eene andere wijze. Op het redenaarsgestoelte
b.v. draagt hij den gebruikelijken myrthenkrans om het hoofd; en gewoonlijk heeft
hij op straat den breedgeranden Thessalischen hoed op. En zoo is het volkomen waar,
dat niemand nauwkeurig het hoofd van Pericles heeft gezien; maar juist omdat niemand
het gezien heeft, ligt het vermoeden voor de hand, dat zijn hoofd een uienkop is;
want wanneer het niet zoo ware, welke reden zou Pericles dan hebben, het zoo zorgvuldig
te verbergen?”—„Ja zeker, natuurlijk,” zeiden vele toehoorders, met goedkeurend gebaar;
„het lijdt geen twijfel, dat Pericles’ hoofd een uienkop is.”


„Wanneer dat zoo is,” merkte lachend een van de oligarchische partij op, die zich
in de groep bevond, met een spottenden, zijdelingschen blik op eenige armoedig gekleede
mannen, die ook naar het gesprek luisterden: „wanneer de volksvriend Pericles een
uienkop heeft, dan mag hij dien wel goed bewaren, tegen de liefde van zijne beste
vrienden en aanhangers, de uien- en knoflookkauwers.” Sommigen lachten om de geestigheid
van den oligarch. Maar onder de mannen, die de spottende, zijdelingsche blik getroffen
had, bevond zich ook de marskramer uit Halimus. Het scheen dat er een bliksemstraal
uit zijn donker oog schoot, hij balde de vuist en was op het punt den oligarch een
scherp woord naar het hoofd te slingeren.


Op dit oogenblik naderde hem een man, die ’t geen hij op de markt gekocht had, in
de plooien van zijn gewaad droeg.


„Hei daar, Phidippides!” riep een van hen hem [87]toe, „hebt ge weer een half uur staan pingelen, oude schacheraar?”


„Ja zeker!” hernam Phidippides: „voor deze beide nietige vischjes vroeg het wijf twee
obolen!”


„En ge kreegt ze ten laatste—?”


„Voor één,” hernam Phidippides met een grijnslach, doch voegde er aanstonds bij: „ongetwijfeld
deugt het goed niet, anders had het wijf het mij niet zoo goedkoop gelaten. Men wordt
altijd bedot.”


De toehoorders lachten. „Phidippides,” vervolgde de man van zoo straks, „gij zijt
een kerel en weet van huishouden. Wat zegt gij van de verkwisting van Pericles, die
nu hebben wil, dat wij den bondsschat, die hierheen gekomen is, voor allerlei loon-
en tooneelgelden en voor een groot, prachtig heiligdom van Pallas op de Acropolis
zullen besteden? Hebt gij daar niets tegen in te brengen, Phidippides?”


„Pallas Athene beware mij daarvoor!” riep deze uit. „Moge de zegen van alle Goden
komen over het hoofd van onzen grooten en wijzen Pericles! Ik heb daar niets, niemendal
tegen in te brengen, integendeel, ik zeg: wij moeten bouwen: het prachtige heiligdom
van Athene op den burg moeten wij hebben, ook wanneer het al de bondsgelden te zamen
zou verslinden.”


„Wat? Gij zijt spaarzaam in uw eigen huis, gij ziet op een kruimel, en met de staatsgelden
zijt gij zoo mild?” vroegen eenigen.


„Ja zie,” hernam Phidippides, „in huis, daar loont het de moeite niet vrijgevig te
zijn of op een weelderigen voet zich in te richten. Wanneer toch zijn we thuis? Wanneer
veroorlooven de bezigheden het den Atheenschen burger thuis te zijn? Nu eens moet
hij naar de markt, dan weer naar de volksvergadering, straks naar de vergadering zijner
wijk of broederschap, dan weer eens naar het eene of andere gerechtshof of eene club,
of naar den Piraeus of naar zijn land om naar de schapen te gaan zien—wanneer dan,
vraag ik, is [88]de Atheensche burger thuis? De Atheensche burger behoort aan den staat en de staat
behoort aan hem; daarom is het altijd mijne leus: zuinig aan den huiselijken haard,
maar royaal en mild voor den staat, voor het algemeen! Wanneer ik mijn eigen huis
verfraai, dan heb ik maar een korten tijd er plezier van en misschien brengt mijn
zoon en erfgenaam het er weer door. Maar wat ik daarboven op de Acropolis help bouwen,
dat blijft en dat laat ik na aan mijne verste nazaten!”


„Phidippides heeft gelijk!” zeiden de mannen, terwijl ze elkander met een goedkeurenden knik aanzagen.


Maar de man van de oligarchische partij, die straks die aardigheid, ten koste van
het volk veroorloofd had, verhief nu zijne stem opnieuw.


„Alles met mate,” zeide hij. „Men moet met de hand en niet met den zak zaaien. Als
we geen maat houden, dan gaat de staat achteruit en het trotsche gebouw der Atheensche
macht en grootheid komt smadelijk ten val!”


„Moge het u op den neus vallen!” riep de nog altijd verstoorde marskramer van Halimus,
terwijl hij den oligarch met de vuist dreigde.


De omstanders lachten. Phidippides begon nu weer: „Ziet toch eens de rijkste mannen
van Athene. Zij weten wel, waarmede zij den grootsten roem kunnen behalen: niet door
prachtige huizen voor zich te bouwen, maar door schepen voor den staat uit te rusten,
door koren uit de openbare schouwspelen op hunne eigen kosten op te voeren en andere
dergelijke dingen te doen, waartoe de wet hen wel verplicht, maar waarin zij onder
elkander een roemrijken wedijver aan den dag leggen, door meer te doen, dan wat van
hen gevorderd wordt. Is er iets, waarvoor zij hun rijkdommen liever besteden, dan
hiervoor, hoewel zij er slechts den glans van den staat door opluisteren, terwijl
zij zich zelven bijna tot armoede brengen?”


„Inderdaad,” viel de oligarch in, „zoo handelen de rijken. Ongelukkig echter komt
het thans bij [89]die diensten meer op uiterlijken praal aan, dan op het degelijke en waarlijk belangrijke.
De Triërarchen gaan dikwijls aan boord, zonder zich voor hunne manschappen van iets
anders dan van meel, uien en kaas te hebben voorzien. Zij echter, die een koor voor
een treurspel op hunne kosten inrichten en opvoeren, kweeken deze choreuten15 tot ontwikkeling en behoud hunner stem een geruimen tijd op met allerlei zoetigheden
en lekkernijen, en moeten het bovendien nog verdragen, wanneer hun koor in een wedstrijd
overwonnen wordt, dat ze uitgelachen en beschimpt worden. Deze gewoonten zullen ons
verwijfd maken. We moesten toch een weinig meer acht geven op het voorbeeld der mannelijke,
krijgshaftige Spartanen.”


„Hij is een vriend der Laconiërs!” riepen sommigen uit den kring op spottenden toon.


„Ja, zeker een vriend der Laconiërs!” zeide de oligarch. „Ik herhaal het, wij moeten
het voorbeeld der Spartanen navolgen, anders zal onze heerlijkheid niet lang duren,
vooral als wij voortgaan met de teugels van den staat hoe langer zoo meer in de handen
van onbemiddelde, hongerige, omkoopbare lieden uit het volk te laten glijden.”


De marskramer van Halimus, die uit de verte toehoorde, balde bij deze woorden van
den oligarch op nieuw de vuist. Met moeite bracht hem een zijner kameraden tot bedaren.


„Ik heb verleden nacht een wonderlijken droom gehad,” ving thans een uit den kring
der mannen aan, „en ik zou wel willen weten, wat die beteekende. Ik zag eerst een
groote duisternis rondom mij uitgebreid. Toen zag ik een man komen—hij had de trekken
van Pericles—en eene fakkel ontsteken, die steeds grooter werd, totdat zij ten laatste
als eene gloeiende zon van den hemel glansde. Toen schitterde alles rondom in een
helder daglicht. Maar die reusachtige fakkel begon juist door [90]hare heete stralen weer dampen uit de aarde tot zich te trekken—deze werden al dichter
en somberder en pakten zich samen tot wolken, en ten laatste verdween de fakkel geheel
en al achter deze en werd het weer even donker als te voren. Het was eene zeldzame
afwisseling van licht en duisternis. Zou deze droom ook een onheil beteekenen?”


„Niet alle droomen zijn door de Goden gezonden,” hernam een der toehoorders.


„Gij dwaalt,” zei de oligarch. „Droomen hebben steeds eene beteekenis. Ik zelf ben
eens gered door een waarschuwenden droom, toen ik mij op een schip wilde begeven,
dat later met man en muis in de golven verdween. De Goden hebben niet gewild, dat
ik op zulk eene wijze zou omkomen.”


„Misschien wilden zij, dat gij gehangen werd!” schreeuwde de kramer van Halimus, die
zijn lang ingehouden toorn niet meer kon bedwingen.


De oligarch wierp een donkeren blik op den man, die zóó gesproken had. Het scheen,
dat hij den vermetelen spotter het duur betaald wilde zetten.


Maar toen hij in den kring rondzag, las hij op de gezichten, dat men het met den spotter
eens was, en daar deze zoo strijdlustig op hem toetrad, alsof hij hem met zijne krachtige
vuisten te lijf wilde, achtte hij het wijzer in het gedrang van het volk te verdwijnen.
Het volk zette zich in beweging om den weg naar den heuvel der Pnyx in te slaan, want
het uur van de volksvergadering was gekomen.


Ook de marskramer van Halimus sloot zich daarbij aan. Nog steeds gloeiend van toorn
tegen den oligarch. De Sicyoniër liep in zijne nabijheid. „Hebt ge gehoord,” sprak hij, zich tot hem wendende, „wat
zoo’n schurk van een oligarch zich nog in Athene veroorlooft? Het gemeene volk te
verachten! Een van ons te verachten, omdat men arm is—alsof wij daarom minder Atheensche
burgers waren! ’t Is waar, ik ben slechts [91]een marskramer en mijne vrouw heeft zich in den grootsten nood een paar maal als min
moeten verhuren. Maar de wet verbiedt uitdrukkelijk, dat men een Atheensch burger,
wanneer hij uit armoede een eerlijk beroep uitoefent, dit voor de voeten werpt. En
bij Pallas, ik ben een Atheensch burger, zoo goed als iemand anders, al woon ik ook
niet in de Tripodenstraat, maar in een nederig voorstadje aan de bocht van Phaleron.
Nu, ik denk maar, het is beter, met de mars op den rug zijn kost te zoeken, dan zooals
zij leven, die liever verhongeren willen dan werken, maar het toch niet beneden hunne
waardigheid achten, als tafelschuimers de borden van andere menschen af te likken
of rond te gaan en te loeren, of soms ergens iemand zich willens of wetens aan eene
van de tallooze wetten van Athene vergrijpt, om hem te kunnen aanklagen en van de
geldboete, waartoe hij veroordeeld wordt, zijne bepaalde portie af te strijken. Houden
zij het voor eene eer als parasiet16 of sycophant17 te leven, wel bekome het hun. Ik echter acht mij veel beter dan hen, en wie met mij
den spot wil drijven, hij kome op: daar sta ik en vrees niemand, ik, de marskramer
van Halimus. Ik vervul mijn burgerplicht zoo goed als iemand: ik doe wat brood en
uien in mijn ransel en sta dan welgemoed den ganschen dag op de Pnyx ten dienste van
mijn vaderland. Ik dank den Goden, dat ik Athener geboren ben; en wanneer ik zoo op
den vroegen morgen van Halimus naar de stad wandel en de Acropolis in den glans der
morgenzon mij zie toelachen en de reusachtige Athene Promachos mij schijnt te wenken
en te zeggen: „Ook gij zijt een mijner zonen!” dan gaat mijn hart open en in stilte
breng ik mijn dank aan Theseus, dat hij ons, kinderen van het Attische land, allen,
onverschillig of wij in [92]de stad of in de landelijke wijken wonen, in den tijd onzer voorvaderen, tot één staat
heeft vereenigd. Want dit moet gij overige Grieken toch toegeven, dat evenals steden
van dorpen verschillen, zoo ook ons Athene zich van alle overige Grieksche steden
onderscheidt. Wij Atheners zijn nu eenmaal autochthonen18 en hebben onbetwist het zuiverste, meest onvermengde Hellenenbloed in de aderen.
Gij begrijpt echter tevens, dat het niet weinig beteekent, een staat als deze, als
burger mede te helpen regeeren en besturen. Het heeft mij in de laatste dagen heel
wat hoofdbrekens gekost om te overleggen, in hoeverre men de voorstellen van den strateeg
Pericles moet ondersteunen. Pericles is verstandig, zeer verstandig en ik ben zeer
ingenomen met het overbrengen van de bondskas van Delos naar Athene: eveneens met
het besteden der gelden ten bate van het volk en met den nieuwen tempel van Athene
op den burg. Maar wij burgers kunnen van den anderen kant maar niet zoo grif alles
toegeven, alsof het zoo zijn moest—wij moeten altijd laten merken, dat wij de baas
zijn en dat wij te beslissen hebben, wij het volk, en dat wij eene volksregeering
hier in Athene hebben.…”


Zoo sprak de marskramer van Halimus, in het bewustzijn dat hij een Atheensch burger
was, tot zijn nieuwen makker uit Sicyon. Toen ging hij naar den winkel van zijn vriend,
den barbier Sporgilus, liet zich door hem kin en wang glad scheren, om er onder zijne
medeburgers in de volksvergadering netjes uit te zien; tevens gaf hij Sporgilus zijne
mars, om die te bewaren, tot hij van de volksvergadering zou zijn teruggekomen.


Inmiddels was door eene troep Scythische boogschutters, aangevoerd door een der zoogenaamde
Lexiarchen, om de Agora een touw gespannen, zoo, dat alleen die straat vrij bleef,
welke naar den [93]heuvel der Pnyx leidde—een oud gebruik, waarvan de strekking was, om de Atheners,
die gaarne op de markt pratende den tijd vergaten, aan den weg te herinneren, dien
zij moesten inslaan. En daar het touw met menie bestreken was, om hen, die er over
heen sprongen rood te verven, zoo liep de achterblijver groote kans zich aan gelach
der spottende menigte bloot te stellen.


De marskramer sloeg met de menigte zijner medeburgers den weg naar de Pnyx in. De
kameraad bleef aan zijne zijde, begeerig nog een en ander van hem te zullen hooren.
Tot aan de afsluiting van de plaats der volksvergadering mocht hij hem slechts vergezellen.


De heuvel der Pnyx is de middelste van de drie, die aan de westzijde van de stad zich
uitstrekken. In het noordwesten scheidt hem eene kloof van van den zoogenoemden Nymphen-heuvel,
ten zuiden eene nog diepere kloof, waardoor een in de rotsen gehouwen rijweg loopt,
van den Museum-heuvel, die het hoogst zich verheft in de groep van steile hoogten.
Ten noorden en zuiden loopt de heuvel vrij glooiend naar de vlakte af, op de oostelijke
helling echter, in de richting van de Acropolis, omgeeft een steil muurterras, in
een halven cirkel, den grond, verbreedt de oppervlakte van den heuvel en maakt zijne
oneffenheden glad. Trappen in de rotsen uitgehouwen, en door kunst gebaande wegen
voeren tot deze deels door de natuur, deels door menschenhanden gemaakte hoogvlakte
heen, die in overoude tijden het in rotsen uitgehouwen altaar van den oppersten God
droeg.


De bandkramer van Halimus en zijn vriend uit Sicyon hadden de hoogte bereikt. De slagboomen
waren geopend, doch aan den ingang stonden de Lexiarchen, ten getale van zes, ambtenaren
met de lijsten der Atheensche burgers in de handen, om te zorgen dat geen onbevoegde
in de vergadering van burgers binnensloop. Dertig helpers stonden hun ter zijde.


Het volk stroomde het wijde, omheinde perk [94]binnen, waarover alleen de blauwe hemel zich welfde. De marskramer hield echter den
vreemdeling, die voor de omheining moest blijven, nog een oogenblik gezelschap. Met
nieuwsgierige blikken keek de Sicyoniër over de heining heen naar de ruimte, die zich
met de dichte massa’s van het aandringende volk vulde. Hij zag den achtergrond van
den heuvel door een rotswand afgesloten, waaruit een hooge steen zich verhief, in
den vorm van een dobbelsteen. Deze vierkante steen was het spreekgestoelte, van waar
de redenaars tot het volk spraken. Van beide zijden voerde een smalle trap daarheen.
In oude tijden was deze plaats een heiligdom, deze dobbelsteen het altaar van den
oppersten Zeus geweest. Tegenover het spreekgestoelte strekten zich achter elkaar
een aantal steenen banken uit, waarop een deel der vergaderden plaats konden nemen.


Nadat de vreemdeling deze dingen had beschouwd, keerde hij zich om en liet zijn blik
van de hoogte van den ruimen heuvel over de stad wijden. Hij zag vóór zich de geheele
stad der Atheners, in een kring om den heiligen berg der Acropolis gelegen, die op
geringen afstand juist tegenover de Pnyx zich verhief. De aderen der op elkaar gestapelde
rotsbrokken fonkelden in de stralen der zon. Ter linkerzijde van den berg der Acropolis
verhief zich, wel veel onaanzienlijker maar als een reusachtig gehouwen rotsblok opdoemend,
de Aresheuvel, de gewijde plaats van den Areopagus, met het oude, huiveringwekkende
heiligdom der Eumeniden19.


Steeds sterker werd het gedrang des volks ter plaatse, waar de Lexiarchen stonden,
bij den ingang. Levendig vertoonde zich ook hier, evenals op de Agora, de aard der
Atheners. Ieder oogenblik weerklonken de kreten van den Lexiarch: „Vooruit, Eubulides!
praat niet zoo lang bij den slagboom!” [95]„Bedaard, Charondas! blijf niet staan in het gedrang. Maak plaats voor de volgenden!”


De marskramer van Halimus drong ter zijde, om zonder dat de strenge ambtenaars het
bemerkten, zijn nieuwsgierigen vriend uit Sicyon in het gedrang der toestroomenden
enkele personen te wijzen, die hem tot de eene of andere aanmerking aanleiding gaven.


„Ziet ge,” zeide hij, „daar ginds de beide mannen, met hun lange ongekamde baarden
en hunne sombere gezichten, met die korte en grove mantels en een dikken stok in de
hand? Hunne ooren staan plat tegen het hoofd gedrukt, alsof ze iederen dag elkander
met hunne ijzeren vuisten om het hoofd sloegen. Zij zien er uit als athleten, die
minstens eenmaal reeds in Olympia hebben gezegevierd. Dat zijn die menschen, welke
wij Laconisten plegen te noemen, weet ge, die met Sparta dweepen en hier gaarne alles
zoo zouden willen zien, als het daar is …”


Weder stootte de kramer zijn kameraad aan: „die daar is Phidias—Phidias, de beeldhouwer,
die de groote Athene Promachos op den burg heeft gemaakt—de schaar, die hem omstuwt,
zijn zijne jongeren, zijne leerlingen en helpers—die stemmen allen voor Pericles.”


Nu naderden de prytanen. De marskramer wees ze zijn makker. Maar weldra stootte hij
hem harder aan: „Zie daar, dat is Pericles! De strateeg Pericles!”


„En die hem vergezellen?” vroeg de Sicyoniër.


„Dat zijn ook strategen,” hernam de marskramer.


„Hoe heeten zij?” vroeg hij.


„Dat mogen de Goden weten!” antwoordde de kramer. „Ik geloof, dat er tien strategen
te Athene zijn, maar wij kennen alleen Pericles.”


„En de eerwaarde mannen, die daar met zoo deftige stap naderen?” vervolgde de Sicyoniër.


„Dat zijn de negen Archonten!” zeide de marskramer.
[96]

„Zijn deze niet,” hernam de Sicyoniër, „van alle overheidspersonen bij u het meest
in aanzien?”


„Ja wel in aanzien,” hernam de marskramer, „maar toch wij stellen de strategen hooger.”


„Hoe zoo?” vroeg hij.


„Omdat wij daartoe onze beste koppen kiezen,” antwoordde de kramer met een beteekenend
gezicht. „Bij de Archonten zien wij op ouderdom, onbesmetten naam en een eerwaardig
uiterlijk. Groote eer geniet zulk een Archont, zeer groote eer, dat valt niet te ontkennen;
zijn persoon wordt bijna voor heilig geacht. Daarom echter ziet het er erg voor hem
uit, als zijn ambtsjaar om is en wij niet heel te vreden met hem geweest zijn. Wij
veroordeelen hem—raad eens waartoe? Om een levensgroot standbeeld uit zuiver goud
den God te Delphi te wijden.”


„Een levensgroot standbeeld uit zuiver goud?” riep de Sicyoniër verbaasd uit, „dat
kan immers niemand betalen.”


„Juist daarom!” hernam de marskramer. „Een schuldenaar van den staat, die niet betalen
kan, wordt volgens onze wet burgerlijk met eerloosheid gestraft. Zulk een Archont
blijft derhalve zijn geheele leven lang eerloos. En te recht. Heeft hij vroeger groote
eer genoten, zoo moet hij nu ook groote schande daarvoor dragen.”


„Wie is toch die lamme, kreupele, met lompen bedekte man, met den bedelzak op den
schouder, die daar met allerlei dolle gebaren bij den ingang de volksvergadering tracht
binnen te dringen?”


„Dien kwaadaardig grijnzenden bedelaar, meent ge?” sprak de bandkramer. „Dat overal
bekende menschenkind is als slaaf in een proces van zijn heer gefolterd geworden en
van dien tijd af kreupel gebleven; hij heeft er ook zijn verstand half bij verloren
en begaat nu, als bedelaar rondzwervende, de dwaasheid, zich overal in te dringen,
waar Atheensche burgers verzameld zijn, op de markt, op de Pnyx en waar niet al. Steeds
wordt hij [97]hier door de Lexiarchen geweerd; dan antwoordt hij hen met smaadredenen en scheldt
op het geheele Atheensche volk, waarvoor hij dikwijls slaag heeft gekregen of zelfs
met steenen is geworpen, wanneer de jonge beeldhouwer Socrates hem niet in bescherming
neemt, die zich gaarne over den „dollen Meno”—zoo noemt men hem—ontfermt en dien gij
ook nu weder in zijne nabijheid ziet.”


Thans werd de vlag ingehaald, die van de hoogte der Pnyx den Atheners de ophanden
zijnde volksvergadering had aangekondigd. Dat inhalen was een teeken, dat de vergadering
geopend was. Nu haastte zich ook de kramer van Halimus de omheining binnen te gaan,
terwijl hij met een mengeling van trots en medelijden van den Sicyoniër afscheid nam,
die voor den slagboom moest achterblijven. Als het getjilp van een vol vogelnest klonken
de verschillende stemmen der Atheners, die zich de groote ruimte binnen drongen.


Thans gebood de heraut stilte; zijn krachtige stem klonk heinde en ver over de heuvels.
En het werd stil.


De Sicyoniër was blijven staan, waar hij straks het gesprek met den kramer uit Halimus
had gevoerd, en nam, zoo goed dit uit de verte mogelijk was, waar, hetgeen daarbinnen
die wijd uitgestrekte ruimte, door eene dicht opeengedrongen menschenmassa gevuld,
geschiedde. Zijne standplaats was iets hooger, zoodat hij over de hoofden der menigte
kon heenzien.


Hij zag, hoe thans, nadat de stilte was hersteld, een varken, als reinigingsoffer
geslacht, onder begeleiding van een priester werd rondgedragen, en dat met het bloed
daarvan de grond en de banken werden besprenkeld. Vervolgens zag hij, hoe een helder
vuur werd ontstoken en dat het eigenlijke brandoffer werd gebracht. En opnieuw vernam
hij de stem van den heraut, die de Goden plechtig aanriep. Hij zag, hoe uit het midden
der Prytanen er een opstond, hoe de Atheners naar het [98]voorlezen van een geschrift luisterden, dat ongetwijfeld de aan het volk gedane voorstellen
van den strateeg Pericles en de toelichtingen van den Raad bevatte, hoe toen wederom
de heraut zich verhief, om te vragen, wie over dit voorstel het woord verlangde; hij
zag, hoe nu de redenaars het spreekgestoelte beklommen en hoe zij, naar oud gebruik,
zich den myrthenkrans op het hoofd zetten, als zij tot het volk spraken; hij zag hoe
het volk zijne goed- of afkeuring te kennen gaf, nu eens met ingehouden adem luisterde,
dan onrustig werd, eerst zacht, als een korenveld; dat door een lichten wind gebogen
wordt, dan weder onstuimig opbruisend, daverend en trillend, als een bergwoud, dat
door den storm wordt gezweept, zoodat de heraut op den wenk van den eersten der Prytanen
stilte moest gebieden; hij zag hoe soms de strijd der meeningen in de volksmassa tot
een handenstrijd dreigde te ontaarden, hoe hier een man uit het volk dreigend de vuist
tegen een oligarch balde, daar een vriend der Laconiërs den knoestigen stok onder
luide verwenschingen tegen de volksmannen ophief; hij zag nu de groote volksmassa,
als een eenig man, jubelend hare goedkeuring betuigen, terwijl de oligarchen morden
of verstoord zwegen; dan zag hij weder dezen, door gelaatstrekken, gebaren en uitroepen
hunne tevredenheid aan den dag leggen, genen daarentegen in kreten luide hunne afkeuring
lucht geven.


Zoo gingen onder eene stormachtige beweging van meeningen en gemoedsstemmingen eenige
uren voorbij.


Thans zag de Sicyoniër den strateeg Pericles, die reeds vroeger enkele woorden tot
het volk had gesproken, opnieuw het redenaarsgestoelte beklimmen. Wederom heerschte
er eene volkomene stilte onder de schare der Atheners.


Rustig en waardig verhief zich de gestalte van den man, dien zij den Olympiër noemden,
te midden van het volk. Hij maakte geene levendige gebaren; zijne hand hield hij rustig
in zijn opperkleed. [99]Maar zijne stem klonk op doordringenden, overweldigenden toon over de hoofden heen
der luisterende schare. ’t Geluid dier stem drong door tot den Sicyoniër, die zonder
zelfs de woorden te verstaan, als door eene betoovering bevangen naar de klanken luisterde,
die zoet en liefelijk waren als het suizen van den westenwind en toch krachtig, als
de rollende donder in de lucht.


Plotseling zag de Sicyoniër Pericles de rechterhand uit zijn oppergewaad te voorschijn
halen en ze recht vóór zich uitstrekken, heenwijzende naar de naburige, zich tegenover
hem verheffende hoogte van de Acropolis.


Bij deze beweging van Pericles wendden al de duizenden Atheners hunne hoofden en blikken
in de richting der uitgestrekte hand van den redenaar, naar de heilige hoogte van
de Acropolis, die schitterde in de stralen der zon. De Sicyoniër deed eveneens. Het
was alsof die heilige hoogte steeds schitterender straalde, alsof zij door een nieuwen,
geheimzinnigen glans was omgeven. De geheimzinnige glans echter, die van de Acropolis
afstraalde, scheen zich in de oogen der onafgewend starende Atheners af te spiegelen.
Het was als zagen zij daar bij den klank van Pericles’ stem voor de oogen van hun
geest iets opstijgen, wat voor hunne zinnelijke oogen nog niet zichtbaar was. Het
scheen alsof de berg zich met een tooverkrans sierde, die vele heerscherskronen zou
overleven en vele menschengeslachten voorbij zou zien gaan en in heerlijken luister
rustig zou blijven schitteren tot aan het einde der dagen.


De luisterende Sicyoniër hoorde de donderende woorden van den Olympiër wegsterven;
hij zag hoe de redenaar den krans van het hoofd nam, hoe hij van het spreekgestoelte
afsteeg onder de jubelende kreten der Atheners, hoe de voorzittende Prytaan het volk
tot stemmen uitnoodigde, hoe dit door het opsteken der handen die uitnoodiging beantwoordde,
hoe de uitslag bekend werd gemaakt en hoe ten laatste op een wenk van den Prytaan
[100]door den heraut het einde der vergadering werd aangekondigd.


Het volk stroomde terug door de geopende slagboomen. In eene opgewekte stemming daalde
het de helling van de Pnyx af. Met belangstelling ijlde de Sicyoniër zijn vriend Halimus
te gemoet en riep hem reeds uit de verte toe:


„Hoe is het afgeloopen, kameraad?”


„Wij hebben alles toegestaan!” riep de man uit Halimus met fonkelende oogen.


„Wij hebben eerst de oligarchen en Laconer-vrienden overstemd,” ging hij voort, „en
de krijgssoldij, het rechterloon en de tooneelgelden toegestaan. Stel u de blijdschap
van het arme volk voor, toen wij, ten spijt der oligarchen, voor ons zelven al deze
schoone zaken hebben weten te verkrijgen! En wat het nieuwe, prachtige heiligdom van
Pallas op den burg betreft, benevens het achterhuis voor den staatsschat en met het
groote beeld van Pallas en de drie dubbele prachtige gaanderijen, door welke de feestelijke
optocht der Panathenaeën voortaan de Acropolis zal betreden, waarvan het plan reeds
door Phidias ontworpen is, zoo is er niet één Atheensch burger onder allen, die daar
thans in de vergadering zijn geweest, die niet de helft zijner bezitting zou willen
geven, wanneer nu reeds de prachtige tempel voltooid op de hoogte stond, zooals Pericles
dien ons geschilderd en, ik zou haast zeggen, met den vinger getoond heeft. Slechts
eenigen van die mannen met lange baarden en dikke Laconische knuppels—gij kent ze
wel—maakten zwarigheden: er was al zoo veel gebouwd; met de nieuwe worstelschool en
het Odeon20 was men ook al reeds begonnen; men kon met den grooten marmeren tempel op den burg
nog best wat wachten; het bouwen zou ontzettende sommen verslinden. Toen echter trad
Pericles op.
[101]

„Wanneer gij Atheners,” sprak hij, „dit heerlijk werk naar het plan van Phidias en
Ictinus niet volvoeren wilt op staatskosten, dan hebben reeds Hippias en Hipponicus
en Dionysodorus en Pyrilampes en vele andere der rijkste mannen uit Athene de gelofte
gedaan, den bouw op eigen kosten te volbrengen en dan zullen deze mannen, niet het
Atheensche volk, den roem daarvoor inoogsten tot in de verste tijden!” Dit was genoeg.
Gij kunt u voorstellen, hoe wij ons haastten onder luide kreten de handen op te steken
en toe te staan, wat Pericles en Phidias wilden. En verbeeld u, terwijl wij juist
met den grootsten ijver onze bijvalsbetuigingen doen hooren, treedt Phidias op, door
Pericles geroepen, om ons de kosten van den bouw en het beeldwerk uiteen te zetten,
en zegt: „Uit ivoor en goud zal mijne Pallas Athene zoo en zooveel kosten; uit marmer
of brons echter slechts zooveel.”—Toen klonk het van alle kanten; „uit goud en ivoor!
Geen karigheid, Phidias; ga dadelijk aan den arbeid!”


Zoo vertelde de Athener uit het volk onder levendige gebaren aan zijn nieuwen vriend
uit Sicyon.


Geheel Athene was in eene soort van opgewondenheid, die de van de Pnyx komenden overal
verspreidden.


Fier als een koning, droomende van tooneelgelden, openbare spelen, prachtige tempels,
schatkamers, gouden en ivoren beelden en zich over dit alles verheugende, als stond
het reeds voltooid daar en als ware het eene versiering van zijn eigen huis, ging
de marskramer van Halimus door de Zuiderpoort naar zijne woning. Hij vertelde aan
allen, die hij ontmoette, wat op de Pnyx was behandeld, en begroette, toen hij in
zijn vlek gekomen was, zelfs zijne bruine vrouw, die hem op den drempel van zijn huis
met haar kind op den arm te gemoet trad, plechtig met de woorden: „Wij hebben alles
toegestaan!”
[102]








1 Eig. de „Aresheuvel” de plaats, waar het hoogste gerechtshof van Athene zitting had. ↑




2 Een kwartier van Athene, ook de straat, die naar de Acropolis voerde. „Kerameikos”,
zooals het Grieksch luidt, beteekent eigenlijk pottebakkersmarkt. ↑




3 Een vlek in Attica, beroemd door de prachtige tragedie van Sophocles: Oedipus Coloneüs. ↑




4 Tholus beteekent een rond gebouw, ook dat gebouw, waarin te Athene de Prytanen (d.
z. vijftig raadsleden van den raad der Vijfhonderd, die afwisselend voorzaten) spijzigden. ↑




5 Megara was de hoofdstad van het landschap Megaris in Midden-Griekenland, eene goed
bevolkte, sterke stad, niet verre van de zee, door twee lange muren aan zijne zeehaven
Nisaëa verbonden. ↑




6 Maaltijd, drinkgelag. ↑




7 Eene schaal, vooral eene drinkschaal. ↑




8 Een groote kruik of aarden vat, waarin de wijn bewaard werd, wijd van opening, waaruit
de wijn geschept werd. ↑




9 Een wateremmer of kruik. ↑




10 Eene stad in Laconië (Peloponnesus), aan den oever van den Eurotas, twintig stadiën
zuidoostelijk van Sparta gelegen. ↑




11 Sicyon (ook Secyon geheeten) eene zeer oude stad op de noordkust van de Peloponnesus. ↑




12 Een wijk, vooral door kolenbranders bewoond. Aristophanes, de bekende Grieksche blijspeldichter,
schreef eene comedie tot titel hebbende „de Acharners”. ↑




13 Men onderscheidt de Aphrodite Pandemus, d.i. de zinnelijke liefde, en de Aphrodite
Urania d.i. de hemelsche, de geestelijke liefde. ↑




14 Laurion, een zuidelijke tak van den Hymettus, Z. O. van Athene, tot het voorgebergte
Sunion zich uitstrekkend, was beroemd om zijne zilvermijnen, welker opbrengst onder
de burgers placht verdeeld te worden, totdat ze, op voorstel van Themistocles, tot
het bouwen van oorlogsschepen werden gebezigd. ↑




15 Choreuten zijn de koordansers. Choros was een der twee deelen van het oudste theater;
het beteekent de dansplaats. ’t Werd ook orchestra geheeten. ↑




16 Eigenlijk beteekent het „medespijzend”, iemand die met den priester mede eet van het
offermeel, v.d. een tafelschuimer. ↑




17 Eigenlijk hij, die zelfs om het stelen van eene vijg iemand aanklaagt, die het geringste
zelf aanbrengt, v.d. een valsche aanklager, eene verachtelijke klasse van menschen,
doch in Athene zeer talrijk in den tijd, waarin dit verhaal voorvalt. ↑




18 Onder Autochthonen verstaat men de oorspronkelijke bewoners van een land die niet
van elders overgekomen zijn, de inboorlingen. ↑




19 Eumeniden beteekent eigenlijk de welwillenden, de genadigden; zij komen overeen met
de Erinyen (Furiën), de zusters der Godinnen van het noodlot, de dienaressen van de
gerechtigheid en de wreeksters van iedere misdaad. ↑




20 Odeon (Odeion) is eigenlijk eene plaats om te zingen; te Athene een openbaar gebouw,
tot muzikale uitvoeringen bestemd, dat tevens echter voor volksvergaderingen en gerechtshof
werd gebezigd. ↑










[Inhoud]






IV.










DE PANSGROT.




Hoog en breed, in ongestoorde helderheid, welfde zich de hemel des vredes over de
stad der Atheners. Hun roem wies zichtbaar en hun macht scheen geen mededinger meer
te durven trotseeren. Gedreven door een onwederstaanbaren aandrang en met eene haast,
als vreesden zij het rechte tijdstip te verzuimen, gingen de Atheners de plannen van
Pericles en Phidias ten uitvoer leggen. Uit alle oorden van Griekenland stroomden
geschikte en eerzuchtige jonge kunstenaars Pericles toe. Er waren vele beeldhouwers
noodig om voor de gebouwen van de Acropolis het fijne werk te maken. Voor de gevels
van den tempel van Pallas moest een niet gering aantal groote godenbeelden vervaardigd
worden, voor de metopen1 en den fries lange rijen van zinnebeeldige voorstellingen gebeiteld worden. Bovendien
wedijverden de rijke Atheners bij de beeldhouwers wijgeschenken te bestellen, die
zij, gelijktijdig met de opening van den grooten, nieuwen tempel, op de Acropolis
wenschten te plaatsen. En de kunstenaars zelven wedijverden met elkander tegen datzelfde
tijdstip en met het zelfde doel, het schoonste en beste werk te leveren. Tallooze
werk- en timmerlieden waren met den bouw der groote worstelschool en het Odeon bezig;
een nog grooter aantal bij de werken op de Acropolis. In de mijnen van den Pentelicon
ontwaakte thans een dubbel krachtig leven. Onafgebroken trokken van daar de met muildieren
en ossen bespannen vrachtwagens naar de stad. De helling van den rotsachtigen berg
der Acropolis weerklonk onophoudelijk van de kreten [103]der drijvers, want het kostte groote moeite de geweldige marmerblokken op de hoogte
van den berg te brengen. En evenals naar het marmer op den Pentelikon, groeven de
Atheners nu vlijtiger dan ooit naar het edel metaal in den Laurion en naar de voortreffelijke
kleiaarde in hun eigen bodem. En wat zij niet hadden, dat brachten hun kooplieden
aan over de zee, zooals het cypressen- en ebbenhout en allerlei metalen en verfstoffen,
en uit het verre Oosten het ivoor. De steenen en boomen moesten bewerkt worden, de
metalen gesmolten; het ivoor door de handen van menschen gaan, die het voor de kunst
wisten gereed en vaardig te maken; de goud- en zilverstikkers hadden handen vol werks,
om allerlei tempelsieradiën en wijgeschenken te vervaardigen; de touwslagers moesten
den bouw -en timmerlieden en wagenrijders buitengewoon sterke touwen leveren, de wegmakers
moesten wegen voor de talrijke transporten banen; er was werk overal en alles werd
in den bruisenden maalstroom van bedrijvigheid medegesleept. Voor den zwaarsten handenarbeid
bij de gebouwen werden zelfs buitenlandsche helpers gehuurd. Bruikbaar boven anderen
scheen de stille, ernstige, taaie, geduldige Aegyptenaar. Evenals bij de pyramiden
in zijn eigen land, stapelde hij onvermoeid in den vreemde marmerblok op marmerblok
met de volharding van een lastdier. Geheel Athene was op dat tijdstip ééne groote
kunstenaarswerkplaats.


Als de eigenlijke haard echter, waaruit de offervlammen van dit den Goden welgevallig
streven het krachtigste opstegen, stond de doorluchte hoogte van de Acropolis daar,
als een oud heiligdom en een sterke burg der Atheners te gelijker tijd, om wier voet
de woningen in den omtrek zich samengegroept en tot eene stad vereenigd hadden. Tot
een „burg” maakten deze hoogte alleen hare natuurlijke rotsen en de geweldige muren,
die haar ten noorden en zuiden beschutten.


Nog is het geen verheffende aanblik, wat zich aan het oog vertoont, en ons op dit
oogenblik [104]de hoogte te zien geeft. Wild en woest doet zich de breede hoogvlakte aan ons voor.
Overoud puin ligt er verspreid, overblijfselen van vernielde werken, waaruit het nog
bruikbare is uitgezocht. Naar de zuidelijke helling is de grond gedeeltelijk uitgegraven
en uit de diepte ziet men reeds een hecht steenen fondament, grootendeels op oude
overblijfsels rustend, tot aan de oppervlakte van den grond en daarboven verrijzen.
De overige vlakte is bijna geheel met marmerblokken bedekt, welke pas gehouwen werden.
Aardhoopen, puin en zand zijn in menigte aanwezig, werkplaatsen van allerlei aard
vertoonen zich op den achtergrond. Overal wordt het kloppen van hamers gehoord en
het knarsen der touwen en het doffe dreunen van steenen en balken en het roepen der
opzichters, die het heir van arbeiders leiden en aansporen.


Maar midden in die woelige en rustelooze drukte van hetgeen tot stand gebracht werd
op de Acropolis, staat nog een hecht eerwaardig gedenkteeken van den ouden tijd, evenals
een grauwe, half vervallen toren aan het strand der zee, waartegen de bruisende golven
aanrollen, als om hem met hare branding te ondermijnen en met zich voort te stuwen.
Dit gedenkteeken was de zetel van den oudsten eeredienst der Atheners; het geheimzinnige,
sombere heiligdom van den „slangvoetigen” Erechtheüs, den Attischen Stamheros,—tevens de vereering van den zeegod Poseidon2, van de dochter van Cecrops, Pandrosus, en van Athene Polias in zijne gewelven omvattende,—half
verwoest in den Perzischen oorlog en verloopig slechts in der haast hersteld.


Zonderling klonken de sagen van Erechtheüs uit de overoude tijden van het Attische land en volk: hoe in eene hechte kist Pallas
Athene aan de dochters van koning Cecrops, die heerschte op de Acropolis, het pas
geboren „slangvoetige” kind [105]van onzekere afkomst had overgegeven, met het ernstige verbod om de kist te openen; hoe echter Cecrop’s
dochters—zij heetten Pandrosus, Aglaurus en Herse—door nieuwsgierigheid gedreven,
de kist openden en het knaapje vonden, door eene vreeselijke slang omkronkeld, hoe
daarop de jonkvrouwen, waanzinnig geworden van ontzetting over dien aanblik, zich
van den hoogen rotswand van de Acropolis nederstortten. De jonge Erechtheüs echter groeide op onder de hoede van koning Cecrops en werd de machtige beschermer
der Atheners. Deze tempel nu bevat zijn graf en de gewijde groeve van den halfgod
wordt nog steeds als eene bescherming en steun van het land beschouwd.


De ziel echter van den ouden stamheld leeft volgens het geloof der Atheners voort
in eene slang die altijd in het heiligdom wordt verpleegd. Dit dier wordt als de geheimzinnige
beschermster des tempels geacht en iedere maand brengt men hem honigkoeken ten offer.


Eene heilige bron ontspringt op het gebied des tempels; haar water is zout, alsof
het eene onderaardsche gemeenschap heeft met de zee en bij het waaien van den zuidenwind,
zeggen de Atheners, bemerkt men daarin het zachte bruischen der zeegolven. En geen
wonder; want, naar de bewering der Atheners, deed de zeegod Poseidon, met een slag
van zijn geweldigen drietand, uit de rots der Acropolis deze bron ontspringen, toen
hij met Pallas Athene streed om het bezit van het Attische land. Nog zijn in den rotsachtigen
grond de sporen van den drietand des Gods aanwezig en ieder kan ze met eigen oogen
aanschouwen. Pallas Athene echter liet tegenover de bron een olijfboom opgroeien,
den olijfboom, waarvan alle andere olijfboomen in Attica, die trots en grootste zegen
van het Attische land, afstammen. Door dien olijfboom echter behaalde de wijze Pallas
Athene in den wedstrijd der zegeningen, de overwinning op den machtigen drietandzwaaier.
Ook [106]dezen overouden heiligen olijfboom houdt nog het tempelgebied omsloten. De Pers had
hem verbrand, den volgenden morgen evenwel was hij door de gunst der Goden weder herrezen
en stond daar in volle schoonheid. Het heiligste monument echter in het gebied van
het Erechtheüm is het overoude beeld van Athene Polias van olijvenhout, niet door een menschenhand
gesneden, maar uit den hemel gevallen. Erechtheüs zelf had het opgericht en onveranderd—zoo leert het priestergeslacht dat in het heiligdom
van Erechtheüs den dienst verricht—moet het op die plaats bewaard blijven, tot in de verste tijden.
Eene eeuwige lamp brandt voor dat beeld in de donkere ruimte des tempels. Ook merkwaardige
wijgeschenken zijn daar te vinden: een houten Hermesbeeld3, voortdurend, sedert den tijd van Cecrops, met levende, groene, myrthentakken, zonder wortels, omkranst, een eigenaardig gevormde
zetel, dien de kunstenaar Daedalus4 in overoude tijden had gemaakt; alsmede zegeteekenen uit de Perzische oorlogen: buitgemaakte
wapenrustingen en zwaarden van overwonnen Perzische aanvoerders.


Vóór den tempel echter onder den open hemel staat een altaar van Zeus.


Geen levend wezen mag daarop geofferd; zelfs geen wijn er op geplengd worden; alleen
offerkoeken worden hier den Oppergod gebracht.


Aldus is het gelegen met het in de zangen van Homerus reeds vermelde „huis van Erechtheüs,” hetwelk verscheiden tempelzalen voor de vereering der bovengemelde godheden bevat
en aan de noordelijke helling van den berg op den oneffenen bodem zich verheft. Vlak
daartegenover zal men [107]het nieuwe prachtige heiligdom van Pallas Athene oprichten.


Eene heilige plechtigheid wordt juist vóór den ingang van den tempel verricht.


Van tijd tot tijd wordt het oude houten beeld van Athene Polias gereinigd en op nieuw
bekleed; die reiniging pleegt op een plechtige wijze te geschieden. Het is een godsdienstig
feest als een ander, en dit feest vond nu juist plaats. Men heeft het beeld zijne
sieradiën en gewaad afgenomen en er een doek over heen gespreid terwijl daartoe aangewezene
personen bezig zijn het gewaad te wasschen. En opdat niemand ongeroepen dezen tempel
zou binnentreden is er een koord voor gespannen, zoolang de heilige plechtigheid duurt.


De reiniging is nu volbracht, de Godin wordt weder gekleed, het haar—want haar hoofd
is met golvende lokken voorzien—wordt zorgvuldig gekamd en opgemaakt, haar lichaam
op nieuw getooid met kransen, diademen, halskettingen en oorbellen.


De personen, die aan den heiligen dienst deel hebben genomen, verwijderen zich. Weldra
ziet men nog maar twee mannen op de trappen vóór den ingang van den tempel staan en
zich samen onderhouden. De een van hen is de priester van den Erechtheüs-tempel, Diopithes. Zijn gelaat is somber en hij werpt toornige blikken van den drempel des
tempels naar de schare van arbeiders, wier geraas en drukte hem als eene snoode verstoring
van de heilige plechtigheid voorkomt.


Het geslacht der Eteobutaden, waaruit sedert overoude tijden de priester van Erechtheüs en de hem ter zijde staande priesteres van Athene Polias stamden, was het oudste
en geruimen tijd het aanzienlijkste priestergeslacht in geheel Attica. Maar in latere
tijden hadden de verwante Eumolpiden, het priestergeslacht van Demeter5 te Eleusis6, [108]met wier eeredienst de groote mysteriën verbonden waren, als Hiërophanten of opperpriesters
van deze geheimzinnige feesten van Eleusis tot een nog hoogeren rang in de Attische
hiërarchie7 zich weten te verheffen. Niet zonder geheimen wrok verdroegen de Eteobutaden deze
vernedering. Maar deze wrok alleen was het niet, die het gemoed van Diopithes, den
tegenwoordigen priester in het heiligdom van Erechtheüs op den burg, verduisterde.


Opnieuw een ontevreden blik op den arbeid van het Parthenon slaande, begon hij tot
den man, die met het onderworpen gelaat van een vertrouwde en helper naast hem stond
en die niemand anders was dan Lampon, de ziener, die vroeger ten huize van Pericles
was geroepen om het wonderteeken van den eenhoornigen ram te verklaren.


„De vrede,” zei hij, „is van deze gewijde hoogte geweken, sedert op haar de woelige
schare van Phidias en Callicrates huishoudt, en het zou mij niet verwonderen, wanneer
de Goden zelve weldra van het gedruisch van die dwaze en goddelooze menschen zich
terugtrekken. Want dwaas en goddeloos is het, wat zij doen, en nimmer kan het den
Goden behagen. In plaats van vooreerst het overoude heiligdom van Erechtheüs in heerlijken glans te herstellen, dat slechts voorloopig door den nood der tijden,
toen de Pers zijne godschennende hand daaraan had geslagen, is hersteld geworden,
beginnen thans die Pericles en Phidias een geheel nieuwen, onnutten prachttempel vlak
tegenover dat oude, eerwaarde heiligdom te bouwen. Liet ik mijn blik tot nu toe ongehinderd
van deze plaats tot in het verst verschiet weiden, zoo ligt nu weldra deze prachttempel
als een wal voor mijne oogen. O, ik weet wat zij willen, die heimelijke godloochenaars.
Zij willen dezen ouden eerwaardigen tempel en zijne Goden verdringen, den ouden, gestrengen
eeredienst willen zij verdelgen en met [109]hem de echte vroomheid; zij willen op de plaats der oude tempels en der oude godenbeelden
zulke oprichten, die door hun ijdelen pronk en glans alleen het oog verblinden, maar
geen gevoel voor ware godsvrucht in het hart opwekken. Wat zal het worden, dit „huis
der jonkvrouw”, die Parthenon? Een tempel zonder priesters, zonder eeredienst, een
praalgebouw, een doel- en middelpunt alleen voor de schitterende feesten der Panathenaeën,
en daarnevens—doch neen, niet daarnevens maar in zijn eigen zalen, o schande! eene
schatkamer, eene bewaarplaats voor het goud der Atheners, dat zij op eerlijke of oneerlijke
wijze aan zich hebben gebracht! Slechts als beschermster van dit goud plaatsen zij
in hun tempel de Godin! En welke Godin? wat beteekent dat pronkbeeld uit goud en ivoor?
Een maaksel zal het zijn van menschenhanden. Het oude houten beeld, hetwelk deze onaanzienlijke
tempel bevat, is door geen roemzucht eens stervelings vervaardigd—goddelijk is zijn
oorsprong en door goddelijke genade is het den Atheners ten deel gevallen!”


Zoo sprak Diopithes.


„Het is een booze tijd,” zeide Lampon met goedkeurenden knik. „Het eenvoudige, het
oude, het eerwaardige, het heilige is op verre na niet meer geacht en weldra zal het
menschelijke in laatdunkenden trots zich boven het goddelijke willen verheffen.”


Zachter en met een geheimzinnig gelaat ving nu Diopithes weder aan:


„Die Pericles en die Phidias, die de Atheners tot den nieuwen bouw hebben overreed,
weten toch één ding niet, wat wij Erechtheüs-priesters weten, en dat wij, die hier boven op den burgt wonen, boven alle andere menschen
kunnen weten: dat juist die plek daar ginds, waar zij den prachtigen gevel en den
hoofdingang van hun nieuwen tempel willen oprichten, tot die plaatsen behoort, die
men de „onderaardsche” noemt, tot die plaatsen, waar nooit een vogel uit de lucht
neerstrijkt, of hij, die het [110]doet, valt dood neder, als door een giftigen adem getroffen. Laat ze maar bouwen,
de Atheners, op die ongeluksplaats; zij zullen geen zegen, zij zullen slechts vloek
daarmede op zich laden! Het is het erfdeel der Atheners, onberaden te handelen. Weinigen
weten, van waar dat komt. Wij Eteobutaden weten het. Poseidon, overwonnen in den kampstrijd
met Pallas Athene, verstoord om zijne nederlaag, doemde de Atheners voor alle tijden
tot onverstandigen raad!”


„Onverstandig zijn zij,” hernam Lampon, „en onverstandig zijn hunne leidslieden, omdat
zij naar de leer luisteren van hen, die zich wereldwijzen en waarheidsvrienden noemen.
Naar Pericles hooren de Atheners; Pericles zelf luistert naar Anaxagoras, den Clazomeniër,
die de natuur bespiedt en die, omdat hij alles tot natuurlijke oorzaken wil terug
brengen, daarom het bestaan der Goden ontkent. Onlangs nog werd ik in het huis van
Pericles geroepen, om een wonderteeken te verklaren, dat zich daar had vertoond. Er
was namelijk op Pericles’ landgoed een ram met één hoorn midden op het voorhoofd geboren.
Ik deed wat men verlangde, naar de regelen mijner kunst, en Pericles kon over mijne
prophetie tevreden zijn. Maar ik werd met ondank beloond, want Pericles zweeg geheel
stil en Anaxagoras, die juist bij hem was, glimlachte, alsof mijn werk ijdel en mijne
uitspraak dwaas was!”


„Ik ken hem,” hervatte Diopithes en een donker vuur bliksemde in zijne oogen, „ik
ken hem wel, den Clazomeniër; ik had onlangs op den weg naar den Piraeus een gesprek
met hem over Goden en goddelijke zaken en ik zag dat zijne wijsheid eene verderfelijke
is. Zulke mannen mogen in onzen staat niet geduld worden. Of is het zoover met ons
gekomen, dat de wetten te Athene niet meer van kracht zijn tegen godloochenaars? Neen,
nog doortrilt den meesten Atheners een kille huivering bij dezen naam!”


Zoo sprak Diopithes. Terwijl hij nu naar den [111]rechterkant een scherpen blik sloeg, wees hij naar eenige mannen, welke in een levendig
gesprek gewikkeld, den eenigen weg, die naar den heuvel der Acropolis voerde, over
de westelijke helling opgingen.


„Mij dunkt,” zeide Diopithes, „ik zie daar den onverstandigen raadsman van het Atheensche
volk, den vriend en beschermer van Anaxagoras juist aankomen. Aan zijne zijde gaat,
wanneer mijn oog mij niet bedriegt, een van die nieuwerwetsche tooneeldichters, die
den eerwaarden Aeschylus8 meenen overtroffen te hebben. Maar wie is echter die derde, die fijne, slanke jongelingsgestalte,
die aan de andere zijde van Pericles gaat?”


„Dat is zeker,” antwoordde Lampon, „die jonge citherspeler uit Milete, dien Pericles,
naar ik hoor, lief heeft en die thans overal met hem gezien wordt.”


„Een jong citherspeler uit Milete?” vroeg Diopithes, de goedgebouwde gestalte van
den Milesischen jongeling nauwlettend beschouwende, „ik heb tot dusverre slechts geweten,
dat Pericles een kenner en bewonderaar is van de bekoorlijkheden der schoone kunne,
nu zie ik dat hij het schoone overal weet te waardeeren; want deze jongeling, bij
de Goden, is waardig, niet slechts Pericles, den zoogenaamden Olympiër, maar den beheerscher
zelven van den Olympus, den oppersten Zeus, als schenker te dienen. Het verwondert
mij echter, dat deze zoogenaamde Olympiër, de zoo geroemde Pericles, vermetel genoeg
is om zich openlijk [112]voor de oogen der Atheners met zijn lieveling te vertoonen.”


Terwijl de Erechtheüs-priester zoo den jongeling, die met Pericles was, te gelijk met afgunstige en wellustige blikken
beschouwde, waren de drie mannen genaderd.


Bekoorlijk schoon en teeder was de jeugdige gestalte, welke Lampon aan Diopithes als
een citherspeler uit Milete had doen kennen. De treurspeldichter, die zich eveneens
in gezelschap van Pericles bevond, wierp soms een vurigen blik op den bekoorlijken
jongeling, en richtte bij voorkeur het woord tot den Milesiër. De dichter zelf was
schoon en van een statig voorkomen. Zijn helder voorhoofd scheen als door een vroolijken,
hemelschen glans omstraald.


Thans trad uit de schare der bouwlieden Callicrates den aangekomenen te gemoet, de
wakkere meester, wien de uitvoering was opgedragen van datgene wat Phidias en Ictinus
in de eenzaamheid hadden overpeinsd en ontworpen. Men kon het den man wel aanzien,
dat het zijn werk was onophoudelijk heen en weer te loopen in de hitte der zon tusschen
de steenblokken en de zwoegende en slavende arbeiders op de hoogte van de Acropolis.
Zijn gelaat was verbrand en zijne kleur stak nauwelijks af bij den donkeren baard,
die het omgaf. Het niet minder donker, doordringend en bliksemend oog scheen geheel
vervuld van den gloed der zon. Zijne geheele gespierde gestalte scheen als geblakerd.
Zijn gewaad onderscheidde zich zeer weinig van de kleeding der werklieden. Achteloos
hing de lap, waarvan de kleur niet meer te onderkennen was, dien hij zijn chiton noemde,
om zijne gebruinde ledematen. En evenals hij nu onder de schare der werklieden arbeidde,
zoo had hij reeds menig jaar bij den langen muur daar beneden, die zijn werk was en
die hij onlangs tot vreugde van Pericles had voltooid, zijne beste krachten aan het
nut zijner medeburgers gewijd.
[113]

Pericles deed Callicrates verscheidene vragen, aangaande de vorderingen der werken.
Met voldoening wees Callicrates hem op de nu gelegde grondvesten, die samengevoegd
waren uit reusachtige, vierkantige steenen.


„Gij ziet,” zeide hij, „dat het fundament gereed is, benevens de drie groote marmeren
trappen, die het omgeven. Zie eens hoe het zich bijna over den geheelen zuidelijken
kant van den heuvel uitstrekt! Reeds zijn ook de tusschenruimten der zuilen afgestoken
en eveneens de omtrekken der binnenmuren; zoo ook die van het vertrek voor het beeld
der Godin, en van het achterhuis voor den schat, ook aan de voetstukken der zuilen
wordt gewerkt en aan het taflement; natuurlijk wordt alles nog maar in het ruwe bearbeid;
want het fijnere werk volgt eerst, wanneer het geheel in algemeene trekken samengevoegd
daarstaat, en gij moogt voorloopig geen oordeel vellen, naar hetgeen er thans verrezen
is. Gij zult wat geduld moeten oefenen; want Ictinus is een talmer en Phidias eveneens …”


„Ik kan mij best voorstellen,” hernam Pericles, „dat de nauwgezette Ictinus nooit
over zich zelven te vreden is.”


„En Phidias evenzoo,” herhaalde Callicrates, bijna verdrietig. „Dagen lang zitten
zij samen te fluisteren, met hun beschreven tafels en bladen vóór zich, en rekenen
en passen, peinzende over de juiste tusschenruimten, de dikte en helling der kroonlijsten
en kapiteelen; dan weer gaan ze naar den Theseus-tempel en meten daar de omtrekken
van zuilen en taflement en voelen zich dan ook niet te vreden als zij de balken wat
te zwaar of de tusschenruimten der zuilen iets te groot bevinden en wenschen dat het
hier beter zal worden. En dan rekenen en meten zij weer en zijn het onderling niet
eens en nemen proeven om te zien, hoeveel sterker de hoekzuilen moeten zijn dan de
andere, en hoeveel dichter de hoekzuilen bij de naastbij zijnde moeten staan, dan
de afstand [114]der andere onderling, hoe de schacht zich naar boven en onder moet verdunnen, hoeveel
hier van den Dorischen, daar van den Ionischen stijl9 moet ontleend worden, en hoeveel strepen de uitwijking van dien balk of van die kroonlijst
of van dat kapiteel of fries sterker of zwakker mag gemaakt worden, opdat er eene
tot nu toe onbereikte harmonie in het geheele werk moge verkregen worden.”


„Wie zou een Ictinus niet om zijn fijn ontwikkelden kenners- en kunstenaarsblik benijden!”
riep Pericles.


„Hij heeft het oog van een valk,” hernam Callicrates. „Gij kunt u niet voorstellen,
hoe verwonderlijk sterk het waarnemingsvermogen van dien man is. Hij heeft den duimstok
altijd in de hand, maar hij gebruikt hem zelden, want zien is hem even zeker als meten
en uitrekenen. Het aangeboren vermogen om met zijn oog te meten, is zoo verbazend,
dat hij kleine verschillen opmerkt, waarvan de leek nauwelijks een flauw begrip heeft.
Hij ziet, om zoo te zeggen, met een oog dat tast en voelt, en hij tast en voelt met
een vinger, die ziet. En met Phidias is het evenzoo. Deze pleegt te zeggen en gij
hebt het zeker wel uit zijn mond gehoord: „geef mij een leeuwenklauw en ik zal u daarnaar
den heelen leeuw vormen!”—Zoo scherp en geoefend is het oog van Phidias en zijn kunstgevoel
voor alles, wat men vorm, wezen en harmonie noemt.”


„Waarom zou het oog der Hellenen ook niet even fijn gevoelig kunnen worden, als hun
oor?” zeide de dichter. „Wij dichters en toonkunstenaars” en hij wierp bij deze woorden
een blik op den jongen citherspeler—„wij voelen de kleinste fijnheden [115]en afwisselingen in den rhythmus10 en hooren tusschentonen daarin, die voor het oor van den leek niet merkbaar zijn.”


„Het is zeer loffelijk van Ictinus en Phidias,” vervolgde Callicrates glimlachend,
„dat zij alles zoo haarfijn bedenken en met lijnen en teekens op het papier brengen.
Maar begrijp wel, dat al dat fijn gedachte, wat deze mannen overpeinzen en ontwerpen
op het papier, ook uitgevoerd moet worden—uitgevoerd in massieve, wederstrevende stof.
Zie hier het ontwerp, waarin Ictinus de maat en berekeningen heeft opgegeven, zooals
hij het verlangt te hebben—die moet ik nu in harden steen ten uitvoer leggen op eene
reusachtige schaal, en toch zoo nauwkeurig, in al de fijnheden van het ontwerp, alsof
ik het met een fijn mesje uit ebbenhout moet snijden.”


„Het is gemakkelijk te begrijpen,” zeide de dichter, „dat het moeite moet kosten die
fijne evenredigheden en rechte lijnen in het reuzenschrift der marmerblokken, bij
de verschillende vormen, overal in acht te nemen.”


„Rechte lijnen zegt ge!” riep Callicrates met een bijna spottenden glimlach uit. „Rechte
lijnen? Dat gaven de Goden! Met rechte lijnen kan een stumper ook wel klaar komen.
Maar zulke komen er niet voor in de ontwerpen van Ictinus en Phidias. Weet ge, wat
Ictinus zegt? „Om recht te schijnen mag de lijn in groote afmetingen het nooit in
de werkelijkheid zijn.”—Zie maar eens hier naar die fundamenten en de trappen, die
naar de oppervlakte voeren. Gij zult wel denken, dat deze oppervlakte werkelijk zoo
recht loopt, als ze zich aan uw oog voordoet? Gij vergist u: de lijn van deze oppervlakte
verheft zich naar het midden in eene zachte, voor het oog nauw merkbare en toch voor
het gezicht berekende kromming. En [116]diezelfde zachte, onmerkbare kromming zult ge later ook bij het groote werk, schoon
in geringere mate, terug vinden; ja, overal in deze gansche architectuur van den tempel
wil Ictinus ze zien aangebracht; en evenals van de kroonlijst tot aan de fundamenten
er werkelijk niets waterpas te vinden zal zijn, zoo wil hij evenmin iets volkomen
loodrechts dulden, maar de naar boven krom oploopende lijnen moeten even zacht weder
naar beneden afloopen. Zonder deze zachte krommingen, op de wetten der optiek en lichtbreking
gebaseerd, zegt Ictinus, zou het geheel zonder zwier schijnen en zou het, in plaats
van vrij en fier naar boven te stijgen, er uitzien alsof het in den grond weg wilde
zinken. Gij moogt nu, wat ge wilt, gelooven van deze en dergelijke kunstgeheimen der
beide meesters, maar bedenk eens, hoe ik, om maar van één ding te spreken, het moet
aanleggen, om in weerwil van die zachte krommingen naar boven en onmerkbare afdalingen
naar beneden, de blokken, de steenmassa’s, de zuilbrokken, naar die fijne berekeningen,
toch haarfijn en vast en stevig in elkaar te voegen?”


„Gij zult het tot stand kunnen brengen, wakkere Callicrates,” viel Pericles levendig
in: „ik ken u. Laten wij voor het overige Ictinus en Phidias maar laten meten en berekenen;
het is toch in den grond der zaak een innerlijke, door de Goden ingeschapen aandrang,
welken die mannen volgen. Hun is het door de Goden in de ziel gelegd, langs welken
weg en door welke middelen zij ons in uiterlijken tooi datgene zuiver kunnen doen
genieten wat zij reeds in hun geest hebben aanschouwd.”


„Zoo lang hier een steen op den ander blijft,” zeide de dichter goedkeurend, „zal
wel datgene, wat door Goden bezielde mannen, als deze beiden, eerst in hunne ziel
hebben aanschouwd, en dan in getallen en berekeningen hebben uitgedrukt, hart en ziel
der toeschouwers met overweldigende kracht aangrijpen.”
[117]

„Doch niet toeschouwers, als die luistervink daarboven,” viel Callicrates lachend
in, nadat hij een poos met scherpen blik den Erechtheüs-priester en zijn vertrouwde had aangezien, die beiden loerend en luisterend nog steeds aan
den ingang van het Erechtheüm stonden.


„Met blikken van verbeten woede,” vervolgde Callicrates, „ziet die Erechtheüs-priester steeds naar onzen arbeid, maar ik durf gerust zijn blik beantwoorden. Wij plagen
elkander en tusschen mijne lieden en zijne tempeldienaars bestaat eene openlijke veete.”


„Het kan ons ook niet verwonderen,” zeide Pericles, „dat de Erechtheüs-priester vertoornd is. Wij bouwen toch, in plaats van zijn oud heiligdom te herstellen, vlak
voor zijne oogen een nieuwen tempel op. Want wie toch zou het wagen de schennende
hand aan de eerwaardige geheimen van dit sombere heiligdom te slaan?”


„Ja, waarlijk,” hernam Callicrates, „het is veel beter de uilen daar te laten nestelen.
Die zitten dag en nacht onder het oude tempeldak. Die mannen daarginds willen niets
weten van de nieuwe godenbeelden van Phidias. Zij willen geen nieuwe Goden; zij wasschen
en kammen de oude en behangen ze uitwendig met nieuw gewaad, en gelooven, dat ze zoo
eeuwig kunnen duren. Deze lieden zouden Pallas Athene het liefst nog met een uilenkop
afgebeeld zien.”


„Daar naderen Phidias en Ictinus,” zeide de dichter, naar den anderen kant heenziende,
„wij zullen nu hen zelven hooren.”


„Gij zult niet veel hooren,” hernam Callicrates. „Phidias is stil, zooals ge weet,
en Ictinus wordt boos op ieder, die hem wil noodzaken over zijn vak te spreken. Beide
mannen zijn slechts onder elkander, met niemand anders, spraakzaam.”


Intusschen waren Phidias en Ictinus nader gekomen. Ictinus was een onaanzienlijk gebogen
mannetje. Zijne trekken waren niet scherp, zijne gelaatskleur [118]vaal, zijne oogen mat, alsof hij veel had gewaakt en gepeinsd. In zijn gang echter
had hij iets haastigs, iets onrustigs, dat aan prikkelbaarheid en opvliegendheid deed
denken.


Phidias beantwoordde den handdruk van Pericles en dien van den dichter die bij hem
was. Op den schoonen citherspeler met zijne jeugdige en teedere vormen sloeg hij een
zonderlingen blik. Hij scheen hem te kennen en toch niet te willen kennen. Ictinus
had het voorkomen van iemand, die weinig er mede op had menschen te ontmoeten, en
hij scheen voornemens zijn weg zonder Phidias te willen vervolgen.


Maar de dichter wilde onderzoeken, of het waar was, wat Callicrates had gezegd, en
wendde zich tot het haastige mannetje met de vraag: „Meester Ictinus, wilt ge niet
als een deskundige de vraag beslissen, die Pericles en mij en den jongen citherspeler
straks een geruimen tijd heeft bezig gehouden? Wij spraken over de redenen, die u,
bouwmeesters, konden bewegen, den architraaf niet onmiddellijk op de zuilenschacht
te doen rusten, maar een ietwat breed gelid, ’t zij in den vorm van het Dorische kapiteel
of van den Ionischen stijl, daartusschen te schuiven. Sommigen beweren, dat dit geschiedt,
om het te doen voorkomen alsof de last van het taflement de zuilen uiteen houdt—en
den top als ’t ware naar beneden drukt—”


Ictinus lachte bij zich zelven. „Zuilen dus van leem, van deeg of boter?” antwoordde
hij op sarkastischen toon. „Mooie zuilen voorzeker—zuilen van leem, die zich plat
laten drukken—ha, ha, ha—mooie zuilen.”


„Gij lacht dus om deze verklaring?” riep de dichter: „zeg dan zelf, waarom doet gij
het?”


„Omdat het tegendeel leelijk en afschuwelijk en onverdragelijk zou zijn!”


Deze woorden bromde Ictinus haastig, sloeg op den vrager een vluchtigen blik uit zijne
grijze oogen en ijlde weg.
[119]

De mannen lachten.


„Ik zie,” vervolgde Pericles zich tot Phidias wendend, „dat de werken goed vorderen.
Dat verheugt mij. Wij moeten snel en ijverig voortwerken. Wij moeten gebruik maken
van de gunstige omstandigheden, die wellicht nimmer terug zullen keeren. Een groote
oorlog zou alles stuiten en weldra zouden ons de middelen ontbreken om het ondernomene
te voltooien.”


„Wij zijn daarom aan de ontwerpen en kleimodellen der ontzachelijke gevelgroepen en
van de friezen en metopen-velden in de werkplaatsen ijverig bezig,” hernam Phidias.


„Denkt ge er niet aan,” vroeg Pericles, „Polygnotus te ontbieden, opdat ook hier,
evenals daar beneden in den Theseus-tempel beitel en penseel in de uitvoering van
de metopen-velden het werk konden verdeelen? Doch, ik herinner het mij, gij koestert
geene hooge gedachten van de zusterkunst, het schilderen, die, ik moet het bekennen,
nog een weinig onbeholpen in het niet verzinkt, bij de reusachtige vorderingen van
den beitel.”


„Ik heb zelf als jongeling het penseel ter hand genomen,” hernam Phidias; „maar het
voldeed mij niet. Vol en rond en zuiver wilde ik datgene wat ik in mijn geest zag,
voorstellen, en dat kon ik alleen met den beitel.”


„Welaan,” zeide Pericles, „dan moge aan het nieuwe heiligdom van Pallas alleen de
rijpste kunst hare krachten wijden, opdat het een gedenkteeken worde van het beste,
wat wij vermogen. Wij zullen Polygnotus bij eene andere gelegenheid zoeken schadeloos
te stellen. Wij willen later ook eens overleggen of er niet iets te doen is voor het
oude heiligdom van dien toornigen priester en ook voor gindsch onvoltooid tempeltje,
dat zich zoo fier op de rotsen verheft ter eere van de ongevleugelde zegegodin. Mocht
toch, als ik eens van het wereldtooneel aftreed, geen Atheensch burger iets meer te
wenschen overblijven! Dat er nog zoovelen zijn, die ontevreden zijn, is mij eene pijnlijke
gedachte. [120]Gij glimlacht? Waarlijk, misschien wil de ernstige, gestrenge Phidias alleen zich
zelven voldoen.”


„Dat is juist het moeilijkste,” hernam Phidias.


„Vreest ge niet de tegenstanders?” vervolgde Pericles. „Geef acht, wij hebben overvloed
van dezulken. Ook gij wordt benijd, en wat gij werkt, is niet allen welgevallig.”


„Pallas Athene verbiedt mij te vreezen!”11 hernam Phidias met de woorden van Homerus, en wees met de hand naar het ijzeren reusachtige
beeld zijner Athene Promachos, dat te midden van deze mengeling van het oude en het
nieuwe op de Acropolis zoo verheven, rustig in den reinen aether zich verhief.


Toen verwijderde Phidias zich om Ictinus weder op te zoeken.


Pericles, de treurspeldichter en de jongeling uit Milete zetten hunne wandeling over
de hoogte van de Acropolis voort.


De treurspeldichter verdiepte zich in een aangenaam gesprek met den jongen citherspeler.
Hij zelf toch was ook een voortreffelijk beoefenaar van het snarenspel. Zoo fijn en
scherpzinnig wist de jongeling zich uit te drukken, dat gene ten laatste verwonderd
zeide:


„Ik wist wel dat de Milesiërs zeer beminnelijk waren, maar ik wist nog niet, dat zij
zoo wijs tevens zijn.”


„En ik,” hervatte de jongeling, „heb de treurspeldichters der Atheners altijd voor
zeer wijs gehouden, maar ik dacht niet, dat ze ook zoo beminnelijk konden zijn. Ik
beoordeelde namelijk onberaden uit de dichtwerken zelven de dichters. Hoe komt het,
dat uwe tragische dichtkunst tot nu toe zoo weinig rekenschap hield met de zachtere
aandoeningen van het menschelijk hart? Grootsch is daar alles, verheven, niet zelden
huiveringwekkend, maar aan den zachtsten en toch tevens den [121]machtigsten hartstocht, de liefde, gunt men de plaats niet, die haar toekomt. Anacreon12 toch en Sappho13 weten, de een op vroolijken, de andere op weemoedigen toon zooveel van haar te zingen;
waarom versmaadde het tot dusverre slechts de treurspeldichter, alleen het grootsche
en bovenmenschelijke nastrevend, tonen van die teedere, echt menschelijke aandoening
aan te slaan?”


„Jonge vriend,” zeide de dichter glimlachend, „geen waardiger verdediger had de teedere,
met pijlen gewapende God14 kunnen vinden. Weinige dagen geleden is bij mij de gedachte aan een treurspel opgekomen,
waarin degeen, wiens verdediger gij heden zijt, wel eene plaats zal worden ingeruimd.
Ik weet niet, of die vluchtige gedachte tot ernst zou zijn geworden; maar het treft
heel goed, dat ik er door u aan herinnerd word. Ik ben voornemens dat treurspel nu
werkelijk te schrijven, daar uwe woorden en nog meer uwe heerlijke oogen mij ten gunste
der zaak, die gij voorstaat, hebben ontvlamd en bezield.”


„Voortreffelijk,” hernam de jongeling; „ik zal den geurigsten krans voor den dag uwer
zegepraal voor u vlechten”—


„Een krans van roode rozen,” riep de dichter, „daar ik toch in mijn gedicht den alles overwinnenden Eros denk te verheerlijken.”


„Voorzeker,” hernam de jongeling, „en ziedaar, de dankbare, gevleugelde God schijnt
te willen, [122]dat ik de rozen voor dien krans aanstonds pluk.” De teedere slanke jongelingsgestalte
ijlde tegelijkertijd op een vooruitstekende rots, waar in de spleten een wellicht
eeuwen-oude heester stond, die geheel met bloeiende rozen bedekt was.


„Wees voorzichtig, jonge vriend,” zeide de dichter, „gij weet niet op welk eene noodlottige
plaats gij staat. Van den top dier rots heeft een koning der Atheners15 zich in de zee neergestort, omdat zijn beroemde zoon, van de bestrijding van den
Minotaurus16 terugkeerende, verzuimd had, toen hij Athene naderde, als een teeken zijner overwinning
het witte zeil te hijschen. Buitendien de voet kan op deze gewijde hoogte geene plaats
betreden, waar niet vonken uit het verleden uit den grond opspatten en overoude sagen
den wandelaar omruischen.”


„En toch,” hernam Pericles, „terwijl de voet in het stof van het verleden ronddoolt,
zwerven de oogen van deze hoogte vrij in het verschiet en baden zich in de volle schoonheid
en frischheid van het heden. Zijt gij moedig en behendig, Milesische vriend, volg
ons dan over de rots naar de hooge bergvlakte, waar de machtige schutsmuur der Acropolis
op uitloopt.”


Lachend snelde de jongeling vooruit en weldra stonden de drie mannen op de verheven
sterkte.


„Hoor nu eens,” zeide Pericles, „wat u dit schoone, bochtige Attische strand zegt,
deze schitterende golven, deze eilanden die hunne bergtoppen uit het schoonste zeegroen
in het schoonste hemelsblauw verheffen! Ginds doemt uit de golven van den Saronischen
zeeboezem Aegina17 op, met zijne talrijke bergkruinen. In die kloven verborgen zich de wilde „Miermenschen”
van den voortijd. [123]Thans echter verheft zich op den hoogsten top van het eiland in de eenzaamheid van
een schaduwrijk woud, de tempel van den panhelleenschen18 Zeus, welke ons volk tot een zijner schoonste feesten verzamelt. Daar rechts, korter
nabij in dezelfde baai ligt het heerlijke Salamis, de wieg der helden. Behoeft wel
de late nazaat voor de schim van den onsterfelijken held te blozen, die van daar tegen
Ilium19 optrok? Werd niet juist daar in die schoone zeeëngte, die ons thans zoo vreedzaam
begroet, door ons de beroemdste aller zeeslagen gestreden? En meer zuidelijk, waar
de Cithaeron, de Pentelicon en de Parnesus zich als een bolwerk voor Attica verheffen,
den westelijk zich uitstrekkenden Hymettus de hand reikende, daar verhalen overoude
sagen van leeuwen, die in de woudkloven huisden. Maar onze vaderen hebben de leeuwen
geworgd, hunne harten bij het vuur gebraden en opgegeten, om leeuwenmoed en leeuwenkracht
hunne nazaten te doen erven. En zoo was het zeker die geërfde leeuwenmoed, waardoor,
vlak achter die hoogten, op het slagveld van Marathon, de schitterendste aller overwinningen
behaald zijn geworden. De leeuwen en wolven van die kloven zijn geveld, de barbaren
uit die sterkten van het Attische strand voor altijd verdreven; rustig delven wij
op de plaats van de oude leeuwenjacht het heerlijke Pentelisch marmer en verzamelen
den honig van de beroemde Hymettus bijen. Daar achter de Acrocorinthus20 verheft zich het geweldige Cyllene-gebergte in zilveren glans, en wanneer de laatste
nevelsluier in het Westen zal zijn verdreven, dan rijzen de tinnen op van Corinthe21 uit de blauwe fonkelende zeeëngte. Maar vergeten we den ernstigen groet [124]niet, die over Salamus en Aegina heen ons de naburige Peloponnesus toezendt. Ziet
ge die bochtige kusten met de steile hoogten van Argolis en daarachter Arcadië’s bergen? Zoo dikwijls ik over de gedenkteekenen en herinneringen van den Atheenschen
roem naar gindsche bergen van de Peloponnesus het oog sla, dan wordt het mij zoo zonderling
te moede en het is mij alsof ik de hand op het zwaard moet leggen—het is, alsof zich
achter die bergen het sombere Lacedaemon verhief en dreigend daarover heen blikte.”


„Dat toch de blik van staatslieden en veldheeren altijd in het verschiet zweeft,”
viel de dichter in. „Is het niet beter, in plaats van het oog te slaan op gindsche
bergen van de Peloponnesus, volop te genieten, wat wij hier voor onze oogen hebben?
Jongeling, laat u niet verleiden naar de Peloponnesus en hare dreigende bergtoppen.
Verlustig u in het vroolijke beeld van het door water en zon begunstigde land daar
beneden u, waar in grooten getale de vriendelijke hoeven u toelachen, de bezitting
van den nooit vermoeiden Athener, die zoo mogelijk, dag op dag uit de stad naar zijne
vruchtboomen en zaadvelden zich begeeft en onderzoekt hoe de slaven zijne runderen
oppassen en zijne lammeren en geiten. En hoe bekoorlijk kronkelen zich de wegen tusschen
de hoeven, weiden, olijfbosschen, tusschen de altaren der Goden en steenen monumenten
naar alle zijden heen. Hier naar den Piraeus, en ginds naar Rhamnus en Marathon. Het
schoonst en heerlijkst echter loopt westelijk de weg naar Eleusis, de heilige stad
der mysteriën, tusschen tallooze wit schitterende heiligdommen en zilveren populieren
en olijf- en vijgeboomen door. En hoe heerlijk ligt de stad zelve daar uitgestrekt
tusschen den Ilissus en den Cephissus, de kristalheldere maar kortlevende stroompjes;
op de bergen nabij de stad ontspringen zij en bereiken nog niet eens de naburige zee,
maar zijn tevreden om als stofregen en dauw de bloemtuinen der Atheners te bevochtigen,
of borrelend in duizende bronnen [125]hun jong leven te verspillen. Aan den Ilissus liggen lachende tuinen, door menschen
aangelegd; maar een natuurlijke tuin en een liefelijke schaduwrijke oase in het zonnige
land van Attica zijn de dalen, waar onder het heldere groen der olijven de schoone
beekjes van den Cephissus klateren. Dit oord prijs ik met trots, want daar is mijne
geboorteplaats, de heuvel van Colonos22. Uw krijgszuchtige vriend Pericles zou u kunnen vertellen, dat in deze streek de
schoonste rossen geteeld worden en dat het de wilde, prachtige veulens van Colonos
waren, waarvoor in overoude tijden de zeegod den breidel heeft uitgevonden. Maar ik
zeg u, dat in dit dal van den Cephissus nooit ruwe winden blazen, dat daar de wijnstok
en de vijg bloeien, dat daar, bevochtigd door den reinsten dauw de narcissen tieren
en de viooltjes en de gulden crocus en de wijnkleurige klimop …”


De trekken des dichters gloeiden van geestdrift, toen hij in de heldere oogen van
den jongeling blikkende, de bekoorlijkheid van zijn geboorteland prees. Eindelijk
vatte hij zijn hand en zeide: „Kom [126]toch zelf eens in mijne schoone landstreek, of nog liever, ga terstond met mij en
breng den dag door in mijne landelijke woning aan den Cephissus-oever; ik zal u mijne
cithers en lyren laten zien en we zullen, als gij er lust in hebt, op de wijze van
Arcadische herders, een kleinen wedstrijd houden in zang en snarenspel.”


De citherspeler glimlachte. Pericles zeide na eene pause: „Ik zelf zal weldra den
jongen Aspasius als gids naar uwe landelijke woning geleiden; gij hebt ook voor uw
wedstrijd in gezang en snarenspel wel een kamprechter noodig”—


„Dus heet de jongeling Aspasius?” riep de dichter uit; „die naam herinnerd mij aan
een schoone Milesische, van wie ik in den laatsten tijd veel heb hooren spreken”—


De citherspeler bloosde.


Die blos trof den dichter. Hij hield nog steeds de tot afscheid gereikte hand van
den jongen Milesiër in de zijne. En zie, op dit oogenblik werd een gevoel in hem levend,
dat hij ongetwijfeld vroeger reeds ondervonden had, maar zonder zich daarvan bewust
te zijn.


Hij voelde namelijk op eens duidelijk, dat de hand van den jongen Milesiër zeer fijn,
zeer warm en zeer zacht was. Een oogenblik later was hij overtuigd, dat de hand te
fijn, te warm en te zacht was, om aan een mannelijken arm, al was die ook nog zoo
jong en teer, toe te behooren. De eene helft van het schoone geheim las hij in de
purperen kleur op de wangen van den citherspeler, de andere helft had hij, om zoo
te zeggen, in zijne hand.…


De dichter vergiste zich niet. De hand, die hij in de zijne hield, was niet die van
een jongeling. Het was de hand van de schoone Aspasia.


Pericles en de Milesische hadden elkander in den loop der maand, na die eerste ontmoeting
ten huize van Phidias, het eerst bij Hipponicus, den goedhartigen gastronoom, die
met Pericles bevriend was, wedergezien. Zij ontmoetten elkander dikwijls [127]en ten laatste zouden zij het liefst niet meer van elkaar gescheiden zijn. Aspasia
kleedde zich in mansgewaad en vergezelde haar vriend soms onder de vermomming van
den „citherspeler van Milete.” Zoo was zij ook heden met hem naar de Acropolis gegaan.
Onder weg had zich de treurspeldichter bij hen aangesloten. En zijne ontvankelijke
en gevoelige ziel was zonderling getroffen geworden. Door eene betoovering was de
dichter in dit gezelschap aangegrepen, die hem zelven onverklaarbaar was. Nu zag hij
dit raadsel opgelost. In verwarring liet hij de fijne, zachte hand glippen. Weldra
echter greep hij ze weder en zeide met een veel beteekenenden glimlach tot zijn vriend
Pericles: „ik bemerk dat Apollo, de God der zieners en dichters, mij nog steeds gunstig
is. Hij heeft mij den verren weg naar Delphi bespaard en zelfs mijne nachtelijke sluimering
heeft hij niet afgewacht, om mij met openbaringen in den droom te verschijnen; maar
plotseling heeft hij mij de gave verleend, onbedriegelijk uit de hand des menschen
te voorspellen, en vooral daaruit het geslacht op te maken, ook dan wanneer men het
nog zoozeer wil verbergen”—


„Gij zijt van oudsher een lieveling der Goden,” zeide Pericles, „en voor u hebben
de Olympiërs geene geheimen”—


„Daar doen ze wèl aan,” hernam de dichter. „Ik reken onder hen ook den Olympiër Pericles”—


„Wat uwe chiromantiek23 u ook over het geslacht van den Milesischen citherspeler moge verraden hebben,” zeide
Pericles, „zeker is het, dat hij recht heeft in mansgewaad te gaan en een mannennaam
aan te nemen. De aard der vrouwen is doorgaans ontvankelijk en lijdelijk. Deze daarentegen
is van eene steeds werkzame en vruchtbare natuur, en gij kunt hem niet naderen, zonder
dat hij invloed op u oefent en een zaadkorrel in uw ziel achterlaat.”
[128]

„Ik kan u verklaren,” zeide de dichter, „ook in mij heeft hij zooeven eene dichterlijke
vonk, door een paar los daarheen geworpen woorden tot eene heldere vlam aangeblazen.
Het is zonderling, welk eene kracht wijze gedachten, door een schoone mond geuit,
op ons hebben!—Hoe verleidelijk is het, zich aan zoo’n gewenschte macht nog langer
over te geven! Maar de zon neigt achter de hoogten van de Acrocorinthus ten ondergang.
In dat boschje slaat een nachtegaal, die, naar ik geloof, uit het vlek Colonos over
is gevlogen, om mij te vermanen naar huis terug te keeren. Van den hoogsten top der
Acropolis tot gindsche hoeve, die gij daar op de helling van den kleinen heuvel, door
de wateren van den Cephissus omspoeld, uit het groen der olijven ziet uitsteken, is
een tamelijk lange weg af te leggen. Ik neem derhalve afscheid van u en niettegenstaande
de veranderingen, die inmiddels hebben plaats gegrepen, en welke bekoorlijker zijn,
dan alle die de mythen ons verhalen, herhaal ik mijne woorden: Kom over naar de streek
van Colonos; vlucht daarheen, wanneer u de nabijheid der menschen te drukkend wordt,
en breng daar een dag door in de eenzaamheid.”


[image: „Pan is luimig.”]„Pan is luimig.”





„We zullen uwe woorden niet vergeten!” zeide Pericles. „Doch laat uwe Muze u volgen
in uwe eenzaamheid. In den wedstrijd van alle kunsten moet ook de tragische naar den
hoogsten trap streven. Gij hebt ze van de stroeve strengheid van uw voorganger24 tot zachtheid en reiner menschelijkheid gebracht. Laat uwe nieuwe tragedie den schepper
der „Electra” waardig zijn, opdat wij het weldra als de liefelijkste en rijpste vrucht
van Sophocles’ Muze moge prijzen en genieten.”


„Mocht slechts,” hernam de dichter, „de geest van dezen citherspeler, van wien ik
nog geen citherklank heb gehoord en die mij toch reeds betooverd heeft, mij omzweven.
Het schijnt, dat hij de harten der staatsmannen en dichters zich heeft uitgekozen.
[129]om zijne melodieën daarop te spelen …”


Zoo sprak de man met het heldere voorhoofd en de klare, bezielde, vriendelijke oogen;
hij drukte zijn vriend de hand, boog voor de verkleede Milesische en verwijderde zich
langzaam, evenwel niet zonder nog eens om te zien; hij daalde de Acropolis af.


„Verontrust u niet, omdat hij in ons geheim ingewijd is,” zeide Pericles tot Aspasia.


„Ik wilde juist hetzelfde aan u zeggen”, hernam Aspasia glimlachende.


„Hebt gij dan zoo spoedig die edele, dichterlijke ziel doorgrond?” vroeg Pericles.


„Zij is zoo klaar en spiegelhelder tot op den bodem, als de wateren van den Cephissus,”
antwoordde Aspasia. „Maar laat ons nu ook de helling afdalen, want ik gevoel mij door
den zwoelen zomeravond vermoeid en mijne lippen smachten naar een verfrisschenden
dronk”—


„Welaan dan,” zei Pericles, „we gaan slechts eenige schreden rechtsaf buiten dien
muur, en we hebben de Pansgrot met hare beroemde wateren vlak voor ons, die onmiddellijk
uwe lippen de gewenschte lafenis zal bieden.”


Pericles en Aspasia daalden een aantal trappen, die in de rotsen gehouwen waren, af.
Toen bereikten zij de grot en de bron die daarvóór uit den grond ontsprong. Het was
de bron Clepsydra, wier wateren soms in den grond verdwenen en dan weer plotseling
opborrelden.


Aspasia schepte water met hare holle hand en dronk.


Toen schepte zij andermaal en bood de handvol helder, verfrisschend water met dartele
vriendelijkheid Pericles aan. Deze dronk het water glimlachend uit hare holle hand.


„Geen koning der Perzen,” zeide hij, „heeft ooit uit eene zoo kostbare schaal gedronken!
Ze is echter zoo klein, dat ik haast vreezen moet, haar met den dronk in te slikken.”


Aspasia lachte en wilde de scherts beantwoorden, [130]doch op hetzelfde oogenblik verschrok ze, want ze bemerkte plotseling een gelaat,
dat uit den achtergrond der schemerdonkere grot met een soort van goedaardigen, boerschen
glimlach op haar neerzag. Naderbij tredende, bevond zij, dat het een vrij ruw bewerkt
beeld van den God Pan25 was, aan wien de grot was gewijd.


„Vrees niets,” zeide Pericles, „de herdersgod is goedaardig van karakter.”


„Soms ook van een boozen aard,” hernam Aspasia; „de verhalen der herders omtrent hem
loopen uiteen.”


„Voor ons Atheners ten minste,” hervatte Pericles, „heeft hij zich bovenmate goed
betoond. Den hardlooper Phidippides, die naar Sparta ijlde, om de Spartanen ten spoedigste
tot hulp tegen de Perzen op te roepen26, verscheen de God in het gebergte op de grenzen tusschen Argolis27 en Arcadië27, waar hij inheemsch is; het beviel hem, dat de kerel uit vaderlandsliefde zoo ademloos
over de Argolische bergen liep en hij kreeg een goeden dunk van de Atheners, over
wie hij zich vroeger niet erg had bekommerd. Hij kwam zelf om ons te helpen naar Marathon
en wij overwonnen, zooals bekend is, en de dankbare Atheners verzuimden niet, hem
na de overwinning dit kleine heiligdom in de grot op de Acropolis op te richten.”


„Pan mag zoo goed zijn als hij wil,” zeide Aspasia, „deze grot is echter te bekoorlijk
voor den boeren- en herdersgod.”


„Gij hebt gelijk,” hernam Pericles, „en nog meer dan gij zelve denkt: wanneer het
namelijk waar is, wat de oude sage bericht, dat juist deze grot de plaats is geweest
van de belangrijkste bruiloft, die [131]er ooit in de Grieksche wereld gevierd is geworden—dat hier in de vertrouwelijke schemering
der grot, de God des lichts Apollo, in liefde ontstoken voor de rozenvingerige dochter
van Erechtheüs Creüsa, zich met haar verbond en dat de vrucht hunner liefde Ion de vader werd van
onzen Ioninischen stam!”


„Hoe?” riep Aspasia geroerd uit, half schertsend, half ernstig, „is dit hier de bakermat
van den edelsten stam der Grieken, die ginds bloeit in de landouwen van Attica en
op de kusten van mijn geboorteland? En de Atheensche jonkvrouwen tooien de wanden
dezer grot niet dag aan dag met kransen van rozen en leliën? En in plaats van den
schitterenden God Apollo staat hier grijnzend met zijn breed gezicht de plompe Arcadiër,
een vreemdeling uit die vijandige, sombere bergen van de Poloponnesus?”


„Waarom,” antwoordde haar Pericles glimlachende, „waarom vaart gij zoo heftig uit tegen den God der berg- en woudstilte? Ik ken er geen,
onder wiens bescherming een verliefd paar vertrouwelijker kan keuvelen, dan onder
dien van den God van den idyllischen vrede en der vreugde”—


„Nu,” riep Aspasia, „voor één ding althans, voor de schaduwrijke koelte, die hij hier
in de grot mij schenkt, ben ik hem dankbaar.”


Met deze woorden nam zij den Thessalischen hoed van het hoofd en zette dien op het
hoofd van den herdersgod. De goudgele, heerlijke lokken golfden van hare schouders
af.


„Och, mocht ik toch weldra,” vervolgde zij glimlachend, „het geheele gewaad van den
citherspeler aan den eerlijken Pan wijden, evenals dit hoofddeksel! Waarlijk, het
wordt mij lastig. Hoe lang moet ik nog onder dezen dwang gebukt gaan? O gij Atheners,
wanneer zult gij het der vrouw vergunnen vrouw te zijn! Ge moet toestemmen, Pericles,
gij Atheners zijt niet de waardigste zonen van Ion, die in deze grot geboren werd.
Gij hebt te veel van het Dorische karakter in u opgenomen. [132]Gij moet het hoofd buigen voor de nazaten der landverhuizers van uw eigen stam, die
op de kusten van Azië zich reiner, vrijer en vuriger hebben ontwikkeld”—


„En doen wij dat niet?” zeide Pericles met een veel beteekenenden glimlach zich tot
Aspasia buigend, die op een breed, uitstekend, met mos begroeid rotsblok zich had
neergezet. „Doen wij dat niet?” herhaalde hij en drukte haar geurig gelokt hoofd tegen
zijne borst.


„Pan is luimig,” riep Aspasia. „Hij beloofde mij verkwikking in zijne grot, maar hij
schijnt met zijn adem heimelijk de zwoele avondlucht nog drukkender te maken”—


„In der daad,” zeide Pericles, „bijna bedwelmd omgeeft ons de lucht, zwanger van den
geur van de thym en wilde rozen.”


Terwijl Pericles en Aspasia zoo praatten, was het blauw des hemels in een gloeiend
rood veranderd. De lange Hymettus-keten was geheel gedoopt in den rozenkleurigen gloed.
Langzaam was de zon achter Arcadië’s bergen ter kimme gedaald. Over de bergtoppen
van den Brilessus flikkerde van tijd tot tijd uit het zwangere zwerk door de zwoele
lucht een matte bliksemstraal.


„Aspasia,” riep Pericles, „de boodschap, die gij als Grieksche uit het vroolijke Ionië
den Grieken overbrengt, zij weerkaatst, als het weerlicht in die zwangere wolk, zwoel
en rijk aan zegen, in mijne ziel en in alle geesten van Attica! Zij zal werkelijkheid
worden, deze boodschap: in den engsten kring tusschen u en mij, in den ruimsten van
geheel het Atheensche volk! Wij gevoelen allen eene nieuwe kracht, een nieuw vuur
in ons en wij zien dat het Helleensche volk streeft naar zijne hoogste ontwikkeling!”


Zoo sprak Pericles en drukte een gloeienden kus op de lippen van Aspasia. Het was
dezelfde gloed, het was dezelfde kracht, het was de kiem van dezelfde levensvolheid
en levensschoonheid, welke de vuist van den strijder bij Marathon, den beitel [133]van Phidias, de stift van Sophocles, den redenaarsdonder van Pericles op de Pnyx en
zijn brandenden kus op de lippen der schoonste Grieksche vrouw bezielde.…


Wanneer een vertrouwelijk paar als dit, waarin het menschelijke wezen tot den reinsten,
weelderigsten en edelsten bloei is ontwikkeld, in een kus elkander beroeren, dan is
dit de hoogste zaligheid van het leven en eene huivering van vreugde doortrilt heimelijk
het hart der wereld van de eene pool tot de andere; ook die kus is te vergelijken
met dien bliksem van den zwoelen zomeravond boven de toppen van den Brilessus.


Zielen ontmoeten elkander als van vonken zwangere wolken.


Maar de wolken ontlasten zich—de menschelijke ziel voedt den gloed. Dronken was de
ziel van Pericles, toen hij met Aspasia de helling van den berg bij het schitterend
licht der fonkelende avondster afdaalde. Hij drukte de schoone zacht aan zijne borst,
en zeide, met het oog op het door de maan beschenen reusachtige beeld der Godin van
Phidias:


„O Pallas Athene, leg den metalen helm af, en vergun den nachtegalen der Cephissus-valleien
daarin te nestelen!”









1 Metopon beteekent eigenlijk het voorhoofd, v.d. het front. ↑




2 Poseidon is met den Romeinschen Neptunes geïdentificeerd. Zijn attribuut was de geweldige
drietand. ↑




3 Hermes, overeenkomende met den Romeinschen Mercurius, de zoon van Zeus en Maia, was de beschermgod van den handel, ook van de dieven en
reizigers. Ook is hij de bode der Goden. ↑




4 Daedalus is een der beroemdste kunstenaars der oudheid. Hij maakte o.a. voor zijn zoon Icarus en zich zelven, toen zij te Creta gevangen gehouden werden,
vleugels met was bevestigd. Icarus, die de zon te dicht naderde, viel in zee, daar
de was smolt. Die zee is naar hem de „Icarussche” genoemd. Daedalus was ook de bouwmeester
van het vermaarde Labyrinth op Creta. ↑




5 Demeter, de Romeinsche Ceres, was o.a. de Godin van het graan. ↑




6 Eleusis, eene stad in Attica, lag aan de baai van dien naam, tegenover het eiland
Salamis. ↑




7 Priesterheerschappij. ↑




8 Aeschylus was de eigenlijke stichter van het Grieksche treurspel. Hij werd in 525
(volgens sommigen in 521) geboren, zijn vader heette Euphorion, uit een oud-Attische
familie gesproten, behoorende tot de gemeente Eleusis. Op vijfentwintigjarigen leeftijd
trad hij als tooneeldichter op. In 484 behaalde hij den eersten prijs. In 490 onderscheidde
hij zich dapper in den slag bij Marathon, waar hij talrijke wonden ontving. Voorts
nam hij deel aan de roemrijke slagen bij Artemisium, Salamis en Plataea (480 en 479). In 475 werd hij door Hiëro, tyran van Syracuse, aan het hof genoodigd.
Na in vele dichterlijke wedstrijden, naar Athene teruggekeerd, te hebben overwonnen,
werd hij aangeklaagd; hoewel vrijgesproken verliet hij de stad en begaf zich naar
Gela op Sicilië; waar hij op 69-jarigen ouderdom stierf. Een grafteeken en standbeeld
werd door de Atheners voor hem opgericht. Van zijne talrijke tragediën op 93 of 70
begroot, hebben we er zeven over. Haar titel luidt: „de geketende Prometheus”, „de zeven tegen Thebe”, „de Perzen”, de „Oresteia”, eene trilogie bestaande uit
den „Agamemnon”, de „Choëphorae of offerplengsters”, en „de Eumeniden”, ten laatste
de „Hiketiden of smeekelingen”. ↑




9 Het is hier niet de plaats het nauwkeurig onderscheid uiteen te zetten tusschen den
Dorischen, en den Ionischen stijl. Uitvoerig kan de lezer dat vinden in Guhl en Koner,
pag. 10, 11 en volgende. In het algemeen slechts merken we op, dat die bouworden op
dezelfde wijze verschillen, als de volken, Doriërs en Ioniërs, waaraan ze ontleend
zijn. In den Dorischen stijl heeft zich het ernstige karakter van de Doriërs afgespiegeld;
lichter en slanker, bevalliger en sierlijker is de Ionische bouworde. ↑




10 Rhythmus is eigenlijk iedere beweging, afgeleid van een werkwoord, dat „stroomen”,
„in beweging zijn” beteekent; v.d. de maat, versmaat. Men herinnert zich dat de verzen
der Ouden zich niet door het rijm, maar door de maat van het proza onderscheiden. ↑




11 Dit zijn de woorden, welke Diomedes tot zijn wagenmenner Sthenelus spreekt, toen deze
hem aanried te vluchten voor Aeneas en Pandarus. Iliad. Boek V, vs. 256. ↑




12 Anacreon was een der grootste en tevens liefelijkste lyrische dichters van Griekenland.
Al wat zacht en welluidend was vond in hem zijn tolk. De liefde en den wijn bezong
hij bij voorkeur. Van de 68 gedichten, die op zijn naam overgeleverd zijn, erkent
de critiek er zeer weinige voor echt. Hij was te Teos in Ionië geboren, werd te Abdera
opgevoed, circa 530 v. C. Polycrates, tyran van Samos, noodigde hem aan zijn hof.
In 521, na den dood van zijn beschermheer, keerde hij terug naar Athene, waar hij
door Hipparchus met ingenomenheid werd ontvangen. Na den val van dezen begaf hij zich
weder naar Teos. Tijdens den opstand van Ionië tegen Darius vluchtte hij naar Abdera,
waar hij op 85-jarigen ouderdom stierf. Simonides maakte op hem een grafschrift. Naar
de sage luidt, is hij aan het doorslikken van een druivepit gestorven. ↑




13 Sappho, dochter van Scamandronymus en Cleïs, geboren te Eresus op Lesbos in 612 v.
C. was de beroemdste dichteres der Oudheid. Te Mitylene verzamelde zij eene schare
jongeren om zich heen. Voor een dezer, den schoonen Phaon zou zij eene zoo hevige
liefde hebben opgevat, dat ze zich van de Leucadische rotsen in zee stortte, omdat
die liefde onbeantwoord werd. Men wil, dat ze een dochter Cleïs naliet. Zij koesterde
groote vriendschap voor den dichter Alcaeus. De grondtoon harer poëzie is hartstocht
en liefde. Naar haar is de Sapphische strophe genoemd. ↑




14 Eros, de God der liefde, de Romeinsche Cupido. ↑




15 Hier wordt Aegeus bedoeld; vergelijk noot 2 pag. 60. ↑




16 De Minotaurus was, naar de sage, half stier half mensch, welken Minos in het labyrinth
te Creta met knapen en meisjes voedde, die Athene als cijns moest opbrengen. Theseus
doodde hem met behulp van Ariadne. ↑




17 Aegina, een eiland ongeveer anderhalve vierk. mijl groot, met gelijknamige hoofdstad,
ligt in den Saronischen zeeboezem (golf van Aegina). Beroemd is de Aeginetische kunst
en gymnastische geoefendheid. ↑




18 Panhellenisch beteekent alle Grieken omvattend. ↑




19 Troje, op de kust van Klein-Azië gelegen. ↑




20 Acrocorinthus is de acropolis van Corinthe, de hoogste top en sterke vesting. ↑




21 Corinthe was de aanzienlijkste handelplaats van Griekenland, op den Isthmus (zeeëngte)
gelegen met voortreffelijke havens. Cicero noemt het, in zijne redevoering de imperio
Cn. Pompeii c. V: „totius Graeciae lumen”, het licht van geheel Griekenland. ↑




22 Men bemerkt hieruit dat de spreker Sophocles is, de groote Atheensche treurspeldichter.


Sophocles, de zoon van Sophillus, een wapensmid, is geboren in 495 v. C. te Colonos in Attica. In 480 zong hij in het koor ter eere van de overwinning bij Salamis. Lampros
was zijn leermeester in de muziek. Achttien malen behaalde hij de zege in een tragischen
wedstrijd, waarin hij dikwijls zelfs Aeschylus overtrof. Na de opvoering zijner Antigone
werd hij tot strateeg gekozen (441). Tegelijk met Pericles voerde hij het bevel in
den eersten oorlog tegen Samos. Vier jaar later zou hij Hellanotamias geweest zijn,
waardoor hij het bestuur verkreeg over de bondskas. Bij de hetaere Theoris zou hij
een zoon Aristo verwekt hebben, die weder een zoon, Sophocles geheeten, naliet, die
eveneens drama’s schreef. Uit een wettigen echt had Sophocles een zoon Iophen, die
weinig talent en een slecht karakter bezat, zoodat hij zelfs zijn hoogbejaarden vader
van krankzinnigheid aanklaagde, om het beheer over diens goederen te verkrijgen. Men
wil dat de grijze dichter zijn schoone zang uit den Oedipus Coloneüs ter eere van
Colonos zou hebben voorgedragen, teneinde zijne onverzwakte geestkracht te bewijzen.
Hij werd daarop onmiddellijk vrijgesproken; Sophocles stierf in 406, bijna 90 jaar
oud. Men wil dat hij aan het doorslikken van eene druivepit zou gestorven zijn. Hij
was van een beminnelijk en vroolijk karakter. Den blijspeldichters strekte hij dikwijls
tot mikpunt hunner spotternijen.


Van zijne talrijke treurspelen, door de Alexandrijnen op 130 begroot, hebben we er
zeven over. Voorts schreef hij vele lierzangen, elegieën en andere stukken. Bij Sophocles
komt het liefelijke en zachte meer op den voorgrond dan bij Aeschylus die geweldiger
en gespierder is.


De zeven treurspelen, ons bewaard, zijn: „de Antigone”, een der schoonste stukken
van den dichter, ten onzent o.a. door A. J. ten Brink en Opzoomer vertaald. De „Oedipus
koning”, door Vondel en Bilderdijk vertolkt. De „Oedipus te Colonos (Coloneüs)”, door
Bilderdijk overgezet, „de Electra”, in 1638 door Vondel vertaald, „de Ajax” en de
„Trachiniae”, welk laatste door Vondel is overgezet. Overigens bestaan van al deze
tragedies vertalingen in het Duitsch, Fransch en Engelsch. Sophocles wordt door bevoegde
kunstrechters voor den grootsten der oudere en nieuwere treurspeldichters gehouden. ↑




23 Dit Grieksche woord beteekent: waarzegging uit de handen. ↑




24 „Aeschylus”; zie noot 1 pag. 111. ↑




25 Pan is de God der herders en kudden uit Arcadië afkomstig, bevriend met de nymfen,
met wie hij reidansen uitvoert. Hij wordt afgebeeld met bokspooten, baard en horens
op het hoofd (Panische schrik). Dikwijls komt hij voor in verbinding met Dionysus
(Bacchus). ↑




26 Dit feit greep plaats vóór den slag bij Marathon. De Spartanen echter mochten om godsdienstige
bezwaren niet vóór de volle maan strijden. De Atheners vochten toen bijna alleen.
Zie noot 1 pag. 24. De Spartanen kwamen later op het slagveld en prezen den moed der Atheners. Het feit
waarvan boven melding gemaakt wordt, wordt uitvoerig verhaald door Herodotus, Boek
VI. § 105. ↑




27 Beide landstreken in de Peloponnesus. ↑ a b










[Inhoud]






V.










DE PAUWEN VAN PYRILAMPES.




Ten tijde dat de hier verhaalde zaken voorvielen bevonden zich onder de rijke en aanzienlijke
burgers van Athene twee mannen, die voor het eerst trachtten, niet slechts, zooals
het gewoonte was, door de schitterende diensten aan den staat, maar ook door eene
tot hiertoe ongewone huiselijke pracht en weelde elkander te overtreffen.
[134]

De een dezer mannen heette Hipponicus, in wiens gastvrije woning Aspasia zich ophield,
een man van adellijk geslacht. De andere was Pyrilampes, een parvenu, een rijk geworden wisselaar uit
den Piraeus.


Hipponicus leidde den oorsprong van zijn geslacht af van niemand minder dan van Triptolemus1, den lieveling van Demeter, den stichter der Eleusinische mysteriën, den uitvinder
van den ploeg, den beschermer van den akkerbouw en van iedere beschaving. Zonder twijfel
had het geslacht van Hipponicus aan zijne afkomst te danken, dat het ambt van Daduchus2 priester bij de mysteriën van Eulesis, er erfelijk in was.


Ook Hipponicus bekleedde deze waardigheid. Maar de man naar de wereld bekommerde zich
daar niet veel om. Slechts eenmaal in den loop van het jaar, ten tijde der groote
mysteriën, was hij verplicht zich voor korten tijd naar Eleusis te begeven.


Eene zonderlinge eigenaardigheid juist van dit geslacht was daarin gelegen, dat de
stamhouders steeds beurtelings Callias en Hipponicus heetten. Ieder Callias noemde
zijn eerstgeborene Hipponicus en ieder Hipponicus den zijne Callias3.


De lotgevallen van al deze verschillende Calliassen en Hipponicussen waren veelal zeer merkwaardig; bijzonder de wijze, waarop zij aan
hunne rijkdommen kwamen.


Aan Hipponicus, dien ten tijde van Solon4 leefde, [135]en een persoonlijk vriend van dezen wetgever was, werd verweten, dat hij den grond
tot de welvaart van zijn geslacht, gelegd had, door misbruik te maken van eene vertrouwelijke
mededeeling van dien beroemden man. Ten tijde van Pisistratus had een Hipponicus alleen
den moed de goederen van den verdreven tyran op te koopen. Terwijl in de Perzische
oorlogen velen verarmden, werd de familie der Calliassen en Hipponicussen steeds rijker.
Aan een Hipponicus namelijk had zekere Eretriër5, Diomnestus genaamd, zijne schatten in bewaring gegeven, welke hij bij den eersten
inval der Aziaten op een vijandelijk veldheer buit had gemaakt. Bij den tweeden inval
voerden de Perzen, zooals bekend is, alle Eretriërs en onder hen ook Diomnestus, gevankelijk
weg, en zijne schatten bleven in het bezit van Hipponicus. Dan weder was het een Callias,
dien een Pers bij Marathon, om zijn leven te redden, in ’t geheim naar een plaats
voerde, waar zijne landgenooten veel goud hadden begraven. Callias nam de voorzorg,
den Pers, nadat hij hem de plaats gewezen had, te dooden, om zoo zeker te zijn, dat
hij niets van het geheim aan een ander zou verraden, voordat Callias den tijd had
gevonden, den schat geheel weg te nemen en in veilige bewaring te brengen.


Zoo luidden de overleveringen, die getuigenis afleggen voor het in dat geslacht erfelijke
talent, zich rijkdommen te verwerven. Zooals van zelf spreekt, geraakten de nakomelingen
tot het grootste aanzien in den staat.


Menige Callias en Hipponicus diende zijnen medeburgers als gezant naar den Perzischen
koning of anders in gezantschappen over vrede; voor sommigen hunner richtte men van
staatswege eene eerezuil op.
[136]

Onze Hipponicus nu, de gastheer van Aspasia, deed zijne vaderen eer aan. Hij was goedhartig
van karakter en bij het volk zeer bemind. Somwijlen offerde hij aan de Godin Pallas
Athene eene volledige Hecatombe6, onthaalde bij feestelijke gelegenheden het volk naar stammen en geslachten, en bij
de groote Dionysia richtte hij voor allen, die komen wilden, in Ceramicus een drinkgelag
aan in de open lucht en gaf hun met klimop omkransde zetels er bij, waarop de gasten
plaats konden nemen. Toen hij eens naar Corinthe reisde om een vriend te bezoeken
en onderweg vernam, dat de man op het punt stond om door zijne schuldeischers gegijzeld
te worden, zond hij een bode met het noodige geld vooruit, om den schuldeischer tevreden
te stellen, omdat het hem onaangenaam zou geweest zijn, bij zijne aankomst, zijn vriend
in eene slechte luim aan te treffen. Zijn huis te Athene onderscheidde zich, zooals
gezegd is, zeer van die toenmalige huizen der andere Atheners.


Alleen de rijk geworden geldwisselaar Pyrilampes beproefde het hem te evenaren. Deze
had een huis in den Piraeus, dat hij zoo inrichtte, als dat van Hipponicus. Hij zocht
overigens zoo veel mogelijk Hipponicus in alles na te doen. Wanneer Hipponicus zich
een klein hondje van Melitaeïsche7 ras, dat beroemd was om zijne bevalligheid, aangeschaft had, dan kocht Pyrilampes
een nog kleiner van datzelfde ras. Vermeerderde daarentegen Hipponicus het getal zijner
honden met een nieuwen Laconischen, Molossischen8 of Cretensischen hond, die om zijn grootte door de menschen bewonderd werd, dan rustte
Pyrilampes niet, vóór hij een nog grooteren kon machtig worden. Hipponicus [137]had een reus tot portier, en daar nu Pyrilampes geen nog grooter man voor zich kon
vinden, plaatste hij aan de poort van zijn huis een aardigen dwerg, ’t geen veel opzien
baarde. Hipponicus’ oudste zoontje, die, zooals vanzelf sprak, Callias heette, betoonde
weinig lust om de vier en twintig letters van het alphabet te leeren; toen liet Hipponicus
de kameraadjes van den kleinen Callias, zijne huisslaven en andere personen uit de
omgeving van den jongen, ieder met den naam van een der letters aanduiden. Pyrilampes
had eveneens een zoontje, Demus geheeten, en daar deze liever met jonge honden speelde,
zoo schafte hij zich vierentwintig hondjes aan en deed ieder een plaatje om den hals,
waarop de naam van eene letter van het alphabet geschreven was. Hipponicus was beroemd
om zijne paardenfokkerij; daar Pyrilampes hem hierin niet kon overtreffen, zocht hij
de paarden van Hipponicus door een aantal zeldzame en merkwaardige apen te overschaduwen.
Hipponicus hield altijd veel hanen en kwartels, om ze met elkaar te laten vechten,
een schouwspel, waarin de Atheners bijzonder veel vermaak schepten. Meer bepaald echter
had hij zich in den laatsten tijd op het kweeken van Siciliaansche duiven toegelegd,
die te Athene zeer in den smaak vielen en weldra nergens zoo schoon en voortreffelijk
te vinden waren als bij Hipponicus. Deze zegepraal van zijn mededinger hield Pyrilampes
den slaap uit de oogen. Hij peinsde zoo lang dat hij de duiven van Hipponicus overtrof.
Daar kreeg hij uit Samos9 een paar van die prachtige vogels, met hun schoonen, honderdoogigen staart, die aan
Hera10 waren gewijd, en destijds te Athene alleen bij name bekend waren. Pyrilampes liet
de gevederde vreemdelingen broeien, paste ze zorgvuldig [138]op en weldra stapte een groot aantal dier verbazend schoone dieren pronkend over zijn
groot voorhof, ja zelfs op het plat van zijn dak tot verwondering en genoegen der
voorbijgangers.


Met deze Samische vogels sloeg Pyrilampes Hipponicus en zijne duiven uit het veld.
In grooten getale stroomden de nieuwsgierige Atheners toe, om de pauwen van Pyrilampes
te bekijken. Men sprak een tijdlang bijna over niets, dan over de pauwen van Pyrilampes.


De gelukkige mededinger van Hipponicus rustte niet, voordat Pericles hem beloofd had
zijne pauwen te komen zien. Pericles ging naar hem toe, vergezeld van Aspasia, die
zich ook nu weder als Milesische citherspeler had verkleed.


Wie in die dagen te Athene zijne schoone vriendin een bijzonder aangenaam geschenk
wilde vereeren, kocht een van Pyrilampes’ jonge pauwen en schonk haar die.


Aspasia sprak met zoo onverholen ingenomenheid over de prachtige vogels en Pericles
meende zoo duidelijk in hare oogen te lezen, welk een sieraad zij zulk een vogel in
het peristilium harer woning achtte, dat hij niet nalaten kon Pyrilampes ter zijde
te nemen en hem heimelijk last te geven een der jonge pauwen bij de Milesische Aspasia,
die in een der zijvleugels van het huis van Hipponicus woonde, te doen bezorgen. Voor
zijne vriendin echter hield hij de zaak geheim, om haar door het geschenk te verrassen.


Op den morgen, die op dit bezoek van Pericles en de verkleede Milesische volgde, trad
Hipponicus onverwachts het vertrek zijner schoone gast binnen. Hipponicus was een
vrij gezet man. Zijn gezicht was rood en eenigszins opgezwollen. Zijne oogen glinsterden
goedaardig en om zijn tamelijk dikke lippen zweefde steeds een glimlach. Met dezen
glimlach op de lippen, die echter ditmaal, voor zooverre zulks bij Hipponicus mogelijk
was, iets spottends had, zeide hij tot Aspasia:


„Schoone vriendin, ik hoor dat het u zeer goed [139]bevalt in de stad der Atheners”—


„Daarvan komt u de verdienste toe,” hernam Aspasia.


„Niet geheel en al,” antwoordde Hipponicus. „Gij hebt in den beginne reeds een aangenaam verkeer gehad met Phidias en zijne kunstenaars en later ook met
mijn vriend, den grooten Pericles. Ik hoor, dat gij hem somstijds uit zedigheid onder
de vermomming van een citherspeler vergezelt. En wanneer ik goed ingelicht ben, bevallen
u de Siciliaansche duiven van Hipponicus niet bijzonder meer, maar gaat gij liever
met Pericles naar den Piraeus, om de pauwen van Pyrilampes te bewonderen”—


„Die pauwen zijn prachtig,” zeide Aspasia onbeschroomd, „en gij moet ze zelf eens
gaan zien.”


„Ik ben nog onlangs voorbij het huis van Pyrilampes gekomen,” hernam Hipponicus, „en
ik heb die dieren hooren schreeuwen. Daar had ik genoeg aan. Nu, ieder zijn smaak;
ieder moet zijn genoegen daar zoeken, waar hij het vindt. Een genot, dat men t’huis
heeft, verveelt gauw. En, naar ik bemerk, wordt het meer gewaardeerd als men iemand
aangenaam onderhoudt, dan dat men hem gastvrijheid verleent.”—


Hipponicus zag bij deze woorden Aspasia scherp aan en hoopte, dat zij iets zeggen
zou.


Daar zij echter zweeg, vervolgde hij: „Gij weet, Aspasia, dat ik u te Megara uit onaangename
verwikkelingen heb gered; ik heb u hierheen naar Athene gevoerd; ik heb u gastvrij
ontvangen. Ik heb veel voor u gedaan. En nu zeg mij, welken dank oogst ik daarvoor
in? Verstaat ge mij, Aspasia? Welken dank oogst ik daarvoor in?”


„Wie op zulk eene wijze om dank vraagt,” hernam Aspasia, „die wil betaling, geen dank.
Ook gij verlangt betaald te worden, zooals ik zie, voor wat ge mij bewezen hebt. Uwe weldaden hebben,
naar het schijnt, een bepaalden prijs. Maar gij hebt verzuimd, Hipponicus, dezen prijs
uwer weldaden vooraf te bedingen, en nu maakt gij u driftig, als een vischwijf op
de markt, omdat deze prijs den kooper [140]te hoog is!”


„Verdraai de zaken niet, Aspasia,” hernam Hipponicus rood wordende, „gij weet het,
ik was de kooper en uwe gunst was het, die ik, voor alles, wat ge begeert wilde koopen”—


„Zoo ben ik de koopwaar?” riep Aspasia uit; „het zij zoo, ik ben koopwaar, als ge
wilt en heb een bepaalden prijs”—


„En deze prijs—?” vroeg Hipponicus.


„Zult gij met al uwe schatten nooit kunnen betalen!” wierp Aspasia hem snel tegen.


Hipponicus draaide zich onrustig op zijn stoel.


„Geen praatjes! zeide hij toen en zijne trekken namen weder een goedhartige uitdrukking
aan. „Gij zijt niet meer te krijgen! Dat is alles.—Een ander heeft u gekocht. Voor
welken prijs—dat is zijne zaak. Daar het de groote Pericles is, ben ik noch op hem
noch op u boos. Ik houd van Pericles en gun hem alles goeds; hij heeft mij eens een
grooten dienst bewezen, dien ik nooit in mijn leven vergeten zal. Hij heeft mij van
eene lastige vrouw, de toen nog schoone, maar twistzieke Telesippe afgeholpen. Mogen
de Goden hem er voor beloonen!”


Met dit gezegde, dat hij steeds uitte, wanneer men over Pericles kwam te spreken,
stond Hipponicus op en ging heen.


Nadat hij zich verwijderd had, was Aspasia’s eerste gedachte, dat het haar nu niet
langer paste de gastvrijheid van Hipponicus te blijven genieten.


Zij riep hare slavin, liet een paar muildieren met hare bezittingen beladen, om die
naar een Milesische vriendin te brengen, eene eerwaardige dame, die sedert jaren te
Athene woonde. Met Aspasia’s moeder was deze van kindsbeen af bevriend geweest en
koesterde zelve eene bijna moederlijke liefde voor hare schoone, jeugdige landgenoote.


Nadat Aspasia Hipponicus haar dank had doen betuigen voor de bewezen gastvrijheid
en haar besluit, zijn huis te verlaten, had laten mededeelen, [141]verkleedde zij zich naar hare gewoonte als citherspeler en ging op weg, begeleid door
een slaaf, ten einde Pericles in zijn woning op te zoeken.


Tot op dezen dag had zij dien stap nog niet gewaagd, zelfs niet in hare verkleeding.
Maar heden brandde zij van ongeduld om onverwijld gelegenheid te zoeken haar vriend
te spreken en met hem te overleggen, wat zij nu na hare verwijdering uit het huis
van Hipponicus verder zou aanvangen.


Kort nadat Aspasia vertrokken was, werd Hipponicus door een bediende gemeld, dat er
een slaaf van Pyrilampes geweest was, die een jongen pauw had gebracht voor de Milesische,
die in het bijgebouw woonde.


Hipponicus haatte niets zoo zeer in de wereld als de pauwen van Pyrilampes, en had
hij de eerste opwelling van zijn hart gevolgd, dan zou hij den vogel onmiddellijk
den hals hebben doen omdraaien, echter stelde hij zich tevreden met gefronste wenkbrauwen
te zeggen:


„De Milesische is weg en ik weet niet waarheen zij gegaan is. Breng den pauw naar
het huis van Pericles. Deze heeft hem zonder twijfel gekocht.”—


Inmiddels was Aspasia op haar weg naar Pericles op de Agora gekomen.


Terwijl zij met een zekeren haast zich door het gedrang der onbekende menschen spoedde,
ontmoette haar plotseling Alcamenes.


De beeldhouwer bleef voor haar staan, zag haar met zijne heldere oogen aan en zeide
toen met een spottend lachje: „Waarheen gaat ge, schoone citherspeler? Zeker naar
Pericles?—Mogen uwe nieuwe vrienden met hunne aanspraak op u en uwe gunst gelukkiger
zijn dan de oude!”


„Wien gaf ik ooit eenig recht op mij?” vroeg Aspasia.


„Onder anderen ook aan mij,” hernam Alcamenes.


„Aan u?” zeide Aspasia. „Ik gaf u wat ge noodig hadt, wat den beeldhouwer onmisbaar
was. Niets meer en niets minder.”
[142]

„Eene vrouw moet niets of alles geven,” hernam Alcamenes.


„Vergeet dan, dat ik u ooit iets heb gegeven,” riep Aspasia en verdween in het gedrang.


Snel waren deze weinige woorden gewisseld. Alcamenes lachte bitter en sarcastisch.
Aspasia vervolgde haar weg met spoed.


In het huis van Pericles was Telesippe dien morgen met een vrome plechtigheid bezig.


Zij hoopte schadeloosstelling voor de nalatigheid, die Pericles, naar zij meende,
in het beheer zijner huishouding aan den dag legde, van de gunst van Zeus Ktesios11 den beschermer van de huiselijke have, die door alle vrome Atheners door huiselijken
eeredienst pleegde vereerd te worden. Niemand was beter vertrouwd met de heilige oudvaderlijke
gebruiken dan Telesippe. Zij omwond haar voorhoofd en haar rechter schouder met wollen
draden, nam toen een nog ongebruikten aarden pot, van deksel voorzien, omwoelde het
hengsel met witte wol, deed in den pot een mengsel van allerlei vruchten, met helder
water en olie en plaatste dit offer ter eere van den God in de voorraadkamer.


Juist was zij gereed met haar vroom werk, toen zij bemerkte dat de portier een slaaf
binnen liet, die een grooten vreemden vogel met langen, prachtigen staart, de pooten
samengebonden, op zijn armen droeg.


De slaaf zeide, dat deze vogel voor Pericles was, legde hem neder en ging zijns weegs.


Telesippe verwonderde zich en wist niet recht wat de zaak beteekende.


Zou Pericles dien vogel op de markt gekocht hebben en moest die voor den maaltijd
geplukt en gebraden worden?


Maar Pericles placht zich anders zeer weinig met huiselijke aangelegenheden te bemoeien.
[143]

Zij besloot de terugkomst van haar echtgenoot af te wachten. Voorloopig liet ze den
vogel in den kleinen hoenderhof voor het huis brengen.


Juist trad eene vrouwengestalte, door eene slavin begeleid, de buitendeur binnen,
en toen Telesippe haar te gemoet ging, stak uit het himation het welbekende hoofd
van hare vriendin Elpinice.


De trekken van Elpinice vertoonden ditmaal een buitengewonen ernst. Zij was opgewonden,
hare bewegingen haastig en gejaagd, hare oogen rolden heen en weder en hare lippen
trilden als van ongeduld om iets te zeggen, om zich van een gewichtig geheim te ontlasten.


„Telesippe,” zeide zij, „verwijder alle getuigen of begeef u met mij in een uwer binnenvertrekken.”


De gade van Pericles was het niet vreemd hare vriendin in zulk een opgewonden toestand
bij zich te zien binnenstuiven. Zij had toch veel verkeering en vormde, om zoo te
zeggen, het middelpunt van de vrouwenpraatjes in de stad. Ze wist veel en hare nieuwtjes
brachten groote opschudding in menig vrouwenvertrek. Toen zij beiden in een binnenvertrek
alleen waren, zonder gestoord te kunnen worden, begon de zuster van Cimon op een plechtigen
toon:


„Telesippe, wat denkt ge van de trouw van uw echtgenoot?”


Telesippe wist op ’t oogenblik niet wat zij zeggen zou.


„Wat denkt ge van de genegenheid van uw man voor ons geslacht in het algemeen?” vervolgde
Elpinice.


„Ach,” antwoordde zij: „zijn hoofd is zoo overvol van staatszaken …”


„Dat hij aan vrouwen in het geheel niet meer denkt, meent ge?” viel de zuster van
Cimon in en vertrok haar mond tot een medelijdend, spottenden glimlach. „Natuurlijk!”
ging zij vorschend voort, „gij moet het vóór allen weten, als zijne echte gade en
wettige bedgenoote.”
[144]

„Ja zeker,” hernam de vrouw van Pericles argeloos.


Elpinice greep hare hand, glimlachte nog eens medelijdend en zeide toen:


„Telesippe, is het gedrag en karakter van uw man u dan onbekend? Denk toch eens even
na. Herinner u de schoone Chrysilla—de geliefde van den treurspeldichter Ion, aan
wie uw man, zooals iedereen weet, een geruimen tijd het hof heeft gemaakt.”


„Maar dat is nu al lang geleden,” antwoordde Telesippe.


„Wel mogelijk, maar is in den laatsten tijd nooit een vermoeden bij u opgekomen? Heeft
niets in het gedrag van uw man u bijzonder getroffen? Niets uwe ziel met booze voorgevoelens
vervuld?”


Zij bezon zich een oogenblik en schudde ontkennend het hoofd.


„Arme vriendin!” riep Elpinice uit. „Zoo treft u de slag dan onvoorbereid en verneemt
ge alles op eens.”


„Spreek,” zeide de vrouw van Pericles.


„Is de naam van Aspasia nog niet tot uwe ooren doorgedrongen?” vroeg Elpinice.


„Die naam is mij niet bekend,” antwoordde zij.


„Nu, hoor dan,” zeide de zuster van Cimon. „Aspasia is de naam van eene jonge Milesische
vrouw, die, de Goden mogen weten na welke zwerftochten en avonturen, te Megara aangeland
en van daar door uw voormaligen echtgenoot Hipponicus naar Athene is gebracht. Ik
denk, dat het u niet ten eenenmale onbekend is van welk soort en van welke waarde
zij zijn, die Milesische vrouwen, de Ionische over ’t algemeen, die vrouwen van de
overzeesche kusten? Het zijn Bacchanten12, die zich over Griekenland verspreiden en met brandende fakkels de harten der mannen
in vuur en vlam zetten. Aspasia is van al deze Bacchanten de gevaarlijkste, de doortraptste,
de sluwste, de vermetelste! [145]… In de strikken van deze vrouw is uw man gevallen!”


„Wat zegt ge?” riep de vrouw van Pericles getroffen uit. „Waar ontmoet hij die vreemde
vrouw dan?”


„In het huis van Hipponicus,” hernam Elpinice. „Want zij woont in het huis van Hipponicus.
Daar hebben die hetaeren hare samenkomsten. Daar worden orgiën13 gevierd, orgiën, Telesippe—het is verschrikkelijk wat er gefluisterd wordt van de
orgiën in het huis van Hipponicus! En uw echtgenoot te midden daarvan!—Maar dat is
nog niet het ergste. Let wel, hij verkwist zijn bezittingen met die Milesische boeleerster!
Hij vereert haar slaven, huisraad, tapijten, duiven, sprekende spreeuwen en alles
wat ge maar denken kunt! Sedert gisteren is dat alles in de geheele stad bekend! Tot
heden geschiedde alles zoo geheim mogelijk. Nu verbreidt het zich in de stad als een
loopend vuurtje, want gisteren heeft Pericles de kroon op zijn schandelijk werk gezet.
Gisteren heeft hij bij Pyrilampes een vreemden vogel, een pauw, gekocht voor de Milesische
Aspasia! De geheele wereld spreekt heden van dien pauw. En van morgen is de vogel
door een slaaf van Pyrilampes naar het huis van Hipponicus gebracht. Ik zelf heb onder weg menschen gesproken, die den slaaf den pauw op de
armen hadden zien dragen. Maar denk eens! Diezelfde lieden vertelden mij, dat Hipponicus
den pauw niet heeft aangenomen, omdat de Milesische niet meer bij hem woont! Vat ge,
hoe dat samenhangt? Zij is van Hipponicus weggegaan naar een ander huis. En wie heeft
dat andere huis voor haar gekocht of gehuurd? Uw man Pericles!—Wat staart ge me zoo
peinzend aan?”


„Ik denk na,” zeide Telesippe, „over dien vreemden vogel, waarvan ge mij vertelt.
Weinige oogenblikken, voordat gij kwaamt, is een vreemde vogel [146]door een slaaf hier aan huis gebracht, met de boodschap, dat Pericles hem gekocht
had.”


„Waar is de vogel?” riep Elpinice. Telesippe bracht hare vriendin naar den hoenderhof,
waar de jonge pauw jammerlijk op den grond lag te spartelen; want men had hem de pooten
nog niet losgemaakt.


„Dat is de pauw!” zeide Elpinice; „juist zoo heb ik de pauwen van Pyrilampes hooren
beschrijven. De zaak is zonneklaar. De pauw is ten huize van Hipponicus niet aangenomen
geworden; de slaaf wilde of konde de Milesische zelve niet verder zoeken en bracht
den vogel gemakshalve naar den kooper. Dat is eene beschikking der Goden, Telesippe.
Breng toch Hera een offer, de beschermgodin en wreekster van den huwelijksband!”


„Rampzalige vogel!” riep Telesippe en wierp een toornigen blik op het dier, „ge zult
niet te vergeefs in mijne handen gevallen zijn!”


„Slacht hem!” riep de zuster van Cimon, „slacht hem en braad hem op het vuur en bereid
uw trouweloozen echtgenoot daarmede een Thyestes-maal14!”


„Dat zal ik,” hernam Telesippe, „en Pericles kan er mij geen verwijt van maken. Om
een vogel als deze vrij rond te laten loopen, daar is onze hoenderhof veel te klein
voor. Wanneer hij hem dus gekocht heeft, zoo mag ik vooronderstellen dat hij geplukt
en gebraden en opgegeten moet worden. Pericles moet daar het zwijgen toe doen. Hij
kan tegen deze verontschuldiging niets inbrengen. Hij moet zwijgen en in stilte bersten
van spijt, wanneer [147]ik hem den gebraden vogel voorzet. En eerst als hij de vervloekte spijs mokkend genuttigd
heeft, zal ik mijn mond open doen, om hem zijne openbare schande geducht voor de voeten
te werpen.”


„Daar doet ge wel aan,” zeide Elpinice en wreef zich lachend de handen. „Ziet ge nu
wel,” ging zij voort, „van welken aard de staatsbezigheden zijn, die uw gemaal van
zijne rechtmatige, wettige bedgenoote vervreemden?”


„Zijne vrienden zijn het, die hem in het verderf hebben gestort,” zeide Telesippe.
„Zijn hart is toch licht ontvlambaar en open voor iederen indruk. De omgang met godloochenaars
heeft hem goddeloos gemaakt. Ja, hij is goddeloos geworden, den huiselijken eeredienst
verricht hij met een lauw gemoed en doet of duldt vele van deze dingen om mijnentwil.
Gij herinnert u, hoe hij kort geleden aan de koorts ziek lag. Gij riedt mij een amulet
om zijn hals te hangen, een ring met ingesneden magische teekens of een stuk perkament
met wonderkrachtige spreuken beschreven, in leer genaaid. Ik zorgde voor zulk een
amulet en hing het den zieke om den hals. Hij lag in een lichten sluimer en lette
er niet op. Weldra echter kwam een zijner vrienden hem een bezoek brengen. Toen deze
het amulet op de borst van Pericles zag, nam hij het weg en wierp het ter zijde. Pericles
ontwaakte uit zijn sluimer; toen zeide zijn vriend tot hem, zooals mij een slaaf verhaalde,
die juist in het vertrek was: „De vrouwen hebben u een amulet om den hals gehangen;
ik ben een verlicht man en heb het ding weggenomen!”—„Het is goed,” hernam Pericles,
„maar ik zou u voor een nog verlichter man gehouden hebben, wanneer gij het hadt laten
hangen.”


„Dat was zeker een van die nieuwerwetsche beeldhouwers,” zeide Elpinice. „Ik heb nooit
veel van Pericles gehouden—hoe had ik ook met den tegenstander van mijn voortreffelijken
en onvergelijkelijken broeder op kunnen hebben? Maar hij is mij bijna gehaat geworden,
sedert hij geheel [148]en al een speel- en werktuig in de handen van Phidias, Ictinus, Callicrates en al
die menschen geworden is, die nu met hun eerzuchtig streven zoo veel alarm maken en
die iedere ware verdienste op den achtergrond dringen. Weet ge wel, dat, terwijl al
deze mannen met beitel en troffel zich op de Acropolis zoo druk maken, de edele Polygnotus,
de voortreffelijke meester, dien mijn broeder Cimon zoo hoog schatte, ledig moet loopen?”


Elpinice gaf nog eenigen tijd lucht aan hare klachten, doch stond ten laatste op,
om te gaan. Telesippe deed haar uitgeleide tot aan het Peristylium. Daar onderhielden
de beide vrouwen, naar de gewoonte dier kunne, die bij het afscheid nemen moeilijk
het laatste woord kan vinden, zich nog een geruimen tijd bij de deur over het groote
nieuws van den dag.


Plotseling ging de voordeur open en een jongeling trad het huis binnen.


De jonkman was van eene in ’t oog loopende schoonheid.


De beide vrouwen hadden zich bij het gezicht van een vreemden man, volgens de strenge
Attische zeden, moeten verwijderen. Maar zij waren als aan den grond genageld.


En was het dan wel een man, was het niet een baardelooze jongeling, dien zij zagen?


Ook had deze, vóór Telesippe goed kon nadenken, zich even bescheiden als innemend
tot haar gewend met de vraag, of Pericles thuis was en het hem gelegen kwam het bezoek
van een vreemdeling te ontvangen.


„Mijn man is uit,” antwoordde Telesippe.


„Heb ik het genoegen zijne echtgenoote, de vrouw des huizes, te mogen zien?” zeide
de jongeling. „Ik ben,” vervolgde hij, de harde namen met opzet nog scherper uitsprekende,
„Pasicompsus, de zoon van Execestides uit—,” hij durfde niet zeggen, uit Milete, want
een enkele oogopslag op de beide vrouwen, in wier handen hij gevallen was, deed hem
gevoelen, dat hij met het noemen [149]van het lichtzinnige Milete hier geen bijzonder gunstigen indruk zou maken. Den minsten
argwaan wekte hij zeker, wanneer hij voorgaf uit het strenge, zedige Sparta te komen.


„Ik ben,” zeide hij derhalve, „Pasicompsus, de zoon van Execestides uit Sparta. Mijn
grootvader Astramphychus was met den vader van Pericles door banden van gastvriendschap
verbonden.


Toen Elpinice, de vriendin der Spartanen, hoorde dat de jongeling uit Sparta kwam,
was zij in de wolken.


„Welkom, vreemdeling,” zeide ze, „wanneer gij uit het land, der goede, oude zeden komt. Wie is toch uwe moeder geweest,
dat gij, een telg van het ruwe Sparta, zoo schoon gelokt en van eene zoo ranke en
slanke gestalte zijt?”


„Ik sloeg uit den aard,” hernam de jongeling. „Men heeft mij ginds te Sparta steeds
voor eene vrouw gehouden. En toch heb ik nooit voor iemand gebeefd, die met mij wilde
vechten. Ik heb menigeen voor mij in het stof doen bijten. Maar dat hielp niet. Zij
hielden mij toch steeds voor eene vrouw. Daar kreeg ik genoeg van, en, om de spotters
te ontwijken, besloot ik in den vreemde te gaan en niet eerder naar het ruwe Sparta
terug te keeren, voordat ik een baard en een knevel zou gekregen hebben. Vooreerst
denk ik mij hier te Athene aan de schoone kunsten, die hier bloeien, te wijden.”


„Ik zal u bij den voortreffelijken meester Polygnotus aanbevelen,” zeide Elpinice.
„Ik hoop toch, dat gij een schilder zijt en niet een van die steenhouwers, welke hier
te lande zoo talrijk en overmoedig zijn.”


„Zeker heb ik nooit geleerd steenen te houwen,” hernam de jongeling; „maar van het
kleurenmengen geloof ik iets te verstaan, zoo goed als iemand van ons geslacht; hoewel
ik die kunst niet behoef uit te oefenen, om mijn kost te winnen, want ik leef, den
Goden zij dank, van mijne eigen middelen—”
[150]

„En hoe bevalt u Athene?” ging Elpinice voort, „en hoe bevallen u zijne bewoners?”


„Zij zouden mij best bevallen,” zeide de jongeling, „wanneer zij allen zoo eerwaardig
en beminnelijk waren, als die, welke de goden mij zoo spoedig na mijne aankomst in
dit huis deden ontmoeten.”


„Jongeling!” riep Elpinice verrukt uit, „gij doet uw land eer aan! Ach, dat onze Atheensche
jeugd ook zoo wellevend en bescheiden was! O, gelukkig Sparta! Gelukkige Spartaansche
moeders en vrouwen en maagden!”


„Is het waar,” vroeg nu Telesippe, „dat de Spartaansche vrouwen de schoonste van geheel
Hellas zijn? Dat heb ik dikwijls hooren verzekeren.”


De jonge man scheen door deze vraag onaangenaam gestemd te worden. Zijne neusvleugels
bewogen zich licht, en zijne lippen trilden een weinig, toen hij minachtend zeide:


„Wanneer forsche gestalte hetzelfde is als vrouwelijke schoonheid, dan zijn de Spartaansche
vrouwen de schoonste.—Maar wanneer fijnheid en adel van vormen beslist,” voegde hij
er na eene kleine pauze bij, terwijl hij met een innemend lachje zijn blik over de
gestalte en het gelaat van Elpinice liet weiden, „dan is het billijk den prijs der
schoonheid aan de Atheensche vrouwen toe te kennen.”


„Jongeling uit Sparta,” zeide Elpinice, „gij spreekt als de meester Polygnotus sprak,
toen hij met mijn broeder Cimon van Thasos hierheen kwam; en mij verzocht of hij voor
de schoonste dochter van Priamus op de schilderij, waarmede hij de bonte galerij wilde
versieren, mijne trekken mocht bezigen. Ik zat vijftien dagen voor hem in de bonte
galerij, en hij schilderde mij trek voor trek.”


„Zijt gij Elpinice, de zuster van Cimon?” riep de jonge man uit met levendige gebaren
van verbazing. „Wees gegroet! Van u en uw broeder Cimon, den vriend der Laconiërs,
vertelde mij telkens mijn grootvader Astramphychus te Sparta, toen ik nog als een
knaap op zijne knie speelde. En juist, zooals hij u schilderde, staat gij nu voor
[151]mij! En thans herinner ik mij de schoonste van Priamus’ dochteren op de schilderij
van Polygnotus. Gisteren heb ik ze gezien, toen ik door de bonte galerij ging, en
ik weet niet of ik meer de schilderij van Polygnotus moet geluk wenschen, dat zij
zoo op u gelijkt, dan u, dat gij zoo gelijkt op de afbeelding van Priamus’ dochter!”


De zuster van Cimon stond daar, met opgerichten hoofde, in al hare waardigheid. Doch
een traan welde op in haar oog en zij moest hem wegpinken. Haar hart was ontroerd.
Zooals deze jonge Spartaan tot haar sprak, had in geen dertig jaren een jongeling
uit haar eigen vaderland tot haar gesproken. Zij had geheel Sparta, zij had alle Spartanen
willen omhelzen en zij mocht niet eens dezen eenen, die voor haar stond, naar den
drang haars harten, in de armen sluiten! Maar zij beloonde hem met een teederen blik.


„Amycle,” zeide de echtgenoote van Pericles, tot eene vrouw, die om eenige huiselijke
bezigheid in het peristylium kwam, „hier kunt ge een landsman begroeten: deze jonge
man komt uit Sparta.”


Daarop wendde zij zich tot den jongeling met deze woorden: „Deze vrouw was de min
van den kleinen Alcibiades, dien mijn echtgenoot als bloedverwant en vaderloozen zoon
van Clinias, in huis heeft genomen. De gezonde en krachtige Laconische vrouwen zijn
als voedsters overal gezocht. Wij hebben Amycle lief gekregen en thans dient zij bij
ons als huishoudster.”


De jonge man beantwoordde den korten groet, waarmede de ruwe, roodwangige vrouw in
den breeden tongval van haar land hem begroette, met een spottend lachje, terwijl
de min van haar kant met blikken van twijfel en argwaan de fijne weekelijke, ja, bijna
weelderige vormen van haar zoogenaamden landsman beschouwde.


„Zulke forsche, krachtige gestalten,” zeide Telesippe, de huishoudster, die zich verwijderde,
nastarende, „worden uwe Laconische vrouwen.”


„Hadden zij niet den vollen boezem,” zeide de [152]jongeling, „dan zou men ze voor zakkendragers houden. Nu kunt ge, in zooverre het
geoorloofd is van de minnen op de jonge meisjes te besluiten, de Spartaansche meisjes
u voorstellen, die loopen, worstelen, springen, zich in het werpen met den discus15 en de speer oefenen en met de jongelingen zich in den wedloop meten. Zij zijn forsch
en stout en dragen haar rokje kort, ter nauwernood tot aan de knie en dan nog met
een split.”


Zonder door de vrouwen bemerkt te worden, was Alcibiades het Peristylium binnen geslopen,
had den vreemden, schoonen jongeling nauwkeurig aangekeken en zijne laatste woorden
opgevangen.


„Maar hoe worden de Spartaansche jongens opvoed?” vroeg hij; terwijl hij plotseling
achter eene zuil te voorschijn kwam en met zijne prachtige donkere oogen den vreemdeling
strak aankeek.


Deze was verrast door de plotselinge verschijning van den schoonen knaap.


„Dat is nu de kleine Alcibiades, de zoon van Clinias,” zeide Telesippe.


„Alcibiades,” vervolgde zij, zich tot den knaap wendende, „doe uw opvoeder geen schande
aan door onbescheiden te zijn. Het is een Spartaansch jongeling die daar voor u staat.”


De vreemde boog zich neer naar den knaap, om hem een kus op het voorhoofd te geven.


„Zonder schoenen,” zeide hij daarop tot hem, „loopen de jongens in Sparta, zij slapen
op stroo of riet, mogen nooit volop eten, worden jaarlijks voor het altaar van Artimis16 tot op het bloed toe gegeeseld, om gehard te worden tegen pijn, krijgen onderricht
in alle soort van gymnastiek, in het gebruik der wapenen, in krijgsdansen en in de
kunst van te stelen, zonder betrapt te worden; van den [153]anderen kant behoeven zij de letters niet te leeren en het is hun uitdrukkelijk verboden,
zich meer dan eens of twee maal in ’t jaar te baden en te zalven.”


„Bah,” riep de kleine Alcibiades.


„Overigens,” vervolgde de vreemdeling, „zijn zij in klassen verdeeld en de jongeren
hebben ouderen tot vrienden, van wie zij allerlei goeds zoeken te leeren, wier goedkeuring
zij trachten te verwerven en die zij met hart en ziel zijn toegedaan.”


„Als ik een Spartaansche jongen was en zulk een vriend moest kiezen,” sprak de knaap
met fonkelende oogen, „dan zou ik u kiezen.”


De jongeling lachte en boog zich andermaal naar den knaap, om hem een zoen te geven.


Op dat oogenblik vertoonde zich in de trekken van Elpinice, die tot dusverre kalm,
dicht nevens den jongen man had gestaan, plotseling eene geweldige ontroering. ’t
Was alsof eene huivering hare leden doortrilde. Haastig trok zij Telesippe ter zijde
en fluisterde haar zacht in het oor:


„Telesippe, deze jonge man—”


„Welnu?” vroeg zij even zacht.


„O Zeus en Apollo!” zuchtte de zuster van Cimon met gesmoorde stem.


„Wat is er dan toch?” vroeg Telesippe in spanning.


Wederom boog zich Elpinice naar het oor harer vriendin.


„Telesippe,” fluisterde zij, „ik zag straks—”


„Wat zaagt gij?” vroeg Pericles’ vrouw beangst.


„Toen de vreemdeling zich naar den knaap vooroverboog en de boord van den chiton aan
zijn borst een weinig openging, toen zag ik”—en weder stokte hare stem van ontroering
in de keel.


„Wat hebt ge gezien?” vroeg nogmaals Telesippe.


„Eene vrouw!” bracht Elpinice er met moeite uit.


„Eene vrouw?”


„Ja, eene vrouw!—Het is de Milesische. Zend [154]den jongen weg en laat het overige aan mij over.”


Telesippe beval den knaap naar zijne makkers terug te keeren. Hij wilde echter niet;
hij wilde liever bij zijn „vriend” blijven. Telesippe moest Amycle roepen om den weerbarstigen
jongen weg te brengen.


Toen dit geschied was, wierp Elpinice haar vriendin een veel beteekenenden blik toe,
richtte zich fier en streng op, trad op den vreemdeling toe en keek hem een tijdlang
met doordringend oog aan.


De vreemdeling trachtte in het begin den blik van Cimon’s zuster uit te houden.


Maar die blik was haar te doordringend, evenals die van den gerechtsdienaar welke
met doorborenden blik den betrapten misdadiger aanstaart. Onwillekeurig poogde zij,
harer schuld zich bewust, zich aan dien vreeselijken oogopslag te onttrekken.—Thans
eerst nu Elpinice haar met hare oogen had overwonnen, verbrak zij het noodlottig zwijgen
en zeide op snijdenden toon:


„Spartaansche jongeling, eet gij gaarne gebraden pauwen? Pericles zal er heden een
op zijne tafel hebben. Zoudt gij zijn gast niet willen zijn?”


„Ja,” sprak nu Telesippe en op haar gelaat stond, zoo mogelijk, nog meer verachting
en hoon te lezen dan op dat van Elpinice; „Ja, het is een pauw van Pyrilampes! Een
pauw, dien Pericles gisteren gekocht heeft. Hij wilde hem aan eene Ionische boeleerster
ten geschenke geven, doch nu vindt hij het beter hem gebraden te eten”.


„Knaap,” riep Elpinice van den anderen kant, „is het waar dat uwe landgenooten aan
den Eurotas beweren dat gij eene vrouw zijt? Bedenk, dat ook te Athene menschen zijn,
die beweren, dat gij geen man zijt, maar—eene hetaere van Milete!”


„Ellendige!” riep nu weder Telesippe, ziedende van toorn, en zich zelve niet meer
meester, „is het u niet genoeg, dat gij de mannen buitenshuis in uwe netten lokt?
Moet ge zelfs tot in het heiligdom van den huiselijken haard binnendringen? Hebt ge
geen ontzag voor de godenbeelden van dit huis, [155]die met gramstorige blikken neerzien op haar, die den heiligen, huiselijken haard
verstoort en ontwijdt?—Ga gezalfd en opgesierd voor de deur van uw eigen huis staan
en trek de voorbijgangers bij hun gewaad naar binnen!—Hoe? Waagt ge het nog mij aan
te zien? Gaat ge nog niet weg?”


„Roep Amycle hier,” zeide Cimon’s zuster tot hare opstuivende vriendin, „om met hare
echte Laconische vuisten dezen onechten landgenoot, deze wellustige Milesische hetaere
de deur uit te werpen.”


„Vooraf,” riep Telesippe, die, nadat haar kalm karakter eens opgewekt was, al heftiger
en heftiger werd, „vooraf zal ik met deze vingers haar de oogen uit het gezicht krabben—en
haar dat geleende, valsche gewaad van het lichaam scheuren.”


Op deze wijze tierden en raasden de beide vrouwen, deze links en gene rechts van de
verkleede en ontmaskerde Milesische en hare woede ging alle perken te buiten.


Deze echter liet den eersten en heftigsten vloed van smaadwoorden uitvloeden, totdat
de razende vrouwen, verbluft over de rustige kalmte van de zwaar beleedigde, een oogenblik
verstomden.


Toen echter nam zij het woord en sprak:


„Hebt gij nu uwe scherpste, uwe in gift gedoopte pijlen afgeschoten? Ik heb dien dichten
hagel van schimpschoten rustig over mij heen laten gaan, want ik had mij nu eenmaal
in het gevaar begeven, ik waagde mij in de nabijheid van die toornige huisgoden en
ik heb, ofschoon ge mij ondanks mijn gewaad hebt herkend, toch zooveel mannelijks
in mij, om mij in ’t onvermijdelijke te schikken. Maar ook gij, meesteres van dit
huis, Telesippe en gij, eerwaardige Elpinice, zult het begrijpen en dulden, dat ik
op zooveel smaadwoorden, zij ’t ook op een toon, die niets gemeen heeft met den uwen,
iets zal antwoorden.—Wat is het dan Telesippe, wettige gade van den grooten Pericles,
waarom gij mij zoo harde woorden toevoegt en met smaad en schimp overlaadt? Zeg, wat
heb ik u [156]ontroofd? Uwe huisgoden? Uwe kinderen? Uw onbesproken naam? Den roep uwer deugden?
Uw geld? Uwe kostbaarheden? Uwe zalf en blanketdoozen? Niets van dat alles. Slechts
eene kleinigheid kan ik schijnen u ontnomen te hebben: dat wat u het onbeduidendst
van alles was, wat gij zelve hebt prijs gegeven, wat gij eigenlijk nooit waarachtig
hebt bezeten, waar gij nooit ernstig u op toegelegd hebt om het te verwerven en te
behouden: de liefde van uw man! En wanneer het nu eens werkelijk zoo was, wanneer
uw echtgenoot mij lief had en niet u, zou dat dan mijne schuld zijn? Neen! Het zou
de uwe zijn. Ben ik naar Athene gekomen om de Atheners te dwingen hunne vrouwen lief
te hebben? Beter past het en gemakkelijker valt het mij, de Atheensche vrouwen te
leeren, hoe zij het moeten aanleggen, om door hare mannen bemind te worden. Gij Atheensche
vrouwen, kinderbarende slavinnen, verstaat niet de kunst het hart eens mans te onderwerpen
en gij wordt boos op ons, Ionische vrouwen, omdat wij ze wel verstaan. Is het dan
een misdaad haar te kennen? Neen, het is een misdaad ze niet te verstaan. Wat beteekent
het bemind te worden? Het beteekent behagen. Wilt ge bemind worden, weet te behagen.
Daar baat geen echtband, geen dure eed, geen beroep op goddelijke en menschelijke
rechten, daar geldt alleen deze wet: weet te behagen!—En wanneer behaagt de vrouw?
Boven alles als zij het wil. En waarmede moet zij trachten te behagen? Met alles wat
behagelijk is. Niet lang wordt de man geboeid, wanneer zij alleen de zinnen streelt,
niet lang wanneer zij slechts de verbeeldingskracht betoovert, of den geest bekoort
of het gemoed roert—dat alles moet zij weten te vereenigen, in één woord, zij moet
beminnelijk zijn.—Maar om de zegepraal der beminnelijkheid volledig te maken en te
zekerder hartstocht op te wekken, moet zij haar eigen liefde met meer zorg trachten
te verbergen dan te openbaren. Verkoelend werkt te groote gloed der vrouw op den [157]vurigen man, afstootend op den onverschilligen. Ze begint met den man ijdel te maken
en eindigt met hem te vervelen. De verveling des mans echter is het zekere graf van
het huwelijksgeluk en van de vrouwelijke heerschappij. Minnekoozen of knorren, schertsen
of vloeken mag de man, om ’t even, alleen geeuwen, geeuwen mag hij nooit.—Gij, o Telesippe,
deedt te weinig en te veel: te weinig, want ge boodt uw man alleen uw lichaam en uwe
trouw; te veel, want gij boodt hem, wat ge te geven hadt, als zijn eten op een bord!
De vrouw moet echter geen eten op een bord zijn, noch een meubel in huis, noch eene
slavin, zelfs niet de „echtgenoote,” zooals men het noemt, want Hymen17 is de verraderlijke vijand van Eros. Dagelijks op nieuw moet zij hare gunst doen
verwerven en de zeldzame kunst verstaan, des avonds als bruid zijn leger te beklimmen
en ’s morgens als maagd weder op te staan! Dat zijn de regels van die kunst: volg
die op, als ge wilt en kunt. Zoo niet, doe dan afstand van datgene, wat door deze
kunst wordt verkregen, en gun zonder jaloezie aan anderen hare vruchten in te oogsten!”


Zoo sprak Aspasia.


Trotsch echter zag de vrouw van Pericles op haar neer en vertrok haar mond in een
verachtelijken plooi.


„Behoud de wijsheid uwer boeleerkunst voor u zelve,” zeide zij, „gij zult ze noodig
hebben. Gij behoeft mij niet te leeren, hoe men de liefde en hoogachting van een man
moet zoeken te winnen, mij, die de Archon Basileus tot vrouw wilde hebben. Wat meent
gij toch met uwe kunsten te zullen bereiken, gij de vreemdelinge, de boeleerster?
Gij kunt mijn echtgenoot door uwe aanloksels verleiden, maar zijn huis, zijn haard
blijft gij vreemd. En zelfs, wanneer hij mij verstiet, kunt ge toch zijne wettige
gade nooit worden, gij kunt hem geen wettigen erfgenaam baren, want gij zijt [158]eene vreemdelinge, gij zijt geen Atheensche burgeres! Of mijn man naar mij, door vurige
liefde gedreven smacht of niet, om ’t even, ik heersch hier aan zijn huiselijken haard;
ik ben de meesteres des huizes. Ik zeg u: „ga!” en gij moet gehoorzamen.”


„Ik gehoorzaam en ga,” hernam Aspasia—„Wij hebben eerlijk gedeeld,” voegde zij er
scherp bij. „U zijn huis en haard, mij zijn hart!—Laat ieder het hare behouden!—Vaarwel,
Telesippe.”


Met deze woorden verwijderde zich Aspasia.


Telesippe en Elpinice waren weder alleen. Elpinice billijkte de fierheid harer vriendin
en prees het antwoord, dat zij de vreemdelinge had gegeven.


Na een lang gesprek ging ook Elpinice heen, terwijl de vrouw van Pericles aan hare
huiselijke bezigheden ging.


De kleine Alcibiades sprak den heelen dag veel over zijn „Spartaanschen vriend”, tot
ergernis van de eerlijke Amycle, die het hoofd schudde en zeide:


„Die knaap heeft nooit door den Eurotas gezwommen.”


Telesippe verbood beiden een woord van dien vreemdeling te reppen in tegenwoordigheid
van Pericles.


De dag ging voorbij, het etensuur was gekomen.


Pericles was in huis teruggekeerd en zette zich met de zijnen aan tafel.


Hij at van de spijzen, die opgedragen werden, beantwoordde de vragen van den kleinen
Alcibiades en der beide andere jongens en sprak soms ook een woord tot Telesippe,
die echter in een half somber, half hoonend stilzwijgen verzonken bleef.


Pericles zag de menschen om zich heen gaarne opgeruimd.


Het strakke, norsche gelaat zijner vrouw maakte hem ongerust.


Nu werd een nieuw gerecht opgedragen. Het was de gebraden pauw.
[159]

„Wat is dat?” vroeg hij.


„Dat is de pauw,” antwoordde Telesippe, „die hedenmorgen op uw last hier is gebracht.”


Pericles zweeg stil. Na eenige oogenblikken, waarin hij zich den samenloop der omstandigheden
zocht helder te maken, vroeg hij op een toon, die voor den heldhaftigen man vrij benauwd
klonk:


„Wie zeide u, dat ik den vogel gebraden wilde hebben?”


„Wat anders?” hernam Telesippe. „Om een zoo groot dier te houden en vrij te laten
rondloopen, is onze hoenderhof veel te klein. Ik dacht dus, dat gij den pauw op de
markt gekocht hadt, om hem vandaag op tafel te hebben. En waarom niet? Hij is smakelijk
en lekker gebraden. Proef maar eens!”


Daarop leide ze een mooi, bruin gebraden stuk op het bord van haar echtgenoot.


Pericles, dien men den Olympiër noemde, Pericles, de met zege gekroonde veldheer,
de machtige redenaar, de bestuurder van Athene’s lot, die met waardige standvastigheid
de opgeruide schare der Atheners, evenals de legerbenden der aanrukkende vijanden
op het slagveld onder de oogen durfde zien—hij sloeg de oogen neer voor het stukje
pauw, dat zijn wettige echtgenoote op zijn bord legde.


Maar weldra wist hij zichzelven te beheerschen. Hij stond op met de verontschuldiging,
dat hij verzadigd was en zich in zijne vertrekken wilde begeven.


Op dit oogenblik vroeg de kleine Alcibiades:


„Hebben de zwanen in den Eurotas ook zulke prachtige veeren als deze pauw?”


En zonder het antwoord af te wachten, vervolgde hij:


„Amycle is eene oude zottin, wanneer zij beweert, dat mijn Spartaansche vriend nooit
door den Eurotas heeft gezwommen.”


Toen Pericles van een Spartaanschen vriend hoorde spreken, zag hij eerst den knaap
en vervolgens [160]Telesippe met een vragenden blik aan.


„Van welken Spartaanschen vriend spreekt ge?” vroeg hij eindelijk.


Noch de knaap, noch Telesippe gaf hem antwoord.


Pericles verliet de eetzaal. Telesippe volgde hem.


Op den drempel der binnenvertrekken zeide zij zacht, doch op scherpen toon tot haar
man:


„Verbied uwe Milesische boeleerster u hier in uw huis op te zoeken, opdat zij ook
niet de knapen moge verleiden. Geef haar uw hart, aan die boeleerster, o Pericles,
als gij wilt; maar uw huis, uw haard zal zij niet ontwijden. Volg haar, waarheen gij
wilt; hier echter in dit huis, aan dezen haard, handhaaf ik mijn recht. Hier ben ik
meesteres, ik alleen.”


Diep werd Pericles getroffen door den toon dezer woorden. Het was niet de stem van
een gekrenkt vrouwenhart, het was de beleedigde koele trots van de meesteres van het
huis, de wettige gade.


Koel beantwoordde hij den koelen blik van den spreekster en zeide kalm:


„Het zij zooals gij zegt, Telesippe!”


Denzelfden dag nog kwam er een vreemde slaaf tot Pericles met eene schriftelijke boodschap.


Pericles opende het briefje en las de volgende regels van Aspasia’s hand:


„Ik heb het huis van Hipponicus verlaten. Veel heb ik u te vertellen. Bezoek mij,
als ge kunt, in het huis van de Milesische Agariste.”


Pericles antwoordde als volgt:


„Kom morgen op het buitengoed van den dichter Sophocles aan den Cephissus-oever. Daar
zult gij mij vinden. Kom verkleed of laat u in uw gewone gewaad in een draagstoel
daarheen brengen.”
[161]








1 Triptolemus wordt voor den zoon gehouden van koning Celeüs van Eleusis en Metanira
of van Oceanus en Gaea. Door Demeter werd hem een met draken bespannen wagen geschonken, waarmede hij de
aarde zou rondrijden om de graankorrels uit te strooien. Later werd hij koning van
Eleusis en voerde daar den eeredienst der Godin in. De kunst stelt hem voor als een
krachtig man, op een met draken bespannen wagen en korenaren en scepter in de hand. ↑




2 Daduchus, een Grieksch woord (daidouchos), beteekent: die de fakkel vasthoudt en voordraagt,
v.d. de priesters in de Eleusinische spelen. ↑




3 Waarom Hamerling hierin eene bijzonderheid ziet, is mij niet duidelijk, daar doorgaans
bij de Grieken een zoon naar zijn grootvader genoemd werd. Zie b.v. noot 1 pag. 125. ↑




4 Solon, de groote Atheensche wetgever, een zoon van Execestides uit het oude geslacht
der Crodiden, werd ongev. 639 v. C. geboren. In 594 werd hij eerste Archont en gaf
zijne beroemde wetgeving. Daarbij verdeelde hij de burgers in klassen naar hun vermogen.
Daarna werden ook de politieke rechten en plichten geregeld. Solon stierf hoog bejaard
in 559. We bezitten eene levensbeschrijving van hem door Plutarchus. ↑




5 Eretria, de hoofdstad van het eiland Euboea waarschijnlijk eene kolonie der Atheners,
bloeide eertijds door handel en nijverheid. Om den afval van de Perzen werd het door
Datis en Artaphernes verwoest en de bewoners als slaven naar Susa gevoerd. Later werd
de stad herbouwd, die in 198 v. C. weder door de Romeinen is vernietigd. Eretria heet
thans Palaeo-Castro. Vgl. noot 2 pag. 60. ↑




6 Hecatombe beteekent eigenlijk een offer van honderd (hekaton) runderen. Dikwijls wordt
het alleen voor een zeer groot offer gebezigd. ↑




7 Melitaeïsch beteekent van Melite, een eilandje in de Middellandsche zee bij Dalmatië;
niet te verwarren met Melite wat ook de Grieksche benaming is van Malta, door de Ouden
Ogygia genoemd. Doch het Latijnsche adjectivum van dit Melite luidt: Melitensis of
Melitesius, dus: Melitensisch of Melitesisch. ↑




8 Epirus, een bergachtig landschap van Noord-Griekenland bestond vooral uit drie stammen;
de Chaoniërs, die in het Noord-oostelijk deel woonden; de Thesprotriërs in het zuiden
en de Molossiërs in het Noord-oosten. ↑




9 Samos, een eiland nabij de Westkust van Klein-Azië, niet ver van het voorgebergte
Mycale, thans Samo, door de Turken echter Susam Adassi geheeten. Op Samos bevond zich
een tempel van Hera (Heraion). ↑




10 Hera is vereenzelvigd met de Romeinsche Juno, de echtgenoote van Zeus (Jupiter). Vergelijk
over het boven medegedeelde de bekende fabel van Phaedrus, getiteld: Juno en de pauw
(Boek III, 18). Hera was ook de Godin van den echt. ↑




11 Het Grieksche woord Ktesios beteekent: tot het bezit behoorende; Zeus Ktesios is dus
Zeus, die het eigendom beschermt. ↑




12 Eigenlijk dienaressen van Bacchus, die zijne nachtelijke feesten vieren. Van daar
elke opgewonden, slechte vrouw. ↑




13 Buitengewoon groote feesten, waar het lustig toeging. ↑




14 Thyestes, de zoon van Pelops en Hippodamia, doodde met zijn broeder Atreus hun stiefbroeder
Chrysippus en beide vluchtten naar Eurystheus. Thyestes verwekte hier bij de echtgenoote
van zijn broeder, Aerope, twee zonen, waarom hij door Atreus werd verdreven. Uit wraak
ontvoerde hem Thyestes een zijner zonen, voedde dien op en kweekte in hem een onverzoenlijken
haat tegen zijn vader. Later zond hij den zoon van Atreus om dezen te vermoorden.
De aanslag mislukte en Atreus liet zijn eigen zoon ter dood brengen. Later vernam
hij de toedracht der zaak en ontstak in groote woede. In schijn richtte hij voor zijn
broeder een verzoeningsmaaltijd aan. Daar zette hij Thyestes diens eigen zonen voor
en toonde hem later hunne hoofden. Thyestes ontvlood die rampzalige plaats; later
verwekte hij bij Pelopia Aegistheus, die Atreus doodde en zijn vader op den troon
van Mycenae plaatste.


Een Thyestes-maal beteekent dus: een allernoodlottigs en afschuwelijk maal. ↑




15 De Discus is eene steenen of metalen (later ook houten) ronde schijf, van het midden,
waaraan gewoonlijk een leeren handvatsel bevestigd is, dunner afloopend, dien de Grieken
en later de Romeinen bij hunne gymnastieke oefeningen gebruikten. De wedstrijd in
het loopen, springen, worstelen, het vuistgevecht en het werpen met den discus en
speer vormde het zoogenaamde „Pentathlon” (d.i. vijfderlei wedstrijd). ↑




16 De Romeinsche Diana, dochter van Zeus en Leto (Latona), zuster van Apollo, de Godin
der jacht. ↑




17 De God des huwelijks. ↑










[Inhoud]






VI.










IN HET CEPHISSUS-DAL.




Wanneer men in zuidelijke richting de oude stad Athene verliet en een weinig links
zich wendende den buiten-Ceramicus doorliep en onder de tuinen en de lanen met platanen
beplant van de Academie1 zijn weg vervolgde, dan nog een eind weegs zuidelijk langs een zonnig pad aflegde,
bereikte men het bekoorlijke, liefelijk omschaduwde Cephissus-dal.


Zoodra men dit dal binnentrad, vertoonde zich aan den linker kant een ruischend, weelderig
groen olijvenbosch. Het strekte zich als een groene wal langs den weg uit. Forsch
wond daartusschen de kuischboom zijne takken, welks blauwe bloesem aangenaam tegen
het zachte groen der smalle bladeren afstak. Klimopranken hingen van de takken neer;
ook taxusboomen groeiden langs de helling en bedekten haar zoo, dat men niets dan
een groen tapijt zag.


Aan den anderen kant van den weg, ter rechterzijde klaterden de kristalheldere beekjes
van den Cephissus, uit het dal over schitterend witte kiezelsteentjes den wandelaar
te gemoet vlietend, hier en daar in de rozen- en laurierboschjes zich verschuilend.


Aan gene zijde van den Cephissus zag men op geen grooten afstand den niet minder liefelijk
omgroeiden, door sagen en zangen beroemden heuvel Colonos.


Ging men, als men het dal betreden had, een kort eind tusschen het olijvenbosch en
het stroomend water, dan zag men aan genen oever van den Cephissus op grasrijken,
zacht glooienden bodem [162]eene bekoorlijke landhoeve in de stralen der zon schitteren, door enkele overoude,
hoog gekruinde cypressen, platanen en pijnboomen omgeven en een tuin, die bijna tot
aan den Cephissus reikte. Maar niet alleen aan deze zijde strekte zich die tuin tot
aan den oever van den Cephissus uit, deze toch zijn loop uit het diepst van het dal
naar den ingang vervolgende, maakte eene kromming ter rechter zijde en besproeide
dan ook de velden, waarin de vrucht- en bloemtuinen, rondom het landgoed, aan dien
kant uitliepen. Daar verhief zich de bodem aan den tuin iets meer glooiend, en de
beek vlood zacht kabbelend tusschen heestergewassen door, waarin de stralen der zon
flikkerden en de nachtegalen kweelden.


In het midden van de groote ruimte tusschen dezen glooienden Cephissus-oever en het
woonhuis stond een tuinhuisje, door rozen omgeven. Aan de uiteinden van den tuin verschaften
laurier, myrthen- en rozenboschjes, met hun dicht gebladerte, eene schaduwrijke plaats.
Ook de donkerroode bloesem van den granaatboom ontbrak niet. Dubbele rijen van olijven-,
vijgen- en andere vruchtboomen, van het eene priëel naar het andere voerende, omzoomden
dezen tuin.


Waar de grond naar den Colonos-heuvel zacht glooide, daar hingen de donkere druiventrossen,
in de warme stralen der zon. De landelijke woning zelve was door wijnranken omslingerd,
ja zelfs om de boomen wonden zij zich in weelderige volheid en kracht. Met hen wedijverde
woekerend het klimop, welks groote, zwarte trossen van muren en boomstammen neerhingen
en welks weelderig gebladerte zich voortslingerend, zelfs het bedauwde weiland omzoomde.


Tusschen de bloeiende perken waren kleine bloembedden aangelegd. Weinig was er overgebleven
van de schoon getroste narcissen, van den geurigen crocus, de leliën, irissen en viooltjes
wegens het ver gevorderde jaargetijde, en de liefde der Atheners tot het vlechten
van kransen, maar talloos [163]bloeide alom de rozen, door viooltjes omzoomd, in purperen bedden langs den grond
zich uitstrekkende, of op hooge heesters prijkend, nooit door ruwe winden geteisterd
en iederen morgen verfrischt door den reinsten hemeldauw.


Gemakkelijk schijnt het van de voorwerpen, die hier te zien waren, de namen en het
uiterlijk in woorden weder te geven; onmogelijk echter is het den blijmoedigen en
gelukkigen vrede te schilderen, die over dit weelderig groene dal, door wouden omzoomd,
door de wateren van den Cephissus besproeid, door nachtegalen bezocht, verspreid lag.
Men was zoo nabij de woelige stad en toch gevoelde men zich ver van de drukke wereld.
Het was, alsof de landelijke God Pan uit die schaduwrijke boschjes te voorschijn moest
treden of eene Najade2 uit de wateren van den Cephissus onder het schitterend loof zou opstijgen. Verder
in de geheimzinnige diepten van het woud stoeiden zeker Satyrs met bokspooten en kon
men het gelach van schoone, bevallige Hamadryaden3 hooren, die rustten op het groene loof. Soms ging er eene ritseling door de kruinen
der boomen, die in het zuiverste blauw van den Griekschen hemel trilden, als eene
aangename koelte, die daar ruiste voor den tred van den God der vreugde, Dionysus.


Maar ook de zang van de gezellen van Apollo, de vriendelijke Muzen, was niet vreemd
aan dit heerlijk oord. Hier woonde toch de lieveling der Muzen, de groote dichter
Sophocles. Dit was zijne geboorteplaats, die hij op de hoogte van de Acropolis geprezen
had en aan Pericles en Aspasia uit de verte had getoond. Hier was hij geboren en hier
leefde hij. Onder de witte zerken, met klimop begroeid, die hier en daar uit het groen
van den tuin en der boschjes uitstaken, sliepen zijne vaderen den eeuwigen slaap.
[164]

Juist zat hij in een rozenpriëel, terwijl de aangename morgenlucht hem verkwikte,
en had het wastafeltje op zijne knieën liggen, op welker oppervlakte hij van tijd
tot tijd met eene scherpe stift eenige verzen griffelde; zeer dikwijls echter wischte
hij het geschrevene met het stompe eind der stift weder uit, wanneer de eerste ingeving
zijner Muze hem niet ten volle bevredigde.


Terwijl hij een blik wierp op den weg in het dal, zag hij een statig man met lichten
en vluggen tred door het dal aankomen.


„Wie is die vroege wandelaar,” dacht hij bij zich zelf, „die daar schier gevleugeld
als Hermes, de bode der Goden, nadert?”


Weldra was de wandelaar naderbij gekomen en de dichter herkende den liefsten zijner
vrienden. Verheugd ging hij hem te gemoet tot aan den ingang van den tuin.


Pericles schudde hem de hand. „Ik voldoe aan uwe uitnoodiging,” zeide hij, „ik ben
heden uw gast en heb het woelig en drukke stadsleven en alle staatsaangelegenheden
ontvloden. Ook de citherspeler uit Milete—gij herinnert u dien ongetwijfeld—zal den
dag met ons komen doorbrengen, als gij het goedvindt. Ik heb veel met hem te bespreken
en weet geene plaats, waar ik het zoo ongestoord zou kunnen doen.”


„Zal de schoone citherspeler uit Milete ook komen?” riep Sophocles verheugd uit. „Dacht
ik het niet dat u iets heerlijks bezielde, toen ik u zoo vurig en opgewekt zag naderen.
Daar was niet veel te zien van de rustige waardigheid van den redenaar op de Pnyx;
ik herkende u ternauwernood, zoo schuddet ge het hoofd en de schouders heen en weder
en deed mij denken aan dat edele krijgsros, waarvan Homerus zegt, dat het den halster
in zijn stal heeft losgerukt en met fieren kop en vliegende manen naar buiten naar
de weide rent…”4
[165]

„Stil,” zeide Pericles en lei zijne hand op den mond zijns vriends. „Het waren de
geurige luchten van het Cephissus-dal, die zoo bezielend in de morgenkoelte op mij
werkten.”


„Waarom ook niet het verlangen, om de schoone Milesische te zien?” zeide Sophocles,
„is zij niet de bekoorlijkste aller vrouwen?”


„Zij is teeder als eene Lydische, waardig als eene Atheensche, sterk als eene Laconische,”
hernam Pericles.


„Gij behoeft Ion zijne blonde, lelieblanke Chrysilla niet meer te benijden,” merkte
Sophocles op met een schalkschen lach.


„Spreek niet van Chrysilla,” zeide Pericles. „Aspasia is onvergelijkelijk. Moeilijk
is het te zeggen of zij meer van een Muze dan van eene Charis heeft.”


„Wellicht is zij voor u eene Parce5,” zeide Sophocles, „zij kan u goeds en kwaads in uwe levensdraden spinnen.”


„Waarom ook niet Lamia6 en Empusa?” riep Pericles uit. „En al ware het zoo—wij hebben bloed genoeg in de
aderen en een zwaard aan onze zijde, om het evenals held Odysseus, tegenover ieder
Circe7 te rechter tijd uit de schede te kunnen trekken.”—


„Ik kom tot u als een moede, opgejaagde vervolgde,” ging Pericles voort, terwijl hij
zich het zweet van het verhitte voorhoofd wischte, „ik heb mij aan de tallooze zorgen
en bemoeiingen mijner veelvuldige ambten en waardigheden onttrokken, om een dag aan
de schoone Muze en haar liefste pleegkind, de liefde, te wijden.”—


„Daar doet gij wèl aan,” hernam Sophocles, „wanneer gij de rust zoekt, om te beminnen.
Op den [166]heeten zomerdag moet men òf niet beminnen òf niets anders doen dan beminnen.”


„Ik geloof, dat gij zelf met deze uitspraak in strijd handelt,” merkte Pericles op;
„die wastafeltjes daar in uwe hand bewijzen, dat gij ijverig vers aan vers rijgt.
Dat verhindert u echter niet, naar men vertelt, uwe schoone Ephesische vriendin Philaenion
in die stille myrthen- en rozengaarden te herbergen.”—


„Is poëzie arbeid?” vroeg Sophocles; „dat wist ik niet. Wanneer het heete voorhoofd
den dichter maakt, dan is wel de poëzie een welluidend uitademen van al het schoone
licht en al het goddelijk vuur, dat men met zijn aardsche zinnen uit den hemelschen
aether inzuigt. Licht gaat over in geluid. En zoo zou ik ook de liefde op een zomerdag
niet gaarne willen missen, want daar is zij het vurigst en het zoetst en het goddelijkst.
De eene gloed stroomt in den anderen; door het vuur van Apollo ontgloeid, zoekt gij
verfrissching in den zaligen adem der liefde en keert gij met eene bevredigde, harmonisch
gestemde ziel tot de Muze terug. Ten laatste verwisselen Eros en de Muze van rollen;
de Muze wakkert den liefdegloed aan en de oogen of boezem van de geliefde overstelpen
u met dichterlijke gedachten.”


„Zoo moede is men, geloof ik, nooit,” hernam Pericles, „dat de liefde geen verkwikking
zou zijn. Wij allen, die door den drang om te werken en te scheppen gedreven worden,
weten dat.”


Zoo onderhielden zich de vurige mannen, beiden in den rijpen bloei hunner jaren.


Thans hield eene draagbaar voor het huis van Sophocles stil.


Daaruit steeg Aspasia. Zij was in vrouwengewaad.


Sophocles begroette haar en geleidde haar naar Pericles, in de lommerrijke, geurige
boschjes.


Voor onbescheiden blikken beveiligd, sloeg zij den sluier op, liet het himation, dat
over haar hoofd geslagen was, van hoofd en schouders glijden en stond daar in een
bonten chiton, met sierlijke [167]randen, het krullend, rosbruine haar in golvende lijnen langs de slapen en op het
hoofd, als eenig sieraad een breeden, purperen haarband die van de kruin naar achteren
rondom haar prachtige lokken gewoeld was. In de hand droeg zij een kleinen, bevalligen
zonnescherm en in den gordel, die haar gewaad midden om haar lichaam omsloot, stak
een niet minder bekoorlijke, bladvormige, bont beschilderde waaier.


Sophocles zag Aspasia voor het eerst in vrouwengewaad. Een kreet van verwondering
ontvoer hem. De Milesische was in de idylle van het Cephissus-dal schier als een verblindend
wonder neergedaald. Hare verschijning stak af bij deze landelijke stilte. Een bedwelmende
droom bracht zij met zich van schoonheid en jeugd, die alle heerlijke geuren van haag
en bloemen verre overtrof.


Sophocles voerde de schoone met haar vriend door dichte en lommerrijke lanen en zeide:


„Moogt gij behagen vinden, Aspasia, in hetgeen de natuur voor dit oord heeft gedaan.
Weinig reden zult gij hebben om de kunst der Atheners in het aanleggen van tuinen
te bewonderen. Ik weet zeer goed, dat gij Aziatische Grieken dat veel beter verstaat:
bekoorlijke lusttuinen aan te leggen, met doolhoven, hermitages en grotten, kunt gij
voortreffelijk. Gij hebt immers daar de uitgestrekte, grootsch aangelegde paradijzen
van den Pers tot voorbeeld. Wij Atheners, gelooven, dat de schoone natuur, evenals
eene schoone vrouw, ook zonder opschik schoon is.”


„Laat Aspasia slechts een korten tijd in deze oorden wandelen,” zeide Pericles, „en
gij zult weldra met de onopgeschikte natuur niet meer tevreden zijn. Zij zal u weldra
met uw tuin betooveren en veranderen. Dat is zoo hare manier. Waar zij gaat, daar
ontspruiten bloemen onder hare voeten. Ongemerkt weet zij iemand te ontvonken en wanneer
zij zich een paar woorden over uw tuin laat ontvallen, zult gij geen rust meer hebben,
voor gij hem tot iets gemaakt hebt, dat zich kan meten [168]met den lusthof der Hesperiden8 of met den tuin van Phoebus aan de uiterste einden der zee, of met den Cyrenaeïschen
hof van Zeus en Aphrodite, of den tuin van Midas met haar honderdbladige rozen of
ten minste met den lusthof van een Homerischen Alcinoös, den vorst der Phaeken op
het eiland Scheria.”


„Wel weet ik,” hernam Sophocles, „dat dit vrouwelijk wezen onrust zaait in de gemoederen
der menschen. Heb medelijden, o schoone toovenares, en laat mij en mijn tuin onveranderd!
Ik was tot nu toe hier zoo tevreden en gelukkig. Wanneer Phoebus aan het hemelgewelf
schitterde dan verheugde ik mij, dat mijne olijven, vijgen en granaatappels door zijne
stralen werden gestoofd; regende Zeus, dan dankte ik hem, dat mijne weilanden groen
werden. Ik was tevreden, met hetgeen mijn hof mij opleverde; bloemen in de lente,
schaduw in den zomer, rijpe vruchten in den herfst, verfrisschende koelte en stilte,
door de Muzen zoo geliefd, in den winter. Boven alles echter, Aspasia, bezweer en
verander toch niet door een tooverformulier datgene wat mij door de gewoonte het liefst
is geworden, en wat voor minnaar en dichter beiden het meest gewenscht is: de vertrouwelijke
gezelligheid dezer laurierboschjes, dezer myrthen- en rozenpriëelen.”


„Zou werkelijk,” vroeg Aspasia, „die eenzaamheid, in de laurierboschjes voor den dichter
zoo begeerlijk zijn? Moet hij niet veel liever, om tot volle rijpheid te geraken,
de stille schaduw verlaten en in het heldere licht der wereld en des levens treden?”


„Men gelooft zoo lang,” hernam Sophocles, „dat het de zon is en niets anders dan de
zon, die de wijndruiven doet rijpen, totdat men ontdekt, dat juist de grootste, de weelderigste, de donkerste druiven verborgen
hangen onder de schaduw der dichtste [169]bladeren. En al mocht gij in twijfel trekken, dat deze eenzaamheid den dichter nuttig
is, zeer zeker zult gij erkennen, dat zij den minnaar welkom is. Hier kunt gij, zoo
ge wilt, u dagen lang verlustigen, alleen gestoord door het getjilp der vogels of
het murmelen der beken. Geen slaaf betreedt ooit ongeroepen dezen tuin. Wilt ge echter
het vertrouwelijkste en door de Muzen en Chariten het meest gezegende plekje leeren
kennen, zoo komt met mij mede.”


Pericles en Aspasia volgden den dichter. Hij voerde hen naar beneden, tot waar, zooals
reeds vermeld is, de Cephissus een bocht maakt en den hof ook van den anderen kant
omstroomde. De bodem glooide hier naar de beek af, die in eene ietwat diepere bedding
vloeide. Evenwel liep de oever niet steil naar beneden; integendeel tusschen de beek en de oploopende vlakte was
eene bekoorlijke ruimte gelaten, die juist breed genoeg was, dat twee menschen, vertrouwelijk
naast elkander, onder het groene loof, waar de stralen der zon heerlijk door speelden,
konden wandelen.


De dichter voerde zijne gasten langs dit bekoorlijke pad. Daar ruischte het geklater
en gemurmel van de beek, daar kweelden en sloegen de vogels het liefelijkst, daar speelden als dartele geesten schaduw en licht op de golfjes en tusschen de takken.
Hier en daar lag een weelderig grasperk, waar men zich op kon uitstrekken en de verfrisschende
koeltjes van de schaduw rustig en droomend genieten. Hier trof men ook eene rotsgrot
aan, van buiten schier omringd door bloemen en twijgen, van binnen met zitplaatsen
en kussens versierd die tot binnentreden op de heetste uren van den dag noodden.


Aspasia was bij het zien van deze bekoorlijke rustplaats verrukt en voldeed gaarne
aan het verzoek van haar vriend zich hier neder te zetten. Pericles en de dichter
zelf volgden haar voorbeeld. Men zag op de heldere wateren der beek neder, die hier
in een natuurlijke kom uitliep. Bonte, [170]schitterende libellen zweefden en dansten in de stralen der zon over de bloemen aan
den oever en een paar prachtige onschadelijke wateradders beschreef, zich onbespied
wanende, in den kristalhelderen vloed zacht zich wendend, zijne vlugge, bevallige
kringen. Weldra echter schoten zij, toen hunne beschouwers door een zacht geritsel
zich deden hooren, onder de dichte planten, die weelderig woekerend van den oever
in het water afhingen.


„Een lief bruidspaartje,” zeide Sophocles; „ik beluister ze hier dikwijls. Zij zijn
onafscheidelijk.”


„Moeilijk is het,” begon Pericles na eene korte pauze, waarin allen zich aan de zaligheid
der natuur hadden overgegeven—„moeilijk is het, uit deze vreedzame wereld zich in
den geest wederom te verplaatsen bij die menschen en beslommeringen, die men zooeven
ontvloden is. En toch zou het doel aan dezen tocht, Aspasia, slechts half bereikt
zijn, wanneer wij niet over die menschen en zaken, die wij hier ontvlucht zijn, spraken.
Integendeel, wij moeten in de eerste plaats ons daarmede bezighouden; want niet slechts
gij hebt mij aangaande de gebeurtenissen der laatste dagen veel te vertellen, maar
ook ik zelf heb u veel raadselachtigs op te helderen. Hier zweven over het water bekoorlijke
libellen, en aalgladde, vlugge slangetjes trekken in den vloed hunne bekoorlijke kringen,
maar niet daarover hebben we ons te onderhouden, maar van dieren van eene geheel andere
soort heb ik u te spreken, van rampzalige vogels, die mij en u gisteren noodlottig
zijn geworden: van de vervloekte pauwen van Pyrilampes. Door de ontrouw van Hipponicus
werd een dier vogels, die tot een geschenk voor u bestemd was, in mijn huis gebracht
en viel in de handen van mijne gebiedster Telesippe.”


„En wat was het lot van den vreemdeling?” vroeg Aspasia.


„O vraag mij niet naar mijn lot en het zijne op dien dag,” riep Pericles lachende
uit. „Stel u den man voor, wien men, zooals de sage meldt, [171]zijne kinderen lekker toebereidt, als een maal voorzette; thans eerst kan ik mij de
verwondering en ontzetting van mijn gemoed voorstellen, nu mij het wel is waar niet
zoo afschuwelijke, maar toch haast even treffende wedervoer, den prachtigen vogel,
die, naar ik geloofde, zijn prachtigen vederdos voor de verrukte Aspasia ontplooide,
dien zij als een nieuwen Argus9 beschouwde, haar door haar geliefde toegezonden, om als in zijne plaats met honderd
liefdesoogen de wacht te houden—dat ik dien vogel dood, geplukt, tot eene vormelooze,
gebraden massa op mijn bord heb gezien!”


Vroolijk lachte Sophocles bij dit verhaal.


„Gij hebt zwaar gezondigd,” zeide hij, „dat gij dezen vogel, aan Hera, de Godin van
den echt, gewijd, in den dienst van hare vijandin, de gouden Aphrodite hebt gebruikt.”—


„Veel erger dan over u en uw pauw, o Pericles,” zeide Aspasia, „is de toorn der Godin
op denzelfden dag over mijn hoofd losgebroken. Weet, dat ik op denzelfden morgen verkleed
u in uw huis opzocht, dat ik ook, evenals die pauw, in de handen van Telesippe ben
gevallen en dat ik, zoo al niet geslacht, toch nauwelijks eene minder onaangename
en wreede behandeling heb ondergaan. Bij de Goden, Telesippe wenschte slechts, dat
ik evenals de pauw honderd oogen had gehad, om mij ze allen te kunnen uitkrabben!
In gezelschap van uwe razende echtgenoote was eene bedaagde, belachelijke vrouw, Elpinice
geheeten. Deze dame ontbrandde in warme liefde voor den jongen citherspeler en verviel
in een onbeschrijfelijken toorn, toen zij ontdekte, dat het eene vrouw was. Ik werd
door deze beide Harpyen10 uitgescholden, met smaadwoorden overstelpt, uit het huis gejaagd. „Ik sta als meesteres
aan den haard van dit huis,” riep Telesippe uit. „Gij echter zijt eene vreemdelinge,
eene boeleerster, [172]ik beveel u van hier te gaan.” Zij voegde er bij dat zij van uw hart afstand wilde
doen, maar dat zij nooit uw haard zou prijsgeven. Volgaarne gunde ik haar uw haard,
Pericles; maar denkt gij de vrouw, die aan uw haard gebiedt, het recht toe te kennen,
de vrouw, die uw hart bezit, met smaadwoorden en woeste bedreigingen lastig te vallen?”


„Wat kan ik daaraan doen?” hernam Pericles. „De rechten der Atheensche vrouwen zijn
gering. Diegene echter, welke zij hebben, moeten wij eerbiedigen. Zij reiken niet
verder dan den drempel van het huis …”


„Het schijnt derhalve,” hernam Aspasia, „dat gij Atheensche mannen geen heeren in
huis zijt, maar alleen daarbuiten … Hoe zonderling! Gij maakt de vrouw tot uwe slavin
en dan verklaart gij u zelven weder tot slaven van die slavinnen.”


„Dat is het huwelijk!” zeide Pericles de schouders ophalend.


„Wanneer dit het huwelijk is,” hervatte Aspasia, „dan ware het wellicht beter, dat
er volstrekt geen huwelijken in de wereld bestonden.”—


„Den zaligen band der harten sluit de liefde,” zeide Pericles; „echtgenoote echter
en meesteres des huizes wordt de vrouw door de wet.”—


„Door de wet?” vroeg Aspasia; „ik dacht altijd, dat het eigenlijk alleen het moederschap
was, waardoor de geliefde vrouw gade werd en dat de echt, om zoo te zeggen, eerst
met het kind begon.”—


„Niet volgens de Atheensche burgerlijke wet,” wierp Pericles haar tegen.


„Verander dan uwe burgerlijke wet,” riep Aspasia uit, „want zij deugt niets.”


„Vrome lieveling der Goden, Sophocles,” sprak Pericles zich tot zijn vriend wendende,
„help mij toch deze vertoornde schoone tot rede brengen, opdat zij niet met hare kleine
blanke hand het geheele staatsgebouw der Atheners omver moge werpen.”


„Hoe zou ik kunnen gelooven,” zei de dichter, „dat onze verstandige Aspasia het beste
en heerlijkste [173]deel van den mensch, de rede, zou kunnen verliezen?—Zij weet het zoo goed en zou het
ons, als wij het ooit vergaten, weder kunnen leeren, dat een leven zonder genot geen
leven is, dat men echter, om het genot des levens in de hoogste mate te kunnen genieten,
zich boven alles moet wachten, om de sombere Ate, de Godin der verblinding en der
hartstochtelijke onberadenheid, tegen zich op te zetten; dat we ons nooit tot iets
ten strijde, moeten aangorden, voordat we nauwkeurig onze krachten hebben gewogen, dat vroolijk genot onmogelijk
is zonder zelfbeheersching, dat wij de menschen moeten liefhebben, want zij zijn de
gezellen van ons genoegen, en de Goden eeren, want het zijn geen ijdele namen, maar
zij wijzen ons de perken onzer kracht aan en staan machtig en gebiedend tusschen onzen
eigen wil en het noodlot tusschen de vrijheid en de eeuwige noodzakelijkheid, dat
wij …”—


„Genoeg,” viel hier Aspasia lachende in de rede, „ik vrees anders, dat wij uit den
helderen Aether van het reine denken, waarin ons uwe verstandige en schoone woorden
hebben verplaatst, den weg niet zullen kunnen terugvinden, naar de onbeduidende, maar
tastbare zaken, waarvan we in ons gesprek zijn uitgegaan. Wanneer het mij vrijstaat,
het algemeene op het bijzondere toe te passen, dan komt het mij voor, Sophocles, dat
gij hebt willen zeggen, dat de uitheemsche vrouwen en de uitheemsche vogels te Athene
goed moeten vinden, geplukt en mishandeld te worden en dat ze zich, uit vromen eerbied,
niet tegen de wetten van het land mogen verzetten, die haar geen rechten toekennen.”


„Onze vriend hier,” voegde Pericles bij hetgeen Aspasia gesproken had, „valt het natuurlijk
gemakkelijk, voor het menschelijk doen en laten, vooral met betrekking tot echtgenooten,
wijze regels op te stellen en even gemakkelijk die op te volgen. Zijn leven vliedt
zonder strijd daarheen, want hij is ongehuwd en geene Telesippe treed zijne [174]Aspasia dreigend met een brandhout te gemoet …”


„Zoo gaat het altijd met de bemiddelaars,” hernam Sophocles lachend, „en met allen,
die zelfs wanneer het hun verzocht wordt, zich in de aangelegenheden van minnenden
te mengen. Ik word nu bespot en bijna met verwijtingen overladen, omdat ik, de rede predikende zelf
zoo onredelijk was, aan verliefden raad te willen geven. Daarvoor wil ik nu mij zelven
straffen, daar ik u aanstonds aan uw eigen wijsheid overlaat. Voor een korten tijd
neem ik van u afscheid, opdat gij uwe zaken alleen in het reine kunt brengen. Ik ga
zorgen, dat gij niet den geheelen dag zonder lafenis van spijs en drank moogt doorbrengen.
En wanneer ik soms, terwijl gij uwe zaken bespreekt, wat lang in gindsche laurierboschjes
vertoef, weet dat mij daar geene Aspasia wacht, maar dat ik in die schaduwschemering,
met mijne wastafeltjes op de knie en de stift in de hand, de klaagtonen van de edele
dochter van Oedipus11 beluister …”


„Gij hebt dus dat dichterlijke plan, waarvan gij op de Acropolis spraakt, niet laten
varen?” vroeg Aspasia.


„De helft van het werk is reeds gereed,” hernam Sophocles, „en een slaaf zit dag aan
dag met een zwart riet om het voltooide en afgewerkte van de wastafeltjes op de papyrus
over te brengen.”


„Zult gij ons daarvan geene voorproef geven?” vroeg Pericles.


„Uw tijd is te kostbaar,” antwoordde de dichter en verwijderde zich.


Toen dus Pericles en Aspasia alleen waren kwamen zij op hun onderhoud terug, dat zij
in tegenwoordigheid van hun trouwen vriend reeds aangeroerd hadden.


Maar het ging zooals bij gesprekken van minnenden gewoonlijk het geval is, zij dwaalden
telkens van hun onderwerp af. Zij trachtten niet naar een gestrengen gedachtenloop,
daar tal van andere denkbeelden [175]hunne ziel vervulden, die den draad der redeneering afbraken. Zij luisterden bovendien
naar het gezang van een vogel in de takken, ademden de geurige lucht der weiden in
met volle teugen, plukten hier en daar een bekoorlijke druif van een zwaar beladen wijnwinde of een rozenroode,
sappige vrucht van den boom.


Aspasia beet in een appel en gaf hem toen aan Pericles. Deze bedankte haar met een
gelukkig lachje, want het was hem niet onbekend, wat een aangebeten appel in de taal
der liefde beteekende. Ook bleef de aangeboden gelegenheid liefdesorakelen te raadplegen
niet ongebruikt. Aspasia vlocht onder het gesprek een krans, reikte hem toen aan Pericles
over en lachte, toen daar bladeren afvielen; want dit was voor de ingewijden een teeken
van den heftigen liefdegloed van hem, die den krans droeg. Pericles daarentegen plukte
die bloemen wier kelken de eigenschap hadden met een kleine knal te barsten, zoo men
ze tusschen de vingers plat drukte en hij achtte het zijner niet onwaardig uit de
kracht van dien knal de innigheid van de liefde der beminde af te leiden.


Maar hoezeer ook de liefdegloed van Pericles den krans, dien hij in de hand droeg,
deed verwelken en ontbladerde en de vurige genegenheid in het hart van Aspasia het
knallende bloemenorakel eer mocht aandoen, beiden trachtten toch telkens op een ernstig gesprek terug te komen. Vele vragen werden ter sprake
gebracht, maar natuurlijk weinige ten volle beantwoord. Men overwoog, hoe Aspasia
met behulp van Pericles haar nieuw huishouden het best zou inrichten, vervolgens hoe
zij hun omgang het ongestoordst zouden voortzetten en, daar verliefden over niets
liever keuvelen, dan over de geschiedenis hunner eerste ontmoeting, kwamen ook Pericles
en Aspasia op de hunne in het huis van Phidias terug en Pericles verhaalde wat de
gevolgen van die eerste kennismaking waren geweest, hoe sedert dien dag zoo menig
grootsch plan was ontworpen, hoe hij sinds zich tegen [176]de verwijten zijner vrienden had moeten verdedigen, hoe ten laatste allen zich voldaan
hadden verwijderd, behalven de zoon van Sophroniscus, de waarheidszoeker, die nog
steeds de vraag beantwoord wilde zien of de beoefening van het schoone die van het
zedelijke overbodig maakte. Die vraag had men toen laten rusten en was sedert in vergetelheid
geraakt, nu Aspasia echter aan haar lievelingsdenkbeeld herinnerd werd, beweerde zij
weder zeer beslist, dat de aankweeking van het schoone in de wereld evenveel recht
van bestaan had, als de beoefening van het zedelijke en dat een pauw evenveel waard
was, als een eend hoewel deze beter geschikt was om gemest te worden. Toen Pericles
niet aanstonds wist of hij haar dit mocht toegeven, werd het minnende paar juist ter goeder ure door de
komst van Sophocles in zijn gesprek gestoord.


Hij kwam hen tot een eenvoudig ontbijt uitnoodigen. Hij geleidde hen naar het tuinhuisje,
dat midden in den hof gelegen was. Zij vonden dat van binnen netjes versierd, bijkans
weelderig ingericht voor weldadige ontspanning, en in eene sierlijke spijszaal herschapen.
Aanligbedden voor twee personen stonden gereed, waarop men, het bovenlijf op de linkerhand
gesteund, gewoon was het maal te gebruiken. Voor die aanligbedden stonden de tafels,
met spijzen beladen en wel voor ieder aanligbed een afzonderlijke.


Pericles en Aspasia namen op uitnoodiging van Sophocles plaats en strekten de handen
uit naar de aangeboden ververschingen. Op tafel was aanwezig: gevogelte, koeken, Siciliaansche
kaas, vijgen, amandelen, noten, druiven en bovendien kostelijke, vurige wijn van de
eilanden12.


„Ik hoop, vrome Sophocles,” sprak Aspasia schertsend, „dat gij ons geen gebraden nachtegalen
voorzet, hoewel men in eene stad, waar men zich [177]niet ontziet pauwen op te zetten, evengoed nachtegalen zou kunnen braden.”


„Smaal toch niet om ééne goddelooze op het geheele Atheensche volk,” smeekte Sophocles.


„Eene vrouw,” riep Aspasia uit, op nieuw ziedend van toorn, „die in staat was een
pauw te slachten, hem zijn schoonen vederdos uit te plukken en hem in eene pan te
doen, verdiende met roeden uit Hellas gegeeseld te worden. Zoo ooit over iemand, moet
over haar de toorn der Grieksche Goden losbarsten, want zij heeft zich vergrepen aan
het heiligste wat er bestaat, aan het schoone!”


„Als wij onze schoone en verstandige Aspasia mogen gelooven,” zeide Pericles tot Sophocles,
„dan is schoonheid de hoogste wet des levens en daar zij ziel en lichaam doordringt,
van alle deugden de eerste en de laatste.”


„Die gedachte lacht mij zeer toe,” hervatte de dichter, „ofschoon ik niet weet, hoe
Anaxagoras en die bekende steenhouwer van Phidias en de overige wijzen er over zouden
oordeelen. Maar ook van hen zal niemand de geweldige macht der schoonheid en van datgene,
dat zij in het hart der menschen verwekt, van de liefde durven bestrijden. Ik heb
juist van morgen, geheel naar uw verlangen, Aspasia, om de onoverwinnelijke macht
der liefde te toonen, in mijn drama een tooneel ingelascht, waarin ik de Haemon, de
zoon van koning Creon13 vrijwillig in den Hades14 doe nederdalen, om zijne geliefde bruid Antigone daarheen te volgen …”


„Dat is overdreven, Sophocles,” sprak Aspasia tot den dichter, die eenigermate verwonderd
was, daar hij toch meende in haar geest te hebben gehandeld. „Van zulk eene treurige
zijde moet de stift der dichters de liefde niet teekenen. De liefde is opgewekt en
vroolijk en moet liever zich zelve prijs geven dan hare vroolijkheid. Zij moet eene
menschelijke [178]ziel niet naar den Hades voeren. Zij moet de menschen alleen met het leven niet met
den dood verzoenen. Sombere, dweepzieke hartstocht moet onder de Grieken niet met
den naam van liefde bestempeld worden. Dat is ziekelijkheid, dat is slavernij …”


„Gij hebt gelijk, Aspasia,” antwoordde Sophocles. „De leer, die gij daar verkondigt,
is opwekkend en duidelijk; gij en Pericles en ik zullen voorzeker alleen de schoone,
vrije, opgewekte liefde huldigen en wij willen, als het uwe goedkeuring wegdraagt,
nog heden den Goden een offer brengen, opdat zij nooit in onzen boezem het vriendelijk
liefdevuur tot een doodelijken en verderfelijken gloed mogen aanblazen. Maar in de
dicht- en beeldende kunst drijft de geest de dichters en beeldhouwers, om datgene
wat zij uit willen drukken op eene scherpe en overdreven wijze te doen. Ik wilde aantoonen,
dat Eros een machtige God is; maar ik wensch van harte, dat hij zijne geheele macht
nooit weder op eene dergelijke wijze de Grieken zal doen ondervinden. Mocht hij slechts
boven alles de harten der schoonen zacht en goedgunstig stemmen, want wat anders dan
de schoonheid is de schuld van al den jammer en ellende der liefde op de wereld? Inderdaad,
de schoonheid is eene noodlottige, dikwerf beslissende macht in het leven der stervelingen.
Zij zit, wanneer ik het zoo mag uitdrukken, mede besturend in den raad der hoogste
machten.”


„Schoonheid zit medebesturend in den raad der hoogste machten!” herhaalde Aspasia.
„Deze uitspraak verdiende, mijns inziens, aan de spreuken van Hellas’ wijzen toegevoegd
te worden.”


„Wanneer die uitspraak u zoo bevalt,” hernam de dichter, „dan zal ik die luide voor
geheel Hellas herhalen en haar in een reizang op Eros in mijn treurspel invlechten.
Wanneer zou ik dien reizang op Eros onder gunstiger voorteekenen kunnen voltooien,
dan zoolang uw voet nog in dezen lusthof wandelt? Gij moogt van hier niet gaan, [179]vóór ik den hymne opgeschreven en aan uw oordeel onderworpen heb.”


„Geen schooner gastgeschenk kunt gij ons geven,” hernam Pericles.


„Vergeeft mij thans,” ving Sophocles weder aan, „dat ik u niets aanbied, waarmede
men anders een onthaal pleegt te kruiden. Ik vertoon u noch eene danseres noch eene
fluitspeelster; want heden, dunkt mij, hebben mijne gasten aan zich zelven genoeg;
en bovendien, wie zou zich op de cither durven meten met den schoonen „citherspeler
uit Milete” en met zulk een kunstenaar een wedstrijd durven aangaan?”


„In de eerste plaats—gij zelf,” riep Pericles; „gij zijt ons zelfs de wedstrijd schuldig,
want gij hebt ons toch op de Acropolis iets dergelijks beloofd. Haal slechts uw snareninstrument,
Sophocles, en breng er ook een voor Aspasia mede; en begint dan op de wijze van Siciliaansche
herders in zang en spel te wedijveren, terwijl ik als onpartijdig scheidsrechter uitspraak
zal doen—want dat gij mij tot kamprechter aanstelt, spreekt wel van zelf, daar gij
buiten mij geen toehoorders meer hebt.”—


„Het genoegen Aspasia’s gezang en snarenspel te hooren,” hernam Sophocles, „zal voor
eene nederlaag niet te duur gekocht zijn.”


Hij verwijderde zich en keerde weldra met twee schoon versierde cithers terug en verzocht
Aspasia daar eene van te kiezen.


Met kennersoog tokkelde de schoone de snaren en liefelijke tonen ontlokte zij aanstonds
aan het bezielde instrument als vonken aan den vuursteen.


En thans begonnen de dichter en de schoone Milesische, ontgloeid door den zoeten,
vurigen wijn, bij den klank der snaren liederen van Anacreon en Sappho te zingen en
gevleugelde disticha15 en daaronder ook iets nieuws van eigen vinding.
[180]

Een der kleine liederen van Sophocles luidde als volgt:



„Wat heet leven en lust, zonder Cypria’s lachenden aanblik?


Dan toch wilde ik sterven, zoodra ’t zoete liefdegenot


Nimmer mij het hart meer verheugt met gloed en teedere omarming:


Bloesems der jeugd, o, hoe snel maait u de zeis van den tijd!”



Bezield antwoordde Aspasia:



„Kort ja, is hij, de tijd, voor de sterv’lingen, maar toch noodigt ons


Bacchus, bekoort ons de dans en de bloeiende krans van de liefde!


Dit, slechts dit, heet leven; slechts lust is leven.—Vliedt dan


Gij zorgen! Geniet van het heden, want een sluier onthult ons het morgen!”



Met een stralenden blik op Aspasia zong nu de dichter:



„Zoet is, zoet ja, bij Pan, den Arcadische, wat gij bij uw luite


Zingt, o Aspasia! zoet klinkt uw liefelijk gezang!


Kon ik ontvlieden? Omlegert mij niet de macht der Eroten


In der Sirenen gestalt’, die mijne ziel houdt geboeid?”



Met een betooverenden glimlach op de rozenroode lippen zong nu Aspasia:



„Schertsend vermeide zich laatst met Neäera haar vriend. Om de heupen


Wond haar Cypris een band, bont en met bloemen doorweefd.


Goud was het opschrift, dat luidde: bemin mij voor eeuwig,


Maar geef niet toe aan uw smart, als mij een ander bezit!”



[181]

„Hoe lang draalt gij nog, Pericles, den krans der overwinning aan Aspasia toe te kennen,”
zeide de dichter.


„Geef hem den dichter, Pericles,” hernam Aspasia; „maar stelt hem vooraf nog ééne
voorwaarde; hij moet ons nog een distichon op de schoone Philaenion zingen.”


„Hoort gij, wat Aspasia verlangt?” zeide Pericles tot den dichter; „gij moet Philaenion
bezingen, de schoone Ephesische, die thans, naar men verhaalt, de deelgenoote is uwer
zaligste uren en welke wij, vreemde gasten, misschien van daag, tot uwe heimelijke
smart uit dit bekoorlijk oord hebben verjaagd.”


„De voorwaarde is niet zonder heimelijke boosheid en wreedheid,” hernam Sophocles
glimlachend, „maar ik wil ze niet onvervuld laten.”


En hij zong:



„Klein ja is en donker Philaenion, echter niet slanker


Is de klimop en niet molliger ’t bloempje des velds.


Meer dan Cypria’s gordel bekoort haar lieflijk gesnap mij;


Al wat zij schenkt, dat schenkt zij met vriendelijken glimlach.


Waarlijk, Philaenion min ik, de heerlijke, tot de godlijke Cypris


Mij een andere schenkt, die nog bekoorlijker is!”



„Gij zijt tevreden, Aspasia?” vroeg Pericles, en toen deze toestemmend knikte, wendde
hij zich tot Sophocles en reikte hem den kampprijs met de woorden:


„Ontvang den krans, vriendelijke zanger”.


„Dat zou ik niet zijn,” hernam Sophocles, „zoo ik niet sloot met een loflied op de
schoonste:
[182]


„Cypria’s schoonheid hebt ge, de lippen van Pitho, der Horen


Lentebloesem daarbij en Calliope’s stem,


Themis’ wrekende maat, Pallas’ wijsheid en Charis’


Vriendelijken lach met den ernst der strenge Muze vereend.”16



„Dat noem ik ons verlegen maken,” zeide Aspasia, „en ons een plicht der dankbaarheid
opleggen, die wij nooit vergelden kunnen.”


Zoo eindigde de wedstrijd. De dichter en Milesische spraken toen nog veel over de
toonkunst en Aspasia legde daarbij eene zoo groote kennis aan den dag van Dorische,
Phrygische, Lydische, Hypodorische17 en Hypophrygische melodieën, van fijne schakeeringen daartusschen en van de voortreffelijkheid
van de eene boven de andere, dat Pericles in verbazing ten laatste uitriep:


„Zeg mij toch, Aspasia, hoe heet de man, die zich beroemen mag u in uwe prille jeugd
in die moeilijke kunst te hebben onderwezen en ingewijd?”


„Dat zult ge vernemen,” hernam Aspasia, „wanneer ik u eens de geschiedenis mijner
eerste jeugd vertel.”


„Waarom hebt ge dat nog nooit gedaan?” vroeg Pericles. „Hoe lang zult gij het nog
uitstellen? Doe het nog heden. De gelegenheid is gunstig en Sophocles is zulk een
vertrouwd vriend en zoo gesloten, dat gij u niet behoeft te ontzien, hem mededeelgenoot
van uw verhaal te maken.”


„Neen,” zeide Sophocles, „hoe bekoorlijk ik mij ook de geschiedenis van Aspasia’s
jeugd voorstel, moet ik toch vreezen, dat wanneer gij het genoegen ze te hooren met
een ander moest deelen, [183]ze niet half zoo lang zal uitvallen, als wanneer gij alleen ze verneemt. Bovendien
herinner ik mij de belofte, dat ik u niet eerder zou laten heengaan, vóór ik Aspasia
door een reizang op Eros ten volle weder zal verzoend hebben en zoo moet ik wel andermaal
de eenzaamheid opzoeken en aan de uwe, die gij wel niet minder wenscht, overlaten.
Terwijl ik op denzelfden dag, waarop ik voor mijn treurspel een loflied op Eros dicht,
een minnend paar als gij, in mijne afzondering heb ontvangen, geloof ik mij zoo verdienstelijk
jegens den God te hebben gemaakt, dat het mij niet verwonderen zou, wanneer mij het
schoonste lied, als dank daarvoor, van hem ten deel viel.”


Met deze woorden verwijderde zich de dichter.


Schertsend riep Aspasia hem achterna, dat hij niet moest terugkeeren zonder de bekoorlijke,
schoon gelokte Philaenion.


Pericles en Aspasia waren nu weder in de stille, kalme geurige lanen alleen aan zich
zelven overgelaten.


Nog opgewekt door het levendige gesprek onder het genot van den wijn en het snarenspel
en toch in eene soort van zachte ontspanning, brachten zij, nu eens wandelend, dan
weer rustend, den eersten tijd in dien zoeten, droomerigen toestand door, welke vooral
in een bosch of in geurige, schaduwrijke tuinen in de uren van den middag zich van
den geest meester maakt, wanneer Pan slaapt en zijne geesten, onbedwongen, in de eenzame
dreven hun dartel spel drijven.—


De vette olijf glinsterde in de middagzon. Geen leeuwerik, met weligen kuif, huppelde
meer rond, de hagedissen lagen sluimerend in de weiden. Slechts de boomkrekel liet
hier en daar zijn zacht en melodisch gepiep op de takken hooren.


In zulke oogenblikken, bij eene bekoorlijke natuur is men zoo verhit, zoo opgewekt
van den zonneschijn en de heerlijke geuren, geniet men zoo, dat, wanneer men zich
ter ruste vleit op lommerrijke weiden onder ritselende boomen, de levensgeesten [184]niet weten of het eene zoete afmatting is, wat hen doortrilt, dan wel eene overbodige
inspanning hunner veerkracht.


De beiden gelieven vertoefden ten laatste bij dat oord, waar de klimop zich slingerde,
waar de golven van den Cephissus onder de zonnige twijgen klaterden en waar in de
zwoele middagstilte het onschadelijk paar wateradders in de kristallen gloed zijne
kringen placht te beschrijven, terwijl gonzende libellen over de watervlakte zweefden.


Uit dien half droomerigen toestand eener verrukkelijke siesta ontwakend, herhaalde
Pericles zijn verzoek aan Aspasia, om hun vertrouwelijk te zamen zijn op dezen dag
door het lang beloofde verhaal der lotgevallen van hare jeugd de kroon op te zetten.


Doch het is een zonderling iets, wanneer de lippen der vertelster fijn en zacht en
heerlijk zijn als Attische honig. Pericles bekende, dat hij niet wist of hij begeeriger
was naar de kussen zijner vriendin dan naar haar verhaal.


Eindelijk kwam zij aan het woord:


„Gij weet,” zeide zij glimlachend, „ik ben niet oud genoeg om u op een lang, avontuurlijk
en bont verhaal te kunnen vergasten. Maar gij hebt het recht, naar mijne afkomst te
mogen vragen en te vernemen, van welken aard mijn lot geweest is, vóór het met het
uwe was verbonden. Philammon heette de man, naar wien gij zooeven hebt gevraagd, aan
wien ik mijne kennis in de toonkunst en andere kunsten en in één woord alles te danken
heb, wat een mensch den anderen te danken kan hebben, en ’t geen eigenlijk, naar ik
meen niet zoo heel veel is; want het meest beslist toch bij den mensch, vooral bij
de vrouw, de grond, waarop hij is geboren, de lucht, die hij inademt en de gedaante
der dingen, die hij van zijne jeugd af om zich heeft gezien, boven alles echter de
ingeboren aanleg en het lot en het gesternte, waaronder hij het levenslicht heeft
aanschouwd.


„Die goede Philammon! Ik geloof niet, dat ik [185]ooit weder met een man in zoo’n gelukkigen vrede zal leven als met hem; want hij koesterde
geene verwachtingen meer van mijne kunne en ik nog geene van de zijne. Hij telde tachtig
jaar en ik tien. ’t Is waar, hij scheen wel een vierde jonger dan hij werkelijk was
en ik een vierde ouder dan mijne jaren.


„Na den dood van mijn vader Axiochus en van mijne moeder te Milete werd ik door hem
als een vriend des huizes in zijn familiekring opgenomen. Hij was de geleerdste, verstandigste,
spraakzaamste en tevens vroolijkste grijsaard in het levenslustige Milete, de beminnelijkste
grijsaard misschien, die de aarde sinds Anacreon had gedragen. Ik weet niet, of er
ergens een schooner liefdeband bestaat, dan dit van een jeugdig grijsaard en een vroegrijp
meisje. De scherpste tegenstellingen des levens zoeken en vinden elkaar in die vereeniging.


„Ik was schier hartstochtelijk verliefd op Philammon’s sneeuwwitten, lang afgolvenden
baard, op zijne heldere oogen, waaruit mij al het licht der wetenschap scheen tegen
te schitteren, op zijne lyren en cithers, op zijne boekrollen, op de bronzen en marmeren
beelden van zijn huis en op het heerlijke bloemtapeet van zijn tuin. Wat hem betreft,
hij scheen niet minder behagen in mij te scheppen; van het oogenblik af, waarop ik
zijn huis betrad, speelde een glimlach om zijne lippen, zooals ik er nooit meer een
heb gezien bij een gelukkig sterveling en dien ten laatste zelfs de dood niet geheel
kon doen verdwijnen. Vijf jaren lang leefde ik in den geur der rozen, waarmede deze
goddelijke grijsaard zijne bekers bekranste, dronk de wijsheid in uit zijne heldere
oogen en zijne lippen, die overvloeiden van welsprekendheid, speelde op zijn lyren
en cithers, ontrolde met gloeiende wangen zijne boekrollen, beschouwde zijne bronzen
en marmeren beelden en verzorgde de bloemen van zijn tuin. De wereld der poëzie, der tonen en der lente, was voor hem zelven op nieuw ontwaakt en bezield, toen hij
ze nog eens met [186]het kind genoot. Hij zeide, dat hij tachtig jaar oud geworden was en nu eerst vele
zijner boekrollen verstond, nu ik, het kind, ze hem had voorgelezen.


„Toen hij gestorven was, noemden de Milesiërs mij het schoonste meisje van het Ionische
strand en ik zag voor de eerste maal in den spiegel. Het leven der rijke stad, waar
vroegtijdig de Grieksche geest in de Aziatische zon tot weelderige volheid zich ontwikkelde,
begon mij met verleidelijke bekoorlijkheid aan te grijpen.


„En toch was ik niet gelukkig.


„Bij Philammon’s boekrollen en marmeren beelden was ik vroolijk geweest; in den bedwelmenden
roes der vreugde, door hulde en wierook omgeven, werd ik ernstig, nadenkend, luimig,
aanmatigend.


„Ik miste iets.


„De mannen van Milete schenen mij dwaas toe. Zij dongen om mijne gunst, ik verachtte
hen.


„Ik stond na den dood van Philammon als eene wees, jong, arm, onervaren in de wijde
wereld.


„Toen zag mij een Perzisch satraap18 en aanstonds vatte hij het plan op het zoo geroemde Ionische meisje naar Persepolis19 te voeren, naar den grooten koning20. Mijne dwaze meisjesziel werd ontvlamd. Ik dacht aan Rhodopis21, die den koning van Aegypte, aan mijne landgenoote Thargelia, die den koning der
Thessaliërs tot echtgenooten hadden gekregen. De koning der Perzen echter, de machtigste
der aarde, zweefde voor mijn geest als het ideaal van alle mannelijke schoonheid,
al het verhevene, beminnelijke en geestkrachtige. Als kind bij Philammon was ik verstandig
geweest voor mijne jaren thans als rijpende jonkvrouw werd ik gekkelijk. Te Persepolis
aangekomen, werd ik [187]rijkelijk opgesierd en toen naar den koningsburg gevoerd, die in verblindende pracht
prijkte. Te midden van deze heerlijkheid zat de koning der Perzen, niet minder schitterend
uitgedost, maar met het uiterlijk van een gewoon mensch. Hij lonkte mij met zijn doffe,
despotische oogen toe. Eindelijk begon hij slaperig de hand naar mij uit te strekken,
als naar eene koopwaar, die hij betasten wilde. Dat prikkelde mij; tranen van spijt
ontsprongen aan mijne oogen. Dat beviel den Pers echter en een lach plooide zijne
matte trekken. Hij spaarde mij zelfs sedert dat oogenblik en zeide dat de fierheid
der Grieksche vrouwen hem beter beviel, dan de slaafsche karakterloosheid der andere
vrouwen. Na weinige weken was het hart van den despoot voor mij in liefde ontbrand.
Mij echter overviel een angst; ik verzonk in zwaarmoedigheid. Vreemd, eentonig, koud
scheen het leven om mij heen. De menschen waren niet vatbaar voor eenigen hartstocht.
In zich zelven gekeerd leven zij voort in pronkvertrekken van bedwelmende aromen doortrokken.
Zonderling en beangstigend scheen mij die pracht van het Oosten toe en snel was de
betoovering geweken, waarmede zij in den beginne mijne verbeeldingskracht had verstrikt.
Een koude huivering overviel mij, als ik de tempels en afgodsbeelden in den vreemde
beschouwde; een heimwee greep mij aan naar de Goden van Hellas.


„Ik ontvluchtte na korten tijd. Vrij ademde ik weder, toen ik het Ionische strand
weder betrad, toen ik de Grieksche zee, voorbode van eene nieuwe en betere toekomst,
tegen de kust zag aanklotsen. Onder begeleiding van eene enkele trouwe slavin zocht
ik in de haven van Milete een schip, dat mij naar Griekenland zou voeren. Ik vond
een koopvaarder uit Megara, die bereid was mij naar die stad te brengen. Van daar
kon ik spoedig het naburige, fiere, bloeiende Athene bereiken, waarnaar mijne ziel
zoo vurig had verlangd. Te Megara met mijne slavin aangekomen, stond ik voorloopig
alleen en hulpeloos. De bedaagde [188]scheepskapitein, die mij van Milete had medegenomen, noodig mij in zijne woning en
beloofde mij eerstdaags naar Athene te doen voeren. Ik nam zijne uitnoodiging aan.
Hij echter vertraagde van dag tot dag de voorbereidselen tot mijn vertrek, totdat
ik ten laatste bemerkte, dat hij voornemens was mij in zijn huis te houden. Weldra
zag ik ook zijn opgeschoten zoon in hartstocht voor mij ontbrand en in huis, als eene
gevangene bewaakt, werd ik door beider liefdesbetuigingen vervolgd. Voor hen, meenden
die dwazen, zou ik ongerept den Perzischen koning zijn ontvloden en voor hen mij hebben
gespaard. Toen ik nu koel bleef en alles deed, om de boeien, die men mij wreed had
aangeslagen, te verbreken, barstte beider gramschap in hevige woede over mij los.
De vrouw van den scheepskapitein had echter van den beginne afaan de jeugdige vreemdelinge
met argwanenden blik beschouwd en toen zij nu, terwijl deze beide mannen op mij vertoornd
waren en om mijnentwil geweldig met elkaar twisten, door eene razende ijverzucht werd
aangegrepen, zag ik mij als door Furiën omringd en geweldig bedreigd door de hartstochten
dezer razende menschen. De vrouw kwam op de gedachte de Megarensers tegen mij als
eene vreemde toovenares en verstoorster van den huiselijken vrede op te hitsen en
daar de beide mannen door mijne koelheid en de onmogelijkheid mij langer in huis te
houden vreeselijk verbitterd waren, ondersteunden zij uit wraakzucht de pogingen der
vrouw. Hun streven was niet zonder gevolg. Ik was toch in Megara, onder menschen van
den Dorischen stam, onder menschen, die, losgerukt van hunne stamgenooten in de Peloponnesus,
zoo dicht bij het machtige, dreigende Athene, daarom te sterker zich hunne Dorische
afkomst bewust waren, en des te slaafscher de Spartaansche zeden meenden te moeten
handhaven. Streng en mannelijk in hun doen willen zij schijnen, maar zij zijn dubbel
teugelloos, wanneer de hartstocht zich van hen meester maakt; [189]want hun gemoed is ruw, hun geest gemeen. Hun heftig gevoel is vreemd aan elke zachte
aandoening, die over de gemoederen van andere menschen door den adem der bekoorlijkheid
en vriendelijkheid is uitgespreid.


„Op mijn dringend verlangen deed men het eindelijk voorkomen, dat men mij rustig zou
laten vertrekken. Een muildier stond gereed voor mijn goed, een draagstoel voor mij
en mijne slavin. Toen ik echter uit het huis van den Megarenser trad, vond ik het
tegen mij opgehitste volk op straat verzameld en werd ik met spottende en hoonende
woorden begroet.


„Voor het volk van Megara was het voldoende te hooren, dat ik eene Milesische was,
om mij te haten en in blinde woede te vervolgen. Ik weet niet, wat mij met zulk een
moed, met zulk een fierheid bezielde, toen ik dit Dorische gepeupel, grijnzend, schreeuwend,
dreigend rondom mij gedrongen zag. Met opgerichten hoofde ging ik door de menigte,
achter mij mijne sidderende slavin. De voorsten, die een weinig voor mij teruggeweken
waren, werden door hen, die achter hen stonden, opnieuw tegen mij aangedrongen; ik
zag mij in een maalstroom van verwarring vastgeklemd, gestomt en toen ik ziedend van
toorn een woord tot de menigte sprak, grepen eenigen onder smadelijke bedreiging mij
bij de armen en het gewaad.


„Op dat oogenblik kwam een reiswagen met paarden bespannen den weg langs. In den wagen
zat, naar het scheen, een aanzienlijk en rijk man, door slaven gevolgd.


„Toen deze man mij zag, te midden van dat dreigend gevaar, daar de vermetelsten reeds
de hand aan mij sloegen, liet hij den wagen stilhouden en gaf den zijnen last, mij
en mijne slavin in den ruimen reiswagen te helpen en, toen dit geschied was, bracht
het vurige span mij in weinige oogenblikken voor altijd uit het vervloekte Megara
en onttrok mij aan de smadelijke bejegening, die mij dreigde.”
[190]

„Nu begrijp ik, Aspasia,” viel Pericles in, „waarom gij geheel in strijd met uw kalm
karakter, zoo vijandig en hartstochtelijk opvliegt wanneer er sprake is van de Doriërs
en het Dorische karakter.”


„Ik ontken het niet,” hernam Aspasia, „ik heb sedert dien dag te Megara aan alle Doriërs
onverzoenlijken haat en wraak gezworen.”


„En de man, die u redde,” zeide Pericles, „was zeker niemand anders dan Hipponicus?”


„Dezelfde,” antwoordde Aspasia.


„Gij hebt,” vervolgde Pericles, „een weelderigsten bloei van Ionische karakter te
Milete en de plompe overdrijving van het Dorische te Megara leeren kennen. Thans op
den bodem van Athene gekomen, zult gij, hoop ik, u in dat schoone en gelukkige midden
gevoelen, dat het gevolg is van de verzoening en de harmonie der uitersten.”


„Het was mij aanstonds een goed teeken,” antwoordde Aspasia, „dat het toeval mij,
zoodra ik den Atheenschen bodem had betreden, naar die plaats voerde, waar de levendigste
vonken van den nieuwen Atheenschen geest rondspatten—naar de werkplaats van Phidias.”—


„En daar,” viel Pericles in, „vondt gij de mannen, die gij aan het hof van den Perzischen
koning miste, de gevoelige ontvankelijke mannen, waarop gij invloed kondt oefenen—daar
vondt gij den krachtigen, vurigen Alcamenes …”


„En den peinzenden, niet vurigen, niet innemenden zoon van Sophroniscus,” hernam Aspasia;
„en ik trachtte aan beiden datgene te geven, ’t welk zij mij naar hun eigenaardig
karakter schenen noodig te hebben. Den beeldhouwer toonde ik, dat hij niet alleen
van den meester Phidias kan leeren en het gelukte mij de valsche bescheidenheid van
den waarheidszoeker, die de geheele wereld met zijne vorschende vragen vervolgt, voor
een deel althans in een ware te veranderen. Maar nog ontbrak mij de man, wien ik niet alleen dit of dat, wien ik alles, wien ik mijn geheele persoonlijkheid
niet zou [191]aarzelen toe te vertrouwen. Eindelijk vond ik hem. Sedert dien tijd ben ik der smidse,
waar de echte vonken van den nieuwen Helleenschen geest opspatten, nog nader gekomen,
dan in de werkplaats van Phidias.”


„En waar was dat?” vroeg Pericles.


„Aan het hart van den gemaal der pauwenslachtende Telesippe!” hernam Aspasia glimlachend
en vlijde haar schoon gelokt hoofd met smeltenden blik aan de borst van den geliefden
man.


Hij boog zich over haar en drukte haar een kus op de lippen. Daarna sprak hij:


„Menige van die levensvonken van den Helleenschen geest zou wellicht nog sluimeren
in deze borst, Aspasia, wanneer gij uw schoon hoofd daar nooit tegen had gedrukt!”—


Zoo verliep de dag voor het gelukkige paar in den tuin van Sophocles.


De avond begon te vallen, de boschjes geurden sterker, de nachtegalen hieven hun lied
aan in de twijgen en als wilden zij met hen wedijveren, lieten de krekels in het gras
hunne schelle tonen hooren. Glimwormen glinsterden uit het donker der boschjes en
Hesperus22 spreidde zijn glans uit aan den hemel.


Thans verscheen de dichter weder, om zijne gasten tot den maaltijd uit te noodigen.
Hij voerde hen wederom naar dat gezellige, liefelijk versierde tuinhuis.


„Gij hebt mij,” zeide Sophocles, zich tot Aspasia wendende, „toen ik van u heen ging,
een bevel nagezonden. En wie zou het durven wagen u niet te gehoorzamen in alles wat
gij zoudt kunnen wenschen?”


Daarbij wees hij naar den achtergrond van het vertrek, waaruit Philaenion lachend
te voorschijn trad.


Pericles en Aspasia waren aangenaam verrast. Philaenion was klein, maar van een betooverende,
[192]evenredige gestalte; daarbij was zij krachtig van leden en toch vol bekoorlijkheid
in hare bewegingen. Zij had de zwartste oogen en boven het ietwat lage voorhoofd viel
het donkerste haar in krullende lokken.


Aspasia dankte den dichter in vriendelijke woorden voor zijne bereidwilligheid en
kuste Philaenion op het voorhoofd. Vroolijk schaarde men zich om den disch. Vele heerlijke
gaven werden er aangeboden en wederom stroomde de vurige Chiërwijn23 onder opgeruimden, geestigen kout en gelach.


Toen las Sophocles zijn gasten den beloofden lofzang op Eros voor, den onsterfelijken
reizang op den „Alverwinnaar in den strijd.”


In verrukking hieven Aspasia en de dichter aanstonds bij het getokkel der snaren het
schoone lied aan. De melodie stroomde als van zelf van hunne lippen. Zij vonden ze
gelijkelijk uit.—


Philaenion in dezelfde geestverrukking viel in, en zoowel door het lied als door den
gloeienden wijn bezield, begeleidde zij weldra den zang met de bekoorlijkste, innemendste
dansen.


Wie zou het geluk dezer gelukkige menschen vermogen te schilderen?


Zij waren gelukzalig, als de Olympische Goden.


Toen Pericles met Aspasia laat in den avond den lusthof doorwandelde, om naar huis
terug te keeren, geurden de rozen bedwelmend; de scharlakenroode, geheimzinnig vlammende
anjelierbloesem schitterde in de duisternis.


En nooit kweelden de nachtegalen in het Cephissus-dal bekoorlijker dan in dien nacht.


„Weet gij, wat zij zingen,” zeide Pericles tot Aspasia, die met een blijden glimlach
aan zijne zijde wandelde. „Zij zingen allen den reizang van Sophocles op Eros; zij
zingen allen:
[193]


„God der liefde, nooit bedwongen,


Eros, die zelfs ’t ruwst gemoed,


Waar uw pijl is ingedrongen,


Voor uw almagt buigen doet;


Die uw zetel hebt gekozen


Op het liefelijk gelaat


Van de teedre maagd, wier bloozen


Wat haar harte wenscht verraadt!”24



Zij zingen allen:



„Alle wezens kunt gij dwingen,


Land en zee is uw gebied;


’t Broos geslacht der stervelingen,


De eeuwige Goôn zelfs vreest gij niet.


Ach, met onbegrensd vermogen


Heerscht de teedre, zwakke maagd,


Als de gloed der schitterende oogen


Zoete drift in ’t harte jaagt,


Onverwinbaar neemt de min


Spelend aller zielen in.”— —










1 De Academie was een gymnasium bij Athene, naar den heros Academus genoemd, waar Plato
zijne lessen gaf. Vandaar, dat men ook onder Academie de school van Plato verstaat. ↑




2 Eene bronnimf. ↑




3 Hamadryaden zijn boomnimfen, in onderscheiding van Dryaden, dat in ’t algemeen woudnimfen,
vooral der eiken (Drus, eik) zijn. Sommigen nemen tusschen beide nimfen geen onderscheid
aan. ↑




4 Iliad. VI, vs. 506 en vv., waar men deze heerlijke vergelijking in haar geheel kan
lezen. ↑




5 De Parcen (Moiren) waren de Godinnen van het noodlot. Gewoonlijk worden er drie genoemd:
„Clotho”, die de levensdraden spint, „Lachesis” die den menschen hun lot toedeelt
en „Atropos”, de onafwendbare, de noodzakelijkheid om te sterven. ↑




6 Lamia, de dochter van Belos en Libya werd om hare schoonheid door Zeus bemind; uit
wraak hierover roofde Hera hare kinderen. Lamia, van verdriet waanzinnig geworden
ontvoerde en doodde de kinderen van andere moeders. Vandaar wordt zij als een schrikkelijk
spook beschouwd. Later verstond men onder Lamia eene schoone vrouw, die de jonge mannen
bekoorde en verleidde. ↑




7 Circe was eene machtige toovenares, de dochter van Helios en Perseïs, op het eiland
Aea, die Odysseus’ tochtgenooten in zwijnen veranderde. ↑




8 De Hesperiden, gewoonlijk vier in getal, Aegle, Erythea, Histia en Arethusa, bewaakten
met den honderdkoppigen draak Lado de gouden appelen van Hera op het Atlas-gebergte,
in de uiterste streken der aarde. ↑




9 Argus, bijgenaamd Panoptes, de alziende, was de zon van Agenor of Inachus, die vele
monsters doodde. Hij was met honderd oogen voorzien. Later werd hij door Hermes gedood.
Met zijne oogen tooide Hera den pauwenstaart. ↑




10 Eene soort van roofvogels, met vrouwenaangezichten en groote klauwen. Bij Hesiodes
heeten zij „Aello” en „Ocypete”. ↑




11 Antigone, de dochter van Oedipus, koning van Thebe, en Iocaste. ↑




12 Vooral de wijnen van Chios, Lesbos en Cyprus waren beroemd. ↑




13 Creon was koning over Thebe, opvolger van Oedipus. ↑




14 Hades is eigenlijk de God van de onderwereld, Pluto; vandaar ook de onderwereld zelve. ↑




15 Distichos beteekent eigenlijk van „twee rijen” of „regels” v.d. distichon een vers,
waarvan de eerste regel zesvoetig is (een hexameter) en de tweede vijfvoetig (een
pentameter). De grondtoon dezer verzen is de dactylus, d.i. eene lange lettergreep,
gevolgd door twee korte. ↑




16 Tot recht verstand dezer verzen diene: het Grieksche woord Peithoo beteekent: overtuigende
welsprekendheid, de gave der overreding, van daar ook: de Godin der welsprekendheid,
en overreding. De Horen zijn de dienaressen van Aphrodite, de Godinnen van den bloei
en de rijpheid; de eerste heet dan Thallo, (lente) de tweede Carpo (herfst). Zij komen
dikwijls voor in verbinding met de Chariten (Gratiën). Over Calliope, eene der Muzen,
zie noot 1 pag. 30. Wat Themis aangaat, vergelijk noot 1 pag. 46. ↑




17 Het Grieksche voorzetsel hupo (onder), geeft in dergelijke samenstellingen dikwijls
eene nabootsing in den trant van —. Zoo ook in Hypodorisch en Hypophrygisch: iets
Dorisch, Phrygisch, wat naar dien stijl of melodie zweemt. ↑




18 Landvoogd. ↑




19 Persepolis, Pârsa („de stad der Perzen”) was eens de hoofdstad van Perzië en de begraafplaats
der koningen, niet ver van den Araxes. Door Darius I werd het ongeveer in 515 v. C.
tot residentie verheven. ↑




20 Met den naam van groote koning werd in de oudheid de Perzische koning bestempeld,
zoodat zelfs het Grieksche woord koning, basileus, zonder lidwoord, altijd de koning
der Perzen aanduidde. ↑




21 Men leze daaromtrent den roman van Georg Ebers, „eene Aegyptische koningsdochter”, ten onzent door Dr. H. C. Rogge en C. H. Pleyte vertaald. ↑




22 De avondster. ↑




23 Van Chios, een der schoonste en vruchtbaarste eilanden van de Aegaeïsche zee, thans Chios of Stankio, door de Turken Saki geheeten. Het eiland was vooral
beroemd om zijn heerlijken wijn en vijgen. ↑




24 Men leze dezen schoonen reizang in haar geheel bij Sophocles, in de Antigone, vs.
772, v.v. Ik bezig Opzoomer’s vertaling. ↑










[Inhoud]






VII










DE DISCUS-WORP.




Sedert het prachtige gebouw, dat door Pericles voor muzikale uitvoeringen was bestemd,
met een wedstrijd van toonkunstenaars ingewijd en geopend was, stroomden de Atheners
onophoudelijk naar den zuidelijken voet van de Acropolis, om het eigenaardige gebouw,
met zijn kegelvormig dak, uit de masten van buitgemaakte Perzische schepen vervaardigd,
te bewonderen.


Maar weldra volgde op de voltooiing van het [194]Odeon die van het Lyceüm1 en evenals vroeger naar het eerste, zoo vloeide de schare der Atheners ook oostwaarts
naar den Ilissus, om de nieuwe prachtige worstelschool, die haar wedergade niet had,
te bezichtigen.


Ofschoon nog nieuw, zijn de wanden en zuilen toch reeds hier en daar met vleiende
opschriften bekrast, die den lof van den een of anderen knaap verkondigen. Want niet
de scheppende beeldhouwers alleen, voor wie de welgemaakte gestalte der jongelingen,
die bij de vele lichaamsoefeningen zich hier onbedekt vertoonde, eene onmisbare school
is voor het natuurlijke en schoone in hunne scheppingen, ook de kunstliefhebbers komen
hier, om aan het gezicht van zuiver ontwikkelde jeugdige kracht hun hart op te halen.
Met hun vurigen kennersblik wedijvert het oog van liefhebbende en eerzuchtige vader,
die met fieren trots de oefeningen en wedstrijden hunner zonen volgen en hunne krachtsinspanning
en ijver met levendige gebaren, met luide kreten aansporen. Overigens zijn er nog
dweepende liefhebbers der gymnastische kunsten, voor wie zoo’n schouwspel eene verkwikking
is en die, met hunne stramme ledematen, als verjongd door het vuur, de bewegingen
en oefeningen der jeugd in hun geest de vertoonde toeren medemaken. Ja zelfs tot op
zulk eene hoogte stijgt bij deze hartstochtelijke liefhebbers hun ingeschapen lust,
dat zij zich niet tevreden stellen met als ledige toeschouwers dagen lang in het Lyceüm
en de Palaestren2 zich op te houden, maar onmiddellijk, wanneer de geest hen drijft, zich onder de
jongelingen begeven, om aan hunne oefeningen deel te nemen of een hunner tijdgenooten
tot een kleinen worstelstrijd in het gymnasium uit te dagen. „Hei daar Charisius,”
luidt het, „willen [195]wij het eens tegen elkaar opnemen, zooals we zoo dikwijls in onzen gelukkigen ephebentijd3 plachten te doen? Wat jonge Herculessen waren wij toch in vergelijking met de hedendaagsche
jongens!” Zoo klinkt het, en de beide mannen herinneren zich de dagen hunner bloeiende
jeugd en vatten elkaar aan en worstelen naar de nog niet verleerde regels der kunst
ten aanschouwe van een menigte, die hen aanmoedigt.


Maar niet alleen voor lichamelijke oefeningen dient deze plaats: het is eene reusachtige
gezelschapszaal. Ja zelfs zoozeer is dit het geval, dat alle eigenlijke worstelperken
op de zuidzijde van het Peristylium achter de dubbele zuilenrij zich bevinden, terwijl de drie overige gangen, alsook de lanen, die aan de worstelschool
grenzen, uitsluitend aan het gezellig verkeer der Atheners gewijd zijn. Hier ontmoeten
elkaar de beroemde mannen, hunne vereerders, vrienden en leerlingen. Men kan zich
hier immers ongestoorder met elkander onderhouden, dan in die zuilengangen op de woelige
Agora. Wat de nakomelingschap met geestdrift op bestoven boekrollen zal lezen, dat
vloeit hier in levende taal van de lippen der denkers. Bij den meester en zijne nog
niet talrijke leerlingen, die hier vol aandacht aan zijne zijde wandelen, kan zich
een ieder, wie ook, uit de menigte aansluiten. Slechts weinige dagen pas heeft de
zaal van het Lyceüm hare deuren geopend en reeds kunt gij den stouten vleugelslag
van den Helleenschen geest daarin hooren ruischen. In dien grijsaard daar, met zijne
heldere oogen, herkent gij den vriend van Pericles, den edelen Anaxagoras.


Van hem heeft reeds menig Athener geleerd de wetten der natuur op te sporen en met
terzijdestelling van het bijgeloof aan de Olympische Goden de eeuwige wetten van het
natuurlijk ontstaan der dingen na te vorschen. Maar velen zijn er nog, [196]die in hem een godloochenaar en Magiër4 meenen te zien.


„Is dit niet de wijze van Clazomenae?” vroeg een Athener, zich wendend tot een der
leerlingen en toehoorders uit de schare, die den wijsgeer omstuwt, „is hij niet dezelfde,
van wien men vertelt, dat hij eens bij de spelen te Olympia in een dikken mantel plaats
nam, terwijl de zon helder aan den hemel scheen en tot hen die hem uitlachten, zeide
dat vóór er nog één uur verloopen was, een onweder zou losbarsten, ’t geen dan ook
werkelijk tot verbazing van anderen geschiedde. Waaruit putte toch dien man kennis
van de toekomst zoo hij niet meer dan iemand anders wetenschap heeft van de bovennatuurlijke
dingen en de mantiek verstaat?”


„Vraag het hem zelf!” antwoordde de leerling.


De Athener volgde den raad en herhaalt zijne vraag aan Anaxagoras. „Zijt gij,” zoo
spreekt hij, „de man, die te Olympia in een dikken mantel gehuld, plaats naamt en
een onweder voorspeldet bij helderen hemel en zonneschijn?”


„Wel zeker,” antwoordde Anaxagoras lachend. „En ook gij zoudt hetzelfde hebben kunnen
doen, zonder magische of mantieke kunst, wanneer u, evenals mij, een Arcadisch herder
inlichtingen had gegeven over de huif van den Erymanthus.”


„Wat wilt gij zeggen met die huif van den Erymanthus?” vroeg de Athener.


„De Erymanthus,” hernam Anaxagoras „staat daar als een hooge berg op de grenzen van
Arcadië, Achaje en Elis5. Ziet men nu van Olympia uit eene zekere kruin van dien berg bij groote hitte en
Noordoostenwind met een dichten wolkensluier bedekt, dan ontlast zich binnen een uur
een onweder, dat frissche koelte brengt en geweldige regenbuien [197]uitgiet over de Pisatische6 velden.”


En toen daarop door de omstanders het gesprek gebracht werd op het ontstaan en de
oorzaken van het onweder, verzekerde Anaxagoras lachend dat de bliksem ontstond, door
eene zekere wrijving der wolken tegen elkander. Hij gaat tot andere natuurverschijnselen
over en draagt geheel nieuwe, ongewone stellingen voor. Zoo beweert hij bij voorbeeld, dat de zon eene gloeiende massa is en grooter oppervlakte heeft dan
de Peloponnesus. De maan, meent hij, is bewoond en bevat heuvels en dalen.


Terwijl de wijze op zulke wijze sprekende met zijne toehoorders rondwandelt en elders
levendige groepen zich om den staatkundige en nieuwtjesventer vormen, zit in een ledigen
hoek van de verst gelegene, zuidelijke galerij van het Lyceüm op een gladde, marmeren
bank een paar, dat in zijne afzondering zich druk over gewichtige zaken schijnt te
onderhouden.


Het is een jongeling van buitengewone schoonheid en een jonge man, wiens gelaatstrekken
een scherp contrast opleveren met die van zijn makker.


Er was onder de enkele voorbijgangers nauwelijks één, die niet bleef staan of in het
voorbijgaan ten minste niet even omkeek, om de in het oog loopende schoonheid van
den jongeling nauwkeurig gade te slaan.


Eenigen zelfs kwamen weder terug of bleven in de nabijheid en hielden den jongen man
in het oog, het oogenblik afwachtende, dat hij bij de gymnastische oefeningen—want
met dit doel was hij toch zeker gekomen—zijne geheele welgemaakte gestalte aan hunne
blikken zou toonen.


Maar zij die dit verwachtten, bedrogen zich deerlijk. Want de betooverde jongeling
was de schoone vriendin van Pericles, die besloten had heden nogmaals van de verkleeding
gebruik te maken, om [198]een der lievelingsscheppingen van haar vriend, het nu voltooide Lyceüm te bezichtigen.
Zij had voor ditmaal haar ouden vriend Socrates tot leidsman genomen. Openlijk durfde
zij zich toch niet in dit gewaad met Pericles vertoonen, daar het geheim van den citherspeler
reeds door al te velen ontdekt was. Socrates had volgaarne datgene op zich genomen,
wat Pericles zelf zijn vriendin moest weigeren.


Reeds vroeg in den morgen had hij haar daar aangetroffen, om haar de worstelschool
geheel te laten zien, voordat de oefeningen der knapen en jongelingen een aanvang
hadden genomen. Hij volbracht met lust en ijver zijn plicht, terwijl hij Aspasia in
het gymnasium rondleidde en door de ontzettend groote tuinen, met zuilengaanderijen
omsloten, waarachter zich de ruime zalen uitstrekten; ook vergat hij de baden niet,
noch de jonge lanen, die naast het gymnasium eene welkome verkwikking aan de wandelaars
aanboden, welke uitliepen op de groene weilanden van den Ilissus-oever.


Den „waarheidszoeker,” den „wijsheidsvriend,” den peinzer uit Phidias’ werkplaats
tot begeleider te hebben, zonder een offer te worden van zijne onophoudelijke vragen
was onmogelijk. Zoo had hij dan ook vooreerst op zijne manier gesproken, hoe verstandig
Pericles het Odeon met het Lyceüm had aangevuld, daar het wellicht Pericles’ meening
was, dat de geesten- en lichaamsoefeningen steeds nauw verbonden moeten blijven en
dat zij vereenigd de harmonische volkomenheid van lichaam en ziel konden tot standbrengen
en dat de Grieken niet alleen in ijzer en steen het schoone wilden zien en genieten,
maar in hun eigen wezen, geestelijk en lichamelijk, door eene sterke aandrift zich
gedreven gevoelden, dat te verwezenlijken.


En nadat hij reeds zijn plicht had vervuld, wist hij Aspasia nog steeds te boeien,
door haar al dieper en dieper in een gesprek te wikkelen. Hij zette zich met haar
neder op een sierlijk marmeren bank in eene der minst bezochte gaanderijen en [199]weldra was hij op zijn lievelingsonderwerp terug gekomen, dat hij nooit naliet op
het tapijt te brengen, zoo dikwijls hij zich met de schoone Milesische mocht onderhouden.
Ongelukkigerwijze vielen ook thans, ondanks al zijne inspanning, om van haar de lang
gewenschte verklaring over het begrip en het wezen der liefde te verkrijgen, Aspasia’s
antwoorden zoo uit, dat Socrates steeds meende te moeten tegenwerpen:


„Wat gij daar beschrijft, Aspasia, dat is toch geen liefde voor anderen—dat is immers
alles slechts liefde voor zich zelve.”


Hij wilde namelijk weten, wat het toch eigenlijk beteekende, als men bij voorbeeld
zeide: Pericles bemint Aspasia of Aspasia bemint Pericles.


Maar welke schoone wendingen de Milesische ook aan de zaak mocht geven, Socrates draaide
en wrong zich nog veel behendiger en haalde uit Aspasia’s woorden, zij mocht zeggen
wat zij wilde, altijd weder de verklaring, dat wie een ander scheen te beminnen, in
den grond toch alleen zich zelven en zijn eigen ik beminde en op het oog had. Hem
zweefde, zij het ook nog niet helder, de gedachte eener liefde voor den geest, die
werkelijk liefde tot den naaste, geen eigenliefde was. En handelende op zijne eigenaardige
wijze, hield hij zich alsof hij in de verklaringen van Aspasia niet het geringste
spoor van eene zoodanige liefde kon vinden. Hij ontdekte daarin steeds egoïsme—een
egoïsme onder twee.


De waarheidszoeker en de schoone hadden reeds geruimen tijd over dit onderwerp gesproken,
toen zij den wijzen Anaxagoras met eenige volgelingen langzaam de gaanderij zagen
op wandelen.


„De Goden zenden ons ongetwijfeld dezen man,” zeide Socrates, „om ons uit de verlegenheid
te redden.”


„Meent gij niet,” hernam Aspasia lachende, „dat de jeugd zich moest schamen, wanneer
zij over de liefde bij den ouderdom inlichtingen vraagt?”


Anaxagoras was, terwijl hij langzaam de gaanderij [200]opwandelde en soms een oogenblik stil bleef staan, juist bezig zijnen toehoorders
uiteen te zetten, dat het begin van alle dingen kleine, onderling geheel gelijke,
deeltjes waren; want evenals het goud uit goudstof bestond, zoo bestond het heelal
uit de kleinst mogelijke stofdeeltjes, die door de overal heerschende rede den eersten
stoot tot vorm en harmonie erlangden. Deze rede die hij den „nous”7, dat is den geest noemde, was niet alleen in den bewusten mensch aanwezig, maar ook
in de schijnbaar donkerste diepte der natuur doorgedrongen en alles was vol zielen.


Toen de wijsgeer met zijne volgelingen vlak bij de plaats gekomen was, waar Socrates
zich met Aspasia onderhield, wendde hij zich van zelf, zonder een groet van den jongen
man af te wachten, met een vriendelijken blik tot hem; want hij was zeer met hem ingenomen.
Socrates stond op en zeide:


„Hoezeer benijd ik deze uwe vrienden, Anaxagoras, die u den ganschen dag vergezellen,
en ieder oogenblik hun dorst naar kennis aan uwe bron kunnen laven. Wij anderen die
u slechts zelden ontmoeten, dragen de twijfelingen dagen lang in ons om, zonder die
weggenomen te zien en kwellen ons en onze weetgierige vrienden met vragen, die geene
uitkomst opleveren. Ik plaag hier nu den zoon van Axiochus reeds een uur lang en wil
van hem weten wat liefde is; want hij heeft kennis van zulke zaken. Maar hij houdt,
naar het schijnt, met opzet zijne wijsheid voor zich zelven en geeft mij met ondeugende
plagerij slechts zulke antwoorden, waardoor ik nog minder van de zaak begrijp, dan
straks. Heb gij medelijden met mij, Anaxagoras, en zeg mij: wat is liefde?”


„In den beginne,” hernam de wijsgeer, die de vraag uit een verkeerd oogpunt opvatte
en het onderwerp van bovennatuurlijke zijde beschouwde, [201]„in den beginne waren de grondstoffen en zaden der dingen in blinde wanorde dooreen
gemengd. Toen was alles chaos8, nacht en „erebos”9. Noch hemel, noch aarde, noch licht was er tot de duistere nacht, door den wind bevrucht,
het moederei voortbracht, waaruit de liefde ter wereld kwam of de gevleugelde Eros,
zooals de dichters zeggen, door wiens alles beheerschende macht de inwendige strijd
en tweedracht der dingen werd te niet gedaan en het een met het ander in liefde samensmolt,
tot water, en aarde, en hemel, en menschen, en Goden, in afzonderlijke gestalten en
vormen uit den schoot der alles bevruchtende natuur, als kinderen der liefde, te voorschijn
traden …”


„Dan zou Eros het eerst geboren wezen zijn,” zeide Socrates, den wijsgeer, die naar
het gebied der geestelijke wereld was afgedwaald, voor een oogenblik volgend, „maar
ik heb door u, Anaxagoras, ook den Nous als eerste en hoogste wezen hooren noemen.
Zouden Nous en Eros, de overal heerschende rede en de alles voortbrengende liefde
dan hetzelfde zijn?”


„Wel mogelijk,” hernam Anaxagoras, „dat zij in den innigsten grond een zijn, en dat
zij naar hetzelfde doel jagen—de een met bewustzijn, de andere blind …”


„Dan zou het in eens verklaard zijn,” riep Socrates uit, „wat het zeggen wil, als
men van de blindheid der liefde, van de geblinddoekte oogen van Eros spreekt. Wanneer
ik u goed begrepen heb, Anaxagoras, dan is Eros niets anders dan de geblinddoekte
Nous—”


„Gij kunt dat zoo opnemen, als u dat bevalt,” hernam Anaxagoras lachende.


„Maar zie nu eens Anaxagoras,” vervolgde Socrates, „hoe gij mij en dezen jongeling,
den zoon van den Milesiër Axiochus, van ons eigenlijk onderwerp hebt afgebracht, terwijl
gij ons in de [202]hoogste sferen uwer wijsheid hebt opgevoerd. Want deze jongeling en ik, wij hadden
bij ons gesprek eene andere soort van liefde op het oog, dan die, waarop gij ons in
uw betoog over den strijd der dingen en erebos en het moederei zooeven gewezen hebt.
Wij vroegen namelijk—en ook dit is onze aandacht wel waard—wat toch de eigenlijke
natuur, het wezen en het doel van die gewaarwording is, krachtens welke de eene mensch
den anderen, maar vooral deze man die vrouw of deze vrouw dien man beweert lief te
hebben?”


„Een verlangen van deze soort,” hernam Anaxagoras „waardoor de man tot eene vrouw,
en niet tot de vrouw in het algemeen, maar tot eene bepaalde vrouw en wederom niet
tot den man in het algemeen, maar tot een bepaalden man in hartstochtelijken en onbedwongen
liefde zich getrokken gevoelt, is een soort van krankheid der ziel en als zoodanig
zeer beklagenswaardig. Want eene ziekelijke begeerte en eene hartstochtelijke neiging
van dien aard stort niet alleen dengene, wiens verlangen door het voorwerp zijner
liefde onbevredigd blijft, in de meest beklagenswaardige en jammerlijkste ellende,
maar zij brengt, ook wanneer zij hoop heeft bevredigd te worden of werkelijk ten deele
bevredigd wordt, hem in eene afhankelijkheid van de geliefde vrouw die hij reeds aanstonds
als zijner onwaardig en als smadelijk moet erkennen, maar ook daarom moet de wijze
haar geheel en al vermijden, omdat hij, ten einde de kalmte en innerlijke tevredenheid
zijner ziel te bewaren nooit aan iets met hartstochtelijke liefde zich mag vasthechten.
Want alles, waaraan wij ons in die mate door de gewoonte doen boeien kan ons weder
ontrukt worden en zijn verlies berokkent ons dan ondragelijke smarten. Zulk eene ziekelijke,
hartstochtelijke liefde verstoort de kalmte van het gemoed, vervult het met bestendige
angst en ijverzucht, doet den koensten versagen, maakt den sterksten zwak, den besten
onverschillig voor eer en schande, en den spaarzaamsten tot een verkwister. [203]Zij verbittert de menschen en maakt hen tot elkanders heftigste vijanden en brengt
jammer en ellende over gansche volkeren en steden, zooals dan ook om der wille van
ééne vrouw Illium verwoest is en de Grieken tien jaren lang alle moeiten, gevaren
en rampen hebben doorstaan en het bloed hunner uitnemendsten hadden te betreuren.”


Anaxagoras had nauwelijks opgehouden met spreken, toen Pericles met een vriend al
sprekende de gaanderij kwam opwandelen. Hij zag Anaxagoras met Socrates redeneeren.
Hij herkende ook Aspasia in hare verkleeding aan de zijde van Socrates en wierp haar
verwonderd een vragenden blik toe, dien zij met een ongedwongen lachje beantwoordde.


Pericles bleef staan en daar hij de laatste woorden van Anaxagoras had opgevangen,
vroeg hij, na wederzijdsche begroeting, over welk onderwerp zij zooeven met gespannen
aandacht naar Anaxagoras hadden geluisterd.


„Laat dit, Pericles,” zeide Socrates met schalkschen lach, „deze jonge man hier, de
zoon van den Milesiër Axiochus, u uiteen zetten; hij toch is de schuld, dat Anaxagoras
gedwongen is zich op deze plaats op te houden en het een en ander over een der moeilijkste vraagpunten van het menschelijk weten, naar het mij voorkomt, in het midden te brengen.”


„Het betoog van den wijzen Clazomeniër,” zeide Aspasia, „was een uitvloeisel van de
vraag van Socrates, wat men te denken heeft van de liefde.”


„En wat heeft de wijze Clazomeniër betreffende dit punt geantwoord?” vroeg Pericles.


„Hij zeide,” hernam Aspasia, „wanneer ik ten minste zijn gedachtengang en niet alleen
zijne woorden goed heb begrepen, dat de liefde, hoe vurig zij ook wezen moge, steeds
toch eene zaak van het vroolijke levensgenot moet blijven en nooit in ziekelijke,
sombere dweeperij mag ontaarden, en evenmin in tyrannie of hartverterende ijverzucht …”
[204]

„Hij zeide,” viel Socrates met een veelbeteekenend lachje in, „dat wanneer iemand
den jongeling, die hem dierbaar is, of de schoone, die hij bemint, aan de zijde van
een anderen, schoonen of leelijken man mocht zien zitten, hij het daarom volstrekt
niet voor noodig moet houden de Olympische10 wenkbrauwen te fronsen of eene Grieksche vloot in Aulis11 te verzamelen, om in woesten wraakdorst volkeren te verdelgen en steden te verwoesten …”


Pericles glimlachte. Hij vond de Silenus-gestalte12 van den waarheidszoeker bijna koddig naast de overweldigende bekoorlijkheid van de
verkleede Aspasia, die aan zijne zijde zat. Het had hem voorzeker in het eerst bevreemd
Aspasia hier te vinden en zijne Olympische wenkbrauwen hadden zich werkelijk een weinig
gefronst; maar nu schaamde hij zich bijna over deze eerste opwelling. Hij twijfelde
niet aan de bedoeling zijner schoone vriendin, zich, zooals het aan hare kunne voegde,
vóór den aanvang der lichaamsoefeningen, uit de worstelschool te verwijderen. Hij
hield het echter voor raadzaam haar door eene zijdelingsche vermaning er aan te herinneren,
dat die tijd naderde en dat zij er aan denken moest zich gereed te maken tot vertrekken.
Hij liet zich ontvallen, dat de oefeningen weldra zouden beginnen. Hij voegde er bij,
dat het voor heden voor hem eene noodzakelijkheid was, hier aanwezig te zijn, daar
zijne beide zonen Xantippus en Paralus, benevens zijn pleegzoon Alcibiades, nadat
zij eerst de gymnastische voorbereiding in de palaestra hadden doorloopen, voor het
eerst aan de openbare oefeningen in de worstelschool zouden deelnemen. De kleine Alcibiades
was niet langer te houden geweest: hij wilde niets meer van de kinderachtige palaestra
hooren en [205]brandde van begeerte zich op het open veld van eer, in het Lyceüm, met zijne tijdgenooten
te meten.


Anaxagoras en zijne volgelingen vernamen dit bericht met levendige belangstelling
en sloten zich bij Pericles aan, om getuigen te zijn van den wedstrijd van den kleinen
Alcibiades van wien de Atheners, hoe jong hij ook was, reeds begonnen te spreken.


Aspasia stond eveneens met Socrates op, om de overigen te volgen en verzocht stil
den waarheidszoeker haar uit het Lyceüm te willen wegbrengen.


Maar de peinzende jonge steenhouwer uit Phidias’ werkplaats wandelde, nadat hij met
de verkleede schoone het gedrang voorbij was, als droomende naast haar en zonder het
te willen of te weten, voerde hij haar in plaats van uit de worstelschool, naar de
verst afgelegen en juist geheel ledige gaanderij, verre van de plaats, waar de jongelingen
en knapen wedijverden.


Zijn binnenste was geheel vervuld met de belangrijke woorden, die Anaxagoras over
den hartstocht der liefde had gesproken. De taal van den wijze was tot in het diepst
zijner ziel doorgedrongen.


Aspasia vroeg hem ten laatste naar de oorzaak van zijn peinzend zwijgen.


In den beginne antwoordde hij niet, toen echter, als uit een droom ontwakende, begon
hij, nadat hij zijne gezellin had uitgenoodigd zich naast hem op eene marmeren bank
in de zedige zuilengang neder te zetten, als volgt:


„Weet gij, Aspasia, wanneer voor ’t eerst in mijn leven mijn daemon zijne stem in
mij heeft doen hooren?”


„Wat noemt gij uw daemon?” vroeg Aspasia.


„Mijn daemon,” hernam hij, „is een tusschenwezen, half van eene goddelijke, half van
een menschelijke natuur. Het is geen droombeeld, geene hersenschim; want ik hoor soms
heel duidelijk, zoo duidelijk als men iets hooren kan, zijne stem in [206]mijn binnenste. Maar hij verwaardigt zich, helaas, niet, mij de diepten der wijsheid
heimelijk te openbaren. Wat kennis betreft, schijnt het toch niets krachtiger of wijzer
te zijn dan ik zelf. Het is hem voldoende, mij in enkele gevallen, kort en zonder
eenige reden, met zijne inwendig hoorbare stem te zeggen wat ik doen of wat ik laten
moet. Voor de eerste maal in mijn leven vernam ik die stem, toen ik u, Aspasia, voor
het eerst ontmoette.”


Aspasia gevoelde zich wonderlijk bewogen, toen zij den jongen denker zoo ernstig over
zijn daemon hoorde spreken, alsof deze eene werkelijke persoon en de natuurlijkste
zaak van de wereld was.


„En wat gebood u uw daemon in dat oogenblik?” vroeg zij lachende.


„Toen ik u zag en de gedachte zich aanstonds van mij meester maakte, u naar het wezen
der liefde te vragen toen klonk het zacht, maar duidelijk in mijne ziel; „doe dat
niet!” Maar ik dacht: wat wil toch die vreemdeling? Wat gaan hem mijne zaken aan?—Ik
luisterde niet naar hem en vroeg u, vroeg u telkens naar het wezen der liefde. Maar
nu ben ik besloten hem in het vervolg te zullen gehoorzamen in alles, wat hij mij
gebieden of verbieden mag; want de overtuiging is in mij levend geworden, dat hij
de zaken goed inziet en mijn vriend is en mijn volkomen vertrouwen verdient.”


„Gij zijt een dweeper, mijn vriend,” zeide Aspasia, „hoewel gij voorgeeft naar het
heldere begrip der zaken te streven. Uw karakter is te veel in zich zelven gekeerd,
o zoon van Sophroniscus. Zie rondom u en merk het reine, rustige, gezonde leven op, dat met opwekkende schoonheid
u overal omgeeft. Offer aan de Chariten Socrates, offer aan de Chariten en vergeet
niet, dat gij een Griek zijt.”


„Een Griek?” hernam Socrates lachende. „Ben ik niet te leelijk om een Griek te zijn?
Mijn stompe neus reeds maakt eene scherpe tegenstelling met [207]de schoonheid der Grieken. Ik maak van den nood eene deugd en zoek een levensideaal,
dat bestaanbaar is met leelijkheid.”—


Aspasia zag na deze woorden Socrates aan, met eene mengeling van verbaasdheid en medelijden.


Die arme zoon van Sophroniscus! Hij wandelde onder de opgeruimde en tevreden stervelingen als de eenige ontevredene.
Men begon hem reeds onder de wijzen te rekenen. Maar niemand had hem ooit zich zelven
aldus hooren betitelen. Hij vroeg maar altijd. Hij wandelde onder zijne medemenschen
als een levend, schier onaangenaam vraagteeken. Was hij de belichaamde behoefte aan
eene nieuwe openbaring, aan eene nieuwe gedachte, aan een nieuwen tijd? …


Daar de werkelijkheid, zelfs in hare volste openbaring zijne vragen niet geheel en
al beantwoordde, klom hij op tot het gebied van de reine gedachte. Hij jaagde „heldere
begrippen” na. Maar niets grenst nader aan het streven naar zulke diepzinnige gedachten
dan zijn schijnbaar contrast, de dweeperij. En daarom sprak hij van zijn „daemon”.


Het was hem daarmede ernst. Het oog van den Griek was gewoon helder en open naar buiten
te zien. Socrates richtte het zijne naar binnen. Hij dacht na, hij ontdekte het inwendige
en schrikte daarvoor zoozeer, dat het hem als eene daemonische macht toescheen. Die
noemde hij zijn daemon.


Veel werd over zijn „ironie” gesproken. Ach, de ironie, waarmede hij de onwetendheid
van anderen in zijne gesprekken aantoonde, zij was slechts een zwakke nagalm van die
ironie, welker scherpte hij zich zelven, tegen zijn vergeefs naar kennis dorstend
worstelen in eigen boezem richtte.—


Het was een pijnlijke ernst, wanneer hij aangaande zich zelven de verklaring gaf:
„dit weet ik, dat ik niets weet.”—


En toch gistte het in hem en was zijne ziel vol van gedachten over de toekomst.


Hij zocht, zooals hij zooeven aan Aspasia had [208]gezegd, een levensideaal, dat niet als het Grieksche, met leelijkheid bestaanbaar
was.——


Hij zocht, hij had een voorgevoel van een ernstiger, een verhevener ideaal tegenover
dat van het „alverwinnende schoone”, ’t welk over zijne tijdgenooten eene schitterende
aureool verspreidde …


Zoodanig was het wezen van dezen, nog jeugdigen denker. En toch—hij was een Griek.
Leelijk van uiterlijk, peinzend in zijn binnenste, was hij toch ook aangeblazen door
de liefelijkheid en bevalligheid van den Griekschen geest. Een somber dweeper was
hij niet en kon hij nooit worden. De adem van Aspasia was ook over zijn hoofd heen
gegaan; nooit kon hij door sombere machten geheel beheerscht worden. Hoe langer zoo
meer moest zijn karakter tot blijde opgeruimdheid gestemd worden en ook tot de blijmoedigheid
van den wijze, die met gelatenheid den giftbeker drinkt, als zijne ure is gekomen …


Nu echter bruischte de jeugd nog in hem en eene heimelijke, hem zelven schier onbewuste
jeugdige hartstocht. Nog was hij niet de man, noch de grijsaard, van wien de boeken
der Ouden gewagen—nog was hij de steenhouwer uit Phidias’ werkplaats …


Hij beminde in stilte de schoone en wijze Aspasia.


Hij beminde haar en wist dat hij een stompen neus had en het gezicht van een Sileen
en dat zij hem nooit kon beminnen.


Hij wist het, maar hij was nog jong en kende zelf slechts ten halve de macht van het
vuur, dat heimelijk in zijn boezem smeulde.


„Ik weet het, Aspasia,” zeide hij, „ik schijn u toe, als eene rups op den bloesem
van het Helleensche leven rond te kruipen, daaraan heimelijk te knagen en hem met
het sceptisch venijn der gedachte te bezoedelen en gij zoudt lust hebben mij daarvan
weg te knippen met de toppen uwer roozenroode vingers. Maar zie, Aspasia, ik zou toch
liever schoon dan wijs zijn. Zeg mij, hoe ik het aanleggen moet, om schoon te zijn?”
[209]

„Wees altijd blijde en opgeruimd,” hernam Aspasia, „en tracht aan de Chariten te offeren.”


„Bestraal mij met den glans uwer oogen!” riep de anders zoo kalme waarheidszoeker
uit, door de ontroering van zijn hart overweldigd. „Dan zal ik steeds,” voegde hij
er bij, „blijde en opgeruimd zijn.”


Hij sprak deze woorden in hartstochtelijke opgewondenheid en boog het hoofd nader
tot Aspasia’s gelaat, alsof hij den schitterenden straal uit haar oog wilde opvangen.


Daarbij kwam het Silenus-gezicht van den wijsheidsvriend zoo dicht bij het bekoorlijke
gelaat der Milesische dat zijne dikke lippen den bevalligen, rozenrooden mond der
schoone bijna beroerden.


„Offer aan de Chariten!” riep Aspasia, sprong op en snelde weg …


Op dat zelfde oogenblik kwam een naakte knaap bijna buiten adem, den zuilengang instuiven,
snelde, toen hij Socrates zag, op hem toe en verborg in zijn mantel zijne naakte leden.


De waarheidszoeker wist niet of hij zijne blikken op de voortvluchtige Aspasia, dan
wel op den knaap zou vestigen, die bij hem eene schuilplaats zocht.


Hij zag er uit als een man, wien een duif uit de hand vliegt en die op hetzelfde oogenblik
eene zwaluw aan zijn boezem ziet verschuilen …


De jongen in den mantel gewikkeld, vleide zich vertrouwelijk tegen hem aan en smeekte
dringend, terwijl hij beefde van angst, dat hij hem zou verbergen en beschermen.


„Wiens zoon zijt gij en wat is de oorzaak van uwe angstige vlucht?” vroeg Socrates
den knaap.


„Ik ben de zoon van Clinias, de pleegzoon van Pericles en heet Alcibiades,” antwoordde
hij.


Op de volgende wijze had het zich toegedragen, dat het zoontje van Clinias gedwongen
was zijne naakte leden sidderend in den mantel van Socrates te verbergen.


Toen deze zich opnieuw met Aspasia in het [210]gesprek verdiepte, waren de oefeningen der jongelingen en knapen in de daarvoor bepaalde
ruimten van het Lyceüm begonnen.


Pericles en zijn gevolg stonden met vele anderen rondom de worstelplaats der knapen.


Het was een schoon gezicht, vol bekoorlijkheid, deze flinke, knappe, teedere en toch
reeds door de oefeningen der palaestra krachtige, bloeiende gestalten, na zich ontdaan
te hebben van de chlamys13, in het zand der worstelschool te zien wedijveren.


Onder alle muntte de jonge Alcibiades uit: hoewel een van de jongsten, was hij toch
reeds stevig op de beenen en had iets fiers, iets overmoedigs in zijn gezicht. Maar
dit fiere en overmoedige werd getemperd door zijne bekoorlijke schoonheid. De beeldhouwers
drongen naar hem toe, om die nog onontwikkelde, maar zich reeds vertoonende spieren,
die bloeiende, welgemaakte gestalte, die kleinere, doch harmonische vormen te bewonderen.


Naast den jongen Alcibiades bevonden zich onder de knapen ook zijne beide kameraden,
de zonen van Pericles, Xantippus en Paralus; voorts de kleine Callias, de zoon van
den rijken Hipponicus, met wien Alcibiades reeds vriendschap had gesloten; en ook
het zoontje van den rijken Pyrilampes, Demus, was daar tegenwoordig.


De knapen, vurig en levendig, konden het begin der oefening nauwelijks afwachten.


Met den wedloop begon nu onder leiding der paedotriben14 de kampstrijd.


De paedotriben onderwezen hun kweekelingen, hoe zij in den loop hun adem en hunne
krachten moesten sparen, hoe zij de bovenste en onderste ledematen gelijkmatig moesten
bewegen, hoe zij met opgelichten haast zwevenden voet met groote passen voort moesten
snellen, om met het kleinst aantal schreden de grootste ruimte af te leggen; [211]ook leerden zij de knapen zekere regelmatige bewegingen der armen, die, naar hunne
meening, met de passen in overeenstemming, de snelheid der bewegingen bevorderden.


Maar zie, de kleine Alcibiades wilde van deze leer niets weten: hij meende, dat de
beweging der armen waartoe men hem noodzaken wilde, leelijk waren en geraakte met
de paedotriben daaromtrent in hevigen strijd.


Een der opzichters, die de oefeningen leidde, mengde zich bemiddelend in het geschil,
streek den knaap over de wangen en prees zijne begeerte om de bevallige schoonheid
in beweging en houding steeds in acht te nemen, maar wees hem, om de doelmatigheid
dier bewegingen aan te toonen, op het voorbeeld der Mauretanische15 struisvogels, die door het slaan met hunne kleine vleugels, die zij als zeilen gebruiken,
hun vluggen loop versnelden.


De naakte knapen liepen onder vroolijk geschreeuw, dat des te luider werd, naarmate
zij meer den eindpaal naderden, naar hun wit. Meermalen werd de wedloop herhaald—steeds
was de jonge Alcibiades het eerst bij den eindpaal.


Hierna kwamen de oefeningen in het springen aan de beurt: het springen in de hoogte,
in de breedte en in de diepte.


De paedotriben gaven de jongens gewichten in de hand en leerden hen die zoo te gebruiken,
dat zij verre van de vlugheid in het springen te belemmeren, integendeel de vaart
des lichaams bevorderden. Ook deze gewichten mishaagden den eigenzinnigen Alcibiades
en het scheelde weinig of hij had ze een van hen, die over het gedrag der knapen moesten
waken en hem zijne weerbarstigheid in vrij scherpe woorden verweet, naar het hoofd
geworpen. Toorn en schaamte maakte zich van Pericles meester, toen hij onder zoovele
vrienden [212]en toeschouwers getuigen moest zijn van de ongezeggelijkheid van den jongen. Maar
zijn toorn verdween en hij lachte weder minzaam, toen onder de bijvalskreten der toeschouwers
de zoon van Clinias ook in den sprong al zijne makkers overtrof.


Thans werden de knapen door de alipten16 met olie ingesmeerd voor den worstelkamp. Dat liet de kleine Alcibiades zich nog
doen, maar toen men hem het lichaam met stof wilde bestrooien, om de glibberigheid
der gladde leden te verminderen, verzette hij zich met kracht tegen die bezoedeling.
Maar hier schikte men zich niet, als in de palaestra, naar de grillen van den knaap:
hier gold de strenge wet van het gymnasium, het zoontje van Clinias moest zich daarnaar
voegen.


Twee aan twee traden de knapen tot het worstelen vooruit. Met een zachte buiging der
knie den rechtervoet een weinig naar voren te brengen, den arm tot den aanval zoowel
als tot verdediging uit te strekken, hals en hoofd niet voorover te buigen, het onderlijf
in te trekken, de borst vooruit te steken en de welven, des tegenstanders beweging
vooraf te bespieden, bij den aanval en bij de verdediging steeds naar de regelen der
kunst te werk te gaan, dit alles onderwezen de paedotriben aan de knapen.


Hoe men verder zijn tegenstander meer door vlugheid dan door kracht op den grond moest
werpen, den gevallene met handen en voeten zoo omslingeren, dat hij bewegingloos op
den grond moest blijven liggen en alle pogingen opgeven weder op te staan, dat werd
benevens andere kunstgrepen den jeugdigen worstelaar telkens ingeprent. Maar ook op
de schoonheid en bevalligheid in bewegingen stelden de leeraars en opzichters der
oefeningen grooten prijs. Niet op krachtsontwikkeling en vlugheid alleen doelden de
regels, [213]die zij gaven, maar ook op het ten toon stellen der goedgebouwde gestalte, waardoor
de Atheners zich van de Barbaren en zelfs van menigen Griek onderscheidden.


De jonge Alcibiades worstelde met den oudsten onder de knapen en wierp hem door een
kunstgreep, dien hij niet aan de paedotriben te danken had, maar in het beslissende
oogenblik zelf had uitgedacht, in het zand.


Nu werd den knapen het schaafijzer ter hand gesteld, om zich het stof van de ledematen
af te schrapen, en nadat dit geschied was, kreeg ieder van hen een discus en eene
kleine stang in plaats van eene speer, beide voor de oefeningen in het werpen. De
discus van de knapen was niet, als anders, van metaal, maar van eene soort van hard
hout gesneden. De discusworp was lang niet gemakkelijk, wanneer hij naar de regels
der kunst werd uitgevoerd. Bij den worp den rechten stand des lichaams aan te nemen,
voorts de werpschijf, die met zand stroef was gemaakt, om een beter houvast te verschaffen,
de beste ligging in de hand te geven, dan de hand in eene draaiende beweging te brengen,
om als ’t ware de kracht, die men aanwenden moest, evenredig te maken met het gewicht,
den discus recht en de spieren van den arm gespannen te houden, eindelijk de schijf
in een halven cirkelboog te slingeren en dan uit de laagte zoover mogelijk te werpen—dat
alles werd Alcibiades, evenals den anderen knapen, ingeprent; deze echter sloeg al
die regels in den wind en toen de knapen, de een na den anderen, naar voren traden
om den discus te slingeren en de afstand, die ieder bereikte, op den grond door een
teeken kenbaar gemaakt werd, wierp de telg van Clinias, toen hij aan de beurt kwam,
zijn discus, zooals hem goed dacht. Toen vloog zijne schijf verre die der anderen
voorbij.


Toen trad een nog sterkere knaap voor, die in het werpen met den discus eene bijzondere
handigheid had. Deze beproefde nu zijn geluk en [214]zorgvuldig, met inachtneming van alle regels der paedotriben, wierp hij den discus
en overtrof wel is waar den worp van Alcibiades niet, maar bleef ook niet daarachter.
Zijne schijf en die van Alcibiades lagen evenver van die der anderen.


Alcibiades verbleekte. Voor de eerste maal zou hij zijne overwinning met een ander
moeten deelen. Sprakeloos en van gramschap ziedend, wierp hij toornige blikken op
zijn mededinger. Deze echter durfde beweren, dat zijne schijf, nauwkeurig beschouwd,
nog iets verder lag dan die van Alcibiades.


Door deze bewering werd de jonge Alcibiades door eene onbegrijpelijke woede aangegrepen,
hief de rechterhand op en slingerde met alle macht den discus, die hij in de hand
had, naar het hoofd zijns tegenstanders. Maar al te goed trof de worp; bezwijmd en
bloedend zonk de knaap ter aarde.


Eene groote verwarring ontstond er. De bijna doodelijk gewonde moest weggedragen worden.
Bij dit gezicht verbleekte en sidderde Alcibiades een oogenblik; toen echter de verwanten
en vrienden van zijn gewonden tegenstander met verwijtingen en bedreigingen op hem
aandrongen, herkreeg hij aanstonds zijne bedaardheid en fierheid.


Thans echter zag hij Pericles, hevig vertoornd, met den eerwaardigen gymnasiarch17 naderen en daar hij begreep, dat men hem wilde aangrijpen, wegvoeren, wellicht op
eene smadelijke wijze kastijden, keerde hij zich eensklaps om, brak door den kring
der omstanders heen, waar die het minst dicht was en ontvluchtte met die snelheid,
waardoor hij straks bij den wedloop de zegepraal had verworven.


Men trachtte hem te achterhalen, maar weldra was hij uit de oogen zijner achtervolgers
verdwenen.


In het afgelegenste deel van het Lyceüm had hij Socrates getroffen en was, zooals
reeds verhaald [215]is, op hem toegesneld en had hulp smeekend zich in zijn mantel verscholen.


„Dus zijt gij de zoon van Clinias?” zeide Socrates op zachten en kalmen toon, nadat
de knaap hem op zijne vragen de aanleiding zijner vlucht had verteld. „Vraagt gij
in uw doen en laten niet naar lof of berisping? Bekommert gij u niet om het verlangen
en den wil van de voortreffelijke en aanzienlijke mannen, van wie gij afstamt of aan
wie gij door geboorte verwant zijt?”


„Ik wil niet altijd doen, wat de anderen willen,” zeide de knaap fier. „Ik wil doen,
wat mij goeddunkt en wat ik zelf wil en mij voorneem.”—


„Gij hebt groot gelijk,” hernam Socrates, steeds kalm, „de mensch moet kunnen doen,
wat hij zelf wil en zich voorgenomen heeft. Maar wat hebt gij toch gewild en wat hadt
gij u voorgenomen, toen gij dezen morgen met de andere jongens in het Lyceüm kwaamt?”


„De eerste te zijn in alles!” riep de kleine Alcibiades levendig uit. „De eerste te
zijn, mij te onderscheiden en de grootste eer onder allen weg te dragen! Dat had ik
mij voorgenomen.”


„Dan hebt ge dus niet gedaan, wat ge eigenlijk wildet en u voorgenomen had. Gij wildet u onderscheiden, gij wildet met roem overladen het Lyceüm verlaten en inderdaad
zijt gij met smaad en schande bedekt weggejaagd en hebt misschien nog bovendien, als
gij aan de uwen wordt teruggegeven, eene geduchte kastijding te wachten. Waarom zijt
ge toch niet rechtstreeks op uw doelwit afgegaan en hebt uw tijd met bijzaken, die
u van dat doel afvoerden, verloren? Gij zijt niet hierheen gekomen, om uw makker een
gat in het hoofd te werpen, maar, zooals gij zegt, om roem en eer te behalen. Uw fout
was, dat gij een oogenblik geheel en al vergeten hebt, wat gij hier eigenlijk wildet
en u met bijzaken hebt afgegeven, die ten gevolge hadden, dat gij in plaats van met
roem overdekt met smaad en schande uit het gymnasium moest vluchten.”
[216]

Voor de eerste maal werd het Alcibiades duidelijk, dat de wet eener doelmatige orde
niet als iets willekeurigs noch als eene bedreiging van buiten hem voorkwam, maar
als eene macht in hem zelven, die met zijn eigen wezen innig verbonden was.


Bovendien lag er in de woorden van Socrates en in den toon, waarop zij gesproken werden
iets, wat den knaap vertrouwen inboezemde. Hij zag den man ernstig en zwijgend in
het gelaat, hij zag hem in die vriendelijke, bruine oogen en zijn vertrouwen ging
in dat zelfde oogenblik bijna onbewust in eene genegenheid over, zooals hij tot nu
toe nog voor geen mensch gevoeld had.


Intusschen naderden de menschen, die Alcibiades zochten, met Pericles en den gymnasiarch.


Opnieuw begon de knaap te sidderen.


„Vrees niets,” zeide Socrates, „ik zal met de hulp der Goden trachten u met al deze
grimmige vijanden en vervolgers te verzoenen.


De aankomenden herkenden Socrates en aan zijn boezem, in zijn himation gewikkeld,
den knaap, dien zij zochten. Het was als zag men Achilles18, in tegenwoordigheid van zijn leermeester en opvoeder, den goedigen Centaur.


Toen Pericles en de gymnasiarch met de overige genaderd waren en recht op Socrates
toetraden, zeide deze:


„Ik weet wien gij zoekt, gij mannen; maar hij, dien gij zoekt is mijn smeekeling,
zooals gij ziet en ik zal hem niet uitleveren, maar volgens mijn plicht, naar mijne
beste krachten verdedigen. Hij is, gelijk hij mij zegt, in het Lyceüm gekomen om zich
te onderscheiden, wat hem daarom niet ten volle gelukt is omdat hij onbedachtzaam
zich met bijzaken inliet, daar hij namelijk den discus een zijner makkers [217]naar het hoofd wierp wat hem schande aanbracht, in plaats van de eer, die hij eigenlijk
gezocht had. Wat de wonde van dien knaap betreft, bedenkt, gij mannen, dat een dergelijk
ongeluk of vergrijp, zooals gij het noemen wilt, ook door Goden en heroën is gepleegd;
want, zooals gij weet, heeft Apollo zelf zijn lieveling Hyacinthus19 en de held Perseus zijn grootvader Acrisius20 met een discus-worp gedood. Het is waarschijnlijk, dat deze donkergelokte knaap,
met zijne vurige oogen, ook in andere opzichten aan Goden en heroën gelijk kan worden.


De toorn van Pericles bedaarde bij het gezicht van den wedergevonden knaap, op wiens
gelaat ieder spoor van trots was verdwenen. Hij richtte tot zijn beschermer eenige
vriendelijke woorden, die tevens den knaap, welke nog steeds eene tuchtiging vreesde,
konden geruststellen en beval daarop den paedagoog den jongen aan te kleeden en uit
het Lyceüm naar huis te brengen.


Socrates voegde zich bij Pericles en den gymnasiarch, en de mannen spraken nog eene
poos over de zeldzame mengeling van heerlijke en gevaarlijke eigenschappen, die in
het karakter van het zoontje van Clinias zich vertoonden.


Deze echter verliet aan de hand van den paedagoog de plaats niet eerder, voor hij
met een warmen blik uit zijn donkere, fonkelende oogen van zijn beschermer en pleitbezorger
had afscheid genomen.


Op deze wijze werd de zeldzame band des harten gelegd tusschen Socrates, dien zij
den leelijke noemden, en den schoonste van alle Hellenen-zonen, [218]den jongen Alcibiades, op dien dag, toen den „waarheids-zoeker” eene duif uit de hand
vloog en op hetzelfde oogenblik eene jonge zwaluw aan zijne borst een schuilplaats
kwam zoeken …









1 Lyceüm (Lukeion) is oorspronkelijk eene plaats nabij Athene aan Apollo, Lykeios d.i.
den wolvendooder gewijd. Later werd het gymnasium aldaar beroemd, doordat Aristoteles
en na hem de Peripatetische wijsgeeren er hunne lessen gaven. Vandaar dat in nieuweren
tijd gymnasiën en hoogere scholen dikwijls Lyceën worden genoemd. ↑




2 Palaestra beteekent: worstelschool, oefenperk. ↑




3 Ephebos wordt hij genoemd, die den leeftijd van achttien jaren heeft bereikt: ephebentijd
is dus de tijd, wanneer men nog een jong en krachtig man is. ↑




4 Magiërs heetten bij de Meden en Perzen de leden eener priesterkaste, veel overeenkomende
met de Leviten in Israël. Zij bezaten kennis der godzaken, naar men meende; vandaar
dat het woord wel eens synoniem gebruikt wordt met toovenaar, zooals te dezer plaatse. ↑




5 Alle drie landschappen in de Peloponnesus. ↑




6 Pisates is eene landstreek ten zuiden van Elis, en daarvan onafhankelijk, met de stad
Pisa aan de rivier de Alpheus. ↑




7 Het Grieksche woord „nous” beteekent: verstand, overleg, geest; bij Anaxagoras voor:
de wereldgeest, die de stof ordent. Wat de uitspraak van „nous” betreft, herinnere
zich de lezer, dat het Grieksche „ou”, evenals in het Fransch wordt uitgesproken. ↑




8 Het Grieksche „chaos” beteekent vooreerst de ledige, onmetelijke ruimte; voorts bij
de wijsgeeren de verwarde massa, waaruit het heelal geschapen is „de bajert”. ↑




9 Duisternis. ↑




10 Zinspeling op Iliad. I. vs. 528 v.v., waar gezegd wordt, dat bij het fronsen der wenkbrauwen van Zeus de Olympus daverde
in zijne gevesten. ↑




11 Aulis is eene kleine stad in Boeötië, tegenover het eiland Euboea gelegen, waar de Grieksche vloot bijeen kwam, om het
leger naar Troje te voeren. ↑




12 Silenus, nu eens de zoon van Hermes, dan weder van Pan genaamd, is een der satyrs,
volgelingen van Dionysus; hij wordt als een afschuwelijk leelijk wezen voorgesteld,
met een stompen neus, geitenooren, een dikken buik en kaal hoofd. Vandaar zegt men
wel eene Silenus-gestalte van een leelijk mensch. ↑




13 De chlamys was een wijde, ruime mantel, die de Epheben droegen. Zij werd over den
linker schouder geworpen, terwijl men de einden met een gesp bevestigde. Gewichten
trokken het gewaad naar beneden. Zij was de eigenlijke reis- en krijgsmantel, vooral
die der ruiters. ↑




14 Onderwijzers der knapen in het worstelen. ↑




15 Mauritanië was een landschap in het noorden van Afrika gelegen, ongeveer waar thans Marocco ligt; ’t was verdeeld in Tingitana en Caesariensis. ↑




16 Het Grieksche woord „aleiptes” beteekent „zalver”, vandaar de slaaf die den badende
met olie insmeert, ook de onderwijzer in het worstelen, de leeraar, benevens hij,
die de knapen voor den worstelkamp met olie zalft, om de ledematen lenig te maken. ↑




17 De opzichter over de gymnastische oefeningen en het worstelperk. ↑




18 Achilles, de zoon van Peleus en de zeegodin Thetis, is de beroemde held, die in de
Ilias eene hoofdrol speelt. Een kort maar roemrijk leven had hij zich gekozen. Na
tal van roemrijke wapenfeiten, o.a. het verslaan van den Trojaanschen held Hector,
wordt hij door Apollo, in de gestalte van Paris, door eene pijl in de hiel getroffen,
zijn eenige kwetsbare plaats. Benevens Phoenix had Achilles tot leermeester in den
wapenhandel en artsenijkunde den Centaur Chiron. Op dezen laatsten wordt hier door
den schrijver gezinspeeld. ↑




19 Hyacinthus, zoon van den Spartaanschen koning Amyclas en Diomede was een buitengemeen
schoon jongeling en werd door Apollo en Zephyrus bemind. Zephyrus, om zich op zijn
mededinger te wreken, deed den discus, terwijl Apollo Hyacinthus in het werpen daarmede
onderwees, het hoofd van Hyacinthus doodelijk treffen. Uit het bloed van den jongeling
deed Apollo de hyacinth, d.i. misschien de zwaardlelie (althans niet onze hyacinth)
ontspruiten. Door den Romeinschen dichter Ovidius is deze legende dichterlijk behandeld
(Metamorph. X, 155 v.v.). ↑




20 Acrisius, koning van Argos, verwekte bij Eurydice eene dochter Danaë, die, volgens
het orakel, een zoon zou baren; welke zijn grootvader zou dooden. Niettegenstaande
alle voorzorgen van Acrisius bracht Zeus bij Danaë, Perseus voort. Bij de lijkspelen
ter eere van den koning van Larissa in Thessalië, die Acrisius mede vierde, werd deze
door Perseus onwillens, door een discus getroffen en gedood. ↑










[Inhoud]






VIII.










HET OFFER AAN DE CHARITEN.




Geen scheppende en werkende geest gaat zoo geheel en al in zijn werk op, als die des
beeldhouwers. Geen anderen weg betrad Phidias, dan die tusschen de Acropolis en zijne
werkplaats liep. Hij zag zelfs in zijne nachtelijke droomen niets anders dan zijne
godenbeelden, zijne groepen, zijne friezen en niet zelden vond hij, omdat zijn rustelooze
geest en in den slaap evenals overdag werkzaam was, niet zonder verwondering bij zijn
ontwaken zijne plannen verder gevorderd en gerijpt. Verscheidene zijner beelden waren
oorspronkelijk droomgezichten geweest en hij kon beweren, dat hem Goden in den droom
verschenen waren, evenals aan de helden van Homerus. De geheele wereld had slechts
waarde voor hem, in zoover zij betrekking had op zijne kunstenaarsziel. Hij deed afstand
van de genietingen des levens; hij was eenzaam en ongehuwd.


Zijne ziel was vervuld met allerlei ontwerpen en zijn helder oog was de klare spiegel
van zijn geest.


Het was een bont gewemel van menschen en dingen in de zalen en pleinen van de werkplaatsen
van Phidias. Steeds waren er ontwerpen te bedenken, te onderzoeken, te verwerpen,
steeds opnieuw modellen in klei te vormen en de verhoudingen te berekenen. Naar de
kleimodellen werd ook menig kunstwerk eerst door de steenhouwers uit het ruwe blok
gehouwen en later aan de fijnere hand des kunstenaars ter volledige afwerking toevertrouwd.
[219]Een puinhoop kon Phidias’ werkplaats genoemd worden, maar een puinhoop der wording,
niet der vernietiging. Het was de chaos, doch niet de chaos van den ondergang, maar
de chaos waaruit de schepping geboren werd. Brokken lagen overal verspreid maar niet
als deelen van een geheel, dat bestaan had, maar als deelen, die op weg waren, om
een geheel te worden.


En over dien bajert zweefde de geest van Phidias. Deze geest bestuurde alles. Hij
hield den vurigen Alcamenes en den strengen Agoracritus in bedwang en dreef hen tot
eendrachtig samenwerken.


Deze beide waren zijne machtigste armen; de eerste verleende hem bovendien zijne hulp
door zijne welbespraaktheid. Wat Phidias eens had gezegd, in korte, wellicht raadselachtige
woorden zich had laten ontvallen, dat herhaalde en verduidelijkte Alcamenes, prentte
het in zijn geheugen en deelde het later weder mede.


Juist liet hij zijn oog gaan over die jongeren en kunstenaars, wier arbeid bijzonder
aan zijne zorgen was toevertrouwd. Overal berispte hij, vermaande hij, spoorde hij
aan met de vurigheid, die hem eigen was, terwijl hij de bestanddeelen der gevelgroepen,
friezen en metopenbeelden nauwkeurig beschouwde.


„Wat doet gij daar, Dracyllus? Te zwak gewelfd om op een afstand uitwerking te doen
is die borst; het veld van het onderlijf te weinig geleed, de kuiten te onduidelijk
geteekend. De hoofdspieren te weinig, de mindere spieren te veel op den voorgrond
geplaatst!—Charicles, gij spant hier de huid te strak, daar te slap over de spieren.
Hier is zij niet los genoeg, bijna niet te verschuiven. Het moet schijnen, alsof men
zelfs bij bronzen of marmeren beelden het vel tusschen zijne twee vingers kan nemen
en een weinig naar boven kan trekken!—Uw God, Lycius, is schier niet te herkennen
uit de plooien van zijn gewaad. Behoort gij soms ook tot die beeldhouwers, [220]wier Heracles1 alleen aan de knots kenbaar is?—Ook uw bronnimf, Crinagoras, schijnt aan haar kruik
gekend te moeten worden, in plaats dat gij het zachte, als ’t ware vloeibare harer
leden over het diepst van haar wezen hadt uitgespreid.”


Thans kwam hij bij eene groep van Parthenon-fries: jongelingen, die steigerende rossen
optoomden.


„Bij welke merrie, Lycius, hebt gij dien dikken kop, die stompe ooren gezien? Ook
het geheel is te stijf, te houterig, te ouderwetsch! Zijt gij bij de Aegineten ter
schole gegaan? Zulk ouderwetsch prulwerk zou zelfs Argeladas2 niet goedgekeurd hebben!”—Zoo ging Alcamenes te werk, berispte nog dit en dat in
het bijzonder en scheen in zijn vuur geneigd, om het beeld van den leerling stuk te
slaan, hetgeen hem dikwijls overkwam, wanneer de toorn zich van hem meester maakte.


Agoracritus naderde en nam, naar zijne gewoonte, den armen leerling tegen den driftigen
Alcamenes in bescherming. Dezen steeg het bloed naar het hoofd en gaf hem een scherp
antwoord.


Op dit oogenblik echter naderde Phidias en onder zijne geleide een paar menschen,
die in ’t geheel geen vreemdelingen waren in deze werkplaats.


Hoe hadden Pericles en Aspasia zich het genot kunnen ontzeggen nu en dan een blik
te gaan werpen op de rustige vorderingen van die grootsche ontwerpen?


Zij waren gekomen en hadden den meester midden onder de schare zijner leerlingen gevonden,
tusschen zijne kleimodellen, nog onvoltooide werken en half gehouwen marmerblokken;
zij vonden hem minder spraakzaam, strenger, ingetrokkener, meer in zich zelven verdiept
dan ooit te voren.
[221]

Toen Alcamenes de Milesische zag, deed hij zijn best onverschillig en opgeruimd te
schijnen, en de nog niet geheel verkropte spijt te verbergen, die hij bij de vluchtige
ontmoeting op de Agora had laten doorschemeren. De sombere Agoracritus echter deed
volstrekt geen moeite om den wrok te verhelen, dien hij nog steeds tegen Aspasia koesterde.
Hij ging op zij en sprak geen enkel woord tot de beide aanzienlijke bezoekers.


Daar dezen bij hun binnentreden in de zaal nog iets van den woordenstrijd tusschen
Alcamenes en Agoracritus hadden opgevangen, viel het gesprek terstond op dat zelfde
onderwerp en de levendige Aspasia sprak het onverholen uit, dat zij het volkomen met
Alcamenes eens was, als hij de laatste sporen der overlevering van het ouderwetsche
uit de kunst wilde weggenomen zien. Bij de beschouwing der ontwerpen en kleimodellen
voor de kolossale gevelgroepen, voor de friezen en metopenbeelden, vond zij menig
pronkstuk nog te hard en streng en zelfs de hoogste bloeitijd der kunsten scheen haar
toe te langzaam te komen.


Onverholen sprak zij haar meening uit.


„De schoone Aspasia,” zei Phidias met een ernstigen lach, „zou willen, dat alles wat
wij maken, zoo sierlijk, weelderig en bekoorlijk is, als zij zelve. Maar vergeet niet,
Aspasia, dat wij beeldhouwers verplicht zijn in onze scheppingen niet het bloot menschelijke,
niet het alledaagsch schoone en bekoorlijke, maar het bovenmenschelijke, het goddelijke
voor te stellen en te belichamen.”


„Phidias heeft misschien gelijk,” zei Pericles, „wanneer hij zich datgene, wat Aspasia
streng, stijf, ouderwetsch noemt, niet geheel wil laten ontnemen. Wie weet of het
ideaal van het schoone in de beeldende kunst niet op de smalle grens ligt, die de
kuische, jonkvrouwelijke schoonheid van de weelderige, vol ontwikkelde scheidt. De
hoogste en laatste trap der ontwikkeling is toch ook de eerste der daling; datgene,
wat het gemoed met de reinste, edelste betoovering genoegelijk aandoet en verkwikt,
[222]moet dus een weinig aan deze zijde van dien hoogsten trap, niet daarop liggen.”


„Ook al dat ik u, Phidias,” zei Aspasia, „nog zoo zeer tot het sierlijke, bekoorlijke
en weelderige wilde aansporen en dat gij van uw kant de uwen tot dat zelfde doelwit
opwektet, geloof ik toch, dat de juiste grens nog in langen tijd niet zou overschreden
worden. Want zoover schijnen mij uwe leerlingen nog van het al te sierlijke en al
te weeke verwijderd, dat zelfs, wanneer zij met alle krachten er zich op toelegden,
zij het bezwaarlijk zouden bereiken. Ik zeg niet, dat gij langzaam zijt, maar de weg
is lang.”


„Wanneer ik de beelden van Phidias beschouw,” zei Pericles, het gesprek eene andere
wending gevende, daar hij vreesde dat Phidias zich beleedigd mocht achten door Aspasia’s
woorden, „of de zangen van Homerus hoor, dan vind ik, dat zij verheven zijn in hun
bekoorlijkheid en bekoorlijk in hun verhevenheid. Zij zijn verheven, zooals ieder
weet, en zij zijn bekoorlijk, zooals niemand loochent, en schoon noemen wij ze misschien
juist hierom, omdat ze beide zaken in zich bevatten.”


„Daar kan ik mij mede vereenigen,” zeide de steenhouwer Socrates, van zijn werk opziende,
daar hij tot dusverre vlijtig aan een marmerblok, dat hem aangewezen was, had zitten
beitelen. „Lang heb ik bij mij zelven nagedacht, wat toch de schoonheid is; nu zijn
mij Pericles’ woorden als eene lichtstraal in mijne ziel gevallen.—Als het verhevene
met het bekoorlijke verbonden, als eene liefelijke verhevenheid en eene verhevene
liefelijkheid zou men alzoo het schoone kunnen beschrijven. En wanneer Aspasia en
Pericles weder eens over de juiste grenzen der ontwikkeling in de kunsten spreken,
zoo behoeven zij slechts te zeggen, dat het schoone om schoon te blijven, nooit alleen
bekoorlijk en nooit alleen verheven, maar steeds beide te gelijk moet zijn. Gaven
mij toch de Goden bij elken beitelslag, dien ik hier in Phidias’ werkplaats zal slaan,
deze les gedachtig te zijn, [223]in ’t bijzonder als ik de hand leg aan het wijgeschenk, dat ik voornemens ben aan
de Godin van Phidias op den dag, dat haar feestgebouw op Acropolis zal ingewijd worden,
op te dragen.”


„Hoe?” riep Aspasia uit, „de nadenkende steenhouwer zal nu ook als vrij scheppend
beeldhouwer zijne krachten beproeven?”


„Ja zeker,” hernam Socrates. „Wel is waar hebben Phidias en Alcamenes mij niets van
het beeldwerk voor het nieuwe Parthenon opgedragen, om het zelfstandig uit te voeren,
en toen ik verzocht mij zulken verhevener arbeid toe te vertrouwen, ben ik door Alcamenes
met dien spottenden lach afgewezen, dien hij zoo meesterlijk verstaat. Bij Zeus, ik
heb zoo goed als iemand van Phidias geleerd, den volkomen eironden vorm van het gelaat
te teekenen, het hoofd klein, maar fijn en schoon geëvenredigd te vormen, voorhoofd
en neus op bijna gelijke lijn te plaatsen, de wenkbrauwen in scherpe trekken te doen
uitkomen, het oog rond en diep uit te hollen, de neusvleugels zacht af te doen loopen,
de kin mollig te ronden, haar en baard golvend voor te stellen. Niet altijd wil ik
ruwe marmerblokken houwen en gedachten van anderen, als een machinaal werkman helpen
belichamen. Ik wil een wijgeschenk scheppen en trachten met kunstvaardige hand een
zelfopgevat, helder, rein begrip in den steen door de beeldende kunst voor te stellen.”


„Welk zelfopgevat, rein begrip is het dan, dat gij, zooals ge zegt, in het marmer
wilt belichamen?” vroeg Aspasia.


„Daar zult gij wel van hooren,” hernam Socrates, „het betaamt immers niet over den
arbeid van een leerling te spreken, alvorens gij van het werk des meesters, van de
Goddelijke Pallas Athene, zooveel gezien hebt, als heden daarvan te zien is.”


Pericles en Aspasia verlangden zeer datgene van Phidias’ werk te zien, wat gereed
was. Phidias echter zeide:


„Gij zult thans slechts brokstukken daarvan zien, [224]want zooeven werd het kleimodel stuk gezaagd, zooals dat vereischt wordt voor kunstwerk
in goud en ivoor.”


[image: Zij danste wat haar opgedragen was.]Zij danste wat haar opgedragen was.





Pericles en Aspasia echter zouden voorloopig voldaan zijn, als zij dit mochten zien
en op hun verlangen geleidde Phidias hen met Socrates en Alcamenes naar eene der ruime
zalen. Daar wees hij hun een houten voorwerp, waaromheen de gedaante der Godin uit
goud en ivoor, evenals vleesch en vel, moest worden aangebracht. Naast de arbeiders,
die bezig waren het kleimodel van het grootsche werk in stukken te zagen, zag men
anderen, die olifantstanden, van uitnemende schoonheid en grootte, zooals Indië die
voortbrengt, in dunne platen te zagen, waarvan elk weder zorgvuldig bewerkt moest
worden om een der deelen van het model uit te maken.


Pericles en Aspasia beschouwden met aandacht de geweldige brokstukken van den doorgezaagden
Colossus.


Ook deze brokstukken gaven aanleiding tot nadenken en gelukkigerwijze was juist het
hoofd der Godin nog geheel en ongedeerd. Dit konden zij dus naar hartelust beschouwen
en zich laten medeslepen door de hooge gedachtenvlucht des meesters, die zich in de
heerlijke, diepzinnige trekken dezer nieuwe „Pallas Athene des vredes” openbaarde …


Wat in dat beeld zich afspiegelde, was de geestelijke kracht, het was het licht van
het heldere verstand, dat opstijgt uit de diepten.


„Zoo schoon en diepzinnig, als het gelaat der Godin ons daar tegenstraalt,” zei Pericles,
„schijnt zij ons waarlijk als eene die niet uit eene vrouw is geboren, maar voortgekomen
is uit het hoofd van haar vader Zeus.”


„In het hoofd echter,” viel Socrates in, die naar het rechte begrip der dingen steeds
zocht en onmiddellijk van die opmerking partij trok, „in het hoofd zetelen, zooals
bekend is, de gedachten. Wat is dus Pallas, die uit het hoofd haars vaders voortgekomen
[225]is, anders dan de bezielde en belichaamde gedachte van Zeus? O, gij gelukkige, door
de Goden rijk gezegende Phidias, die geroepen zijt het hoogste, dat er bestaat, de
gedachte voor te stellen!—Ik arme stumpert, ik zoek naar haar mijn leven lang, de
reine gedachte en zou haar gaarne door mijn peinzen uit het hoofd van Zeus in het
mijne overbrengen, evenals eene spattende vonk, maar ik kan haar maar nooit vatten.
En Phidias hier neemt slechts een beetje leem, een beetje klei en kneedt ze, en onder
zijne handen ontstaat uit het leem een beeld, dat mij de oogen verblindt, wanneer
ik het aanschouw en mij dwingt uit te roepen: „Dat is de gedachte—de gedachte van
Zeus!”—Dat echter Phidias gelijk heeft, wanneer hij de gedachte, zooals hij die daar
belichaamd heeft, Pallas Athene noemt, de schitterende schutsgodin van alle Grieken,
vindt duidelijk zijne verklaring in de meeningen der wijzen over de gedachte en der
dichters over Pallas Athene. Afgezien van de bekende geboorte uit het hoofd van Zeus,
verzekeren de dichters aangaande Pallas Athene, dat zij maagdelijk, voorts ook dat
zij van eene mannelijke en vrouwelijke natuur tevens is, geheel in tegenstelling met
de Godin der liefde, die niets met de gedachte gemeen heeft, maar geheel opgaat in
de schoone gewaarwordingen en in de onbewust voortbrengende werken der liefde. Wie
echter zal loochenen, dat ook de gedachte maagdelijk en mannelijk en vrouwelijk te
gelijk is? De gedachte is koel, als het licht der sterren, en blijft zelfgenoegzaam
in hare reine, heldere sfeer; slechts haar tegenhanger, het gevoel, is enkel gloed
en brengt voort en gaat op in de werken der liefde. En het ontzetting verspreidende
Gorgonenhoofd, ’t welk de dichters en de beeldhouwers op het schild der Godin Pallas
Athene plaatsen, wat is het toch anders, dan de afschuw van den overwonnen nacht,
welke de zegevierende gedachte als tropee in haar schild voert? Zoo is het dan aan
geen twijfel [226]onderhevig, dat Phidias de gedachte heeft willen voorstellen, opdat wij echter ook
steeds mogen zeggen als het ons beter voorkomt, dat het hoofd daar vóór ons het hoofd
is van de Godin Pallas Athene …”


De ernstige Phidias glimlachte bij deze woorden; Alcamenes echter viel den spreker
in de rede en klopte hem met goedkeurenden blik op de schouders en prees zijne woorden.
Aspasia zei:


„Wanneer Phidias, zooals gij beweert, Socrates, de macht der ijle gedachten heeft
willen belichamen, heeft hij wellicht, terwijl hij ze schiep, niet eens aan die gedachte
gedacht”—


„Dat wedervaart andere vaders ook wel eens,” hernam Socrates.


„U overkomt dat zeker nooit!” riep Alcamenes met schalkschen lach den denker aanziende.


„Neen,” hernam Socrates, „maar waarom maakt gij u ten mijnen koste vroolijk? Denken
is beter dan niet te denken. Mogen de Goden al hun lievelingen het beste in den droom
beschikken, wij moeten steeds trachten ons met wakkere zinnen te behelpen. Gij hebt
u ongetwijfeld er over verwonderd, Aspasia, dat ik u zoo dikwijls naar het wezen der
liefde heb gevraagd. En toch kon ik niet anders. Evenals Phidias het zegevierend licht
der gedachte in het beeld van Pallas Athene heeft belichaamd, zoo zou ik in een beeld
van Eros de liefde willen teruggeven. Gij zult toch zeker niet beweren dat Eros een
verachtelijke God is; vele wijzen noemen hem zelfs den oudsten en eersten van alle,
en wanneer de liefde, naar het schijnt, boven alles een streven, een zoeken, een verlangen
is, dan mag ik toch wel zeggen, dat die God eigenlijk de mijne is. Om echter nauwkeuriger
met hem bekend te worden, ben ik, gelijk gij weet, dikwijls vragend en onderzoekend
bij de menschen rondgegaan.”—


„Dat is waar,” viel Alcamenes lachend in, „gij zijt meer op de Agora en op de zuilengaanderijen
en andere openbare plaatsen te zien geweest, dan [227]hier in Phidias’ werkplaats. Deze man schijnt waarlijk door eene bijzondere onrust
gedreven te worden. Eerst hakt hij een halven dag als een dolleman op zijne marmerblokken,
dan laat hij eensklaps zijne gereedschappen vallen en staart peinzend een uur lang
voor zich uit. Dan springt hij op en loopt weg en komt in een halven dag niet terug.
Gij wilt een Eros beitelen? Nu, zeg dan toch wanneer? Weet gij wel, mijn waarde, dat
onze meester Phidias u den traagsten zijner leerlingen noemt?”


„Ik weet het,” hernam Socrates, „maar ik herinner mij ook, dat gij ook niet zelden
den beitel wegwerpt en wegijlt, met of zonder voorwendsel, en, evenals ik, de liefde
naloopt, naar men zegt, zonder toch eigenlijk veel naar haar begrip en karakter te
vragen.”—


„Gij hebt gelijk,” hernam Alcamenes lachend, „ik vraag in ’t geheel niet naar haar
begrip. Maar wie zegt u, dat ik altijd de liefde naloop, als ik mij uit de werkplaats
verwijder?”


„Niet altijd gaat gij zelf weg,” zei Socrates, „soms zendt gij slechts een handlanger
of zelfs den dollen Meno, als hij hier juist rondslentert, met briefjes aan de schoone
Corinthische Theodota.”—


Wederom lachte Alcamenes en Socrates vervolgde:


„Mijn vriend Anaxagoras heeft den hartstocht der liefde eene ziekte genoemd: ik weet
echter niet of zij eene gewone ziekte is en met artsenijen moet behandeld worden,
of eene goddelijke, zooals de geestvervoering der dichters of de verrukking der Delphische priesteres. Dat de God der liefde vleugels moet hebben en eene knapengestalte, weet
ik: hoe ik hem overigens moet voorstellen, ernstig of vroolijk, met de oogen naar
boven of naar beneden gericht,—waarlijk, ik zou gaarne willen weten, Aspasia, hoe
gij het zoudt aanleggen de liefde voor te stellen, als gij een der onzen waart in
deze werkplaats van Phidias.”


„Ik zou het niet gaarne beproeven haar voor te stellen,” zei Aspasia. „De liefde is
een gevoel, [228]en een gevoel heeft geene gestalte. Waarom wilt gij voorstellen, wat geene gedaante
heeft? Stel in de plaats van de liefde, datgene wat de liefde opwekt, het beminnenswaardige,
het schoone. Want dit heeft eene gestalte en is vleeschelijk zichtbaar en tastbaar
en met alle zintuigen waarneembaar. En gij behoeft niet eerst lang te peinzen en rond
te gaan bij de menschen, om er naar te vragen, maar slechts eenvoudig na te maken
wat uw oog het schoonst en bekoorlijkst aandoet.”


Socrates dacht eenige oogenblikken zwijgend na en sprak toen:


„Niets is juister, dan wat gij zegt, Aspasia. Ik zal Eros laten varen en trachten
de Chariten te beitelen. Want dezen zijn het toch ook nu weder, waarop gij al zoo
dikwerf mijne aandacht vestigt, als op de eigenlijke Godinnen der schoonheid en bekoorlijkheid.
Aphrodite is wel is waar schoon, maar zij is niet alleen de Godin der schoonheid, ook en veel
meer de Godin der liefde: in haar wezen is de schoonheid reeds met de liefde gemengd;
bij de Chariten echter is zij nog rein en vrij op zich zelve en, om mij zoo uit te
drukken, zelfgenoegzaam in hare goddelijkheid. Ik zal dus de Chariten beeldhouwen
en als wijgeschenk aan de Godin van Phidias op de burg plaatsen. Maar evenals vroeger
de liefde, moet ik nu op alle mogelijke wijze de schoonheid onderzoeken. Waar vind
ik nu het schoonste en bekoorlijkste te gelijk, om het „eenvoudig na te maken,” zooals
Aspasia straks zeide?”


„Wanneer gij het bekoorlijkste, dat men slechts zien kan, zoekt,” zei Alcamenes glimlachend,
„dan kan ik u een goeden raad geven. Tracht de schoone Corinthische, van wie gij zooeven
spraakt, te zien dansen.”


„De Corinthische Theodota?” vroeg Socrates. „Ik heb de bevalligheid harer dansen meermalen
hooren roemen. Maar wie zou ons het genoegen de Corinthische danseres te zien en te
bewonderen, beter kunnen verschaffen, dan gij zelf, Alcamenes, [229]haar welsprekendste lofredenaar en vriend?”


„Waarom niet?” hernam Alcamenes opgeruimd. „Wie de hoogste bekoorlijkheid, die de
gestalte eener vrouw in dansen, vol uitdrukking, kan ten toon spreiden, wil genieten,
die moet naar Theodota gaan zien en ik zal een ieder, die het wenscht, zonder afgunst
den toegang tot dit genot openstellen.”


Deze woorden van Alcamenes waren niet zonder geheime boosaardigheid tegen Aspasia.
Met opzet roemde hij in tegenwoordigheid van Pericles’ vrienden en Pericles zelven
de bevalligheid en bekoorlijkheid van eene andere vrouw.


De schoone danseres en hetaere Theodota was door toedoen van Alcamenes van Corinthe
naar Athene overgekomen.


De aanleiding daartoe was zeer eigenaardig geweest.


Toen namelijk Alcamenes gemerkt had, dat hij van het bezit van Aspasia, waarvan hij
zich vroeger zeker geloofde, moest afzien, was hij door eene heimelijke spijt en ergernis
tegen de preutsche Aspasia aangegrepen. Maar hij was te jong, te opgeruimd, te luchthartig,
dan dat om dit verlies het heimwee knagen zou aan zijn gemoed; zijn streven was slechts
hierop gericht een werkelijk geluk, een werkelijk liefdegenot voor datgene, wat hij
zich te vergeefs had voorgespiegeld, in de plaats te stellen.


Een zeer rijk Corinthiër had hem een klein beeldwerk in marmer opgedragen. Alcamenes
had zich van die opdracht gekweten en het voltooide werk naar Corinthe gezonden. De
Corinthiër was verrukt over de bekoorlijkheid en zeldzame bewerking van dit stuk en
schreef Alcamenes dat hij voor dit meesterwerk elke belooning, die hij maar wilde,
kon ontvangen; wat ooit de wensch zijns harten geweest was, zou hem gegeven worden.


Daarop schreef de jonge beeldhouwer met zijn gewonen overmoed aan den Corinthiër het
volgende terug:
[230]

„Het is bekend, dat gij in uw rijk en weelderig Corinthe sedert lange tijden de schoonste
„vriendinnen” hebt, die in geheel Hellas te vinden zijn. Daar gij mij voor mijne marmeren
groep elken wensch wilt bevredigen, verzoek ik u mij die schoone, welke tegenwoordig
te Corinthe den grootsten roep heeft, op uw kosten voor eene maand naar Athene te
zenden en haar mede te deelen, dat zij voor die maand mij uitsluitend als model moet
dienen voor mijne beeldwerken.”


De rijke Corinthiër lachte, toen hij deze regels las en weinige dagen later bevond
zich de schoonste hetaere van Corinthe, de danseres Theodota, te Athene bij Alcamenes.


Alcamenes was er zeer mede in zijn schik en heugde zich een maand lang in het bezit
van de geroemde schoone, op kosten van den rijken Corinthiër.


Toen de maand verstreken was en de verplichtingen der schoone Theodota ophielden,
gevoelde zij weinig lust naar Corinthe terug te keeren, zij had Athene lief gekregen
en besloot daar te blijven.


Alcamenes bleef voor haar eene bestendige vriendschap koesteren en roemde haar bij
allen, die het hooren wilde, als de schoonste vrouw van Hellas.


Hij verzuimde nooit er bij te voegen, dat zij bekoorlijker was, dan de alom geprezene
Milesische Aspasia, die meer door sluwheid dan door schoonheid Pericles in hare netten
had gevangen.


Toen nu Alcamenes in tegenwoordigheid van Aspasia die woorden tot lof van Theodota
tot Socrates sprak, begreep zij aanstonds de bedoeling van den gekrenkten jongen man.
Zij bemerkte, dat hij heimelijk hare ergernis wilde opwekken door eene andere schoone
te prijzen, vooral in de tegenwoordigheid van haar zelve en Pericles. Met de snelheid
en gevatheid van den vrouwelijken geest had zij oogenblikkelijk hare gedachten geregeld
en haar besluit genomen.


Onder de overwegingen, die snel als de bliksem door haar geest gegaan waren, was ook
deze geweest, [231]welken indruk wel de door Alcamenes gesproken woorden op het ontvankelijk gemoed van
Pericles hadden gemaakt. Zij overdacht, dat Pericles op de gedachte kon komen, de
schoone Corinthische te gaan zien en aan deze begeerte zou voldoen zonder het gezelschap
zijner vriendin. Dat Pericles in hare afwezigheid Theodota zou ontmoeten, kwam haar
niet wenschelijk voor; minder beducht was zij, als zij zelve bij die ontmoeting tegenwoordig
ware. Zij wist wat zij tegenover alle andere vrouwen in de weegschaal kon leggen.
Wat Alcamenes betrof, meende zij zijne booze handelwijze niet beter te kunnen straffen,
dan door hem te toonen, hoe weinig zij om dergelijke plagerijen gaf.


Bij deze afdoende gronden voor haar besluit kwam nog een laatste; zij zelve verlangde
vurig de door Alcamenes zoo hoog geprezene Corinthische schoone te zien.


Zoo was het tot geene geringe verbazing van Alcamenes, dat zij zelve zijn aanbod om
ieder, die het verlangde tot haar te voeren, aannam.


Opgeruimd en onbeschroomd sprak zij:


„Als gij, Alcamenes, in staat zijt, ons den weg te openen tot het schoonste en bekoorlijkste,
wat gij kent, tot de danseres Theodota, dan ware het dwaasheid van Pericles, Socrates,
mij zelve en iedereen, die u hoort, u niet aanstonds aan uw woord te houden, en u
niet uit te noodigen zonder dralen eene zoo aanlokkende belofte te vervullen.”


„Ik onderstel,” hernam Alcamenes gevat, „dat gij, schoone Aspasia, zoowel uit uw eigen
naam, als ook uit dien van Pericles en Socrates, hebt gesproken.”


Pericles bedacht zich een oogenblik, doch verklaarde toen, dat hij geene bezwaren
had tegen het verlangen der schoone Aspasia. „Wij gaan,” zeide hij, „dezen weg alleen
in gezelschap van Socrates en om zijnentwil: een wijze te volgen, kon toch nooit iemand
tot schande strekken.”


„Onze vurige Alcamenes,” zei Socrates, „is een vriend van rassche en koene besluiten.
Zie, hoe hij zich reeds verheugd de handen wrijft en naar zijn [232]Thessalischen hoed grijpt. Ik wed, dat hij ons nu geen rust meer laat, maar zich vast
voorgenomen heeft, oogenblikkelijk langs den kortsten weg uit Phidias’ werkplaats
naar de woning der schoone Theodota te voeren.”


„Juist zoo,” antwoordde Alcamenes levendig. „Onze meester Phidias is onder ons laatste
gesprek reeds weggeslopen. Ik raad u hem niet door uw afscheid te storen in zijne
berekeningen en overpeinzingen. Hier in de nabijheid is een uitgang, de deur is open,
de straat vrij, de woning van Theodota niet ver—laat ons gaan!”


Het huis van Theodota was weldra bereikt.


Men behoefde niet te vreezen, dat men de schoone ongelegen kwam. Alcamenes ging even
binnen, om het gezelschap aan te kondigen. Hij keerde aanstonds terug en verzocht
zijnen vrienden hem te volgen.


Hij voerde hen in de binnenvertrekken van Theodota. Deze waren met overdadige weelderigheid ingericht. Overal bevonden zich zachte aanligbedden
met purperen kussens, de grond was met mollige tapijten bedekt; welriekende geuren
stegen uit sierlijke schalen omhoog. Een bed met purperen behang werd door de bevallige
liefdegoden gedragen. Sieraden en gewaad lagen in schilderachtige wanorde rondom verspreid.
Zachte sandalen, haarbanden, kostbare gordels, blanketdoozen, zalfdoozen, ringvormige
spiegels van blank gepolijst metaal met rijk versierde handvatsels, bekoorlijk schoone
zonneschermen en veelkleurige, bladvormige waaiers, Cypria’s geheele tuighuis; te
midden daarvan kleine kunstwerken uit brons of marmer, deels geschenken van Alcamenes,
aarden werktuigen met goud en ivoor ingelegd, verwelkte en frissche kransen van allerlei
soort: dat alles maakte in zijne bonte mengeling bij den eersten aanblik een overweldigenden
indruk op de binnenkomenden, een indruk, die door de welriekende geuren van het vertrek
werd versterkt, terwijl van een der mollige bedden de schoon versierde hetaere zelve
opstond, om [233]haar gasten welkom te heeten.


Theodota was schoon. Het haar was ravenzwart, het oog donker en vurig. De trekken
waren fijn. Zij was sterk geblanket, de wenkbrauwen kunstig afgerond, de lippen rooskleuriger,
dan zij in werkelijkheid waren. Zij droeg een gewaad met bloemen geborduurd en met
rijken tooi beladen. Haar gewaad werd om het midden van haar lijf te zamen gehouden
door een vergulden gordel met rijk versierden gesp en van allerlei smaakvolle en kunstige
kostbaarheden voorzien. Haar hals, haar boezem, hare armen, ja zelfs hare voeten boven
de enkels waren versierd met tooiselen, flonkerend van granaat of barnsteen. Ook het
kleine, welgevormde oor prijkte met bellen van eene bekoorlijke schoonheid. Om het
hoofd had zij een met paarlen bezaaiden metalen band.


„Ik heb,” zei Alcamenes tot zijne bezoekers, „Theodota reeds verteld, waarom gij hierheen
gekomen zijt en wat gij van haar verlangt.”


„Alcamenes is wel dwaas,” zei Theodota glimlachend, „dat hij zoo opeens zulke aanzienlijke onverwachte gasten bij mij binnenleidt en mij
geen tijd gunt om ze waardig te ontvangen.”


„Gij hebt geen tijd daarvoor noodig,” zei Alcamenes, „gij zijt immers steeds dezelfde,
en niet uwe woning geldt ons bezoek, maar u en uwe bekoorlijkheid en uwe kunst.—Een
wijs en ernstig man ziet gij hier voor u,” vervolgde hij op Socrates wijzende, „en
hij brandt van verlangen u te zien en uw dans te bewonderen. En meer nog aan dezen
wijzen man, Theodota, hebt gij het te danken, dan aan mijne vurige woorden, dat heden
zelfs de groote Pericles en de gevierde, kunstlievende Aspasia uit Milete over uw
drempel gekomen zijn, om zich met eigen oogen van uwe beroemde kunst te overtuigen.”


„Wat?” riep Theodota uit, „voor een wijze, voor een groot en vermaard staatsman en
voor eene uitverkorene mijner kunne, die, naar het schijnt alle andere vrouwen van
dezen tijd in schoonheid [234]overtreft, moet ik het wagen mij te vertoonen en het weinige, wat ik vermag aan het
oordeel van zulke rechters onderwerpen?”


„Maak u niet ongerust, Theodota,” zei Pericles, „Alcamenes heeft u geprezen en Alcamenes
weet het schoone op te sporen.”


„Inderdaad,” voegde Socrates er schalks lachend aan toe, met een zijdelingschen blik
op Aspasia, „hem ontmoet het schoonste altijd het eerst.”—


„Dan moge hij het verantwoorden,” zei Theodota. „Preutsch te zijn voor wien dan ook
ter wereld en te weigeren mijne kunst ten toon te spreiden, mag mij niet in de gedachte
komen. Gij wilt mij zien dansen, gelijk honderden voor u wenschten, en ik wil dat
verlangen bevredigen. Beschouwt u als mijne meesters. Wat wilt gij dat ik dansen en
u daarin zal voorstellen? Welke Godin? welke heldin? welke mythe of geschiedenis?”
Zij wendde zich met deze vraag vooral tot Pericles. Deze echter antwoordde:


„Vraag dat aan dezen wijze, want deze is opzettelijk hier gekomen met bepaalde bedoelingen,
zoodat het hem zeker zeer gewenscht zal zijn de voorstelling van uw dans te mogen
kiezen. Zeg het dus openhartig, Socrates, wat gij wenscht dat Theodota zal dansen.”


„Wanneer gij en Theodota zelve,” hernam Socrates na eenige oogenblikken nagedacht
te hebben, „de keuze aan mij overlaat, dan weet ik niets beter dan Theodota te verzoeken
den strijd der drie Godinnen3 om den prijs der schoonheid op den Ida te dansen.”


„Wat een heerlijk genot als gij beurtelings als Aphrodite, Hera, en Pallas Athene verschijnt
en ons toont, hoe ieder van haar met dezelfde en toch naar ieders karakter fijn veranderde
middelen [235]den herder op den Ida zocht te betooveren en den prijs der schoonheid uit zijne hand
trachtte machtig te worden. Alcamenes heeft mij beloofd dat ik hier zou ervaren, wat
bekoorlijkheid is, en daarom willen wij Theodota noodzaken, zoo bevallig en bekoorlijk
mogelijk te zijn en op zooveel verschillende wijzen, als maar denkbaar is.”—


Nadat Theodota zich uit het vertrek had verwijderd, om aan haar gewaad en uiterlijk
die verandering aan te brengen, die overeenkwam met den dans, dien zij zou voorstellen,
zeide Socrates:


„Wij zullen ons doel bereiken: want Theodota is niet als de meeste schoonen, die slechts
terughoudend en droppelsgewijs afmeten, wat zij ons geven willen; maar zij zal ons,
wat zij aan te bieden heeft, ruimschoots schenken en alles op eens als uit den hoorn
van Amalthea4 over ons uitstorten. Dan is de zaak afgedaan en kunnen wij naar huis terugkeeren.
Ik zie wel, dat Theodota lief en zacht is, maar niet verstandig. Hoe zou Aspasia dansen,
als zij wilde! Maar wie van ons, behalve de Olympiër Pericles, heeft haar ooit zien
dansen?”—


Nu kwam Theodota terug, korter gekleed en in een gewaad dat haar in de meest ongedwongen
bewegingen niet belemmeren kon. Met haar trad een knaap binnen met eene lier en eene
fluitspeelster. Deze begon te spelen en de knaap begeleidde haar met zijn snareninstrument.
Onder die klanken echter begonnen zacht de bewegingen van Theodota zich te mengen
en het was onmogelijk te zeggen, op welk oogenblik zij begonnen was te dansen.


Zij danste, wat haar opgedragen was: eerst de strijd van Aphrodite om den appel, den
eereprijs in de handen van Paris, dan die van Hera en vervolgens [236]die van Pallas. Het was dezelfde dans, driemaal herhaald, en toch steeds geheel verscheiden,
overeenkomstig het wezen en karakter der Godinnen. Zij scheen driemaal geheel veranderd.
Bewonderenswaardig was het te zien, welk eene afwisseling zij met hare levendige bewegingen,
sprekende oogen en doelmatige gebaren in dien strijd wist te brengen. Nu eens scheen
het verzoek een zacht smeeken, een zoet vleien, een bekoorlijk dringen, eene verleidelijke
bekoring, eene belofte van den innigsten dank, dan weder een fier, der zege bewust
bevel, een meer gebiedend verlangen, dan ook een vleiend aandringen soms eene listige
poging om met verleidelijk geweld den kampprijs aan de hand des rechters te ontwringen.
Daarbij kon zij iedere bekoorlijkheid van haar schoone gestalte in houding, beweging
en gebaren doen uitkomen. En daar ieder fijn uitgedachte, elke sprekende trek driemaal
voorkwam, steeds overeenkomstig het wezen der Godin, wist men niet, wat meer te bewonderen,
de rijkdom harer vinding en de afwisseling van het geheel of de bekoorlijkheid en
volkomenheid in elk gebaar en iederen trek.


Nog moet vermeld worden dat Theodota onder het dansen hare vurige oogen vol van die
afwisselende doch steeds smeekende uitdrukking schier onafgebroken op Pericles gevestigd
hield. Hem maakte zij tot het doelwit harer mimiek, in hem scheen zij Paris te zien
en uit zijne handen scheen zij den kampprijs te willen ontvangen.


Toen Theodota haar dans geëindigd had, zwaaide Pericles haar hoogen lof toe over de
bevalligheid en volkomenheid der kunst, waarmede zij zich van hare taak gekweten had.


„De taak, die gij de schoone Theodota hebt opgedragen,” zei Alcamenes, „was niet zoo
heel moeilijk: zij zou andere en veel zwaardere rollen tot uwe grootere verbazing
vervuld hebben. Zij is in staat niet alleen de teederheid der duif en de woestheid
van den leeuw, maar als het noodig [237]is, ook het zachte klateren eener beek of het opflikkeren van het vuur of het suizend
trillen van een boom na te bootsen.”


„Ik twijfel er niet aan,” zei Pericles, „dat zij ook in staat is, als die danser,
dien ik onlangs gezien heb, zelfs de letters van het alphabet, de eene na de andere,
door het gebarenspel harer wonderlijke lenige en teedere ledematen uit te drukken.”


„En wat hebt gij ons van Theodota te zeggen,” vroeg Alcamenes, Socrates op den schouder
kloppende, die gedurende den dans geen blik van de danseres had afgewend, en nu daar
stond, naar het scheen, in diepe gedachten verzonken.


„Ik zal leeren dansen!” hernam hij ernstig. „Ik kende tot heden slechts eene wijsheid
van het hoofd en de gedachte; nu weet ik, dat er ook eene wijsheid der handen en voeten
is.”


De omstanders lachten en meenden dat de peinzer met zijne gewone ironie sprak. Doch Socrates ging voort:


„De rhytmus is maat en maat is zedelijkheid. Zulk eene schoone rhytmus van het lichaam
als ons Theodota getoond heeft, moet noodzakelijk ’s menschen geheele wezen met hart
en liefde voor de schoone maat vervullen. Men moet, als men dit eens gezien heeft,
noodzakelijk al wat plomp, ruw, gemeen en onbehouwen is verachten. Ik benijd u Theodota
den schoonen rhytmus dien gij in uw lichaam en uwe ziel bezit.”


„Ik verheug mij zeer,” hernam Theodota glimlachend, „als ik dien schoonen rhytmus
werkelijk bezit en er anderen genot mede verschaffen kan; want het is mijne bezigheid
en mijne kunst te behagen en genot te verschaffen. Deze kunst echter schijnt mij bij
den dag in Griekenland moeilijker te worden. Voor uw door de kunst verwend oog, is
de schoone natuur in de vrouw niet langer voldoende. Gij verlangt, o mannen, dat wij
ons tooien met iedere bekoorlijkheid der kunst, zoo wij u willen aantrekken of aan
ons boeien.—Intusschen,” voegde Theodota er met een bekoorlijk lachje bij, [238]„hoe zwaar gij ons vrouwen de kunst ook maken moogt om te bekoren, ik zal niet ophouden
dit beroep als het schoonste, en met uw verlof, ook als het mijne te beschouwen.”


„Klaarblijkelijk,” zei Socrates, „behoort gij niet tot die vrouwen, die slechts aan
een enkelen man zoeken te behagen en die men gewoon is verliefden of minnenden te
noemen.”


„Neen, bij de Goden!” viel Alcamenes in; „tot deze behoort zij niet. Zij is de schrik
van alle dweepzieke jongelingen, die over liefde bij haar komen zeuren. Gisteren nog
beklaagden de jonge Damoetas zich bij mij, dat gij hem de deur gewezen hadt, Theodota,
omdat hij u te zwaarmoedig geworden was.”


„Ja, waarlijk,” hervatte Theodota. „Ik spot met de boeien niet alleen met die van
Hymen, maar ook van Eros. Ik ben geen priesteres der liefde, maar een dochter der
vreugde!”


„Ik bewonder u, Theodota,” zei Socrates. „Want gij schijnt mij niet alleen het schoonste,
maar ook het menschlievendste aller beroepen gekozen te hebben. Welk een zelfverloochening
oefent gij uit, Theodota, welk een zelfopoffering. Gij versmaadt het de lafenis te
zijn in den beker van een enkelen man, geëerd eene plaats in te nemen aan den huiselijken
haard, gij verkiest het als een dun wolkje in de lucht te stijgen en heen te trekken
over alle landen en u in een bloemenregen van vreugde over de hoofden der menschen
uit te storten. Gij doet afstand van den huiselijken vrede, van de eer der gade, van
het geluk der moeder en den troost des ouderdoms, alleen om de vermeerderde behoefte
naar schoonheid en genot in den boezem der mannen van Hellas te bevredigen. En niet
alleen Hymen’s keten veracht gij—gij tart zelfs met dartelen overmoed, ja schier met
Prometheïsche5 fierheid, de toorn van Eros, den [239]wraakgierigsten aller Goden. En het is u niet onbekend, hoe kort de bloei der schoonheid
en der jeugd duurt. Toch staat gij daar, vol verloochening en zelfopoffering, als
een bloeiende boom in de maand Maart en zegt: „Plukt ze maar allen en schudt ze af
de bloesems mijner kortstondige lente en vlechte er wie wil een ruiker van voor weinige
dagen. Ik wil geen vruchtboom zijn, ik wil alleen bloesems voortbrengen!”—Welk een
opoffering, Theodota, welk een zelfverloochening! Mogen de Goden en menschen u daarvoor
zegenen en de Chariten eenmaal uw lichaam onder rozen begraven!”


Zoo sprak Socrates.


Theodota bedankte hem met een bekoorlijken glimlach. Zij was maar al te goed vertrouwd
met de eigenaardigheden der verschillende menschen, dan dat de taal van den zonderlingen
man haar had kunnen bevreemden.


„Gij schat mijne verdiensten te hoog,” zeide zij.


„Ik heb nog lang niet alles gezegd,” hernam Socrates.


„Dat moge u een rede zijn, eens weder te komen,” antwoordde Theodota.


Zoo hielden zij beiden nog een poosje het gesprek gaande. Daar de anderen thans er
zich in mengden, werd het onderhoud levendiger en Theodota vond gelegenheid om menigen
vurigen blik op Pericles te slaan, menig veel beteekenend woord tot hem te richten.


Pericles beantwoordde dit op vriendelijke wijze, die hem tegenover vrouwen eigen was.


Aspasia nam de verhouding van beiden nauwkeurig waar maar zonder de hartstochtelijke
verblinding van andere vrouwen. Zij zelve predikte de boodschap der vrije, vroolijke
liefde en kantte zich openlijk tegen de slavernij aan, niet alleen in den echt, maar
ook in de liefde. Bovendien wist zij, [240]dat eene vrouw, die ijverzucht verried, verloren was. Ook bleef zij zich van den afstand
bewust, die Theodota van haar scheidde.


Theodota vervulde, zorgeloos daarheen levende, hare nimfenbestemming. Aspasia zou
nooit in zulk een beroep bevrediging kunnen vinden. Oneindig ver was zij verwijderd
van die zelfopoffering, die de zonderlinge Socrates in zoo wonderlijke taal bij Theodota
had geprezen.


Zij offerden den bloesem harer lente niet aan het ruwe zingenot der menigte op, zij
had een heerlijker doel gezocht en gevonden; zij werd bemind en beminde—ofschoon dan
ook met die levenslustige, vrije opwekkende liefde, die zij predikte. En wat de middelen
betrof, te betooveren, te boeien: Theodota schonk wat zij had zorgeloos weg en had
weldra niets meer te geven. Aspasia’s rijk, diep, gemoed was onuitputtelijk.


Toch achtte Aspasia het niet overbodig er op bedacht te zijn, hoe zij hare medeminnares
de gelegenheid om zelfs eene vluchtige en voorbijgaande verovering te maken, zou kunnen
ontnemen. Snel was in hare ziel een plan gerijpt en het bezoek bij de schoone Corinthische
bleef niet zonder gevolg.


Toen Pericles, Aspasia, Alcamenes en Socrates het huis van Theodota hadden verlaten,
vroeg de beeldhouwer zijn vriend:


„Welaan, beste Socrates, wat hebt ge voor uwe groep der Chariten bij den drievoudigen
dans der bekoorlijke Theodota geleerd?”


„Veel, wonderbaar veel,” antwoordde de aangesprokene. „Ik weet nu, wat de trits der
Chariten beteekent, wat ieder voor zich zelve en wat allen te zamen uitdrukken. Maar
het moet thans nog mijn geheim blijven; want het is tijd den beitel ter hand te nemen
en het marmer te laten spreken. Gij zult ervaren, wat ik heden bij Theodota heb geleerd,
wanneer de groep mijner Chariten voltooid op de Acropolis staat. Ontvang voorloopig
mijn dank, dat gij mij vriendschappelijk op den weg hebt [241]geleid, dien ik bewandeld heb om der wille van die schoone en wijze vrouw, die mij
gelast heeft aan de Chariten te offeren.”









1 Heracles, door de Romeinen Hercules genoemd, was een der beroemdste helden, van wie
de legenden gewagen. Later werd hij heros d.i. halfgod. Zijne twaalf groote werken
zijn bekend. ↑




2 Ageladas—want dit is de gewone schrijfwijze—was een beroemd beeldhouwer te Argos.
Hij was de leermeester van Phidias, Myron van Eleutharae en Polycletus van Sicyon.
Zijn eerste onderricht echter in de beeldhouwkunst genoot Phidias van Hegias te Athene. ↑




3 De lezer herinnere zich dat op de bruiloft van Peleus en de zeegodin Thetis alle Godheden
genoodigd waren, behalve Eris, de Godin van den haat. Om zich te wreken wierp Eris
in de bruiloftszaal een gouden appel met het opschrift „voor de schoonste”; Aphrodite, Hera en Athene maakten ieder aanspraak op dien prijs. Paris, de zoon van Priamus,
werd tot scheidsrechter benoemd, en deze, verlokt door Aphrodite’s belofte hem de
schoonste vrouw ter wereld als belooning te geven, kende haar den prijs toe. Deze
vrouw was Helena, de gade van koning Menelaüs. ↑




4 De hoorn van Amalthea beteekent zooveel als de hoorn des overvloeds. De reden hiervan
is deze: Amalthea is de naam eener geit, die Zeus op Creta, toen hij door zijne moeder
voor Cronos (Saturnus) verborgen werd zoogde. Tot loon daarvoor werd zij onder de
sterren opgenomen. Zeus ontnam de geit één hoorn en gaf dien aan de dochters van Melisseus,
die Rhea hadden bijgestaan, en vulde dien met alle mogelijke zegeningen en goede gaven.


Eene andere lezing is, dat Amalthea eene nimf is, die met de melk eener geit Zeus
voedde. ↑




5 Prometheus, de weldoener der menschheid, ontstal den Goden het vuur en opende daardoor
in menschen eene bron van eindeloos geluk. Tot straf deed Zeus hem door Bia (de kracht)
en Kratos (het geweld) aan eene rots in den Caucasus [239]nagelen, waar een arend telkens zijne lever, die steeds weder aangroeide, kwam verslinden.
Toch boog Prometheus zijn trots niet, toch bleef hij in opstand tegen de machtige
Goden. V.d. beteekent Prometheïsch: onbuigzaam, onwrikbaar. ↑










[Inhoud]






IX.










ANTIGONE1




Wanneer men in de lentemaand Elaphebolion2 van het vierde jaar der vierentachtigste Olympiade het huis van den rijken Hipponicus
te Athene voorbijging, zou men fluitspel en mannenstemmen, die zich oefenden voor
een reizang, kunnen hooren, daar het geluid uit het binnenste van het huis voorkomende,
tot op de straat doordrong.


Hetzelfde kon men vernemen, als men het huis van den rijken Pyrilampes en dat van
den rijken Midas en dat van den rijken Aristocles en de huizen van andere rijke Atheners
voorbijging. Het scheen bijna, alsof de beitelslagen wederom overstemd zouden worden
door de tonen van fluiten en het snarenspel en de stemmen van kunstvaardige zangers,
die de liederen der dichters zongen. Want het feest ter eere van Dionysus, de Dionysiën,
was wedergekeerd en daarmede de tijd aangebroken, dat de Atheners, met achterstelling
van alle belangen, zich bezig hielden met de dramatische voorstellingen in het theater
van Dionysus.
[242]

De stukken waren, overeenkomstig het gebruik, door de dichters bij den tweeden Archont
ingediend. Deze had naar het oordeel van deskundigen die stukken uitgekozen, welke
het best geschikt waren voor de opvoering; de tooneelspelers, welke daarin zouden
optreden, werden op staatskosten aangewezen en die rijke Atheensche burgers, die voor
ditmaal de „choregie” moesten betalen, kleeden, bekostigen en laten oefenen, waren
aangewezen om hun plicht te vervullen. De rijke Hipponicus had een koor te stellen
voor de Antigone van Sophocles, de rijke Pyrilampes voor eene tragedie van Euripides3, de rijke Midas voor een treurspel van Ion, de rijke Aristocles voor eene komedie
van Cratinus4 en wederom anderen voor andere stukken. Naar de gewoonte, die langzamerhand te Athene
heerschende was geworden, was er een schier hartstochtelijke wedijver onder de choregen5 ontstaan en zij zochten met al de eerzucht, die den Athener eigen was, elkander in
nette, smaakvolle en prachtige uitrusting der hun opgedragen koren te overtreffen.
Den overwinnaar toch wachtte een krans, nauwelijks minder benijdenswaard dan de kransen
van Olympia en Pytho6.


Geluid van stemmen en de klank der fluiten klonken wederom krachtig uit het huis van
Hipponicus, toen een rijzige gestalte met vluggen tred de straat afkwam. Het scheen
een vreemdeling te zijn; want hem volgde een muildierdrijver, wiens dier met een reiszak
beladen was. Het liet zijne blikken [243]in de straat weiden, als iemand die naar een bepaald huis zoekt.


Plotseling weerklonken de stemmen en muziek uit het huis van Hipponicus in zijn oor.
Hij luisterde een oogenblik, lachte toen tevreden en zei tot den slaaf:


„Wij behoeven het niemand te vragen. Dit en geen ander is het huis van Hipponicus.”


Met vluggen tred naderde hij het huis en wilde juist aan de deur kloppen.


Op dit oogenblik echter kwam een man van den tegenovergestelden kant de straat op
en ontmoette den vreemdeling juist voor het huis van Hipponicus.


Op het gezicht van dezen man toonde de vreemdeling zich aangenaam verrast en terwijl
gene met een vriendelijke glimlach op hem toetrad, boog hij het hoofd een weinig achterover,
lei de linkerhand op de borst, hief de rechterhand op en galmde op hoogdravenden toon,
alsof hij reeds den cothurnus7 aanhad, met volle stem de woorden:



„Zoo mijn geest niet dwaalt,


En ’t voorgevoel mij niet bedriegt,


En heldere blik mij niet ontbreekt,”—



dan geven de Goden een gunstig teeken, daar zij mij juist voor den drempel van Hipponicus
mijn edelen vriend doen ontmoeten, den treurspeldichter Sophocles.”


Daarmede reikte hij den dichter de hand, die haar greep en hartelijk schudde.


„Welkom, voortreffelijke Polus!” riep hij. „Wees welkom te Athene! Hebt gij weder
rondom in de steden van Hellas de menschen verrukt met het geluid uwer stem op den
hoogen cothurnus en nieuwen roem geoogst en klinkende munt bovendien?”


„Zoo is het,” hernam Polus. „Men heeft mij hier [244]en daar eer bewezen, waar men mij juist noodig had voor de feesten in Hellas’ steden.
Maar steeds toch weerklonk het in mijn hart:



„Daar wild’ ik heen.


Waar dicht begroeid ’t gebergt’


Tot aan de baren reikt, waar


Sunions vlakke grond gelegen is.


Om Pallas’ heilge stad


Met blijden mond te groeten.”—



En toen mij nu te Halicarnassus8 de boodschap gewerd van uw Archont, die mij voor de Lenaeën9 naar Athene riep en mij elk loon beloofde, wat ik mocht verlangen en toen ik bovendien
vernam, dat naar uw wensch de eerste rol in uw nieuw treurspel mij was toegedacht,
snelde ik als op de vleugelen der liefde over de eilandzee; want nergens toch rijg
ik den cothurnus liever aan de voeten dan te Athene en geen dichter wijd ik mijne
kunst liever dan aan mijn besten vriend en grooten meester Sophocles.”


Nogmaals drukte de dichter den tooneelspeler hartelijk de hand.


„Gij zijt ook mij steeds de meest gewenschte hulp,” hernam de dichter.


„Daar binnen in het huis van Hipponicus,” vervolgde hij, „vindt gij de choreuten en
de koormeester en misschien ook reeds uwe beide medetooneelspelers, Demetrius en Callipides.
Hipponicus noodigde u op dit uur in zijn huis, opdat wij allen te zamen zouden zijn,
om de rollen te verdeelen en alles in gereedheid te brengen, wat dienstig kan zijn
om aan ons treurspel de overwinning te verzekeren. Laat ons dus binnengaan, Hipponicus
wacht u met ongeduld.”


De beide mannen klopten aan de deur en werden binnengelaten. Hipponicus verwelkomde
Polus [245]met groote blijdschap en noodigde hem tevens uit, den tijd, dien hij te Athene moest
doorbrengen, zijn gast te willen zijn.


„Wilt gij,” hernam Polus, „bij alle uwe moeiten en zorgen die gij thans hebt, u ook
nog dezen last op uwe schouders laden?”


„Dezen nieuwen last,” zei Hipponicus, „gesteld dat het een last ware, zou ik de moeite
niet waard achten. Doch gij hebt geen ongelijk, als gij zegt, dat ik tal van moeiten
en zorgen te dragen heb, sinds de Archont mij de choregie der „Antigone” heeft opgelegd.
Eerst moesten de noodige zangers en fluitspelers aangeworven worden en nu heb ik ze
allen in huis en die menschen moeten betaald en gevoed worden, en hoe gevoed! met
melk en honig en allerlei zoetigheden, opdat hun kelen niet ruw zullen worden. Nachtegalen
in eene kooi zou men niet met meer zorg kunnen voeden en verplegen, dan ik het deze
knapen doe. Dan moesten nog de prachtige kostumen besteld worden en de sieradiën voor
de choreuten en gij weet wat tegenwoordig de Atheners op dat punt verlangen. Als zij
geen gouden kransen te zien krijgen en niet iedere pracht rijkelijk is aangewend,
dan valt er aan geen overwinning te denken. Ik geloof niet dat ik er ditmaal onder
de vijfduizend drachmen afkom. Maar ik zou zelfs het dubbele besteden, als het noodig
was, om den pauwenfokker Pyrilampes de loef af te steken, die met een treurspel van
den vrouwenhater10 Euripides de overwinning zoekt te bereiken. Sophocles weet het reeds, maar gij nog
niet, waarde Polus, wat die kerel al gedaan heeft, om mij de zege te ontrukken. Eerst
zocht hij den Archont om te koopen, vervolgens trachtte hij mij de beste choreuten
afhandig te maken. Eindelijk heeft hij zelfs den koormeester heimelijk geld geboden,
om de [246]koren slecht te laten instudeeren. En dat alles was hem nog niet genoeg. Toen mijne
sieradiën en prachtige kostumen in orde waren en in den winkel gereed lagen, zoo heerlijk
mooi, dat ze niet te overtreffen waren, ging die kerel er heen en wilde den kleermaker
dwingen ze hem te verkoopen. Toen deze dat aanbod van de hand wees, liet hij hem door
zijne slaven afranselen en dreigde hem op eenen nacht het huis met alles, wat daarin
was, boven zijn hoofd in brand te steken. Zoo handelt die ellendige Pyrilampes!”



„Getroost, getroost, mijn waarde!”



declameerde Polus met hoog pathos.



„Nog leeft hij in den hemel,


„Jupijn, die alles ziet en ’t al beheerscht.


Vertrouw hem toe uw bittre smart,


En haat noch vergeet in uw toorn,


Hen die u leed berokkenen!”



„Overigens,” vervolgde Polus, iets minder hoogdravend, „ken ik dien man en zijne streken,
Hipponicus, zeer goed. Gij dacht mij daaromtrent beter in te lichten; maar ik kan
u staaltjes mededeelen, hoe hij alle middelen in het werk heeft gesteld om mij aan
het treurspel van Sophocles te onttroggelen. Uit zijn eigen zak beloofde hij eene
groote som aan den openbaren eereprijs toe te zullen voegen, als ik in de tragedie
van Euripides wilde optreden. Ik echter—ik stond als Philoctetes11 toen de sluwe Odysseus hem en zijn overwinnenden boog naar Ilium wilde voeren:



„Nimmer en nimmer, wees daarvan verzekerd,


Nooit, zelfs niet als de verzengende bliksem


Mij met zijn gloed mocht verteren!”—



[247]

„Ik dank den Goden, Polus,” zei Hipponicus, „dat een man als gij, zoo getrouw u aan ons aansluit; want een koor mag nog zoo voortreffelijk
zijn, als de tooneelspelers, die de staat aanwijst, niet deugen, fluiten en sissen
de Atheners.”


„En ik dank den Goden,” hernam Polus, „dat gij het zijt, Hipponicus, die het koor
van Sophocles uitrust; want ook al dat de tooneelspelers voortreffelijk zijn, maar
het koor niet bovenmate prachtig is, dan maken de Atheners met handen en voeten een
oorverdoovend geraas, om hun ongenoegen te kennen te geven.”


Thans traden twee nieuwe gasten in het huis. Het waren de tooneelspelers Demetrius
en Callipides. Zij werden door Hipponicus vriendelijk ontvangen en begroetten Polus,
met wien zij zoo menigmaal in de treurspelen van Sophocles het tooneel hadden betreden.


„Ik zie nu,” zei Hipponicus, „dat alles wat tot de overwinning van de „Antigone”,
moet samenwerken, in mijn huis vereenigd is.”


„Het instudeeren der koren,” zei Sophocles tot de tooneelspelers, „is al lang begonnen;
wij wachten u met ongeduld. Nu gij er zijt, willen we niet dralen, maar onmiddellijk
overgaan tot de verdeeling der rollen. Vooreerst dan Antigone zelve: zij valt aan
den speler der eerste rol ten deel. En hierbij wees hij op Polus, den „Protagonist”12. Deze, evenals zijne makkers, nam dat zwijgend aan, als iets dat van zelf sprak.


Maar Sophocles viel zichzelven in de reden en vroeg aan Polus:


„Hebt ge wel van de schoone Milesische Aspasia hooren spreken?”


Toen deze bevestigend antwoordde, vervolgde Sophocles: „Als wij naar deze Milesische
wilden luisteren, dan moest ik den Archont verzoeken, mij eene vrouw voor de rol van
Antigone toe te staan. [248]Ik had met haar een heftigen strijd, waarin zij ons gebruik om in vrouwenrollen mannen
te laten optreden, zeer gispte en beweerde, dat men de vrouwen moest toestaan het
tooneel te betreden. Te vergeefs beriep ik mij op de maskers, die het gelaat bedekken
en op den geweldigen omvang van den schouwburg.”


Polus lachte schamper. „Hoe?” riep hij daarop verontwaardigd uit, „toen ik als Electra13 optrad en aanhief:



O heilig licht,


O aether, die de aard omgeeft!”—



heeft toen iemand in mijne houding, in mijne stem, die uit het goede masker voortkwam,
de vrouw gemist?”


„Niemand, niemand,” riepen allen uit één mond.


„En toen ik de urn met de gewaande asch haars broeders14 hartstochtelijk aan mijne borst drukte,” vervolgde Polus diep ontroerd:



„Dierbaarst overschot, mij blijvend,


Van den liefsten aller menschen.”—



„Alle toeschouwers waren geroerd, bewogen, in tranen badend,” zei Sophocles. „Nooit
werd er op het tooneel eene stem gehoord,” vervolgde Sophocles, „die roerender was,
nooit eene, die vrouwelijker klonk, dan de uwe!”


„Ik hoop, dat gij daarmede niet zult beweren,” hernam Polus, „dat mijne stem over
het algemeen een vrouwelijken toon heeft? Gij herinnert u, denk ik, mijn Aiax15 nog wel:



„Ha, wee mij dat ik hen liet glippen,


Die snoodaards, die verwenschte schurken,
[249]

En in hun plaats, door waanzin aangegrepen


Onschuldige schapen en gehoornde stieren


Deed sneven door het flikkerend staal,


Hun donker bloed vergietend.”—



De stem van Polus scheen bij de voordracht van deze regels geheel veranderd. „Dat
is de diepste, geweldigste heldenstem!” riepen de toehoorders in verrukking uit.


„Hoe? en mijn Philoctetes?” vervolgde Polus; „mijn kreet van diepste smart, toen het oude
slangengif in mijne aderen brandde en mij schier verteerde,—mijn „Ach! Ach! Wee mij!
het komt—het komt.”—


En wederom riepen allen: „Wat een stem vol lijden! Wat een natuurlijke toon van den
vertoornden, gefolterden, gepijnigden lijder!”


„En dan,” ging Polus voort, „toen ik aan het slot der tragedie aanhief:



„Welaan, het uur van scheiden is gekomen.


Weest mij gegroet gij lachende dreven,


Gij bronnen en gij, zoetlavende drank.”



„Dat was een heerlijk oogenblik,” zei Hipponicus goedkeurend, „maar het schoonste,
wat ik van u gezien en gehoord heb, was toch toen gij als Aiax op het tooneel stond
en die overschoone alleenspraak hieldt.”


„Gij bedoelt,” viel Polus hem in de rede, „toen ik in eene eenzame grot vóór den zelfmoord het zwaard met de
punt naar boven in den grond stak16:



„Het moordend zwaard staat in den grond geplant,


Om ’t snelst mijn boezem te doorboren.”—



„Juist,” riep Hipponicus uit, „en toen gij eerst Zeus aanriept en dan de maagdelijke Erinnyen en vervolgens Helios.”17—
[250]

„O Helios,” viel Polus in,



„O Helios, als gij mijn vaderland bestraalt,


Houd dan uw goudgetooiden teugel in,


En breng de mare van mijn droeven dood.”—



„En toen gij,” ging Hipponicus in geestdrift voort, „ten laatste uw geboortegrond
nog herdacht en den vaderlijken huiselijken haard aanriept en Salamis en de stad des
roems, Athene, en uw stamverwant Atheensche volk—toen gloeiden de harten van twintig
duizend Atheners van verrukking. Een fier gevoel van vaderlandschen trots doortintelde
allen en ieder gevoelde dat de afscheidsgroet van den stervenden held ook hem gold.
Tot nu toe waren zij geroerd geweest en in stilte geschokt—thans barstten zij uit
in een storm van toejuichingen, die u gold en Sophocles en den Salaminischen held!”


„Te recht, Hipponicus,” zeide thans Sophocles, „prijst gij Polus, maar vergeet niet ook de verdiensten van Demetrius en Callipides
te erkennen. Ook zij zijn gevierd en geëerd in de steden van Griekenland; ook zij
hebben veel bijgedragen tot de zegepraal van verscheidene mijner treurspelen.”—„U,
Demetrius,” vervolgde hij, „draag ik voor ditmaal den waardigen koning Creon op; aan
den jongen Callipides Ismene18. Er zijn nog een paar bijpersonen, die wel is waar slechts even op het tooneel verschijnen,
maar die ik daarom toch niet gaarne aan den eersten den besten stumpert zou willen
toevertrouwen.”


„Voor den dag er maar mede!” riepen de tooneelspelers. „Ieder onzer is bereid zoovele
personen, als men slechts verkiest, op zich te nemen, als zij maar niet te gelijk
op het tooneel moeten verschijnen. Onder het masker kan men elke rol vervullen.”


„Daar hebt ge vooreerst Haemon, de minnaar [251]van Antigone,” zeide Sophocles, „hij treedt eerst op, als Antigone reeds ter dood
is geleid.”


„Geef mij maar den minnaar Haemon,” riep Polus.


„Callipides,” vervolgde Sophocles, „moet de rol van den blinden ziener Tiresias op
zich nemen. Dan is er nog een wachter en een bode. Deze beiden hebben lange verhalen
te doen. Verhalen nu moeten op het tooneel altijd zoo voortreffelijk mogelijk voorgedragen
worden. Niets is vervelender, dan wanneer zij door iemand, die nauwelijks kan spreken,
uitgestameld worden. Ik heb daarom besloten deze beide kleine rollen zelf te spelen.
Ik ben toch bij mijne vorige stukken menigmaal op dergelijke wijs opgetreden.”


De tooneelspelers klapten in de handen van blijdschap, daar zij vereerd waren, dat
de dichter zelf met hen wilde medewerken. Ook Hipponicus was er recht blijde om.


„Eindelijk is daar nog Eurydice, de gemalin van Creon,” zeide Sophocles. „Zij verschijnt
slechts met weinige woorden aan het slot der tragedie ten tooneele.”


„Geef mij maar de Eurydice,” riep Polus.


„Die is reeds vergeven,” hernam Sophocles. „Iemand die nog nooit het tooneel heeft
betreden, doch niet genoemd wil worden, wenscht de Eurydice te spelen.”


De nieuwsgierigheid van Hipponicus en de tooneelspelers werd door de geheimzinnige
gebaren van den dichter niet weinig geprikkeld. Doch hij weigerde nadere inlichting
te geven.


Hij stelde toen aan tooneelspelers afschriften van het stuk ter hand, gaf hun nog
eenige wenken over de opvatting en uitvoering der rollen en regelde de kostumen, waarin
zij zouden optreden.


Daarop stelde Hipponicus hun de vijftien choreuten voor, benevens den koormeester
en verzocht hen de oefeningen van het koor bij te wonen.


Onder de muziek der fluiten begon men met plechtige liederen en den plechtigen danspas,
ter [252]eere van den God19 omdat de beteekenisvolle dans om zijn altaar het begin was geweest van het drama.
Nu schreden zij rechts, dan links, nu stonden zij stil, dan weder vereenigden zij
zich, nu eens sneller dan weder langzamer zich bewegend, onder het voordragen van
de talrijke en heerlijke hymnen der „Antigone”. Gloeiend van geestdrift gaf de didaskalos20 de maat aan met de handen en voeten, menigmaal zelfs, als de geestdrift hem overmeesterde,
met het geheele lichaam. De dichter trad herhaaldelijk tusschenbeide. Hij had ook
zijn best gedaan de zangwijzen der reizangen uit te denken en de dansbewegingen van
het koor passend te maken. Soms liet hij den fluitspeler weggaan, greep het snareninstrument
en begeleidde het koor, om beter het gezang en de plechtige bewegingen te kunnen regelen.


Evenals Sophocles bezig was in het huis van Hipponicus, zoo deed Euripides in dat
van Pyrilampes, Ion in dat van Midas, Cratinus in dat van Aristocles en andere dichters
in de huizen der andere choregen, als veldheeren, die hunne troepen onderrichten en
aansporen, allen begeerig om den Dionysischen zegeprijs te behalen.


De huizen der choregen waren als zoovele brandpunten, waaruit zich eene gespannen
verwachting en eene levendige belangstelling over de stad verspreidde; in de overwinning
toch van den choreeg waren ook zijne verwante familiën betrokken en hare namen werden eveneens genoemd. De spanning, waarin bij dergelijke
gelegenheden gewoonlijk het Atheensche volk verkeerde, had ditmaal een buitengemeen
hoogen trap bereikt, daar Hipponicus en Pyrilampes ongehoorde pogingen in ’t werk
stelden, om zich de zege te verzekeren, daarbij voegde zich de veete, die er tusschen
de beide mededingers bestond en die iederen dag [253]in handtastelijkheden dreigde over te gaan en eene onbeperkte stof aanbood voor de
praatzieke tongen der Atheners. De staatsaangelegenheden, de zaken in den Piraeus,
alles werd ter zijde gesteld; en al ware er juist eene Atheensche vloot tegen den
vijand in zee geloopen, men zou in die dagen minder over haar hebben gesproken, dan
over Hipponicus en Pyrilampes.


Zie, daar ontmoeten elkander op de Agora twee mannen, die op vertrouwelijken toon
van geheel andere zaken spreken, dan over de vijandschap van Hipponicus en Pyrilampes.
Het zijn Pericles en Anaxagoras.


„Gij zijt in gepeinzen verdiept,” zei de wijze tot zijn vriend; „koestert gij nieuwe
gedachten en plannen voor den staat of vervult eene schoone vrouw uw hoofd?”


„Wellicht beide,” hernam Pericles. „Hoe schoon zou het zijn, als men een van die twee,
de vrouwen, kon ontberen, om zich onverdeeld aan de staatsbelangen of de wijsheid
of eene andere, groote ernstige zaak te kunnen wijden!”


„Men kan de vrouwen ontberen—men kan alles ontberen,” zeide Anaxagoras met nadruk
en verdiepte zich in een betoog hoeveel beter het was, daar men toch eigenlijk nooit
iets waarachtig en bestendig bezitten kan, van te voren van alles afstand te doen.


Pericles luisterde geduldig naar den wijze, maar zijn gelaat drukte duidelijk uit,
dat hij niet van gedachte veranderd noch overtuigd was geworden.


„Wanneer gij nu eenmaal,” zoo besloot Anaxagoras zijn betoog, „de vrouw niet missen
kunt, dan is, wel beschouwd, de uwe, ik bedoel Telesippe, toch even goed als iedere
andere. Zij baart u kinderen. Wilt gij meer van haar?”


„Gij kent haar toch,” hernam Pericles. „Gij weet, hoe bijgeloovig zij is en bekrompen
van verstand en de vriendin van niet ééne Muze. Misschien was dit nog te verdragen,
indien zij zooveel zachtheid van gemoed bezat als men haar bewijst. Maar deze [254]vrouw is altijd weerbarstig en vol vooroordeelen en aan mijne beste bedoelingen weet
zij altijd eene hatelijke uitlegging te geven. Wanneer ik vroeger meermalen haar een
keurig onderkleed ten geschenke gaf of iets bekoorlijks, wat in huis of in de slaapkamer
haar bevalliger maakte, dan nam zij dit zeer kwalijk en vroeg:


„Ben ik u dan niet meer mooi genoeg, dat gij zulke dingen voor mij noodig oordeelt?
Wanneer ik u niet beval, zooals ik ben, dan wil ik u ook niet opgesierd bevallen.”
Kan men dwazer en onvrouwelijker spreken? Tooit niet zelfs de jongste, schoonste vrouw
zich gaarne voor haren geliefde en is het niet eene natuurlijke begeerte van den minnaar
of den echtgenoot, de beminde vrouw zoo bekoorlijk mogelijk te versieren? In alle
zaken, over het algemeen, die de liefde gelden, heeft ze altijd die eigenzinnigheid
gehad, die de schoonste vrouw onverdragelijk maakt. Gij weet voorts, dat het mij eigen
is zindelijkheid en reinheid tot in het hartstochtelijke te drijven. Hoeveel harde
woorden zijn er niet tusschen ons gevallen over het varkenskot en het hoenderhok,
dat zich naar oud gebruik, vlak bij den huiselijken haard bevindt, dat mij een gruwel
is, doch haar zoo na aan ’t hart ligt. Het gevoel van viesheid kent zij niet. Biedt
zij mij niet de lippen tot een kus, bezoedeld met het vuil of het kwijl, dat zij juist
van het gezicht harer kinderen heeft afgekust? Want in het vuil, ja zelfs in den uitslag
harer kinderen, als zij soms ziek zijn, zonder noodzakelijkheid met hare vingers en
lippen te wroeten, schijnt haar een natuurlijke en noodzakelijke uiting te zijn der
moederlijke liefde. Maar moet eene moeder niet tegelijk gade zijn? Moet eene weldenkende
en gevoelige vrouw niet beide liefdeplichten weten te vereenigen en met nauwgezetheid
vervullen? En wat beteekent de moederlijke teederheid, de aangeboren drift, die zij
met elke wijfjesaap gemeen heeft, wanneer zij alleen in de duistere neiging der natuur
geworteld is, als zij niet gepaard gaat met het goede inzicht, wat werkelijk [255]voor de kinderen nuttig is of niet? Hebt gij zelf niet dikwijls gevraagd: wat baat
natuurdrift zonder kennis en zonder de zedelijke wijding, die haar van het dierlijke
tot het menschelijke verheft!”—


„Wat dit laatste punt aangaat hebt gij goed en verstandig gesproken,” merkte Anaxagoras
op. „Maar wat gij zeidet over die rokjes met schoone franjes en schitterend van kleur
en wat niet al, die Telesippe niet wilde aannemen, dit is, verstandig beschouwd, dwaasheid
en verderfelijke weelderigheid. Zulke pronkerij is uit den booze. Een vrouw is eene
vrouw, zeg ik u. In naam der wijsheid laat af van alle dweeperij voor de schoone Milesische
Aspasia!”


„Is het mijne schuld,” vroeg Pericles glimlachend, „dat de schoonheid op aarde door
de Goden sterker is gemaakt dan de wijsheid?”——


Op den dag van dit gesprek was er iets geschied, dat, zoo Pericles toevallig met eigen
oogen had gezien, hem verdrietig en bezorgd zou hebben gemaakt, wellicht zelfs zijn
geloof aan de voortreffelijkheid der Milesische zou hebben geschokt en den vurigen
gloed zijner bezieling voor haar, als vuur door water, in een plotselingen rook en
walm zou hebben uitgedoofd.


Van Aspasia waren naar den dichter Sophocles en van dezen naar de Milesische herhaaldelijk
geheime boden gegaan. Ja, eens had men den dichter zelven in het schemerend avonduur
heimelijk het huis van de schoone vriendin van Pericles zien binnengaan.


Thans gebeurde het, dat Aspasia naar hare woning terugkeerende, door een man werd
vergezeld, dien loerende buren in de schemering voor Pericles hielden.


Doch het was Sophocles. Voor de deur harer woning stonden beiden een oogenblik stil.
Overwegen zij soms of de begeleider den drempel zou overschrijden of terug zou keeren? Eindelijk
vroeg de dichter met zijne zachte welluidende stem aan de schoone Milesische:
[256]

„Wat is heiliger de vriendschap of de liefde?—


„Heiliger is toch wel in ieder bijzonder geval, zij die de oudste is,”—zei Aspasia
glimlachende en de raadselachtige vraag op even raadselachtige wijze beantwoordende.—


Nadat deze woorden onder hen gewisseld waren, nam Sophocles afscheid en keerde terug,
terwijl Aspasia hare woning binnentrad.


Op den morgen na deze kleine gebeurtenis begaf zich de ziener Lampon naar het huis
van de hem toegenegen zuster van Cimon. Hij kwam van de Acropolis waar hij wederom
geruimen tijd met Diopithes had gefluisterd.


Nauwelijks was de priesterdienst, om welke Elpinice den ziener had ontboden, ten einde
gebracht of deze leidde met een geheimzinnig en veelbeteekenend gezicht het gesprek
op Pericles en Aspasia.


Het manwijf en de ziener waren dikwijls gewoon de hun ter oore gekomen praatjes en
nieuwtjes elkander mede te deelen.


„De Goden schijnen den trotschen Pericles te willen straffen,” begon Lampon.


„Wat is er dan geschied?” vroeg Elpinice in gespannen verwachting.


„Voorloopig dit,” hernam de andere, „dat in het schemerlicht van den avond heimelijk
ook een ander naar de schoone vriendin van den Olympiër sluipt.”—


„Waarom niet?” zei Elpinice. „Zij is immers eene hetaere. Maar wie is die andere?”


„Pericles’ beste vriend, „de lieveling der Goden” zooals hij zich gaarne hoort noemen,
de vriendelijk lachende treurspeldichter uit het vlek Colonos.”


„Een vrouwengek,” riep Elpinice uit; „een vrouwengek en een oude liefhebber, evenals
Pericles zelf.—Maar dat is oud nieuws, wat gij mij daar vertelt, vriend Lampon. Het
is geruimen tijd geleden, dat men dien dichter voor de eerste maal in het gezelschap
van Pericles en Aspasia heeft gezien. Het is overbekend, dat hij niet minder dan zijn
vriend voor die boeleerster in liefde ontvlamd is. Het vermoeden [257]lag dus voor de hand, dat hij naar haar toe zou sluipen. Maar wie heeft hem gezien?
Wie zal het op zijn woord getuigen?”


„Ik zelf,” hernam Lampon. „Ik zelf heb hen gezien en hoorde zelfs in het voorbijgaan
een klein gesprek voor de huisdeur. En een tweeden getuige, zoo noodig, bezorgt ons
Diopithes.”


„Dat is goed,” hernam Elpinice met innig genoegen.


„Deze tijding, aan Pericles overgebracht, brengt zijne liefde voor de Milesische den
genadeslag toe. Deze liefde is het schandelijkst en goddelooste, wat men hier in Athene
vindt, en de Ionische hetaere is de groote verleidster. Zij moet verwijderd, verdreven,
ten gronde gericht worden. Maar wie neemt het op zich Pericles die tijding te brengen?”—


„’t Beste zou Theodota dat kunnen,” meent Diopithes. „Deze vrouw heeft sedert eenigen tijd, en niet met ongunstig gevolg, hare strikken
voor den minnaar van Aspasia gespannen. En als zij het nu is, die hem het bewijs van
Aspasia’s ontrouw levert, kan zij deze daardoor het zekerst verdringen en hare plaats
innemen.”


„Arme Telesippe!” riep Cimon’s zuster uit. „Het beste ware zeker, als gij in ’t geheel
geene medeminnares hadt; doch voor ’t oogenblik is reeds veel, is reeds alles gewonnen,
wanneer maar die Milesische uit de deur wordt gezet.”


„Zoo is het,” hernam Lampon. „Uit het hart van een man als die Pericles, kan eene
schoone en sluwe vrouw alleen door eene andere schoone en sluwe vrouw verdreven worden.
Theodota is veel minder gevaarlijk dan Aspasia. Integendeel deze veile Corinthische
is als was in onze handen. Zij moet Pericles onder de belofte hem uitvoerige en belangrijke
mededeelingen aangaande de trouwelooze Aspasia te doen in haar huis lokken. Dan volgt
het overige van zelf.”


„Wij zijn zeker, dat onze pogingen slagen zullen,” hernam Elpinice. „Pericles heeft
reeds een begeerig oog op haar geslagen. Ik weet het. Hij is reeds [258]eens in haar huis geweest, zij het ook in gezelschap der Milesische, die overmoedig
genoeg was, hem daarheen te voeren.”—


„Op aansporing van Alcamenes,” zeide Lampon.


„Deze heeft ons in de hand gewerkt. Ook hij behoort tot degenen, die de Milesische
haten en het met genoegen zullen zien, dat zij beschaamd, vernederd en door Pericles
verstooten wordt. Hij wil zich wreken op de vrouw, die hem om Pericles heeft verraden.
Lang vóór ons heeft hij het voornemen opgevat, door Theodota de Milesische uit de
gunst van den gevierden man te verdringen. Hem ontbraken slechts de geschikte wapenen
tegen Aspasia. Wij willen hem die verschaffen. Wie echter zal nu Alcamenes inlichten
dat hij zich met de Corinthische moet verstaan, om het plan te volvoeren?”—


Elpinice dacht een oogenblik na, daarop sprak zij:


„Laat mij daarvoor zorgen. Ik ken de bijpaden die wij moeten inslaan om de boodschap
juist, zooals wij verlangen, ter oore van de Corinthische te brengen.”—


Van dit oogenblik af had Aspasia zich niet alleen tegen Telesippe, maar ook tegen
Theodota tot een ernstigen kamp uit te rusten.


Elpinice wendde zich tot Polygnotus; deze was met Agoracritus, Aspasia’s bittersten
vijand, bevriend. Agoracritus bracht de boodschap van Lampon en Elpinice aan zijn
makker in de werkplaats van Phidias over en deze heethoofd vond de gelegenheid om
zich op de trotsche schoone te wreken te verleidelijk; hij had spoedig met zijne wakkere
vriendin een plan beraamd, om hun opzet te volvoeren.


In deze wolken flikkerde dus de bliksemstraal, die geslingerd zou worden om den liefdeband
te verbreken tusschen den voortreffelijksten man en de schoonste vrouw in Griekenland,
de bliksem, die in de eerste plaats heimelijk gesmeed was in de smidse, van den mokkenden,
ouden God Erechtheüs op den burg.——
[259]

De viering der Dionysiën was dartel en luidruchtig begonnen. De laatste dagen van
het feest waren aan den wedstrijd der tragische Muze gewijd.


Lichte regenwolken dreven, terwijl de dolle comedie van Cratinus onder de uitgelaten vreugde der toeschouwers werd opgevoerd, van den Hymettus af
over het Dionysus-theater en de opperpriester van Dionysus, die daar voor het geheele
volk op zijn heerlijken, met marmeren beelden versierden zetel in de orchestra21 zat, voelde een regendroppel op zijn neus vallen, juist op het oogenblik dat de overmoedige
Cratinus tegen den persoon van den zelfden priester Agasthenes, onder het luidruchtig
gelach van alle Atheners, een gevleugelden pijl van zijn Attisch vernuft afschoot.


„Het begint te druppelen,” zei de opperpriester tot zijn buurman Pericles: „mij dunkt,
wij moesten het schouwspel staken.”


„De wolk drijft over,” hernam deze lachend.


Doch zie, daar snort een nieuwe pijl. En deze pijl trof zijn buurman zelven. Alle
Atheners lachten en keken naar Pericles, en Pericles lachte mede.


Maar een derde pijl snorde; hij trof de nieuwe Hera en den nieuwen Olympischen Zeus,
de Milesische Omphale22 en den Atheenschen Heracles …


Wederom zagen alle Atheners naar Pericles. Maar Pericles lachte niet meer. Eene wolk
trok langs het voorhoofd van den Olympiër. De snorrende pijl had Aspasia getroffen …


Andere schouwspelen volgden en zoo ging voor de Atheners het grootste gedeelte van
den eersten dag voorbij. Verscheidene verwijderden zich, om straks terug te keeren,
velen hielden het tot het einde toe vol. De gegoeden lieten zich door [260]hunne slaven wijn, ooft en koeken tot verkwikking brengen.


Den volgenden dag begon alles opnieuw. Wederom zaten dertigduizend Atheners op de
steenen zitplaatsen van den Dionysus-schouwburg, de omkranste overheidspersonen op
afzonderlijke, schoon versierde, marmeren zetels in de voorste rijen, de rijken op
purperen kussens, die zij zelven hadden medegebracht, door hunne slaven bediend, de
armen met eenige vijgen of uien in hun ransel, waarmede zij het den geheelen dag moesten
doen. Doch zoowel deze laatsten als de eersten gevoelden zich als Atheners geroepen,
om het schoonste te zien en spraken met groote geleerdheid over Sophocles en Ion en
Euripides en keken eens met turenden blik naar de wolken des hemels, of niet eene daarvan de
feestvreugde van den dag zou verminderen of verstoren.


Wederom hadden de eerste duizenden van het aanstormende volk zich in de ruimte van
het kolossale amphitheater als Pygmaeen verloren. Thans was de geheele schouwburg
van de bovenste rijen tot de onderste toe gevuld; het scheen wel een reusachtige,
kokende en bruisende menschenkrater. Bijna bedwelmend en huiveringwekkend was het
van de bovenste rijen neer te zien op deze golvende zee van menschenhoofden.


In die onstuimige dwarreling deed hoe langs zoo meer een dreigend tumult zich hooren.
Heden toch zou de fel ontbrande strijd tusschen Hipponicus en Pyrilampes tot een beslissing
komen. De partijen der beide choregen schenen handgemeen te zullen worden. Als een
hunner zich te midden der toeschouwers vertoonde, klonken er kreten van vrienden en
tegenstanders, bijvalsbetuigingen en hoonend gesis.


Onophoudelijk waren de agonotheten23 en mastigophoren24 in de weer; telkens vlogen zij de trappen, [261]die dwars door de zitplaatsen liepen, op, om hier een twist te beslechten, daar een
oproermaker tot rust te brengen.


De rustigste onder die woelige menigte was Socrates, de mijmeraar uit Phidias’ werkplaats.
Hij was ook gekomen, niet zoozeer om de schouwspelen, als wel om de toeschouwers te
zien en over hunne handelingen na te denken.


„Daar zitten dertigduizend Atheners in gespannen aandacht,” zeide hij in zich zelven;
„allen vol begeerte om eene verdichte geschiedenis te hooren, om door valsche tranen
en voorgewende smart zich te laten roeren. Zij zijn als de kinderen, die met open
mond naar sprookjes luisteren, alleen met dit onderscheid, dat deze niet weten, dat
zij verzonnen zijn, genen echter het wel degelijk weten. Van waar komt toch wel die
zeldzame lust bij de menschen naar het nagebootste, het verdichte?”——


De schoone Theodota zat onder de toeschouwers. Zij was op het sierlijkst uitgedost.
Haar oog was bijna onafgewend op den strategenzetel gevestigd, waarop Pericles zat.
Pericles kon zich niet onthouden, van tijd tot tijd den vurigen blik uit hare donkere
oogen te beantwoorden.


Eindelijk klonk boven het gonzen der menigte de helder klinkende stem van den heraut
uit, die stilte gebood. Nu werd een dankoffer gebracht bij het altaar van Dionysus.
Daarop deed opnieuw de stem van den heraut zich hooren:


„Het koor van Ion trede op!”


Het treurspel van Ion werd door de Atheners aangehoord, toegejuicht, geschat op zijn
juiste waarde door hun aangeboren fijn gevoel. Een tragedie van Philocles volgde.
De uitspraak van den protagonist voldeed niet aan het fijne Attische oor. Een onweerstorm
van gelach, gemor, snijdend gesis brak over hem uit. Het ontbrak niet aan spottende
tongen en trappelende voeten. Een blijspel kwam thans aan de beurt. Nu was de spotter
meester van het terrein, zelfs verheven boven alle Olympische Goden. De meest onbedwongen
scherts gaf zich [262]lucht in de kunstige rhythmen.


Toen trad het koor van Euripides op.


Het werk van dezen dichter bewoog de gemoederen. De vrouwen waren geroerd door datgene,
wat tot het hart sprak, de mannen meegesleept door de schitterende gedachten, waarmede
het geheele dichtstuk als het ware doorwerkt en doorweven was, als gouden draden in
een purperen weefsel. Met kreten van verrassing en bewondering werd de schitterende
pracht van het koor begroet. Zoo iets had men schier nog nooit gezien. Donderende
toejuiching volgde, toen het stuk afgespeeld was. Pyrilampes en zijne vrienden waren
uitermate verheugd en waanden zich reeds zeker van de overwinning.


In den korten tijd, die er tusschen de voorstelling van dit treurspel en den aanvang
van het volgende verstreek naderde eensklaps een slaaf den zetel van Pericles en reikte
hem een toegevouwen blad papier.


Pericles opende het en las deze woorden:


„Sophocles sluipt in de avondschemering het huis van Aspasia binnen.”


Pericles was getroffen. Wie had die regels geschreven?—Zij kwamen van Theodota. Toen
Pericles naar den brenger van dit korte en zonderlinge bericht omzag, was deze reeds
verdwenen.—


Uit zijn ernstig denken wekte den strateeg de helderklinkende stem van den heraut,
die zich wederom deed hooren:


„Het koor van Sophocles trede op!”


En nu werd een treurspel der liefde voor het oog en het oor der Grieken opgevoerd,
een treurspel der liefde onder die drie gestalten, waarin zij achtereenvolgens het
menschenhart op zijn levensweg aandoet: de zusterliefde, de liefde der bruid, de moederliefde.
Ter wille van haar geliefde broeder sterft Antigone, ter wille van de geliefde bruid
sterft Haemon en ter wille van den geliefden zoon sterft Eurydice.—


Een lang, donker treurgewaad omhult der hooge [263]gestalte van Oedipus’ dochter. De maskers toonen ernstige, edele jonkvrouwelijke gezichten,
zacht en roerend klinken hare stemmen.—Antigone zweert haar broeder te zullen begraven,
dien koning Creon den honden en roofvogels tot eene prooi heeft voorgeworpen; den
ingeschapen, goddelijken plicht wil zij vervullen, trots alle menschelijke inzettingen.


Het koor van edele, Thebaansche grijsaards treedt voor, zijne eerste reien ontplooien
in purperen gewaad, vol Dionysischen luister, de hoofden met goud getooid; daar klinkt
de heerlijke, machtig aangrijpende met zijne afwisselende rhythmen wegsleepende hymnus:



„Straal der zonne, wees gegroet.”



Koning Creon betreedt het tooneel in goud gestikt, purperen gewaad, het voorhoofd
met den diadeem versierd, steunende op een schepter, waarop een adelaar zijne wieken
ontplooit. Boven de gewone maat van den man verheft hem de cothurnus, gebiedende waardigheid
verleent hem het masker, geweldig staat hij daar, zelfs voor het oog van den verst
verwijderden toeschouwer in de kolossale ruimte. Het recht van den gebiedenden heerscher
wil hij doen gelden tegenover de edele jonkvrouw—zij echter kent slechts één hoogsten
plicht, haar in het hart gegrift: de liefde—en den koning, die de wreedheid tegen
den broeder met den rechtmatigen haat der burgers van Thebe tegen hem verdedigt, geeft
zij slechts dit eene onsterfelijke antwoord:



„Mij schiep natuur tot liefde, niet tot haat.”



En zij gaat heen om te doen, wat zij gezworen heeft en het recht der levenden voor
het recht der dooden ten offer te brengen. In een ernstigen, verheven rei bezingt
het koor de grootheid van den mensch en zijne hemeltergende vermetelheid—en betreurt
het erfelijke leed der Labdaciden25; [264]Haemon, Creon’s eigen zoon, komt en smeekt zijn vader om het leven van Antigone, zijn
teergeliefde bruid—doch de vorst houdt streng vast aan zijn voornemen en als Ismene
vraagt:



„Zult gij de bruid dan dooden van uw zoon?”



klinkt het harde antwoord:



„Ook andere velden nog beloven vrucht.”



Vertwijfelend ijlt de bruidegom weg, met een onheilspellend gelaat—en nu weêrklinkt
in het koor der edele Thebaansche grijsaards dat lied, ’t welk gedicht werd op dien
zonnigen dag, toen Pericles en Aspasia in den lusthof van den dichter in het Cephissus-dal
verwijlden:



„God der liefde, nooit bedwongen,


Eros, die zelfs ’t ruwst gemoed,


Waar uw pijl is ingedrongen,


Voor uw almacht buigen doet!”



Nu echter begint in afwisselenden zang van het koor, de roerende klacht van Oedipus’
dochter, die gedoemd is, om levend neer te dalen in de groeve—aandoenlijk, hartverscheurend
klinkt de treurzang en bij dit glanspunt der tragedie is ieder oog van de ademloos
luisterende Atheners vochtig van innerlijke aandoening. De jonkvrouw naöogend op haar
doodsweg, vermeldt de rei des grijsaards:



„Zoo werd ook Danaë aan ’t licht der zon


Ontrukt, in ’t koperen gewelf gesloten,


Waar als in ’t graf geen oog haar vinden kon.—



Tiresias komt, de onfeilbare, grijze ziener treedt op en spreekt eene ernstige vermaning,
om den onverzoenlijken te verbidden en eindelijk buigen de onsterfelijken zijn onwrikbaren
trots—hij laat, door een vreeselijk voorgevoel aangegrepen, zijne vermetelheid varen—reeds
roept het koor in een vroolijken jubelzang den God der vreugde, Dionysus, aan:
[265]


„Lievling der Thebaansche maagd


Zoon van Zeus, wiens donderslagen


Raatlend door het luchtruim jagen;


Kom, terwijl we in blijden zin


’t Feestlied door uw stad doen schallen,


Zegenbrengend Theben in!”



Indrukwekkend klinkt die jubelzang na het sombere grafgezang—doch plotseling versterven
die juichtonen en maken opnieuw plaats voor het grafgezang; want Antigone heeft zich
zelve in de groeve van het leven beroofd en haar lijk omklemmend is Haemon, door zijn
eigen staal geveld, met haar afgedaald in den nacht van den Hades.


En nu verschijnt Eurydice, de gemalin van den weeklagenden Creon. Zij verneemt de
tijding van den dood van haar geliefden zoon. Uit den mond van den bode hoort zij
dat beiden vereenigd in den dood zijn gegaan in de sombere groeve. Op de tijding van
het uiteinde haars zoons breekt haar moederhart.


Geweldig greep dat doodsbericht uit den mond van den bode de gemoederen aan. Doch
nog aangrijpender klonken de weinige woorden uit den mond der koningin, die zich als
offer wil geven aan den dood.


Ademloos luisterden de Atheners naar het wegsterven der laatste woorden van dit grootsch
en verheven treurspel: met eene strophe ter aanprijzing der wijsheid eindigde het
treurspel als met een verheven slotaccoord.


Groot en diep was de indruk, dien de tragedie van Sophocles, drie liefdebanden en
drie doodsoffers in elkander strengelend, op de gemoederen der aandachtige Grieken
teweegbracht. Zóó schoon was de strenge, sombere ernst der tragische kunst nog nooit
verzacht,—zóó menschelijk was het verhevene, zóó verheven was het menschelijke door niemand ooit uitgesproken.


Maar ook nooit was in eenige tragedie zulk een overvloed van heerlijke gezangen, zoo
rijk en beteekenisvol [266]over de toehoorders uitgestort; zoo harmonisch volkomen tot in het kleinste had het
Attisch tooneel nog geene schepping gezien, zoo’n kunstvaardig en schitterend koor
was nog nooit voor de verzamelde Atheners opgetreden.


Toen het koor van Hipponicus zich verwijderd had en de dramatische wedstrijd geëindigd
was, verhief het geheele volk met luide kreten onstuimig zich ten gunste van Hipponicus,
zoodat de kamprechters zonder beraadslaging onverwijld den dichter der Antigone en
zijn choreeg, ten aanhoore der vergaderde menigte, die vol spanning de uitspraak verbeidde,
als overwinnaars in den tragischen wedstrijd uitriepen. Sophocles en Hipponicus verschenen
overeenkomstig het gebruik op het tooneel, om voor de oogen van het volk uit de hand
der kamprechters den zegekrans te ontvangen.


Onmogelijk is het de vreugde en den trots van Hipponicus te schilderen, onmogelijk
ook de verwoede verbittering van Pyrilampes en de zijnen.


Toen Pericles den schouwburg verliet, ontstuwd door de ontzaglijke menigte, zag hij
te midden van het gedrang eensklaps Theodota aan zijne zijde. Haar schoon gelaat was
met de teederste blikken, met den verrukkelijksten glimlach om den mond verleidelijk
naar hem toegekeerd. Zonder bemerkt te worden drukte zij hem een blad papier in de
hand.


Er stonden eenige regels op geschreven, Pericles las ze.


De inhoud was als volgt:


„Verlangt gij bericht omtrent Sophocles en Aspasia, kom dan tot Theodota. Een slaaf
wacht u onder de zuilen van den Tholus en zal langs een geheimen weg u door een achterdeur
in mijn huis geleiden.”


Voordat Pericles er over kon denken, of hij deze uitnoodiging zou aannemen, geraakte
hij, verder wandelende, onder de schare van Sophocles’ vrienden, die den dichter hartelijk
geluk wenschten.
[267]

Toen Sophocles hem zag, onttrok hij zich aan de gelukwenschingen zijner vrienden en
snelde hem te gemoet.


Pericles, hoewel ontstemd en peinzend, wenschte den overwinnaar eveneens van harte
geluk.


„Ik dank u,” zeide Sophocles, „doch spreek niet als vriend tot mij, maar als kunstrechter.”


Met moeite datgene, wat in dit oogenblik hem meer dan alles vervulde, van zich zettende,
sprak Pericles:


„Weet gij, wat mij in uw treurspel reden tot nadenken heeft gegeven? Het heeft mij,
gelijk vele andere toeschouwers, bijna bevreemd naast de banden des bloeds, dien den
Griek sedert overoude tijden steeds heilig zijn geweest, nu ook de banden der teedere
min met gelijk recht, met gelijke macht, met gelijken doodsernst in het treurspel
geteekend te zien. Levendig houdt deze nieuwheid mijn geest bezig, en nog weet ik
niet te zeggen, of gij daarin ten volle recht hebt.”


Van dit onderwerp afstappende, vervolgde Pericles:


„Waart gij het niet zelf, die onder het masker van den bode dat aangrijpend verhaal
van den dood van Haemon zoo plechtig schoon hebt voorgedragen? Ik meende uwe stem
te herkennen. Doch wie sprak de woorden van Eurydice? Welke tooneelspeler stak achter
het masker van deze koningin? Ik weet niet, welke verwonderlijke, het gemoed heimelijk
aangrijpende betoovering de toeschouwers beving, toen gij beiden, gij als bode en
die koningin tegen elkander overstondt. Welke man, tenzij Polus, zou dien wonderlijken
klank der stem zoo heerlijk kunnen weergeven?”


„Ook Polus niet,” hernam Sophocles glimlachend. „Gij hebt straks van nieuwigheden
in mijn stuk gesproken; weet dan, dat bij deze voorstelling ook eene nieuwigheid is
gewaagd, waarvan tot heden geen menschenziel afweet, behalve ik zelf en de eerlijke
Hipponicus. Voor de eerste maal, [268]sedert Thespis26 zijn kar in beweging bracht, heeft heden op ons tooneel achter het masker eene werkelijke
vrouw gestoken. Wees gij nu de derde in het geheim en laat het tusschen ons drieën
voor alle volgende tijden bewaard blijven.”


„En wie was die vrouw,” vroeg Pericles, „die het gewaagd heeft, zij ’t ook onbekend,
het tooneel te betreden? en het oude gebruik en de goede oude zeden te trotseeren?”


„Gij zult ze zien,” antwoordde Sophocles en verdween voor een oogenblik; weldra keerde
hij terug met eene vrouw, die zoo dicht omsluierd was, dat ze onmogelijk was te herkennen.


Sophocles voerde haar en Pericles iets meer ter zijde opdat zij volkomen veilig zouden
zijn voor de nieuwsgierige blikken der menigte. Daarop sprak hij:


„Is het nog noodig Pericles, dat zij zich ontsluiere, om de vrouw te herkennen, die
niet alleen de schoonste, maar ook de moedigste is van haar geslacht?”


Pericles was getroffen.


„Ja, zij moet zich ontsluieren,” sprak hij op een koelen en ernstigen toon. Met vaste
hand trok de vrouw den sluier van het gelaat en Pericles stond tegenover Aspasia.


Hij kon geen woord uiten. De inhoud van dat briefje van Theodota scheen dus waar te
zijn geweest. Aspasia had, zooals nu duidelijk werd, zonder zijne voorkennis heimelijk
met den dichter samengewerkt, om het stoute plan ten uitvoer te brengen. Hij kende
de trouwe vriendschap van den edelen Sophocles, doch Aspasia had een nieuw bewijs
gegeven, dat haar geest in dartele vrijheid met alle boeien spotte.


Alles wat daar in het gemoed van Pericles omging, [269]las Aspasia duidelijk op zijn voorhoofd, in zijne zamengetrokken wenkbrauwen, in den
donkeren blik zijner oogen.


En dit welsprekende zwijgen met haar gewone levendigheid beantwoordende, sprak zij:


„Frons uwe wenkbrauwen niet, Pericles, en boven alles vertoorn u niet op uw vriend
Sophocles. Door mij gedwongen, heeft hij die vermetelheid begaan.”


„Wees ook niet toornig op Aspasia,” viel de dichter haar in de rede, „want weet, dat
zij mij heeft doen inzien, dat de vriendschap heiliger is dan de liefde, wanneer zij
ouder is dan de liefde.”


„Strijd tegen het overgeleverde is mijne roeping!” vervolgde Aspasia, „en waarom zoudt
gij dan op mij verstoord zijn, als ik niet minder belang stel in de schoone poëzie
van Sophocles, dan in de marmeren beelden van Phidias’ werkplaats? Om de schoonheid
en de vrijheid te vinden, ben ik naar Hellas gekomen. Had ik slavernij gezocht, dan
was ik aan het Perzische hof gebleven en had een kwijnend leven voortgesleept onder
den matten liefdeblik van den grooten koning. Wat u op dit oogenblik bezielt, Pericles,
is een waan, een vooroordeel, eene ergerlijke bekrompenheid, een vrije Helleen onwaardig.
Verdrijf ze uit uw gemoed, o Pericles!”


Thans naderde hen Hipponicus, die Pericles en Aspasia uitnoodigde deel te nemen aan
het feestmaal, dat hij op een der volgende dagen wenschte te houden, om op waardige
wijze de overwinning van Sophocles en de zijnen te vieren.


De avond begon reeds te vallen, toen Pericles afscheid nam van Hipponicus, Sophocles
en Aspasia. Peinzend wandelde hij voort.


Hij dacht aan Aspasia. Hij overwoog in zijn hart, wat zij zooeven had gesproken. Hij
moest haar volkomen gelijk geven. Geen kluister mocht de liefde zijn, geen slavenjuk
voor Aspasia.


Maar ook voor hem zelve niet.


„Gij kunt Theodota bezoeken,” sprak hij schier onhoorbaar; „het is misschien niet
goed een langen [270]tijd onafgebroken zich aan één vrouw over te geven.”


De eischen van de fiere en vrije Aspasia schenen hem thans in volkomen overeenstemming
te zijn met de ernstige woorden van Anaxagoras.


Nu kwam hem ook weder het briefje van de Corinthische te binnen en hij dacht aan den
slaaf, die hem onder de zuilen van den Tholus wachtte. Het bericht, dat hem Theodota
had gegeven, was hem nu door Sophocles veel nauwkeuriger medegedeeld, dan Theodota
het zou kunnen doen. Maar zou zij misschien nog niet iets anders te zeggen hebben?


Hij naderde de zuilen van den Tholus. De slaaf trad op hem toe en voerde hem door
eenzame steegjes tot aan een tuinhaag, waar hij een klein poortje wilde opendoen.
Pericles stond aan den drempel van Theodota’s woning. Hij kon binnentreden. Niemand
zag hem. De nachtegalen kweelden in de boschjes van den tuin.


Plotseling echter stond Pericles stil. Hij bedacht zich en bevond, dat hem op dit
oogenblik de lust om Theodota te spreken geheel en al ontbrak. Hij verbaasde zich
over zich zelven. Hij zeide tot den slaaf, dat hij zijn bezoek tot een volgenden keer
wenschte uit te stellen. Deze keek hem verbaasd aan. Hij echter verwijderde zich met
langzame schreden en vervolgde zijn weg.—


De maan was opgegaan en verspreidde haar zacht licht over de aarde. In haar stralen
schitterde de zee en een zilveren glans tintte de kruinen van Attica’s bergen. De
lucht was zoel en verkwikkend. Daar klonken op eens in de verte de tonen, door de
avondlucht gedragen, van den heerlijken reizang uit de Antigone:



„God der liefde, nooit bedwongen,


Eros, die zelfs ’t ruwst gemoed,


Waar uw pijl is ingedrongen,


Voor uw almacht buigen doet!”



Pericles in ’t oor.
[271]

Jongelieden, uit den schouwburg terugkeerende, zongen stukken uit die beroemde rei,
die hen had verrukt en vroolijk gestemd in de zachte avondkoelte.


Eene andere onrust voegde zich bij de inwendige ontroering van Pericles en bij zijne
gedachten aan Aspasia. Hij benijdde bijna Sophocles en Hipponicus de lauweren, die
zij zich dezen dag om de slapen hadden gewonden. Het was hem te moede, alsof hij het
zwaard om de lendenen gorden en een leger of vloot wilde verzamelen en voortstormen
om schitterende zegepralen te bevechten. De lange vrede begon hem roemloos toe te
schijnen. Een drukkend gevoel bekroop hem, waarvan hij echter al peinzend voortwandelend
bevrijd werd, toen hij de blinkende tinnen van de Acropolis vóór zich zag opdoemen
en de nagalm van den schoonen Antigone-dag weder ruischte in zijne ziel.


Hij was juist op de plaats gekomen van den hellenden weg, waar van den eenen kant
de geweldige, reusachtige graniet- en marmermassa van den Dionysus-schouwburg zich verhieven in de diepte, aan den anderen de rotsen van den burgtberg, beschenen
door het licht der maan, majestueus tegen de lucht afstaken. In de ontzachelijke ruimte
van den schouwburg heerschte de stilte van het graf, waar den geheelen dag door een
zoo bont en opgewekt leven zich had bewogen, waar de hoogste uiting der Grieksche
dichtkunst zich zoo plechtig hadden geopenbaard.


Pericles zag neder in die diepte van den schouwburg en dan weder richtte hij zijn
oog naar de heldere hoogte van de Acropolis, waar de tempel van Phidias begon te verrijzen.
Zijn eigen persoon en lot verdwenen naar den achtergrond, het wolkje op zijn voorhoofd
dreef voorbij, zijne borst verwijdde zich en uit deze diepte en van die hoogte voelde
hij zich door een geest van profetie bezield, die hem den roem zijner vaderstad voorspelde
en een adem van onsterfelijk leven scheen er te zweven over zijn hoofd.
[272]








1 Tot recht verstand van dit hoofdstuk is het niet overbodig, kortelijk den inhoud van
Sophocles’ Antigone mede te deelen. Polynices, de broeder van Antigone, is, als vijand
zijner vaderstad, voor de muren van Troje gesneuveld. Creon, koning van Thebe, heeft
een verbod uitgevaardigd op straffe des doods, dat het lijk van Polynices onbegraven
ten prooi der honden zal blijven. Antigone waagt het lijk haars broeders te begraven.
Voor Creon gebracht, bekent zij hare daad en zegt meer eerbied aan de Goden dan aan
de menschen verschuldigd te zijn. Antigone wordt opgesloten in eene onderaardsche
grot, waar zij zich van het leven berooft. Haemon, Creon’s jongste zoon, de verloofde
van Antigone, stoot zich het zwaard door de borst. Op het hooren van die tijding berooft
Eurydice, Creon’s echtgenoote, zich van het leven, haar echtgenoot vervloekende. Het
geheele stuk wordt afgewisseld door prachtige reizangen. ↑




2 Elaphebolion is de maand, die loopt van half Maart tot half April. In die maand werden
de Elapheboliën gevierd, d.i. de feesten ter eere van de hertenjacht. Elaphebolos
beteekent: hertendoodend. ↑




3 Euripides is de derde der beroemde Grieksche treurspeldichters. Evenwel hij is de
minste onder hen. Zijn vader heette Maesarchus en zijne moeder Clito, eene groentevrouw;
hij zou juist op den dag der overwinning bij Salamis (480) geboren zijn. De dialoog
in zijne stukken is dikwijls zeer wijsgeerig.—Vooral door Aristophanes wordt hij zeer
bespot. Hij stierf nog vóór Sophocles in 406 v. C. Van zijne stukken zijn ons de namen
van 75 bekend, doch slechts 18 hebben wij er over, waaronder een satyr-drama en een
stuk Rhesus, dat misschien niet van hem is. Hij zou door honden zijn verscheurd. Archelaüs
heeft te Arethusa een monument voor hem opgericht; eveneens deden de Atheners in hunne
stad. ↑




4 Cratinus leefde van 520–424 en was de stichter der komedie. Zijne Pytine, de flesch,
waarin hij tegen Aristophanes vooral te velde trekt, is het meest bekend. Hij is beroemd
om zijne vinnigheid en sarcasme. ↑




5 Choregos is eigenlijk de aanvoerder van een koor, ook hij die de kosten voor de opvoering
van een koor (choregie) draagt. ↑




6 Pytho is een draak, die het Delphisch orakel bewaakte; hij werd door Apollo geveld.
Volgens de sage, stelde Apollo daarna te Delphi de Pythische feesten in. Met de Olympische,
Isthmische en Nemeïsche spelen waren zij de beroemdste nationale spelen in Griekenland. ↑




7 De cothurnus is eigenlijk eene hooge jachtlaars, ook op het tooneel in het treurspel
gebruikt, om grooter te schijnen. ↑




8 Halicarnassus was een der beroemdste steden van Klein-Azië in Ionië. ↑




9 De Lenaeën is een feest ter eere van Dionysus (Bacchus) gevierd; de naam is afgeleid
van het Grieksche lenos, dat wijnpers beteekent. ↑




10 In de tragedies van Euripides is eene afkeer van de vrouwen duidelijk merkbaar. Men
zegt, dat de treurige ervaring bij zijne beide vrouwen Melito en Choerile opgedaan
den dichter tot die sombere beschouwing hebben geleid. Vandaar kreeg hij den bijnaam
„de vrouwenhater.” ↑




11 Philoctetes, zoon van Poeas en Demonassa trok op tegen Ilium. Wegens eene verpestende
wonde aan de voet, ten gevolge van een slangenbeet, werd hij door de Grieken op het
eiland Lemnos achtergelaten. Hij bezat echter den boog en pijlen van Hercules zonder
welke, zoo had Helenus geprofeteerd, Troje niet kon genomen worden. Na negen jaren
op het eiland te hebben doorgebracht, kwamen Odysseus en Diomedus of Neoptolemus (volgens
Sophocles) om hem naar Ilium te voeren. Na veel tegenstand gelukte het hun, en door
bemiddeling van Philoctetes werd Ilium genomen.


Sophocles behandelt deze geschiedenis, voor een deel althans, in zijn „Philoctetes.” ↑




12 Protagonistes was de persoon die de hoofdrol, denteragonistes hij, die de tweede rol
vervult, terwijl tritagonistes genoemd wordt degene, die in de derde rol optreedt. ↑




13 Electra, de dochter van Agamemnon en Clytemnaestra, naar wie een treurspel van Sophocles
geheeten is. ↑




14 Orestes, die eerst dood gewaand, later door Electra herkend wordt. Te samen dooden
zij hun moeder Clytemnaestra, de moordenares huns vaders. Ook van Euripides bestaat
een treurspel „Electra” geheeten. ↑




15 Zie Inleiding pag V. Aiax, woedend om die nederlaag richt eene vreeselijke slachting
aan onder de runderen, meenende dat het Grieken waren. Daarop stortte hij zich in
zijn zwaard. ↑




16 Soph. Aiax vs. 794 en v.v. ↑




17 De zon. De volgende verzen vindt men in Sophocles Aiax vs. 823 en v.v. ↑




18 Ismene is de zuster van Antigone, die te vreesachtig is om deze te helpen in haar
vromen plicht. Toch wordt zij door Creon ter dood veroordeeld, doch ontvangt, tegen
haar zin, genade. ↑




19 Dionysus (Bacchus). ↑




20 Didaskalos beteekent eigenlijk leermeester, ook hij, die een tooneelstuk laat instudeeren,
de koormeester.


Het komt ook wel voor in de beteekenis van: de dichter van het tooneelstuk. ↑




21 Eigenlijk: de dansplaats; voorts de plaats in den Atheenschen schouwburg tusschen
het tooneel en de amphitheatersgewijze oploopende zitplaatsen. ↑




22 Omphale, de dochter van den Lydischen koning Iardanes en gemalin van Tmolus, verbond
zich na den dood van dezen met Heracles of Hercules en baarde hem een zoon. Eene latere
sage is er, dat Heracles door haar verwijfd is geworden en vrouwelijke handwerken
leerde, terwijl Omphale de wapenen des oorlogs hanteerde. Ongetwijfeld doelt Hamerling
hier op deze laatste legende, ze toepassende op Pericles en Aspasia. ↑




23 Agonothetes is een insteller van den wedstrijd, ook een opzichter en rechter daarvan. ↑




24 Mastigophoros is eigenlijk een zweep of geeseldrager; vandaar een lager bediende,
die met zweep of geesel de orde handhaaft. ↑




25 Oedipus, de zoon van Laïus, was gesproten uit het geslacht der Labdaciden, dat aan
Labdacus, den vader van Laïus, zijn naam ontleende. ↑




26 Thespis te Icaria, een Attisch vlek, geboren, wordt de eigenlijke stichter der tragedie
genoemd. Hij had de gewoonte ingevoerd, dat de reiaanvoerder bij afwisseling het een
of ander verhaal uit het goden- of helden-epos voordroeg. Onwaarschijnlijk echter
is het verhaal, dat Thespis op een wagen een tooneel had ingericht; vanwaar de uitdrukking,
die de schrijver hier gebruikt echter afkomstig is. Horatius bezigt het eerst de uitdrukking:
„kar van Thespis.”


Van Thespis is niet één stuk meer overgebleven. ↑










[Inhoud]






X.










DE KONINGIN VAN HET FEEST.




Toen Pericles, na de overwinning van Hipponicus en het daarop gevolgd gesprek van
Aspasia, eenige dagen door allerlei gevoelens, die de vrijheidsliefde der Milesische
in hem opgewekt had, bestormd werd, werd telkens de gedachte bij hem levendig: „Ik
zal aan de vriendelijke uitnoodiging van Theodota gehoor geven. Waarom zou die Milesische
vrouw mij in kluisters slaan, die zij zelve niet kent?”—Doch als het beeld van Aspasia
weder oprees voor zijn geest, als hij dacht aan de vrije fiere ziel van die vrouw,
aan de mogelijkheid haar te zullen verliezen, dan week zijne begeerte naar Theodota
naar den achtergrond. Naast den vurigen gloed, waarmede Pericles Aspasia beminde,
kon die nieuwe opwelling geen stand houden. Vooruit gezien, ja vooruit berekend was
deze uitwerking door Aspasia.—Maar Pericles ging voort met zich zelven te bestrijden
en aan nieuwe opwekking tot dien strijd zou het hem niet ontbreken.


Hipponicus, die alles opofferde, om van den luister zijns rijkdoms en de pracht zijner
feesten te doen spreken, had niet gerust, voordat Pericles en Aspasia er in toegestemd
hadden ook op het zegemaal te zullen komen.


Toen de bepaalde dag gekomen was, zag men in het huis van Hipponicus de uitgelezenste
hoofden, de schitterendste vertegenwoordigers van den Atheenschen roem vereenigd.


Pericles, Aspasia en de overige genoodigden waren nauwelijks binnengetreden, of Hipponicus
liet hen de pracht van zijn huis zien. Hij leidde hen rond en toonde hun zijne vertrekken,
zijne tuinen, zijne baden, zijne worstelplaats—een gymnasium in het klein—zijne vischvijvers,
zijne schoone paarden, zijne honden, zijne zeldzame vogels, zijne [273]hanen en kwartels, die hij voor zijn genoegen hield, om ze met elkaar te laten vechten.
Hij wees hun het grafteeken, dat hij voor een zijner gestorven honden van het Melitaeïsche
ras had opgericht. Hij zeide, dat zijn huis eene herberg was, steeds vol gasten, dat
hij dagelijks een dozijn parasiten aan zijne tafel spijzigde. „Die knapen,” zei hij,
„zijn zoo vet gemest, dat het mij spijt, dat ik ze u vandaag niet kan laten zien.
Want heden heb ik mij voorgenomen, alleen de uitstekendste mannen van Athene aan mijne
tafel te vereenigen.”


Een zijner gasten vroeg hem naar zijne gemalin, eene vraag, die niet zeer bescheiden
was. Hij antwoordde, dat zij wèl was, maar dat hij haar in de vrouwenvertrekken niet
storen wilde. Iedereen toch wist, dat hij die vrouw alleen daarvoor gebruikte, om
haar uit pronkzucht met allerlei edelgesteenten en paarlen te behangen en haar naar
de nieuwste mode in een sierlijken wagen, met Sicyonische paarden bespannen, door
de straten te laten rijden. Voor ’t overige hield de oude liefhebber—ook naar de nieuwste
mode—er eene buitenlandsche vriendin op na, en men zeide dat tegenwoordig de beroemde
Theodota het voorwerp zijner hulde was.


Ook over zijne kinderen sprak hij tot zijn gasten, over zijn zoontje Callias, die
hij juist, naar hij zeide, naar Delphi had gezonden, om zijn hoofdhaar te laten afknippen
en dat volgens een oud gebruik aan Apollo te wijden; voorts over zijn dochtertje Hipparete,
wier schoonheid en innemend karakter hij niet genoeg kon prijzen en van wie hij zeer
veel scheen te houden. „Dit kind,” zei hij, „groeit op tot de schoonste en edelste
aller Atheensche jonkvrouwen en het zal moeilijk zijn eens een bruidegom, harer waardig,
te vinden. Wat schoonheid betreft, ken ik geen knaap in Athene, van wien men voorspellen
kan, dat hij als jongeling opgegroeid naast deze jonkvrouw zal kunnen gesteld worden,
behalve uw Pleegzoon, Pericles, den kleinen Alcibiades. Ik heb hem een paar maal in
[274]de worstelschool gezien en deze knaap mag gerust beweren, bijna onder de jongens te
zijn, wat Hipparete is onder de meisjes. Wat hun leeftijd aangaat, geloof ik, dat
zij niet veel zullen verschillen. Nu, wie weet, wat de Goden beschikken, als deze
beide knoppen eens opengebroken zijn! Wat dunkt u, Pericles? Doch, er is nog tijd
genoeg, om daarover te spreken.”


Na deze en dergelijke gesprekken geleidde Hipponicus zijne gasten in de groote, prachtig
versierde eetzaal. Hier stonden in een wijden kring de aanligbedden, waarop men gewoon
was aan tafel aan te liggen. Het behoeft nauwelijks vermeld te worden, dat de daarover
gespreide tapijten rijk en keurig bewerkt waren, dat de ronde kussens, waarop men
den arm kon doen rusten, met bonte kleuren afgezet waren, dat de zilveren en gouden
vazen, met edelgesteenten bezet, op de schenktafels meer nog door bevalligheid van
vorm, dan door hare kostbaarheid de aandacht trokken, dat uit even sierlijke schalen
de heerlijkste geuren opstegen die de geheele zaal met een bedwelmende, aangename
lucht vervulden; dat de wanden beschilderd waren met beelden, vol levenslust en bekoorlijkheid.
Daar waren groepen en tooneelen te zien, waarin tallooze liefdegoden waren voorgesteld,
allen bevallig door duiven en musschen gedragen. Nog merkwaardiger was de vloer. Bij
den eersten aanblik scheen zij bezaaid met den afval van een rijken disch: van vruchtenschillen
in de meest afwisselende kleuren, beentjes, broodkruimels, afgesneden hanenkammen,
bontkleurige vederen, kortom van overblijfsels van allerlei soort. Maar wanneer men
de vloer nader beschouwde, zag men dat alle deze voorwerpen kunstig waren nagemaakt
door ingelegde bonte steenen in het fijnste mozaïek. Groote, schoone beschilderde
vaten waren tot verdere versiering op geschikte punten van de ruime zaal geplaatst.
Tegenover den ingang van het vertrek stond een met bloemen bekranst altaar, waarop
[275]eene vlam brandde, die de welriekendste geuren verspreidde.


Hipponicus noodigde de gasten naar vrije keus zich op de aanligbedden neder te vlijen.
Eerst echter ging men zitten; slaven naderden met schoon gevormde, zilveren bekkens
en kannen, om vóór het begin van het maal den gasten de schoenriemen los te maken,
hun de zilveren bekkens onder de ontbloote voeten te houden en daarover den inhoud
der zilveren kannen uit te gieten. Deze bevatten echter in plaats van water geurigen
wijn, die sterk was gekruid door vermenging van welriekende olie en essencen. Eveneens
werden de handen besprenkeld en vervolgens met fijne doeken afgedroogd.


De gasten van Hipponicus hadden, volgens de uitnoodiging van den gastheer, zich twee
aan twee op de aanligbedden nedergezet, naar het toeval meêbracht of de vriendschap
van een paar mannen, die gaarne naast elkander wilden blijven. De waarheidszoeker
Socrates had plaats genomen naast den wijzen Anaxagoras; de beeldhouwer Phidias naast
zijn vriend, den bouwmeester Ictinus; de dichter Sophocles naast den tooneelspeler
Polus; de sophist Protagoras1 naast den geneesheer Hippocrates2.


De sophist Protagoras vertoefde juist te Athene en had zijn intrek genomen bij zijn
gastvriend Hipponicus. Zijne aankomst te Athene had groot opzien verwekt; want de
roem van dezen man wies in Griekenland van dag tot dag. Hij was [276]een geboren Abderiet3 derhalve een Thraciër en toch eigenlijk een Ioniër, want Abdera was eene kolonie
der Ioniërs. In zijn vroegere jaren was hij pakdrager geweest, naar men zeide, totdat
een wijs man zijne kundigheden ontdekte en ze tot ontwikkeling deed komen. Veel had
hij rondgezworven, hij had zelfs uit de wijsheidsbron van het oosten geput en nu rees
hij op aan den hemel van Hellas als een schitterend meteoor. Hij had verstand van
alle mogelijke zaken: van de gymnastiek, de muziek, de redekunst, de dichtkunst, de
kennis van hemel en aarde, de mathematische vakken, de ethiek, de politiek en overal
waar hij kwam vond hij een buitengewonen toeloop van weetgierigen. Rijke jongelingen
gaven de grootste sommen, om van zijn onderricht te genieten. Hij was eene prachtige
verschijning, die het oog bekoorde, hij had de houding van een koning, ging prachtig
gekleed, en wegsleepend was de kracht zijner welsprekendheid.


Deze Protagoras nu zette zich naast den jongen, doch zeer ervaren en scherpzinnigen
arts Hippocrates neder, een neef van Pericles.


Door eene zonderlinge bestiering van het lot had de afgetrokken Polygnotus, die zich
hier niet recht te huis gevoelde, den overmoedigen blijspeldichter Cratinus, ook als
drinker befaamd, tot nabuur gekregen. Maar welk een hemelsbreed verschil er tusschen
deze mannen bestond, één punt van aanraking en overeenstemming hadden zij toch gemeen.
Zij waren de eenigen, die niet door vriendschapsbanden tot dit gezelschap behoorden
en alleen aan de eerzuchtige begeerte van Hipponicus, om uitnemende mannen op elk
gebied bij zich te zien, hunne uitnoodiging te danken hadden. Cratinus was een spotter,
wiens geestigheid, den bliksem gelijk, het liefst de hoogst uitstekende [277]punten trof. Hij had immers in zijne laatste comedie zelfs Pericles en zijne schoone
vriendin niet gespaard. Polygnotus echter, de vriend van Elpinice, voedde een heimelijken
wrok tegen Phidias. En zoo keken dan ook Cratinus en Polygnotus elkander hoofdschuddend
aan, toen zij Aspasia, op uitnoodiging van den gastheer, tusschen dezen en Pericles
plaats zagen nemen op een afzonderlijk aanligbed, waarop zij, naar de gewoonte der
vrouwen, rechtop zat, terwijl de mannen, met den linker arm op het kussen steunende,
op hunne linkerzijde aanlagen. Cratinus en Polygnotus vroegen elkaar fluisterend,
hoe het kwam, dat men hier eene vreemdelinge, eene hetaere, zulk eene eer bewees.
De overige gasten dachten er anders over. Zij waren vrienden van Pericles, zij vormden
de schitterende schare zijner getrouwen, zij kenden de uitnemendheid en de macht van
Aspasia en verwonderden zich reeds niet meer over iets, als het de Milesische gold.
Wat Protagoras betrof, deze zag Aspasia wel is waar heden voor het eerst, maar haar
uiterlijk had hem van het eerste oogenblik af zoo geheel en al betooverd, dat iedere
gedachte eerder bij hem zou opkomen, dan zich aan hare tegenwoordigheid te ergeren.


Op een wenk van Hipponicus werd nu voor elk aanligbed eene kleine tafel geplaatst; de spijzen werden deels opgedragen, deels rondgediend,
en het maal begon.


Evenals het gezelschap van beroemde gasten in het huis van Hipponicus eenig was, zoo
had deze zijn best gedaan, dat aan zijne tafel niets zou ontbreken, wat de Atheensche
markt eere kon aandoen.


„Wanneer ik,” sprak Hipponicus, terwijl zijne gasten zich aan de heerlijke spijzen
te goed deden, „mij heden het genoegen zie bereid, zulk eene schare van uitgelezen
mannen aan mijne tafel te vereenigen, dan gevoelde ik mij verplicht, hen zoo kostelijk
mogelijk te onthalen. Maar gij weet, hoe ver wij Atheners het ook in de andere kunsten
mogen gebracht hebben, in de kunst van goed [278]te eten staan wij nog zeer ten achteren. En toch, meen ik, is de kunst van goed te
eten volstrekt geen zaak, die mag verwaarloosd worden. Ik voor mij heb er altijd eene
eer ingesteld voor een lekkerbek door te gaan en ik zou mij gelukkig prijzen, als
ik iets kon bijdragen, om de Attische keuken tot een hoogere trap van volkomenheid
te brengen. Ik zie een spottenden glimlach de lippen van sommigen plooien, alsof zij
wilden zeggen, dat ons Athene iets dergelijks niet noodig heeft, dat het wel geroepen
is in andere kunsten aan de spits der volken te staan, doch niet in deze kunst. Veroorlooft
mij te zeggen, dat dit eene dwaling is. Want, als gij u op ons uitnemend marmer, op
onze voortreffelijke kleiaarde en dergelijke dingen beroept, zal ik u gemakkelijk
aantonen, dat gij ook zout en olie en azijn en aromatische kruiden, die toch altijd
de krachtigste hulpmiddelen blijven in de handen van een kunstenaar in de kookkunst,
onder geen hemelstreek beter vindt dan bij ons. Om van het Attische zout niet te spreken,
dat in tweeërlei zin beroemd is, weet ieder dat niets te vergelijken is met de vrucht
van den Attischen olijf, dat de kruiden van de Hymettus de geurigste zijn en dat juist
daarom de honig van dien Hymettus de kostelijkste is, die ergens is te vinden.


„Ik betreur het, dat ik om een waarlijk uitmuntenden kok te hebben, er een uit Sicilië
heb moeten ontbieden.


„Deze echter, Anacharsis genaamd, is nu werkelijk een meester van onovertroffen bekwaamheid
en ik mocht hem wel den Phidias of Sophocles der kookkunst noemen.


„Niemand verstaat het zoo goed door voorgerechten den eetlust te prikkelen. De sausen,
waarin hij ons de worstjes, de wildezwijnenlever, de kleine vogels en dergelijke heeft
opgedischt, zullen zelfs den fijnsten kenner bevredigen. Wat zijn meesterschap betreft
in het uithalen van tonijnen4, alen, [279]muraenen5 en speenvarkentjes en ze op de scherpzinnigste wijze tot streeling van het verhemelte
met lijsters, eieren en oesters op te vullen, daarvan kunt gij u heden zelf genoeg
overtuigen. Zijne hazen en reeën, zijne patrijzen en fasanten zult gij even heerlijk
vinden als zijne koeken met melk en honig toebereid en met allerlei vruchten gevuld.


„Gij hebt juist, ik herhaal het, de gelegenheid de kunst van dezen voortreffelijken
man te waardeeren; maar gij allen—en ik mocht er wel bijvoegen, alle Atheners over
het algemeen—gij zijt in uw gemoed steeds te zeer met andere zaken bezig, om met waren
kennerssmaak dit te proeven en de waarde van deze kunst onbevooroordeeld te erkennen.
Eigenlijk zijn slechts de parasiten van professie werkelijke, degelijke lekkerbekken
en dankbare dischgenooten. Gelukkig groeit het aantal van die kunstlievende mannen,
die er hun vak van maken, om op andermans kosten heerlijk te smullen, met den dag
aan. Ik heb u reeds gezegd, dat ik dagelijks een dozijn van die lekkerbekken aan mijne
tafel vereenig en ik kan ze niet missen; want het begint mij te vervelen al dat heerlijke
geheel alleen te genieten. Gij moest eens zien, met welk een ernst die knapen hun
vak opvatten, hoe zij smakken met de tong, hoe zij de wenkbrauwen optrekken, als mijn
kok hen met een nieuwe uitvinding of met eene fijne, slechts voor den kenner merkbare
verandering, in de spijzen verrast. Zóó zijt gij nu waarlijk niet; integendeel terwijl
gij de grootste kunststukken van mijn voortreffelijken Anacharsis door uwe keel laat
glijden, denkt de een dit, de ander aan wat anders, Pericles aan zijne staatszaken
en aan eene nieuwe volksplanting, die hij wil overbrengen, Sophocles aan een nieuw
treurspel, Phidias aan de friezen van het Parthenon, Polygnotus overdenkt, hoe men
de wanden dezer eetzaal nog sierlijker had kunnen beschilderen en Socrates ontleedt
in zich zelven een begrip, in [280]plaats van den patrijs, dien hij op zijn bord heeft.”


Aldus gaf Hipponicus zijn gemoed lucht en zijne gasten lachten vroolijk om de aanmerkingen
van den goedhartigen gastronoom.


Nu echter stond Hipponicus op en bracht het gebruikelijke plengoffer met eene waardigheid,
die hij als daidouchos te Eleusis niet plechtiger kon ten toon spreiden.


„Aan den goeden Geest gewijd!”6 sprak hij en goot eenige droppels ongemengden wijn uit de schaal op den grond, dronk
toen zelf, liet den beker opnieuw vullen en bij de gasten, rechts beginnende, rondgaan.
Gedurende dit plengoffer heerschte er eene plechtige stilte, slechts twee fluiten
begeleidden dit met ernstige, gedempte tonen.


Daarop werden de kleine tafels weggenomen en de vloer gereinigd7.


Toen vervolgens de drinkbeker gebracht, het groote mengvat geplaatst en het nagerecht
opgedragen was, met allerlei versnaperingen die den drinklust konden opwekken, alsmede
hoofdtooisels en geurige kransen van rozen, viooltjes en myrthen binnengebracht waren,
waarmede de gasten hunne hoofden omwonden, werd de Paëan8 ter eere van Dionysus aangeheven en op het met bloemen bekranste altaar een offer van vermengde wijn in
de vlam gegoten, ter eere van alle Olympische Goden.


„Gij weet, waarde gasten en vrienden,” sprak weder Hipponicus, „wat het oude, schoone
gebruik van ons verlangt. Wilt gij liever den symposiarch9 kiezen of wel hem door het lot benoemen?”
[281]

Phidias, Ictinus, Anaxagoras en eenige anderen verklaarden zich er tegen, dat men
hem door het lot aanwees, want dan moesten zij vreezen, naar zij zeiden, zelf benoemd
te kunnen worden en zij gevoelden weinig roeping den post van ceremoniemeester op
zich te nemen.


„Als het noodig is,” zeide Protagoras, „een symposiarch te kiezen, dan weet ik niemand,
wien we dit eerambt liever moesten aanbieden, dan aan den aanzienlijksten van zoovele
aanzienlijke mannen, aan den grooten Pericles.”


Deze bedankte met een glimlach voor die eer en zeide: „Kiest Socrates. Die verstaat
het, verstandige gesprekken te leiden; zou hij dan ook geen symposion kunnen besturen?”


Socrates echter antwoordde: „Ik weet niet of ik verstandige gesprekken kan leiden
of niet; dit echter weet ik wel, dat ook wanneer dit werkelijk zoo was, het een onvergeefelijke
aanmatiging van mij zou wezen, ’t zij bij een gesprek, ’t zij bij een symposion, de
moeilijke taak der leiding op mij te nemen, in tegenwoordigheid van mijne leermeesteres Aspasia,
wier heerlijke wijsheid allen hier aanwezigen genoeg bekend is. Ik geef toe, dat de
gewoonte medebrengt, een symposiarch te kiezen en dat Aspasia eene vrouw is; maar
ik weet niet, wat de kunne met de taak van een symposiarch te maken heeft? Hipponicus
verlangt, dat dit symposion eenig in zijn soort zij; welaan, laten wij hem daarin
behulpzaam zijn en kiezen we in plaats van een symposiarch eene symposiarche.”


Op het eerste oogenblik schenen de gasten door deze woorden verbluft, doch weldra
klonken van alle kanten levendige bijvalskreten.


„Zonderling, maar misschien verstandig is het,” zei Aspasia, „iemand tot hoofd der
tafel te kiezen, die zelf het drinken niet verstaat.”


„Met welken wijn,” ging zij voort, „zijn tot nu toe onze bekers gevuld?”


„Het is wijn van Thasos,” hernam Hipponicus, „Thasische wijn van de beste soort, zooals hij geplengd [282]wordt in het Prytaneüm10 te Thasos. Den kostelijken geur heeft de wijn uit zich zelven, maar den zoeten smaak
van het met honig gemengde weitemeel, dat men, naar een voortreffelijk gebruik, in
vaten heeft gedaan.”


„Honigzoete, geurig gekruide wijn van Thasos!” riep Aspasia, „gij zijt waardig op
het welzijn gedronken te worden der beide mannen, wier overwinning met dit maal gevierd
wordt! Mijne vrienden, ledigt uwe bekers op het welzijn van den gekransten choreeg
en op dat van den gelauwerden dichter der Antigone!”


Met geestdrift begroetten allen dezen dronk en ledigden hunne bekers, die op bevel
der koningin van het feest opnieuw werden gevuld.


„Thrax”11, riep Hipponicus, tot een der bedienende slaven, „breng de wijnkaart hier, die voor
het symposion van heden bestemd is en geef ze aan de symposiarche.—Op dezelfde lijst,
Aspasia, vindt ge de spelen en vermakelijkheden, waarover wij heden in dit huis beschikken
kunnen. Moge het u behagen tot ons genoegen telkens datgene uit te kiezen wat u juist
het schoonst en geschiktst voorkomt en het door een woord of een wenk als met een
tooverstaf voor ons te bezweren.”


„Wilt gij mij eene cither laten geven?” vroeg Aspasia. „Ik zal mij als symposiarche
niets meer aanmatigen, dan den grondtoon voor de stemming en de harmonie aangeven.”


Oogenblikkelijk liet Hipponicus een slaaf eene met edelgesteenten en ivoor rijk versierde
cither binnen brengen. De schoone Milesische nam ze aan en begon bij de tonen de volgende
verzen te zingen:
[283]


„Lachend, met bloemen getooid, welriekend van Syrischen nardus,


Met Dionysischen dauw, schitterend, rooskleurig besproeid,


Laat ons met klinkende stem onder ’t getokkel der snaren verkonden,


Dat hij het schoonst is op aard, hij het hoogste: de lust!”



Daarop liet zij de luit aan Socrates geven.


Deze echter zeide:


„Daar het ook tot de taak van den symposiarch behoort, raadsels ten genoege der gasten
op te geven, heb ik aanstonds vermoed, dat Aspasia onze scherpzinnigheid met zulke
dingen op de proef zou stellen. Wat zij daar juist, om den grondtoon voor ons symposion
aan te geven, zooals zij zegt, van den lust des levens onder begeleiding der snaren
heeft gezongen, wat is dat, wel beschouwd, anders dan een verleidelijk raadsel, dat
zij ons voorlegt? Deze schoone Milesische schijnt mij inderdaad eene Sphinx12 toe, met een afgrond naast zich, waarin zij ons allen zal storten, als wij hare raadsels
niet kunnen oplossen. Hoe benijd ik thans den voortreffelijken Hipponicus! Want deze
schijnt toch zeker wel het best van ons allen den lust en het vroolijke genot des
levens te kennen en zoo wellicht alleen in staat dat raadsel van Aspasia in de rechte
beteekenis te verklaren en op te lossen. Want wat iemand het best in de praktijk kent,
dat zal hij wel het best kunnen onderwijzen.”


Levendig en vroolijk hunne goedkeuring aan die woorden te kennen gevende, riepen allen:


„Zoo is het! Hipponicus is de man, om ons over het genot en over den lust des levens
te onderrichten.”


„Wanneer dan de vervelende bespiegeling van [284]alle dingen bij dit symposion niet geheel vermeden kan worden,” begon Hipponicus met
een schalkschen lach, „dan dank ik den Goden, dat het gesprek juist op dit en geen
ander onderwerp gekomen is. Want dit is werkelijk, zooals Socrates zeide, eene zaak,
waarover ik een woordje mag meespreken. Gij herinnert u nog wel, hoe ik straks mijn
best heb gedaan, u aan het verstand te brengen, dat men bezwaarlijk het ergens ter
wereld in de kunst van goed te eten en te drinken verder zou kunnen brengen, dan hier
te Athene, als men maar wil. In het algemeen kan men de stelling uitspreken, dat op
dezen bodem en onder dezen Helleenschen hemel de menschen geboren zijn, om gelukkig
te zijn. Ik zal u echter ook bewijzen, dat het bij ons in Griekenland gemakkelijk
is het aangenaamste leven met de wijsheid, de deugd of vroomheid of godenverheerlijking
of wat gij ook noemen wilt, te verbinden. Want de Helleensche Goden verlangen al het
mogelijke, alleen niet onthouding of verloochening van de vreugde en het genot des
levens. Zelfs van mij verlangen zij dat niet, hoewel ik van een priesterlijk geslacht
ben en jaarlijks éénmaal bij de viering der Eleusinische mysteriën het ambt van diadouchos
moet waarnemen. Het overige deel van het jaar leef ik te Athene voor het vaderland
en mijn genoegen, zonder dat het de Goden en niemand ter wereld zou invallen, mij
daarvan een verwijt te maken. Als de arme stumpert Diopithes daarboven op den burg
mij vijandig is en kwaad van mij spreekt, is het niet, omdat ik van eene keurige tafel
en schoone vrouwen houd en er goed van leef, ’t geen hij ook wel gaarne zou doen,
als hem de middelen er niet toe ontbraken, maar alleen omdat het Eleusische priestergeslacht
het zijne, de Eumolpiden, de Eteobutaden, in luister en aanzien overschaduwd heeft.


„Als Diopithes als een suffer leeft, dan doet hij dat uit vrijen wil; de Goden der
Hellenen bekommeren zich daar niet om en, hoewel ik er eene betere tafel op nahoud,
beroem ik mij toch [285]even vroom en den Goden even welgevallig te zijn als hij. Durft iemand beweren, dat
ik geen vroom man ben en de Goden niet eer, zoo goed als iemand te Athene? Zeus Herkeios13 heeft zijn altaar aan mijn huiselijken haard; in de nis achter de deur staat Hermes
Strophaios, de goddelijke bewaker van den deurdrempel; vóór de deur staat het gewone
Hecate-huisje14, en de kegelvormige zuil van Apollo Agyieus15 den God der straten en daarnaast de laurier, den God gewijd, tot eene beschutting
tegen tooverij en vallende ziekte, bij de deur zelve blijft van het eene Pyanepsiën-feest16 tot het andere de olijftak, symbool der overwinning, hangen, dien men met witte wol
omwonden in den Apollo-tempel bij dat feest wijden laat; het ontbreekt ook niet aan
opschriften boven de deur, die het huis onder de hoede der Goden stellen, noch aan
den gebruikelijken Medusa-kop aan den anderen kant, die al het booze van den ingang
afweert. Ik verzuim noch de betamelijke godenoffers, noch de reinigingen en verzoeningen,
noch de gebeden, noch de gaven, noch de rijkelijke bijdragen, om den luister der godenfeesten
te verhoogen en het heeft mij kort geleden weder vijfduizend drachmen gekost, om het
koor voor Sophocles’ Antigone zoo prachtig mogelijk uit te rusten. Wie durft dus opstaan
en zeggen, dat ik geen vroom man ben en de Goden niet, naar oudvaderlijk gebruik,
eer? Wij Grieken zijn een vroom volk en ik ben een Griek. Daarom vereer ik de Goden,
zooals betamelijk is, maar ik vrees ze niet, ook al geniet ik het goede der aarde.
Want in den Tartarus17 [286]zijn er velen, die om verschillende overtredingen de zwaarste straffen lijden, maar
ik herinner mij niet, dat er onder hen één is, die daar lijdt, omdat hij een gastronoom
en man van de wereld geweest is. Is er één onder? Neen, geen enkele! Daarom nog eens:
ik ben een vroom man en behoef de Goden niet te vreezen. Ik vrees niets ter wereld,
behalve de dieven en inbrekers, die mij mijne schatten, mijne paarlen en edelgesteenten,
mijne Perzische gouden dariken18 zouden kunnen ontrooven.”


Alle dischgenooten begonnen vroolijk te lachen bij deze laatste woorden van Hipponicus
en klapten in de handen; hij echter vervolgde:


„Daar bouwen ze wijselijk een schathuis voor de staatsgelden boven op den burg, onder
de bescherming der schutsgodin dezer stad. Maar hoe zal een vaderlandlievend man,
als een onzer, zijn zuur verdiend geld in veiligheid brengen? Ik ontken het niet,
dat sedert ik zesduizend slaven in mijne zilvermijnen laat werken en mijne bezittingen
dagelijks toenemen, ik mij wat ongerust maak.”—


„Troost u, Hipponicus,” riep Pericles, „ik zal bij het volk mijn best doen, dat het
u toegestaan wordt, een schathuis voor u zelven op de Acropolis te bouwen. Gij hebt
dit, zoo al niet door iets anders, dan toch zeker door uwe prachtige rede verdiend,
die gij straks gehouden hebt.”


Wederom klapten alle dischgenooten in de handen en prezen Hipponicus en zijne rede.


Alleen de dartele en onvermoeide drinkebroer Cratinus zeide tot den gastronoom:


„Wanneer gij, edele Hipponicus, werkelijk de Goden niet vreest, maar alleen de dieven
en niets anders ter wereld, dan de dieven, wat denkt gij dan van de waterzucht en
de andere gevolgen van een vroom en tevens goed leven? En van het pootje, dat, [287]zooals ik helaas bij ondervinding weet, aan te rijke besproeiing met Dionysischen
dauw pleegt verbonden te zijn? Hebt gij ook hiervoor geen vrees? Of vertrouwt gij
op dit punt geheel en al uw vriend Hippocrates, den voortreffelijken arts dien gij
wijselijk aan uwe tafel pleegt te noodigen?”


„Gij hebt het geraden,” hernam Hipponicus, „in deze dingen verlaat ik mij geheel op
Hippocrates, met wien ik, evenals met de Goden gaarne op een goeden voet sta. Hem
laat ik het ook over te beslissen of het pootje en waterzucht en dergelijke zaken werkelijk komen, van wat men noemt
„het vette der aarde genieten.”


„Niet geheel en al,” hernam Hippocrates glimlachend. „Het is wel is waar niet te ontkennen,
dat de inspanning en vermoeienis, die met een goed leven gepaard gaan, waterzucht
en dergelijke dingen veroorzaken kunnen. Wat het genot op zich zelf echter betreft—en
om het zuivere begrip daarvan is het toch in ons onderhoud te doen—moet dit als een
zeer geschikt hulpmiddel ter bevordering der gezondheid beschouwd worden. Het genot
is namelijk eene eigenaardige lichaams- en zielsstemming, hetwelk de wangen kleurt,
de oogen verheldert, de ademhaling gemakkelijker maakt, het bloed krachtig door de
aderen drijft, het trage veerkracht geeft, het vloeibare stolt, alle levensgeesten
opwekt, alle krachten vermeerdert en het geheele wezen van den mensch in een staat
van schoone, heilzame harmonie brengt. Zelfs voor den kranke is de vreugde eene zoo
heilzame artsenij, dat ik niet weet of onder alle kruiden, pleisters en dranken, die
wij geneeskundigen bij zieken aanwenden een krachtiger middel is te vinden.”


Lachend gaven alle gasten hun instemming te kennen met deze woorden, en alle dischgenooten
deden eene gelofte, dat zij zich nooit aan een anderen arts dan Hippocrates zouden
toevertrouwen.


„Wijze geneesheer!” riep de halfdronken Cratinus, „gij hebt mij ten volle gerust gesteld.
Nu is [288]het mij helder: hoe had ik, dien zij een vriend der flesch noemen, voornamelijk sedert
ik eene comedie geschreven heb, waarin gevulde flesschen, mijne vriendinnen, het koor
vormen, hoe had ik, zeg ik, de met genot van het drinken verbonden kwalen tot op dezen
huidigen dag zoo gelukkig kunnen trotseeren, zoo niet de genezende kracht van het
drinken op zich zelve mij op de been had gehouden?—Ware ik ceremoniemeester, in plaats
van die schoone vreemdelinge, die zich vermoedelijk beter op de werken van de gulden
Aphrodite verstaat, dan op die van Bacchus, dan zou ik oogenblikkelijk een dubbelen
dronk instellen op den wijsten aller geneesheeren, den grooten Hippocrates!”


„Thrax,” riep Aspasia den naast haar staanden slaaf toe, „geef Cratinus een beker,
dubbel zoo groot als de onzen. En laat ons nu een dronk wijden ter eere van Hippocrates!”


Toen nu allen ter eere van Hippocrates gedronken hadden en ook Cratinus zijn dubbelen
beker geledigd had, nam Polus het woord:


„Ik weet niet, hoe onder ons van daag over levensgenot kan gesproken worden, zonder
vóór alles aan de woorden te denken, welke gij in het treurspel, welks overwinning
wij vieren, uit den mond van den bode vernomen hebt:



„Des menschen leven past het nooit te roemen,


Nooit over ’t onheil dat hem trof te klagen.


Want die het meest door rampen werd bezocht,


Dien beurt het lot vaak uit zijn lijden op,


En werpt hem die ’t gelukkigst scheen in ’t stof.


Geen ziener die des stervelings einde kent.


Doch alles is voorbij. Want als de vreugd


Den mensch ontviel, leeft hij geen leven meer,


Als een bezielde doode doolt hij rond.


Al is zijn huis met schatten opgevuld,


Al praalt hij in een vorstelijk gewaad.


Zoo hem ’t genot ontbreekt, acht ik dit alles


Niet hooger dan de schaduw van den rook!”



[289]

„Ik prijs de vreugde,” zei daarop Sophocles, „niet alleen omdat zij het leven aangenaam,
maar ook, omdat zij het schoon maakt. In de diepte des levens heerscht veel sombers
en verschrikkelijks en dikwijls is de vraag gerezen, of het niet beter was niet te
leven dan wel. Daar wij nu echter leven, moeten we den afgrond des levens en zijne
verschrikkingen, zoo goed mogelijk, trachten te bedekken met de bloemen der schoonheid
en harer tweelingzuster, de vreugde. Nauw is de grens, die om het menschelijk leven
is getrokken; maar binnen deze grens mensch te zijn is geoorloofd en tevens de reine
menschheid in dien kleinen tijdkring schoon en edel te ontwikkelen. Mensch te zijn
wil zeggen edel te zijn en zacht, en voor dat edele en beminnelijke zachte is de grens
de liefelijke maat, waardoor hij zijn aanzijn goddelijk besteden kan. Even schoon
als opgeruimd, even edel als zacht genoemd te worden, zij der Hellenen trots!”


„Ik dank u voor deze uitspraak,” zei Pericles.


„Men heeft mij in den oorlog soms te zacht en toegefelijk genoemd, doch ik geloofde
juist als een Helleen te handelen. Als er weer gestreden moet worden, te land of ter
zee, zal ik van het volk der Atheners den dichter der „Antigone” tot medestrateeg
verzoeken.”—


„Sophocles als strateeg?” riepen sommigen van het gezelschap.


„Waarom niet?” zei Sophocles lachende. „Mijn vader toch was een wapensmid. Dit is
een voorteeken, dat ik voor strateeg geboren ben.”


„Veel geluk er mede!” riep Hipponicus. „Maar meent ge, Pericles, dat er spoedig weder
krijgsvolk ingescheept zal worden en eene vloot zee zal bouwen?”


„Het is best mogelijk,” hernam Pericles.


„Het is mij wèl,” hernam Hipponicus, „maar ik hoop Pericles, dat gij u op geen ander
admiraalschip lauweren zult verwerven, dan op datgene, wat ik als triërarch zal uitrusten.”
[290]

„Dat zal ik,” antwoordde Pericles. „Doch laten we niet de krijgshaftige stemming den
boventoon laten voeren bij een zoo vreedzaam feest. Onvriendelijk zou het zijn, zoo
wij niet vóór wij tot andere dingen overgaan, den wijzen Anaxagoras vroegen, of hij
hetgeen hier over het genot is gezegd, verwerpt of goed keurt.”


„Wanneer gij mijne meening verlangt te hooren,” zei Anaxagoras, „wil ik u die niet
onthouden. Wat gij daar te berde hebt gebracht, bewijst dat het uw streven is van
buiten af het schoone en goede en aangename tot u te brengen, zooveel maar mogelijk
is. Maar ik beweer dat de ware, de rechte vreugde diegene is, welke niet van buiten
komt, maar die welke men als zijn innigst werkelijk leven in zich zelven bezit. Geluk
is niet hetzelfde als vreugde; en zoo weinig bestaat het geluk in de dingen buiten
ons, dat het veel meer, ja het best zonder deze bestaat. Vrijwillig zich aan den algemeenen
Wereldgeest te onderwerpen, den eigen wil te dooden, dat is wijsheid en deugd en de
waarborg tevens der rechte vreugde, de vaste burgt der apathie, waarin de mensch zonder
begeerten, zonder hartstocht, zich zelven genoegzaam, zich zelfs tegenover de machten
van het noodlot overwinnelijk toont.”


De woorden van Anaxagoras maakten een eigenaardigen indruk. Pericles hoorde ze met
die belangstellende aandacht, welke hij steeds aan de uitspraken van zijn ouden vriend
schonk. Over Aspasia’s voorhoofd echter vloog een licht wolkje. Haar oog ontmoette
dat van Protagoras. Het was alsof de schoone vrouw en de sophist in elkanders oogen
lazen, wat er in hunne ziel omging. En toen nu de schitterende redenaar in den zwijgenden
kring rondzag, gereed om den wijsgeer te antwoorden, schenen de stralen uit Aspasia’s
oogen zijne gedachten te bezielen, zijne woorden kracht en gloed te geven.


„Streng en hard,” begon hij, „klinken de woorden van den wijze uit Clazomenae te dezer
plaatse, [291]waar zooeven nog onder den klank van vroolijke skoliën19 het feestelijk genot om het met bloemen bekranste altaar van Dionysus heerschte!
Maar ook hij—merkt dit wel op—ook hij, de strenge, harde wijze heeft van het genot
als van ’s menschen hoogste doel gesproken. Slechts over de wegen, die daarheen voeren,
denkt hij verschillend. En in der daad het genot heeft vele namen en vele vormen en
vele zijn de paden, die heenvoeren naar zijne zonnige hoogte. Menigeen vindt zijne
hoogste vreugde in de bedwelming der zinnen, anderen, door een hoogeren adel der ziel
tot het schoone gedreven, verheffen zich tot de reiner sferen van het genot, en er
is eene derde soort van die goddelijke menschen, die boven lucht en wolken in het
eeuwige klare zonder begeerten wonen. Weet gij aan welke van die drie wijzen, om het
genot na te jagen, ik de voorkeur geef? Aan geene, maar aan die, welke het verstaat,
naar tijd en plaats, iedere dezer verschillende wegen te bewandelen. Wanneer de bekers
tintelen en schoone oogen schitteren, laat ons dan de vroolijke wijsheid van Hipponicus
volgen; wanneer voor onze oogen de wonderen van het schoone heerlijk zich vertoonen
en het menschelijke zijn edelsten bloei ontvouwt, dan deelen wij de geestelijke vreugde
van Sophocles, wanneer de hemel bewolkt is, wanneer onafwendbaar smart en onheil ons
bedreigen, dan is het tijd kalm tot de schoon bekranste vreugde te zeggen: Vaarwel!
en zich te omgorden met de goddelijke kalmte en rustige waardigheid van den wijzen
Anaxagoras. Te kunnen ontberen is roemrijk—maar wij willen die kunst slechts daar
uitoefenen, waar wij haar noodig hebben. Als het tijd is zich te verheugen, willen
wij ons verheugen, als het tijd is te ontberen willen wij ontberen. Wie verstandig
weet te genieten, hem zal ook de wijsheid der zelfverloochening niet ontbreken. [292]Hij zal de vreugde tot zijne slavin maken, niet zich zelven tot een slaaf der vreugde.
Hij zal de omstandigheden aan zich, niet zich aan de omstandigheden onderwerpen. En
wanneer datgene, wat door de wijsheid onzer vreugde als perk wordt gesteld, niets
anders is dan de natuurlijke, rechte maat van het genot en het genot door overmaat
verdwijnende, geen genot meer is, maar het tegendeel daarvan, zoodat het zijne grens
en zijne maat niet buiten of naast zich, maar in zich heeft, waarom zouden wij dan
nog van deugd spreken en onthouding, als van een zaak, die vreemd, ja zelfs vijandig
aan het geluk zou zijn? Ontbering, onthouding, deugd zonder genot kan in de gedachte
van den Helleen opkomen, nooit echter doordringen tot de diepte van zijn gemoed. Zelfs
te werken in het zweet des aanschijns, handenarbeid te verrichtten om het dagelijksch
brood, acht hij zijns onwaardig. Daarom werkt de slaaf, werkt de barbaar voor den
Helleen. Het minder edele deel der menschheid moet zich voor het edeler deel opofferen,
opdat het ideaal van waarachtig bestaan, den mensch waardig, verwezenlijkt worde.
Ware ik wetgever, een nieuwe Lycurgus of Solon20 en werden de tafelen der wet onbeschreven in mijne hand gelegd, ik zou ze aangrijpen
en met gouden stift bovenaan deze woorden zetten:


Gij stervelingen, weest schoon,—weest vrij—weest gelukkig!”


Zoo sprak Protagoras, met onafgewenden blik op Aspasia gericht en verheugd over den
glans van ingenomenheid, die onmiskenbaar uit haar gelaat hem tegenstraalde. Bijna
elk van den kring hechtte zijne goedkeuring aan zijne woorden en Pericles zeide, dat
hij Protagoras zou opdragen de eerstvolgende kolonie, die uit Athene zou gezonden
worden, aan te voeren. Want hij scheen hem toe een staat in den Helleenschen geest
te kunnen regelen.
[293]

„Gelukkige Protagoras,” begon nu Socrates, „gelukkige Protagoras, wien het vergund
is het goud van Aspasia’s zwijgen in de klinkende munt van welsprekende taal om te
zetten. Wanneer ik uwe woorden even goed begrepen heb, als gij de taal van Aspasia’s
oogen, dan schijnt gij mij de wijsheid in zooverre als een middel ter bevordering
van geluk te beschouwen, als men haar om zoo te zeggen, gereed houden en uit den zak
kan halen, wanneer men juist niets beters bij de hand heeft—”


„Wat is wijsheid?” riep Protagoras. „Vraag het duizend menschen en wat de een wijsheid
noemt, heet bij den ander dwaasheid. Vraag hun echter wat vreugde is en droefheid,
allen zullen het daaromtrent eens zijn.”


„Gelooft gij dat werkelijk?” hernam Socrates. „Men kan er de proef van nemen …”


„Vergun mij, Protagoras,” viel Aspasia in, „dat ik mij verstout Socrates te antwoorden;
niet met woorden, want hoe zou ik mij vermeten, wanneer er woorden van wijsheid moeten
gesproken worden, in Protagoras’ plaats te treden? Ik wil den eeuwigen twijfelaar
en vrager met die middelen bestrijden, die mij als symposiarche, tot onderzoek zijner
laatste tegenwerping ten dienste staan.”


„Vooraf,” vervolgde zij, „bevochtig uwe lippen, die wellicht door het vuur van het
gesprek droog geworden zijn, met frisschen dauw.”


Op haar bevel werd nieuwe wijn in den krater21 gemengd en den gasten in andere, grootere bekers geschonken.


„Dit is wijn van Lesbos,” zei Hipponicus, „de bloem van den wijnstok. Hij is minder
geurig dan de Thasische, doch zijn smaak is nog aangenamer.”


„Hij is zacht en vurig te gelijk, als de ziel van zijne landgenoote Sappho,” riep
Protagoras, even [294]met zijne lippen het vocht in de beker proevende.


De beker werden geledigd op Aspasia’s bevel ter eere van de zachte en hartstochtelijke
Lesbische zangster en op nieuw gevuld, terwijl de oogen der gasten al meer en meer
begonnen te schitteren.


„Laten wij nu,” begon Aspasia weder, „hen laten binnenkomen, die gereed staan, om
ons op iets van datgene te vergasten, waaronder de menschen naar Protagoras’ meening
het allen eens zijn, naar Socrates’ zienswijze echter niet.”


Fluitspeelsters, danseressen en kunstenmaaksters kwamen de zaal binnen, allen jong,
bekoorlijk, allen bekranst en met welriekende wateren besprenkeld en getooid in verleidelijk
gewaad.


Het fluitspel begon in weeke, zoete tonen en daarbij werden door de danseressen mimische
dansen uitgevoerd. Wat Socrates bij Theodota had bewonderd dat had hij nu in veelvoudige
mate in eene groep van bloeiende gestalten voor oogen. Nadat deze danseressen door
hare kunst aller oogen hadden verrukt, oefende hetgeen thans de kunstenmaaksters volvoerden,
eene betooverende en bedwelmende werking uit. Als dezen bij den klank der fluiten
en de maat der muziek een aantal ballen in de hoogte wierpen en weder opvingen of
den zoogenaamden kogelloop op een pottebakkersrad uitvoerden, lag in de bliksemsnelle
bewegingen der jeugdige, slanke, lenige meisjesgestalten eene betooverende, ja bedwelmende
bekoorlijkheid. Toen zij echter den verbazingwekkenden zwaardendans begonnen, toen
zij tusschen de klingen, die met de punt naar boven in den grond gestoken waren, dansend
heen en weder sprongen en over de blinkende zwaardspitsen naar voren en achteren oversloegen,
toen gevoelden de opgewekte toeschouwers zich door een genot, met huivering gemengd,
aangegrepen. Toen eene van die slanke, bekoorlijke meisjes in een licht, nauwsluitend
gewaad, dat den vollen en reinen vorm des lichaams deed uitkomen, met de handen op
den grond steunende in eene bevallige kromming naar achteren de voeten [295]over den rug en het hoofd heenstrekte, om daarmede uit het vóór haar staande mengvat
een beker te vullen, dien zij met de teenen van den linkervoet bij het hengsel had
gegrepen, terwijl zij met de teenen van den anderen voet het oor van het schepvat
vasthield, of in diezelfde houding een pijl van den boog deed snorren—toen was het
niet alleen de verbazende vaardigheid, die zij ten toon had gespreid, maar tevens
het tot de hoogste vrijheid en bijna bovenmenschelijke vlugheid ontwikkelde schouwspel
harer bloeiende ledematen, die de zinnen van Hipponicus’ gasten in eene soort van
zwijmel bracht.


Toen de dansen en spelen geëindigd waren en de danseressen, kunstenmaaksters en fluitspeelsters
onder de levendigste toejuichingen der dischgenooten zich weder hadden verwijderd,
zei Aspasia:


„Het schijnt dat alles wat wij gezien hebben ons genoegen heeft gedaan en dat wij
het volkomen eens zijn in deze soort van genot, terwijl wij toch vroeger, toen het
de leer der wijsheid gold, het maar niet eens konden worden. De proef, waarop het
aankwam, zooals gij zeidet, Socrates, is derhalve genomen—”


„Gij weet zeer wel, Aspasia,” antwoordde Socrates, „dat niemand ter wereld zich liever
laat onderrichten dan ik. Vergun mij nog één ding aan Protagoras te vragen. Wanneer
er, zooals gij leert, verscheidene soorten van genot zijn en wij datgene, wat het
genot verschaft, een goed noemen, dan zijn er nog wel andere goederen en onder deze
een hoogste goed. Om echter juist dit uit andere goederen uit te vinden en ook het
hoogste genot uit andere genietingen—want het genot is toch, zooals wij gezegd hebben,
niet zelf het goede, maar wordt eerst door het bezit van het goede teweeg gebracht—zou
daartoe een weinig verstond of oordeel of wijsheid noodig zijn of hoe men het ook
noemen wil?”


Glimlachend zei Aspasia:


„Gij ziet, Protagoras, dat deze man u in de [296]engte drijft: doch het is mijn plicht te zorgen, dat de strijd niet al te heftig wordt.
Reeds sedert een half uur heb ik een kleinen aanslag in den zin tegen den strijdlustigen
Socrates. Het komt mij niet goed voor, dat Socrates op hetzelfde aanligbed met Anaxagoras
aanligt en zoo steeds door den adem des meesters met nieuwen strijdlust aangeblazen
wordt. Over het algemeen schijnt het mij toe, dat Hipponicus’ gasten zich grootendeels
op een wijze geplaatst hebben, die gevaarlijk is voor het algemeen en gunstig voor
heimelijke samenzweringen. Verscheidene malen heb ik opgemerkt, dat Phidias en Ictinus
zacht samen fluisteren. Ook Cratinus zag ik vaker dan noodig was tot het oor van zijn
buurman, Polygnotus, overbuigen. Krachtens mijne volmacht als symposiarche zal ik
eene geheele verandering in de plaatsen brengen.”


„Goed,” riepen de vroolijke dischgenooten. „Wij willen u gaarne gehoorzamen. Spreek,
hoe denkt ge ons nu te plaatsen?”


„Welaan,” zeide Aspasia. „Den gastronoom Hipponicus bevele Socrates op te staan en
zette zich naast den wijzen Anaxagoras; de spraakzame Polus neme plaats naast den
stillen Ictinus, de overmoedige Cratinus zal den zachten, vromen Sophocles tot buurman
hebben. Phidias eindelijk moet met Polygnotus één aanligbed deelen. Hoe echter plaats
ik Socrates? Onmogelijk kan ik hem in de nabijheid van Anaxagoras laten; integendeel
ik moet deze beide kampioenen zoo ver mogelijk van elkander zetten. Wat blijft er
anders over, dan dat ik u Protagoras, verzoek mijne plaats in te nemen, terwijl ik
zelf ter beslechting van den strijd mij naast Socrates zal zetten.”


Met deze woorden stond Aspasia op en plaatste zich onder op het aanligbed, waarop
Socrates aanlag.


Bereidwillig hadden inmiddels de dischgenooten de schikking van de symposiarche opgevolgd;
alleen benijdden zij in stilte en luide Socrates zijne gezellin.
[297]

Op dezen zelven oefende de onmiddellijke nabijheid der schoone eene eigenaardige werking
uit. Had straks de adem van Anaxagoras, zooals Aspasia zich uitdrukte, zijn strijdlust
aangeblazen, de adem van de bekoorlijke vrouw stemde hem tot vrede en verzoening.


„Wat is dat?” riep Aspasia, zich tot Socrates overbuigend en zijn krans beschouwend,
„aan uw krans zijn reeds vele bladeren ontvallen. Dat geldt als een voorteeken van
geheime minnesmart. Is het soms uw jongste vriend, de moedwillige Alcibiades, die
u droefheid veroorzaakt? Doch, ik ben gekomen om u te woord te staan. Welke bezwaren
waren het, Socrates, die gij nog uit den weg zoudt willen geruimd zien?”—


Socrates, betooverd door den vurigen blik van Aspasia, bedwelmd door den adem van
haar mond, opgewekt door het ruischen van haar gewaad bij ieder harer bewegingen,
antwoordde:


„Aspasia, ik had bezwaren—en zij stonden in mijn hoofd goed gerangschikt, als in slagorde.
Maar men heeft juist, toen ik ze in de beste orde wilde doen oprukken, een schoonbekranste
dam opgeworpen, zoodat het schijnt dat zij daarover willende springen, de beenen zouden
breken. Wat ik bedenkelijk vind, Aspasia? Zal ik het u zeggen? Ik vind op dit oogenblik
alleen dit bedenkelijk, dat gij naast mij zit.”


Met een ietwat spottend lachenden blik zag Anaxagoras, die intusschen den beker flink
had toegesproken, zwijgend naar den spreker, die zoo smadelijk de wapens strekte.


„Gij ziet, Anaxagoras,” zei Socrates, „ik ben in den strijd voor eene goede zaak gevallen
en gij, grijsaard, voor wien ik eigenlijk het zwaard had getrokken, moet thans mij,
den jongen man, uit den strijd dragen. Wreek mij, als gij kunt, Anaxagoras!”


„Waarom niet?” hernam Anaxagoras, nadat hij een dronk uit zijn beker genomen had,
„ik gevoel mij in het geheel niet zoo zwak, als de oude [298]Priamus, om voor de jeugdige wijsheid van dezen Achilles sidderend te verstommen.
Ik wil nog een woordje met u praten, Protagoras.”


„Halt!” riep Aspasia, „wanneer het uwe bedoeling is ernstige woorden te spreken, vergun
mij dan vooraf, dat ik mijn plicht als presidente der tafel vervulle en met een dronk
van den vurigsten en kostelijksten aller wijnen, die tot nu toe geschonken werden,
met het heerlijk druivensap van Chios, uwe tongen moge ontboeien.”


Na deze woorden liet Aspasia den gezochtsten van alle Grieksche wijnen rondschenken.


De bekers werden geledigd en nu was er niemand meer in het gezelschap, die niet hoog
zweefde boven de sferen van het nuchtere verstand en zich niet overgegeven had aan
de geweldige macht van den bezielden Dionysus.


Anaxagoras ledigde zijn beker en begon eenigszins verward te spreken over genot en
deugd, over kennis en den Wereldgeest.


Om zijn geest nog meer op te wekken en te verhelderen bood Aspasia hem zelfs nog een
beker van den krachtigen Chiër-wijn aan.


Hij dronk dien uit en de taal van den wijze werd nog verwarder; hij begon te stotteren
en met het hoofd geducht heen en weer te schudden.


Ten laatste zonk het hoofd geheel op de borst. Nog eenige oogenblikken en de grijsaard
lag in een rustigen sluimer.


Een vroolijk gelach klonk er door de rijen der dischgenooten.


„Wat hebt gij gedaan, Aspasia?” riepen zij: „de laatste voorvechter der strenge wijsheid
hebt gij ontwapend en in slaap gewiegd!”


„Bij het vroolijk symposion,” hernam Aspasia, „betaamt het der strenge wijsheid in
te slapen. Maar niet zonder de Chariten is deze edele man ingesluimerd. Ziet, hoe
schoon het gezicht is van den rustig ademenden grijsaard! Ik stel u voor, dat wij
allen de kransen van onze hoofden nemen en ze op het hoofd en de schouders van den
slapenden [299]nederleggen en op deze wijze de zoo schoon en vreedzaam ingesluimerde wijsheid begraven.”


De gasten deden wat Aspasia voorsloeg en in weinig oogenblikken was het hoofd van
den wijze onder bloemen begraven.


Socrates ging voort met drinken zonder dronken te worden, om ongestraft de zonderlingste
dingen, Aspasia, die naast hem zat, in ’t oor te kunnen fluisteren.


De ernstige Phidias zei tot den knaap, die zijn beker vulde, dat hij hem tot model
voor eene zijner ephebenbeelden op den fries van het Parthenon wilde gebruiken. Cratinus
stiet heimelijke verwenschingen uit en zei tot zijn buurman Sophocles:


„Die toovenares, die Circe, die Omphale zal aan mij denken! zij laat mij zelfs dien
krachtigen Chiër uit den grooten beker drinken! Zoolang ik nuchteren was, merkte ik
er niets van; nu echter is het mij duidelijk, waarop zij het gemunt heeft.”—Polygnotus
verzekerde zijn buurman, dat hij, met uitzondering van de jeugdige Elpinice, nog nooit
eene zoo schoon gevormde vrouw als Aspasia gezien had. „Pericles,” zei de purperroode
Hipponicus met eene stem, die trilde van aandoening, „Pericles, gij weet dat ik u
steeds in eere heb gehouden, dat ik u den innigsten dank verschuldigd ben, omdat gij
vóór eenige jaren mij van de toen nog schoone, maar kijfzieke Telesippe hebt afgeholpen.
Doe mij nog het genoegen mij toe te staan een schathuis op den burg te bouwen—want
ik heb zesduizend slaven in het werk in de zilvermijnen en mijn vermogen neemt bij
den dag toe en men is voor dieven niet veilig. En als uw pleegzoon Alcibiades grooter
is … mijn dochtertje Hipparete … de schoonste aller Helleensche jonkvrouwen …


„Het zij zoo,” zei Pericles met een vriendelijken glimlach.


Hij was de eenige van het geheele gezelschap op wien Bacchus zijne macht niet had kunnen uitoefenen; niet omdat hij minder gedronken had, maar
omdat zijn gestel even sterk was, als zijne ziel [300]zacht. Hij sprak met Protagoras over de politiek, over veranderingen in de volksheerschappij
te Athene, over het uitzenden van de kolonie, over de mogelijkheid dat een veldtocht
op handen was. Protagoras echter was verstrooid, daar hij telkens vurige blikken sloeg
op de schoone Milesische. Eindelijk verraste de stille Ictinus de dischgenooten door
het aanheffen van een paeän op Dionysus, die toen door allen in koor gezongen werd.


Zoo heerschte er op het symposion ten huize van Hipponicus eene feestelijke stemming,
die aangewakkerd werd door Bacchus’ heerlijke gaven, door zinnenstreelende bekoorlijkheden,
door de betoovering, die er uitging van de schoone Milesische, eene stemming die gekruid
werd door de bloem van den Helleenschen geest.


Toen stond de welsprekende Protagoras op en stelde den volgenden toost in:


„De symposiarche Aspasia heeft mij, zooals gij weet, hare plaats afgestaan. Ik maak
van mijn recht gebruik, om voor een oogenblik mij hare waardigheid aan te matigen
en u uit te noodigen dezen laatsten dronk aan Aspasia zelve te wijden. Hoog heeft
zij als koningin der tafel de banier der schoone vreugde opgeheven, zegevierende heeft
zij het rijk van den blijden levenslust tegen den ernst en de strengheid der wijsheid
verdedigd, op gunstige oogenblikken heeft zij nu eens door Dionysus’ gaven, dan eens
met de hulp van Eros en de Chariten, dan weder met de betoovering der zinnen den strijd
tegen den vijand gevoerd, zij heeft met zoete bedwelming de vragen van den waarheidszoeker
in slaap gesust en het grijze hoofd van den grijsaard, dien het jeugdig vuur had verlaten,
onder bloemen begraven, zij heeft ons allen de hooge zee der Dionysische vreugde doen
doorklieven. Zonder gevaar echter is de zachte dronkenschap voor de edele Hellenen
en niet verderfelijk dringt zij tot in de diepten der hoofden, maar als dauw slaat
haar zilveren nevel neder op de bladeren der kransen, waarmede wij verkoelend [301]ons voorhoofd omschaduwe! Derhalve, mijne vrienden, ledigt met mij dezen laatsten
beker ter eere van de schoone en wijze koningin onzer tafel, de goddelijke Aspasia!”


Zoo sprak Protagoras en de uitgelezen mannen beantwoordden dezen dronk met vuur. De
groote mannen, die bij het maal van Hipponicus vereenigd waren als omkranste feestgenooten,
vormden om Pericles en Aspasia eene groep die op het veld van den roem als de schitterendste
sterren van Oud-Hellas fonkelden!—


En toen de laatste bekers geledigd waren, namen de mannen met een warmen handdruk
van elkander afscheid en verlieten het huis van Hipponicus, toen de morgen reeds grauwde.


„Kunt ook gij instemmen met de lofspraak van Protagoras op de symposiarche?” vroeg
Aspasia aan Pericles toen zij zich met hem alleen bevond.


„Ik bewonder u thans nog meer,” zei Pericles; „maar vreest gij niet, dat ik wat minder
liefheb?”


„Waarom?” vroeg Aspasia.


„Omdat gij altijd een woord hebt voor iedereen,” hernam hij; „wat hebt gij dan over
voor Pericles?”


„Mij zelve,” antwoordde Aspasia.


Hij kuste haar op het voorhoofd en zij sloot hem in hare armen, in de volheid van
haar geluk.


„Ik weet niet,” zei Pericles, toen hij van haar afscheid nam, „ik zou van u gescheiden
mij weder in het druk gewoel der daden willen storten of ongestoorder dan nu een heerlijke
maand van liefde met u in idyllische rust doorleven.”


„Wellicht,” hernam Aspasia, „verleenen u de Onsterfelijken het een of het ander of
beide te gelijk ter goeder ure.”


De Milesische sloot dien morgen hare moede, schoone oogen in het bewustzijn, dat zij
haar doel weder eene schrede nader gekomen was. Zij dacht aan het oogenblik, toen
zij vernederd het huis van Pericles moest verlaten; zij dacht aan de fiere Telesippe,
die zich onaantastbaar waande en onschendbaar [302]in hare heerschappij aan den huiselijken haard—zij zeide in zich zelve, dat hare geheime
en openlijke plannen der verwezenlijking naderden en dat zij in hare zending zou triompheeren,
dat zij op de puinhoopen van het overgeleverde en het veroordeel de banier der vrijheid,
der schoonheid en der vreugde voor eeuwig zou planten.









1 Behalve hetgeen de schrijver aangaande Protagoras mededeelt, is het nog vermeldenswaard,
dat Protagoras voor een leerling gehouden wordt van Democritus, wiens atomenleer hij
echter niet toegedaan was. Protagoras, van atheïsme (asebia) beschuldigd, moest Athene verlaten en zijne geschriften werden openlijk
verbrand. Zijne hoofdstelling is: de mensch is de maat van alles.


Men wil dat hij op zeventigjarigen ouderdom verdronken is. ↑




2 Hippocrates was de beroemdste arts der Oudheid, omstreeks 460 v. C. op het eiland
Cos geboren, zoon van Heraclides en Phaenarete. Door zijn vader, arts en priester
in het geslacht der Asclepiaden, onderricht, verliet Hippocrates zijn vaderland, hield
zich geruimen tijd op Thasos en in Tessalië op en, naar men beweert, zou hij in 377
te Larissa gestorven zijn, waar een grafteeken voor hem werd opgericht. De talrijke
geschriften, die onder zijn naam tot ons gekomen zijn, zijn niet alle echt. Veel moet
op rekening gesteld worden van zijne zonen Thessalus en Draco, zijn schoonzoon Polybus
en latere geneesheeren uit den tijd der Ptolomaeën. Hippocrates was tevens een uitstekend
wiskundige. ↑




3 Abdera, aan de monding van den Nestus, omstreeks 656 v. C. gegrondvest, was befaamd
om de stompzinnigheid zijner inwoners. Hippocrates zocht de oorzaak daarvan in hunne
verwijfdheid. V.d. dat „Abderiet” een scheldnaam is, één of beide deze eigenschappen
uitdrukkende. ↑




4 Eene soort van zeevisch, eigenlijk thunnos geheeten. ↑




5 Muraena is een schoon gevlekte zeeaal, door de Ouden zeer hoog gewaardeerd. ↑




6 Men plengde bij het einde van den hoofdmaaltijd òf aan den goeden Geest (Daemon) òf
aan de Gezondheid (Hugieia). ↑




7 Men herinnere zich, dat de Grieken vrij ongemanierd beentjes, schillen enz. op den
grond wierpen. Anders is deze uitdrukking moeilijk te verstaan. ↑




8 Paëan is eigenlijk een plechtig, veelstemmig lied ter eere van Apollo, om hem te smeeken
eene ziekte af te wenden; v.d. komt het woord voor als een bijnaam van den God: redder.
Voorts beteekent het in het algemeen: een zegezang, een loflied. ↑




9 Symposiarchos of koning van het symposion beteekent ongeveer president van de tafel;
we meenden dat woord het best door ceremoniemeester over te zetten, daar zijne functiën
vrij wel met die van den titularis in onze dagen overeenkomen. Wij hebben de vrijheid
genomen van dit symposiarchos, naar het Grieksch, een vrouwelijke symposiarche te
vormen, omdat dit van vele andere ons nog het best voldeed. Voorts houde men in het
oog, dat symposion, hoewel eigenlijk een drinkgelag, de eigenlijke maaltijd werd,
waar de gasten door muziek, dans en allerlei voorstellingen onderhouden werden. ↑




10 Prutaneion (Prytaneüm) is het openbare gebouw in de vrije Grieksche steden, waarvan
steeds het vuur werd onderhouden ter eere van Hestia, de Godin van den huiselijken
haard; te Athene mochten daarin de prytanen (zie noot 1 pag. 76), de buitenlandsche gezanten en ook verdienstelijke burgers spijzigen. Vandaar dat
Socrates, gevraagd zijnde welke straf hij zich waardig keurde, antwoordde: „In het
prytaneüm op staatskosten te worden onderhouden.” ↑




11 Thrax beteekent eigenlijk Thraciër; de slaaf werd zoo naar zijn vaderland genoemd. ↑




12 De Sphinx, een monster met het lichaam van een leeuw en een vrouwelijk hoofd, verscheen
in de nabijheid van Thebe en stortte ieder in den afgrond, die het raadsel niet kon
oplossen: „Welk is het wezen, dat ’s morgens op vier, ’s middags op twee en ’s avonds
op drie voeten gaat.” Oedipus loste het raadsel op, daar hij meende dat de mensch
bedoeld werd in zijne verschillende levensperioden. ↑




13 Herkeios beteekent: tot den hof, het huis behoorend; Zeus had, als beschermer van
het huis, in den voorhof zijn altaar; v.d. had hij den bijnaam Herkeios, beschermgod
des huizes. ↑




14 Hecate is de Godin van het maanlicht, soms ook van de onderwereld, van verschijningen,
spoken en betoovering; vooral op kruiswegen werd zij vereerd. Zoo werd zij ook in
de huizen aangeroepen, om tooverij en dergelijke zaken af te weren. ↑




15 Agyieus beteekent beschermer der straten (aguia); Apollo als beschermgod daarvan had
een zuilvormig altaar voor de huisdeur, waarop reukoffers gebrand werden. ↑




16 De Pyanepsiën was een feest te Athene ter eere van Apollo, waarop men een gerecht
van peulvruchten of boonen bereidde: de maand waarin dat feest gevierd werd, heette
Pyanepsion, dat is van half October tot half November. ↑




17 Tartarus komt bij de oude dichters vooreerst als persoon voor verbonden met Gaea,
de vader van Typhoeüs. Voorts beteekent het: een donkere afgrond en doorgaans, zooals
hier, „de onderwereld”, „het schimmenrijk”. ↑




18 Een daricus („Dara”, in ’t Perzisch, = vorst) bedroeg twintig zilveren drachmen, ongeveer
f9,—. ↑




19 Skoliën (eigenl. schuin, niet volgens de rij) is een lied, dat op symposia bij beurten door
de gasten gezongen werd: een tafellied. ↑




20 Lycurgus was Sparta’s beroemdste wetgever. Hij leefde ongeveer in 888 v. C. Na vele
reizen gedaan en talrijke onderzoekingen in het werk gesteld te hebben, keerde Lycurgus
naar Sparta terug en gaf zijne wetten in de „Rhetra” vervat. ↑




21 Krater is een „mengvat”; de Grieken dronken doorgaans met water vermengden wijn; de
verhouding van het water tot den wijn was gewoonlijk als 3 : 1, soms als 2 : 1, zelden
als 3 : 2. Het drinken van onvermengden wijn achtte men een barbaar en drinker waardig. ↑










[Inhoud]






XI.










SAMOS.




„Dat had ik niet gedacht,” riep de oude Callipides te midden van eene der talrijke
groepen Atheners, die, op de groote markt van den Piraeüs bij elkander staande, druk
in gesprek waren, „dat had ik niet gedacht, toen ik onlangs voorbij de Athene Promachos
op den burg ging. Ik zag de speer der Godin vol boomkrekels, die lustig piepten. Dat
beteekent vrede, zei ik bij mij zelven. Doch ’t is waar, den volgenden dag is kort
vóór den aanvang der volksvergadering eene wezel over de Pnyx geloopen—”


„Gij wilt toch geen onheil krassen, oude uil?” riepen de anderen.


„Samos is nu eenmaal het machtigste der met ons verbonden eilanden,” hernam de oude.
„Het kan andere bondgenooten tot afval verleiden, het kan een opstand tegen ons verwekken,
Sparta kan zich er in mengen, een algemeene Grieksche oorlog kan ontbranden. Er ligt,
zooals men zegt, veel tonder opgehoopt. Wat raakt het ons of de Samiërs dan wel de
Milesiërs Priëne1 bezitten?”


„Het aanzien van Athene moet opgehouden worden!” viel een jong man heftig hem in de rede, terwijl hij de hand uitstrekte en het hoofd
oprichtte. „Samos en Milete zijn verplicht als leden van het [303]bond hunne geschillen ter beslissing aan Athene, het hoofd van het bond over te laten.
Samos weigert dit. En daarom is Pericles in woede tegen de Samiërs ontstoken.”


„En in zijne woede heeft hij in de volksvergadering den zachten Sophocles tot medestrateeg
verzocht,” zei een der mannen lachend.


„Om „de Antigone!” riepen anderen. „Daar heeft hij goed aan gedaan. Leve Sophocles!”


„Gij weet er geen van allen iets van,” sprak de barbier Sporgilus, dien de nieuwsgierigheid
en de onstuimigheid van den volkshoop naar de haven had gedreven. „Gij weet allen niets van deze zaak af; gij weet niet hoe dat geschil met Samos ontstaan
is en wie dat aangewakkerd heeft.”


„Leve Sporgilus!” riepen sommigen. „Hoort naar Sporgilus! Hij is een van hen, die
’s morgens precies weten wat Zeus ’s nachts met Hera verhandeld heeft.”


„Moge ik een bult als eene vuist op mijn neus krijgen,” riep Sporgilus, „als het niet
de zuivere waarheid is, wat ik u ga vertellen! Aspasia, de Milesische, heeft Pericles
bepraat. Ik weet het precies—luistert slechts naar mij. Den dag, nadat het Milesische
gezantschap aangekomen was, stond ik juist op de markt, toen de gezanten voorbijgingen
en om zich keken, als menschen, die iets wilden vragen. En werkelijk, daar kwam een
van hen op mij toe en zei: „Zeg eens, Atheensche vriend, kunt gij mij de woning van
de jonge Milesische Aspasia wijzen?” De mannen dachten zeker, dat ik hen niet kende
maar ik kende ze wel degelijk—terstond aan hunne nette manieren en kostbare kleeding
zou ik ze herkend hebben, al had ik ze nooit gezien. Ik bewees hun zooveel mogelijk
beleefdheid en beschreef hun haarfijn het huis van de Milesische en den weg daarheen,
waarop zij mij zeer vriendelijk en beleefd hun dank betuigden en onverwijld den weg
insloegen, dien ik hun gewezen had. De avond begon reeds te vallen. Zij slopen de
woning van de Milesische binnen. [304]Bemerkt gij het nu? De gezanten zeg ik u hebben met de Milesische heimelijk onderhandeld;
zij heeft daarna Pericles bepraat en hem in hevigen toorn doen ontsteken tegen de
Samiërs.”


„Daar hebt ge het!” riep een der omstanders. „Sporgilus weet dus werkelijk, wat Hera
met Zeus gesproken heeft.—Doch—daar komt Pericles met zijn vriend Sophocles aan—hij
drilt hem zeker voor zijn nieuw ambt.”


In der daad zag men de beide mannen ter zijde op een tamelijk stille plaats tusschen
de zuilen wandelen. Zij waren in een vertrouwelijk gesprek verdiept.


„Waarachtig,” sprak Sophocles, „gij verrast de Atheners; men geloofde, dat Pericles
in dit oogenblik eerder tot alles zou overgaan, dan hiertoe. Want hij scheen thans
ten volle opgegaan te zijn in de werken des vredes, in de bevordering van de binnenlandsche
welvaart en—in de liefde voor de schoone Aspasia …”


„Mijn waarde vriend,” zei Pericles glimlachend, „is het dan te verwonderen, dat den
strateeg de lauweren van zijne vrienden, die met truffel, beitel en stift arbeiden,
geen rust laten? Reeds lang, ik beken het eerlijk, gevoelde ik mij in mijn binnenste
onrustig en gejaagd. Ik gevoelde mij werkeloos onder die onverpoosd arbeidende mannen
en soms schaamde ik mij bijna over die liefelijke rozebanden, die mij omstrengelden.”


„Hoe?” hernam Sophocles, „dat gij inderdaad de onvermoeidste arbeider zijt onder de
ijverigen, dat alles wat gedaan en geschapen wordt, slechts door u mogelijk wordt
gemaakt, bevorderd en tot een goed einde gebracht, rekent gij dat dan voor niets?”


„Het voldoet niet aan de eischen, die een van ons beiden zich zelven mag stellen,”
hernam Pericles. „Ik wil niet alleen een medearbeider zijn, ik wil zelf iets volbrengen
en ik kan als strateeg alleen naar het zwaard grijpen. Waarom zou ik alleen door het
schoone vuur der eerzucht, dat [305]rondom mij ontbrand is, niet aangegrepen worden?”


„En gij wilt ditmaal volstrekt uw krijgsroem met mij deelen?” vroeg de dichter na
eene kleine pauze.


„Liever dan—de gunst van een bekoorlijke vrouw!” antwoordde Pericles en sloeg een
scherpen blik op zijn vriend.


Deze ontroerde. „Nu begint er,” zoo sprak hij, „een licht voor mij op te gaan,—en
het is een zonderling licht—waarom juist ik tot strateeg moest verkozen worden—”


„Alles wat in de wereld geschiedt, beste vriend,” hernam Pericles glimlachend, „heeft
niet ééne maar honderd oorzaken. Wie kan zeggen, welke de gewichtigste is?”—


„Wilt ge niet liever mij achterlaten en de schoone met u naar Samos nemen?” vroeg
de dichter.


Pericles antwoordde slechts met een glimlach. Daarop zei hij: „Troost u; het is maar
een klein reisje, dat we voor ons genoegen ondernemen, een zeetochtje van slechts
weinige weken; want aan eene ernstige tegenweer van de Samiërs tegen het machtige
Athene valt wel niet te denken. Samos2 is eene prachtige stad, die u wel bevallen zal; Melissus, de bevelhebber van het
Samische smaldeel, dat wij tegenover ons zullen hebben, is een waardig wijsgeer van
de Eleatische3 school, met wien gij ongetwijfeld met genoegen kennis zult maken en als wij Chios
voorbij zeilen, willen wij uw vriend Ion een bezoek brengen, den treurspeldichter,
die daar in eene aangename, bekoorlijke rust woont.”


„Wilt gij Ion gaan bezoeken?” riep Sophocles uit. „Herinner u, dat hij niet erg op
u gesteld is, sedert gij zijn medeminnaar bij de schoone Chrysilla zijt geweest.”
[306]

„Mijne verhouding tegenover iemand,” hernam Pericles, „wordt nooit aangewezen door
de meening, die men omtrent mij koestert, maar daardoor hoe ik over hen denk. Ion
is een flink man. Hij zal u met zijn besten inlandschen Chiër verwelkomen, hoewel
gij zijn mededinger in den tragischen wedstrijd geweest zijt.”


„En gij, ik herhaal het,” zei Sophocles, „zijn mededinger bij de schoone Chrysilla, die thans, naar ik verneem, op Chios hem gezelschap houdt.”


„Laat Chrysilla rusten,” hernam Pericles.


De dichter schikte zich blijmoedig in zijn lot. Pericles begon hem over datgene, wat
zijn nieuw ambt vereischte, te onderrichten.


Als men in die dagen een beschreven blad in Sophocles’ handen zag, was het geen schets
van een treurspel, geen reizang, geen loflied op Eros of Dionysus, maar de lijst van
de manschap, die ter zee moest dienen, welke hij moest oproepen, van de rijke burgers,
die hij aansporen moest als triërarchen hunne schepen te leveren en ze uit te rusten.


Uit de bekoorlijke eenzaamheid van zijn groen Cephissus-dal zag hij zich door Pericles medegesleept naar tuighuizen der krijgshavens Zea en Munichia,
in het rumoer van den Piraeüs, waar de vreeselijke zeedraken der Atheensche vloot uit hunne ramen weder in zee
getrokken werden, in het leven en gedruis der arsenalen, waar het onophoudelijk dreunde
van gehamer en geklop, rumoer en geraas. In den beginne deed het den smaakvollen dichter
schier pijnlijk aan, steeds te verkeeren te midden van het geschreeuw der roeiers
en matrozen, die toen nog weinig werk hadden en kibbelden om fluitspeelsters en elkander
soms gaten in het hoofd sloegen. Zijn gehoorvlies werd verscheurd door het schelle
fluitje van den bootsman, door het aangeven van de roeimaat, door schetterende fanfaren:
want met die triëren, wier uitrusting gereed was, ondernamen hare triërarchen dagelijks
kleine tochten in de golf om te onderzoeken, [307]welk schip het beste en snelste zeilde.


Maar toen de dag der afvaart was aangebroken en men de schepen met hun drie rijen
roeibanken, met hun hoog uitstekende, als zwanenhalzen gekromden voor- en achtersteven,
prachtig geschilderd, met de van goud schitterende Pallasbeelden en andere versierselen,
de dreigend toeloopende balken der kiel, vrij en koen in goed geordende rijen over
de flauwe oppervlakte zag zweven en op het teeken eener trompet eene plechtige stilte
volgde, gedurende welke de heraut met luider stemme van het verdek van het admiraalschip
een gebed uitsprak, dat allen van de overige schepen naspraken en waaraan zelfs het
volk op het strand deel nam en de rook der offers van het verdek der schepen in de
blauwe morgenlucht opsteeg en het geheele leger uit gouden en zilveren bekers dankoffers
plengde en den paeän aanhief en eindelijk de vloot zich in beweging zette, de wind
de zeilen deed zwellen, de zee onder den slag van tallooze riemen opbruischte en de
lange rij der vaartuigen, vergezeld door de zegewenschen van de achtergeblevenen,
uit de haven de open zee koos—toen was de dichter Sophocles van ganscher harte strateeg
geworden en met geen fierder zin kon zijn held Aiax uit Salamis tegen Troje zijn opgetrokken,
dan hij thans zelf uit het vlek Colonos koers zette naar Samos.—


Na verloop van eenige weken liep een snelzeiler met berichten van Pericles voor den
raad en de volksvergadering den Piraeüs binnen. De bevelhebber van het schip, dat
deze tijdingen overbracht, bezorgde heimelijk niet als triërarch, maar als persoonlijk
vriend van den strateeg Pericles, een geschrift, dat niet voor het publiek bestemd
was. Het was een schrijven van Pericles aan zijne vriendin Aspasia.


De brief luidde als volgt:


„Ik weet niet, vanwaar het kwam, dat mijne borst schier nooit fierder klopte, dan
op het oogenblik, dat ik wederom de hooge zee onder mij voelde. [308]Toen ik op het verdek van het schip stond en de winden de Aegaeïsche zee mijn voorhoofd
verkoelden, toen was het alsof met hen een adem van vrijheid mij tegenwoei en alsof
ik mijzelven had wedergevonden. Wedergevonden? Een dwaas woord! Had ik mij dan verloren?
Ik was het mij niet bewust—misschien u, Aspasia? Een oogenblik scheen het mij werkelijk
toe, alsof ik in den laatsten tijd te weekelijk en te lijdelijk mij op het rozenleger
der liefde had neergevlijd. Ik was bijna verstoord op u. Doch toen ik nadacht, zag
ik in, dat ik u groot onrecht deed en dat juist integendeel datgene, wat van u uitgaat,
nooit eene verslappende, maar steeds bewust of onbewust eene opwekkende, aandrijvende
kracht, mij geheel beheerschte en mij heendreef uit het rustige Athene naar het woelige
oorlogsveld.


„Derhalve schaam ik mij niet langer over mijne liefde voor u noch over het verlangen,
dat ik nu reeds koester om u weder te zien, hoewel die zoete begeerte mij bijna een
leelijken trek had gespeeld.


„Ik vond de Samiërs slecht uitgerust en slechts ten deele voorbereid. Ik schaamde
mij haast over de gemakkelijke overwinning. Er scheen weldra niets meer te doen overig;
ik maakte derhalve aanstalten om naar Athene terug te keeren, in de hoop dat bij de
eenvoudigheid der middelen, waardoor dit gevolg bereikt was, de snelheid waarmede
de overwinning bevochten werd, mij tot roem zou strekken. Zou tot die bespoedigde
terugkeer ook niet het verlangen om datgene, wat ik te Athene achtergelaten had, zoodra
mogelijk weder te zien, eenig aandeel hebben? Ik ben er mij zelven niet van bewust
maar toch durf ik de mogelijkheid niet ontkennen. In alle gevalle bleek de haast,
waarmede ik wilde terugkeeren, niet zoo voordeelig, als die, waarmede ik uitgetrokken
was. Ik leerde, dat men in den oorlog met spoed uittrekken, maar behoedzaam terug
moet keeren.


„Doch waartoe zou ik u tijdingen mededeelen, [309]die zeker te Athene op aller lippen zijn? Onze vloot brandt van verlangen den vroeger
verzuimden zeestrijd in te halen: zelfs de zachte Sophocles gloeit op dit oogenblik
van het vuur van Ares4. Ik heb hem naar Chios en Lesbos gezonden om de schepen der bondgenooten te halen;
andere versterkingen zijn in aantocht.


„Zend mij berichten van u en de vrienden te Athene door dienzelfden mij bevrienden
triërarch, die u dezen brief bezorgd heeft en houd u overtuigd, dat ik naar uwe berichten
niet minder vurig verlang, dan gij naar de mijne. Zeg aan Phidias, dat hij zich niet
door het rumoer des oorlogs in zijne rustige werken des vredes late storen. De schoonste
vreugde zal het voor zijn vriend bij zijn terugkeer zijn wanneer dezen de hooge tempelzuilen
van den burgt bijna voltooid tegenblinken.”


Dit was dan de inhoud van Pericles’ brief aan Aspasia. De Milesische beantwoordde
dien in dier voege:


„Het verheugt mij, dat gij zoo snel van de gedachte zijt teruggekomen, dat het karakter
van den fieren Pericles in den laatsten tijd door Aspasia verwijfd zou zijn geworden.
Moet ik integendeel mij niet verwijten, dat ik door de voorspraak ten behoeve mijner
landgenooten u voor een deel heb heengedreven naar wat gij het woelige veld des oorlogs
noemt? Eene zoo kortstondige scheiding schijnt mij niet onvoordeelig toe; want het
scheen dat gij den langen vrede reeds moede waart geworden, ja zelfs het genot en
de liefde voor Aspasia. Schaam u echter niet over het verlangen om mij en uwe vrienden
weder te zien. De begeerte om wat ons lief is geworden terug te zien is dan immers
het sterkste, wanneer men het juist verlaten of verloren heeft. Ik vrees, dat gij
de scheiding hoe langer zoo gemakkelijker zult verdragen, hoe langer ze duurt en ten
laatste, evenals [310]Agamemnon vóór Troje, in steeds toenemende gemoedsrust voor Samos zult blijven liggen.


„Mijn verlangen naar u daarentegen kan niet verflauwen door den tijd, daar het gevoed
wordt door werkeloosheid en eenzaamheid. Gij hebt mij hier bijna zoo verlaten achtergelaten,
alsof ik uw gemalin was; gij hebt den blijmoedigen Sophocles met u medegenomen en
den welsprekenden Protagoras met eene kolonie naar het verre buitenland gezonden.
Alleen Socrates is nog over en deze zoekt nog van tijd tot tijd mijn gezelschap. Maar
of het uit wantrouwen tegen mij geschiedt of tegen zich zelven—hij waagt zich niet
zonder een ander in mijne nabijheid en overschrijdt mijn drempel steeds in gezelschap
van een vriend, die bijna zoo zonderling is als hij zelf. ’t Is de treurspeldichter
Euripides, de jongere mededinger van Sophocles. Hij en Socrates zijn onafscheidelijke
vrienden en men zegt zelfs, dat deze hem helpt bij zijne treurspelen, omdat zij zoo
rijk zijn aan wijze spreuken. Maar dit is dwaasheid. Zij beiden zijn zoo gelijk van
karakter, dat ik niet weet, wat de een van den ander zou kunnen ontleenen. Beiden
vloeien zij over van wijsheid. Wat Socrates is onder de denkers, dat is Euripides
onder de dichters: een peinzer en een zonderling. Bovendien is hij een boekenworm;
hij heeft zich een groote boekerij aangeschaft en leeft daarin geheel voor de Muzen.
Voor het overige ziet hij er uit als alle dichters; een oudachtig gezicht op een eeuwig
jeugdig bewegelijk lichaam. Hij is afgetrokken, norsch en ruw in zijne manieren en
gaat alleen met Socrates en de sophisten om. Intusschen heeft Socrates zoo’n invloed
op hem uitgeoefend, dat hij begeerig werd mij te zien.


„Deze man hier,” zei Socrates, terwijl hij mij voorstelde, „is de voortreffelijke
treurspeldichter Euripides, dien gij, naar ik hoop, dubbel bewonderen zult, als gij
hoort, dat zijn vader Mnesarchus een herbergier en zijne moeder Clito eene groentevrouw
is geweest. Ook moet gij weten, dat hij [311]juist op den dag van den grooten zeeslag bij Salamis op dit eiland het eerste levenslicht
heeft aanschouwd.”


„Een roemrijk voorteeken,” zei ik.


„Dat is mogelijk,” sprak Euripides zelf, „maar wat de Goden oorspronkelijk met mij
bedoelden, is nog niet ten volle duidelijk.”


„Toen vertelde hij mij uitvoerig—want nadat hij eens aan het praten raakte, werd hij
tegen verwachting tamelijk spraakzaam—hoe zijn vader in een droomgezicht voorspeld
was, dat zijn pas geboren zoontje eens als overwinnaar in roemrijke wedstrijden de
zege zou behalen. Zijn vader had, als echt Helleen, gemeend, dat dit op de overwinningen
te Olympia en Nemea doelde en had hem met de meeste zorgvuldigheid in de gymnastische
kunsten laten onderrichten; ook had hij werkelijk reeds als knaap den palm bij de
Panathenaeën weggedragen; maar hij had langzamerhand meer smaak gekregen in boekrollen
dan in vuistriemen en werpschijven en was ten laatste in plaats van een gelauwerden
athleet een mededinger in den tragischen wedstrijd geworden.


„Hoe komt het toch,” vroeg ik hem, „dat gij in elk uwer treurspelen u zoo scherp en
vinnig uitlaat tegen de vrouwen en dat men u algemeen voor een vrouwenhater houdt?”


„Ik ben getrouwd,” luidde het korte antwoord.


„Is dit een reden,” zei ik, „om alle vrouwen te haten, ook haar, met wie gij niet
door dergelijke banden verbonden zijt?”


„Socrates heeft mij tot u gebracht,” hernam hij, „om mij van mijn vrouwenhaat te genezen.
Voorloopig acht ik ééne vrouw, de vrouw, die mij ter wereld bracht: de voormalige
groentevrouw Clito—ik zeg voormalige, want thans heb ik haar overgehaald den groentenhandel
aan kant te doen en een klein landgoed, dat mijn eigendom is, te besturen.”


„Ik gaf mijn verlangen te kennen met deze vrouw kennis te maken.
[312]

„Als het u niet verveelt,” gaf hij ten antwoord, „de geschiedenis, hoe ik op Salamis
gedurende den grooten slag in eene grot aan het strand geboren ben, te hooren vertellen—want
dit verhaal spaart zij niemand, die haar komt bezoeken—is het gemakkelijk uw verlangen
te bevredigen.”


„Een paar dagen later zocht ik, vergezeld van eene slavin, het afgelegen, bescheiden
landhuis op, waarin moeder Clito heerscht en welks stilte alleen door de welluidende
trimeters5 van haar dichterlijken zoon wordt gestoord, als hij, om geheel zijn eigen meester
te zijn, zich in die landelijke eenzaamheid terugtrekt. Ik trof de goede vrouw aan
te midden van haar kippen, eenden en biggetjes en zei haar, dat ik zeer gaarne de
geschiedenis, hoe haar beroemde zoon op Salamis gedurende den grooten veldslag geboren
was, wilde hooren.


„Innig verheugd en met kennelijken trots zeide het moedertje:


„Dat is eene geschiedenis, waarde vrouw, die zelfs de groote Themistocles6 mij gaarne hoorde vertellen.”


„Toen noodigde zij mij uit op eene zodenbank midden in den tuin plaats te nemen, nadat
zij eerst de kippen en duiven, die daar zaten, weggejaagd had.


„O kind,” zei zij toen, „dat was een schrikkelijke dag, toen de scharen der Perzen
op ons heilig Athene losstormden en alles te vuur en te zwaard vernielden en de menschen
bij de altaren doodden en in pek gedoopte vuurpijlen van den Areopagus [313]naar de Acropolis slingerden, tot alle tempels daar in lichter laaie stonden en een
dichte rook van zwarte wolken over de zee zich verspreidde. Maar terwijl de stad verbrandde
en alle mannen zwoeren, dat zij met de wapenen in de hand onder de rookende puinhoopen
wilden sterven en de vrouwen daartusschen weeklaagden en de stad van gejammer weerklonk,
omdat Athene, het heilige Athene, verdelgd werd van den aardbodem, toen stond Themistocles
op, Themistocles, de zeeheld en strekte de hand uit naar de zee en de vloot en riep:
„Daar is Athene!” en dreef alles, wat weerbaar was, naar de schepen. En naast hem
stond de langgebaarde priester van den Erechtheüs-tempel op den burg, die verkondigde, dat er een hoogst belangrijk wonder was geschied: de
heilige burgslang was van zelf uit den brandenden tempel verdwenen, een teeken, dat
de schutsgodin der stad, Pallas Athene, zelve en alle Goden van daar waren gevloden
en dat het vaderland van den Athener nergens anders was dan op zee, op de schepen
der vloot van Themistocles.


„Terwijl nu de mannen allen te scheep gingen, was het een jammerlijk gezicht hoe zich
de vrouwen, de kinderen en grijsaards door elkander in de booten wierpen, die aan
de kust gereed lagen en ook lager aan de straten van Salamis, waarvan er vele omsloegen,
omdat zij de menigte vluchtelingen niet konden dragen.


„Zelfs de honden wilden niet achterblijven in de verlaten stad: zij stortten zich
in zee en zwommen langs de schepen hunner meesters, zoolang zij konden. Ge moet echter
weten, kind, dat ik toen hoogst zwanger was en in dien toestand bereikte ik gelukkig
met eene gansche schare het strand van Salamis en daar sloegen wij in eene rotsgrot
op de kust, met eenige vrouwen en kinderen, ons nachtleger op. De nacht was bovenmate
onrustig; want in die nachtelijke ure verzamelden zich om Salamis alle Grieksche zeilschepen
en onophoudelijk weerklonk van schip tot schip den geheelen [314]nacht door het geroep der zeelieden, zoodat zelfs de onbezorgden onmogelijk een oog
konden luiken. Het was juist toevallig de tijd van het Jacchus-feest, waarop het beeld
van den God in het begin van den nacht bij fakkellicht in een grooten, plechtigen
optocht van Aegina naar Eleusis over zee wordt gevoerd, en Themistocles had niet gewild,
dat men deze plechtigheid om de benauwde tijden zou nalaten en juist toen de Grieken
hunne schepen in orde schaarden, kwam het feestelijk getooide vaartuig met de heilige
beelden de Aeäciden7 van Aegina en bij den hellen schijn der fakkels schitterde de geheele burg, zoodat
alle Grieken op de schepen nog meer werden aangevuurd, omdat zij zagen dat de Goden
van hun vaderland nog heerschten. En toen de heldere morgen aanbrak en ik mij met
de andere vrouwen naar het strand voortsleepte, zag men reeds de vereenigde schepen
der Hellenen strijdvaardig staan, beschenen door den glans der fakkels en de geheele
Euripus8 wemelde en de groote vloot der Perzen kwam langzaam in een onafzienbare rij van den
Phaleron aanzeilen.


„Ik echter kon het daar niet meer uithouden; ik moest naar de grot terugkeeren. De
barensweeën en de kommer overweldigden mij. En daar lag ik nu op een bed van zeegras,
verlaten door een ieder, want de vrouwen, die haar nachtleger met mij gedeeld hadden,
liepen allen weg; alle vrouwen en kinderen toch op Salamis wisten dat hare echtgenooten
en vaders op de schepen waren en zij stonden daar allen dicht opeen op het hooge strand
en keken naar de vaartuigen en wrongen de handen en smeekten tot de Goden. Daar hoorde
ik opeens een trompetgeschal en een paeän hoorde ik zingen door vele duizende stemmen—uit
de verte klonk het in gedempte tonen tot mijne legerstede door.
[315]

„Toen was het, alsof een vreeselijke orkaan in een dicht olijfwoud zich stortte en
alsof duizende toppen kraakten—het was echter het gekraak der schepen die tegen elkander
stietten en daar tusschen klonk steeds dof uit de verte het krijgsgeschreeuw der onzen
en der barbaren. Hoe lang dit duurde weet ik niet en het gevecht kan ik u niet vertellen,
kind, want ik zag niets; ik wentelde mij den geheelen dag door op mijn bed heen en
weder, hulpeloos als ik daar lag en smachtte naar lafenis en verzonk ten laatste in
eene sluimering, die wel mijne laatste had kunnen wezen.


„Toen hoorde ik plotseling in mijne sluimering een luid gejubel van vrouwen en ik
kreeg mijn bewustzijn weder en het kwam mij te binnen dat ik op Salamis lag. Maar
menige jammerklacht mengde zich onder de jubelkreten; want niet alleen tallooze wrakken
spoelden aan het strand van Salamis, maar ook lijken, onder welke menige vrouw haar
zoon of man herkende. Ook velen der in het gevecht gewonden en velen van de bemanning
van die schepen welke verbrijzeld waren en die dichter bij het strand van Salamis
waren dan bij het Atheensche strand, redden zich op de eilanden en brachten de heugelijke
tijding: de Pers is verslagen en vlucht in zijne hartader getroffen over de zee en
ontvliedt de rookende puinhoopen van Athene en nog heden mogen wij terugkeeren in
de bevrijde stad.—Verbeeld u eens kind, hoe het mij te moede werd, toen onverwacht,
alsof de Goden het zoo bestierd hadden, mijn man Mnesarchus, die zich onder de gelanden
bevond, de grot kwam binnenstormen, met den jubelkreet: „Athene is weer vrij! Athene
is weer het onze!”—Zoo wou hij voortgaan met juichen en jubelen, toen—maar verbeeld
u hoe hij mij verbaasd aankeek en naast mij het naakte, pasgeboren, schreiende knaapje.
Hij kon geen woord uitbrengen, hij nam het kereltje in zijne armen en sprong er mede
in de rondte in zijne uitgelaten vreugde over de zegepraal en zijn vaderschap, liep
toen met het kind naar de zee [316]en wiesch het af en liep weer weg en bracht mij water en andere verkwikkingen, zoodat
ik eindelijk hoewel langzaam, wat bijkwam van de doodelijke afmatting waarin ik verzonken
was.


„Den volgenden dag werd er op het eiland een groot zegefeest gevierd. Omkranste jongelingen
dansten om de tropaeën, terwijl de Pers aftrok en met het rampzalig overschot zijner
onmetelijke schare heenvluchtte naar het verre Oosten. Toen ging Mnesarchus met het
pasgeboren knaapje op zijne armen midden door het feestelijk gewoel en toonde het
aan alle Grieken en vertelde hoe het ter wereld was gekomen in de ure van den strijd.
En toen Themistocles zelf naderde en de toedracht der zaak vernam zei hij:


„Eere den Griekschen moeders, die ons nieuwe burgers baren nog gedurende den strijd,
ter vergoeding voor diegenen, welke voor het vaderland gevallen zijn!”


„Zoo sprak hij en hij beval aan Mnesarchus honderd drachmen uit te betalen. Toen heerschte
er algemeene vroolijkheid en Mnesarchus noemde den knaap Euripides, ter herinnering
dat hij geboren werd op den dag der overwinning in den Euripus, in de zeeëngte van
Salamis.”


„Zoo vertelde mij het eerlijke moedertje Clito, precies, zooals ik het hier voor u
neergeschreven heb.”—


Weinige dagen, nadat de brief van Aspasia aan Pericles verzonden was, kwamen krijgsberichten
uit Samos en tegelijk een nieuw schrijven voor Aspasia. De inhoud daarvan luidde aldus:


„Gij zijt onvergelijkelijk, Aspasia, en altijd dezelfde. Was het toeval of geschiede
het met eene geheime bedoeling, dat gij mij in uw brief dat bekoorlijk verhaaltje
van het moedertje van Salamis deedt? Toen uwe brieven mij met de verlangde versterking
uit Athene gewerden, stond ik reeds met mijne vloot tegenover de Samische. Ik las
het verhaal van uw moedertje en vol van Salaminische geestdrift gaf ik het teeken
tot den aanval.
[317]

„Wij overwonnen. Maar ik zal mij wel wachten u eene schildering van dien slag te geven.
Hoe zou ik het wagen tegenover dat beeld, waarmede gij mij zoo levendig de herinnering
aan het heldenfeit van Salamis voor den geest hebt getooverd, met mijne onbeteekenende
overwinning te pralen, waardoor de Samische vloot wel onschadelijk is gemaakt, doch
het verzet der stad zelve nog niet is gefnuikt. Wij omsluiten haar te land en ter
zee. Dit Samos is eene sterke stad en prachtig gelegen: maar zijn grootste, van oudsher
beroemde tempel is, zooals gij weet, aan Hera, de Godin van den echt, gewijd en in
dit heiligdom worden gansche troepen van die vogels gemest, die der Godin heilig,
maar ons beiden gehaat zijn.


„Ook Sophocles heeft uw brief gelezen, vooral het verhaal van uw moedertje heeft hem
groot genoegen gedaan.


„Daar hij zelf zich onder de bekranste jongelingen en knapen bevond, die bij het zegefeest,
waarvan het moedertje spreekt, om de tropaeën dansten en Aeschylus onder de strijders,
hebben deze drie treurspeldichters een belangrijk aandeel genomen aan de eer van Salamis—het
geringste echter uw Euripides, die alleen de verdienste heeft toen geboren te zijn
geworden.


„Ik heb overigens ook nog bij Sophocles inlichtingen ingewonnen naar het karakter
van Euripides en hem gevraagd naar zijne meening over diens vrouwenhaat. Sophocles
antwoordde mij, dat Euripides de vrouwen slechts haatte, omdat hij ze liefhad. Want
als hij ze niet liefhad en ze missen kon, dan zou hij zich niet om haar bekommeren
en niet van haar spreken en het zou hem onverschillig zijn of zij goed zijn of slecht.
Tot zooverre Sophocles: ik houd het er dus voor, dat de roem om Euripides van zijn
vrouwenhaat te genezen, u niet veel moeite zal kosten.”


Deze brief van Pericles beantwoordde Aspasia in dier voege:


„Gij hebt met uwe overwinning vóór Samos den [318]Atheners reden gegeven tot groote blijdschap, waarmede ik in stilte van ganscher harte
instemde; alleen hebt ge mijne vreugde aanmerkelijk verminderd door uwe bescheidenheid,
waardoor gij mij eene schildering van uw zeegevecht hebt onthouden. Ik vind het over
het algemeen zeer goed, dat gij uwe brieven aan mij niet met staats- en krijgszaken
vult en u liever tot datgene bepaalt, wat uw eigen persoon betreft; maar men zegt,
dat juist deze slag u in al uw glans en heerlijkheid heeft getoond, dat gij zelf het
schip van den vlootvoogd der vijanden in den grond hebt geboord. Niet om de zaken
is het mij te doen, maar om u, om het heldere beeld van uw wezen, zoodat ik u als
met eigen oogen zie.


„De bouw van het Parthenon vordert met eene haast ongeloofelijke snelheid. Waarlijk,
uit eene welgevulde kas is het, zooals Callicrates pleegt te zeggen, goed bouwen.


„Vóór eenige dagen heeft er op de Acropolis een ongeluk plaats gehad, dat veel opzien
verwekte. Een werkman viel van een steiger en werd doodelijk gewond: en daar dit juist
geschiedde op de plaats, die Diopithes als eene „onderaardsche,” als een ongelukspunt
verklaard had, heeft de gemoederen en de tongen der bijgeloovigen te Athene geducht
in beweging gebracht.


„Zegepralend wijst de onverzoenlijke Erechtheüs-priester op zijne vervulde voorspelling en verkondigt nog meer rampen in de toekomst; hetgeen
de Goden mogen verhoeden!


„Hij ziet van den drempel van zijn oud heiligdom nog steeds donker en toornig op den
wakkeren Callicrates neer en wenscht hem een zonnesteek toe. Doch de heetste pijlen
van Apollo stuiten op het voorhoofd van den onvermoeide af. Pallas Athene dekt hem
met haar schild. Hij tergt zijn tegenstander, waar hij kan, en wanneer zijne wangunstige
blikken hem al te lastig worden, weet hij het zoo in te richten, dat zijne lieden
eene stofwolk in de nabijheid van het Erechtheüm doen [319]opdwarrelen, die den priester noodzaakt, zich de oogen wrijvende, naar het binnenste
van zijn tempel de wijk te nemen.


„Nu is zelfs een muildier in den twist dezer beide mannen betrokken geworden. Onder
de muildieren namelijk, die nu reeds eenige jaren bezig zijn dag aan dag de helling
van de Acropolis op en neder te draven, steenen en andere vrachten op de hoogte te
sleepen, bevond er zich een, dat deels door den ouderdom, deels door eene wonde, die
hij bij het vervullen van zijn arbeid gekregen had, ongeschikt voor den arbeid geworden
was. Zijn drijver wilde hem sparen en in den stal rustig laten staan. Het wakkere
dier echter was daar mede niet te vreden en liet zich zelfs niet door slagen afhouden
datgene te doen, wat het sedert zoo langen tijd gewoon was, en draafde met zijne makkers,
zij het ook onbelast, de Acropolis op en af. En dit doet het nu getrouw dag aan dag
en iedereen kent den „muilezel van Callicrates,” zooals men hem noemt, daar Callicrates
het onbruikbaar gewordene, maar altijd toch wakkere dier onder zijne bescherming neemt.
Daar deze muilezel echter op de Acropolis zonder werk losloopt en rondstappende soms
het gebied van het Erechtheüm te nabij komt en zelfs eenige malen de heilige kruiden,
die daar geplant zijn, met zijn onheiligen snuit heeft besnuffeld, haat Diopithes
dezen trouwsten aller arbeiders van het Parthenon bijna nog meer dan Callicrates zelven
en het is niet te voorzien, welke verwikkelingen uit deze zaak nog zullen voortspruiten.


„Vaarwel, mijn held, en denk niet altijd alleen aan het verhaal van het moedertje,
aan Salamis en Themistocles, maar ook eens aan uwe Aspasia. Noch Hera, noch alle pauwen
van Samos zouden mij verhinderen tot u te snellen, als gij het wilt.”—


Niet lang daarna ontving Aspasia van Pericles de volgende regelen:


„Gij zijt verstoord op mij, omdat ik u de beschrijving [320]van het zeegevecht niet gegeven heb; gij verlangt dus mij vóór Samos te zien heerschen
en handelen en het bevel voeren? Op zich zelf is een zeeslag misschien van alle schouwspelen
het meest waard gezien te worden en ik beken u volmondig, dat ik, zoo dikwijls ik
mij als strateeg ter zee met den vijand moet meten, hoezeer ook mijn plicht als aanvoerder
mij geheel vervulde, toch steeds een blik van bewondering over had voor het schoone
en geweldige gezicht, dat een strijd tusschen die met zeilen voorziene kolossen opleverde.
De goede Clito heeft u alleen de bijomstandigheden van den slag van Salamis, niet
het gevecht zelf verhaald, en daarom wil ik trachten u de geschiedenis van den strijd
der schepen vóór Samos in korte trekken te schilderen, onder die voorwaarde evenwel,
dat dit verhaal van krijgszaken het eenige zal zijn, ’t welk gij aangaande dezen veldtocht
van mij zult ontvangen.


„Bij het eiland Tragia ontmoette ik de van Milete komende Samische vloot. Een aanval
verwachtende, nam zij onmiddellijk eene vaste stelling in een kring aan, om mij te
verhinderen datgene te doen, wat steeds in een zeeslag mijn hoofddoel is, namelijk
de vijandelijke schepen door eene snelle en onverwachte wending in de flank aan te
tasten. Ik zond eenige kloeke zeilers vooruit, om deze kringvormige positie in verwarring
te brengen en door schijnaanvallen en eene geveinsde vlucht hier en daar een vijandelijk
vaartuig van zijn plaats te lokken. Ook stak er een tamelijk felle wind op, wat eveneens
medewerkte om door den zwaren golfslag den gesloten kring der Samische vloot te verbreken.


„Onze vloot stond van het begin af met vooruitspringende vleugels tegenover de vijandelijke
linie en gereed om ieder schip, dat zich buiten den kring durfde wagen, in de flank
aan te vallen.


„Intusschen gelukte het den Samischen vlootvoogd, terwijl zijne voorhoede reeds in
een vrij heeten strijd gewikkeld was, uit het daarachter [321]staande gedeelte van den wankelenden en half verbroken kring eene gesloten slagrij
te vormen, waarmede hij plotseling, terwijl de schepen der voorhoede, op zijn bevel,
zich terugtrokken, in dichte rijen naderde.


„Een oogenblik bracht de aanval dezer gesloten phalanx9 onze voorste gelederen in verwarring. De dikbuikige schepen der Samiërs met hunne
trompvormig gebogen voorstevens en tallooze krachtig bewogen riemen zagen er als monsters
uit, die op duizend pooten naar ons toekropen. Alleen was dit kruipen eer een vliegen,
als de snelheid van den wind. Maar na weinige oogenblikken, toen ook ik de verstrooide
schepen ijlings in orde had gesteld, stond onze phalanx evenzeer gesloten, als een
ijzeren muur, tegenover de Samische.


„Nu ontbrandde de eigenlijke strijd in woeste verbittering. Onder luid geschreeuw
op elkander losgaande, drongen de voorste rijen der onzen en die der Samiërs onstuimig
op elkander in, zoodat ieder Attisch vaartuig naar twee kanten zijn aanval richtte,
ieder vijandelijk schip zich naar twee kanten verdedigde. Geleken de Samische schepen
op dreigend vooruitstekende zwijnensnuiten, de onzen waren met zeeslangen te vergelijken,
die tusschen die snuiten door vlug en met doodelijke beten rechts en links hare kronkelingen
wisten te slingeren. In de dicht opeen gepakte rijen begonnen nu van schip tot schip
de geweldige krijgswerktuigen te werken: de catapulten en schorpioenen10 slingerden hun geschut en de vreeselijke dolfijnen11 lange balken met zware, ijzeren punten, die, nederstortend op het vijandelijke vaartuig,
met goed berekende juistheid nederdaalden en de mast verpletterden of het verdek verbrijzelden
[322]en als met ijzeren klauwen het schip vasthielden en tot een buit van den aanvaller
maakten. En terwijl de aandacht van het vijandelijk vaartuig door een hagel van pijlen,
waarmede zijn verdek overstormd werd, werd beziggehouden, voeren stoute, lichte booten
om het zeegevaarte heen, wier bemanning met bijlen zijne riemen vernielde.


„En toen ten laatste de schepen kiel aan kiel gesloten waren en de hoog uitstekende
boorden der onzen en der vijanden elkander raakten, vormden de vereenigde verdekken
weldra een slagveld, waarop de zwaargewapenden met lans en zwaard, man tegen man,
tegenover elkander stonden. De vermetelsten aarzelden niet aan boord der naaste vijandelijke
vaartuigen te springen. Sommigen der onzen gelukte het hier en daar de vijandelijke
bemanning neder te houwen, den triërarch gevangen te nemen, zich van het roer meester
te maken en de weerlooze roeiers te dwingen het buitgemaakte vaartuig uit de Samische
linie naar de Atheensche over te brengen.


„Hoe roemrijk bij dergelijke waagstukken de heldhaftige zin zich ook openbaarde, ik
keurde dien al te onstuimigen moed af, daar ik er steeds op bedacht ben, in den zeestrijd
het bloed mijner dapperen zooveel mogelijk te sparen en meer de schepen dan de menschen
tegen elkaar te doen strijden. Waarom zouden dezen elkander vermoorden, waar gene
door stoute, snelle bewegingen in staat zijn den kamp te beslissen?


„Ik voer tusschen de schepen der vloot door en riep den triërarchen toe, dat zij liever
met de scheepsnebben en de ijzeren, puntige balken, dan met zwaard en lans moesten
strijden en hun schip niet als een burgt, maar als wapen zouden beschouwen. Zij begrepen
mij en daar de Samiërs talrijke onbruikbaar gemaakte schepen uit den slag brachten,
doch met het overschot dichter opeen drongen, werd het ons te gemakkelijker, om de
schepen te enteren en in de flank aan te tasten.


„Thans werd het ons hoofddoel, om de vijandelijke [323]schepen in den grond te boren. Het was nu inderdaad een strijd der schepen zelve geworden.
Benevens het geweld der in volle vaart aangebrachte scheepsnebben, benevens de kracht
der ijzeren, puntige balken aan de kiel, bewezen de door mijzelve uitgevonden „ijzeren
handen”12 voortreffelijke diensten, daar zij menig Samisch vaartuig aangrepen en vast omkneld
hielden in hare vreeselijke omarming. Onder het dof gekreun der tegen elkander botsende
balken mengde zich het snerpend gekraak van splinterende riemen, wanneer in snelle,
goed berekende vaart een vaartuig vlak langs het vijandelijke schoot en het uitstekend
roeituig als dorre takken deed breken.


„De Samiërs deinsden terug, zij geraakten in wanorde doch zij weken nog niet. Vertoornd
over dien trots, verdrietig over den langen strijd, wilde ik juist het bevel geven
eenige transportschepen met werk en rijs geladen, in brand te steken en in de vijandelijke
rijen te zenden, om het overschot der weerbarstige Samische vloot te verbranden, toen plotseling een geweldig stuk steen naar den mast van mijn schip werd geslingerd.
De mast werd niet getroffen, de stuurman echter wel, die oogenblikkelijk met verbrijzelden
schedel van zijn stuurstoel afviel. Bij het nedervallen had de steenklomp tevens het
roer zelf, met alles wat in de nabijheid zich bevond, verpletterd. De steen was van
het admiraalschip der Samiërs geslingerd, waaruit ik opmaakte, dat de Samische vlootvoogd
mij zelven tot een persoonlijken kamp uitdaagde. Doch met mijn ontredderd schip was
weerstand onmogelijk. Snel en zonder dat de vijand het kon bemerken klom ik van den
achtersteven van het schip langs een ladder in een boot en spoedde mij naar een ander
vaartuig, de „Pharthenos”13, en terwijl het Samische admiraalschip mijn ontredderd schip bemachtigde om het,
met mij zelven als krijgsgevangene, [324]naar de Samiërs meenden, buit te maken en mede te voeren, boorde ik met de „Pharthenos”
in de flank van den Samiër, zoodat hij, lek geworden, water schepte en op zij vallend
onder den waterspiegel verdween. De Samische vlootvoogd zelf was een der weinigen,
die onder een pijlregen der onzen, die hun krachtigen zegekreet reeds deden weerschallen,
ter nauwernood al zwemmend zich redden. Nu eerst weken de Samiërs en de zege was ons.


Nog op den avond van denzelfden dag kwam de Samische opperbevelhebber, Melissus, onder
veilig geleide op mijn schip, om met mij over de vredesvoorwaarden te onderhandelen;
hij stelde echter zulke eischen, dat men mij voor overwonnen zou hebben moeten houden,
als ik ze aangenomen had. Hij erkende wel dat de vloot der Samiërs verslagen was,
maar gaf de verzekering, dat de stad echter in staat en voornemens was een lang beleg
uit te houden. Bovendien was Phoenische hulp in aantocht en eene geldelijke ondersteuning
was den Persischen satraap te Sardes aangeboden. Melissus lei bij dit geheele onderhoud
eene wilskracht en hardnekkigheid aan den dag, zooals alleen een wijsgeer in staat
is te ontwikkelen. Hij is van eene hooge gestalte, reeds op vrij gevorderden leeftijd
en zijn voorhoofd draagt zoozeer den stempel van den diepzinnigen denker, dat het
mij schier ongeloofelijk voorkwam, in hem den man te zien, die nog zooeven eene vloot
tegen mij aangevoerd had en dien ik met de vlugheid eens jongelings door de met wrakken
bezaaide golven had zien zwemmen. Weldra zag ik in hem alleen den in geheel Griekenland
met roem overdekten wijze uit de school van Parmenides. Ik weet zelf niet hoe het
kwam, dat ons gesprek langzamerhand en onmerkbaar in wijsgeerige overdenkingen overging.
Waarheid is, dat hij mij ten laatste met groote levendigheid uiteen zette, dat, wanneer
iets is, het eeuwig is; dat het eeuwige echter in ruimte onbegrensd was en het waarachtig
eeuwige, één en [325]oneindig, alles in zich omvatte; want als er twee of meer oneindigheden waren, moesten
zij elkander begrenzen en waren derhalve niet meer oneindig en het Al moest iets in
zich zelf gelijksoortigs zijn; want ware er iets waarachtig ongelijksoortigs, dan
bestond niet meer het ééne, maar het vele; het vele echter kon niet bestaan, want
dat het bestond was slechts schijn en gold alleen voor de zinnelijke waarneming, niet
voor de denkende bespiegeling van den geest.—


„Toen toevallig eenige andere strategen en triërarchen binnenkwamen, die met groote
nieuwsgierigheid en belangstelling den uitslag onzer vredesonderhandelingen verbeidden
en nu hoorden dat de Samische vlootvoogd en ik ons over de onbegrensdheid van het
Al en over de oneindigheid van het ongeschapen Zijn onderhielden, bleven zij geheel
verbluft en met open mond staan, en wij zelven moesten lachen, als wij nagingen hoe
wij zooeven nog met scheepsnebben en doodelijk geschut tegen elkander hadden gewoed,
doch thans in een dergelijk onderwerp verdiept waren. Want daar ik dergelijke vertoogen,
als Melissus hield, te Athene dikwijls uit den mond van Zeno had gehoord en deze Eleatische
stellingen en strijdvragen mij steeds de grootste belangstelling hadden ingeboezemd,
behoefde ik Melissus het antwoord niet schuldig te blijven en ons gesprek had inderdaad
bijna het karakter van een wijsgeerigen strijd aangenomen.


„Hoe veel beter zou het zijn,” zei ik tot Melissus, toen wij afscheid namen en ik
hem de hand schudde, „als wij Hellenen allen, zooverre onze taal op de kusten en eilanden
wordt gesproken, daar wij toch door één geestelijk streven verbonden zijn, ook door
één zelfde staatkundig belang in den loop der tijden konden vereenigd worden!”


„Een bliksemstraal schoot bij deze woorden uit het grauwe donkere oog van den Samiër.


„Ongetwijfeld,” zeide hij met een bitteren, spottenden glimlach, „hoopt gij, dat het
Athene zal zijn, dat allen Hellenen in zijn gebied lokt en hen [326]goedschiks of kwaadschiks tot ééne staat vereenigt?”


„Ik begreep het gevoel van den vaderlandslievenden man, die met zooveel warmte voor
de onafhankelijkheid van zijn eiland streed en ik waardeerde het.


„Het is nu eenmaal het lot van alle welgemeende bedoelingen en gedachten, dat zij
schipbreuk lijden op de klip van kleinere belangen, die toch eigenlijk zich moesten
oplossen in de grootere. Het wordt met ondank beloond, als men de gedachte van een
groot geheel in zijn hart opvat en daarvoor wil werken. Spoor ik de Hellenen aan tot
eenheid, dan zien zij daarin alleen Atheensche veroveringszucht of zelfs eerzuchtige
bedoelingen van mijzelven. Zoo gevoelt men zich met zijn besten wil en bedoelingen
telkens gedwarsboomd door eene jammerlijke bekrompenheid. Daardoor heb ik soms oogenblikken,
dat alle kracht en lust tot den arbeid mij ontzinken en ik troost zoek in de reine
sfeer der gedachte, waar de geest in onbeperkte vlucht zich kan verheffen in de ongemeten
ruimten van het geestelijke en ongeziene. Als ik in stilte des nachts op het verdek
treed van mijn vaartuig, boven mij de met sterren bezaaide hemel zich welft—als de
masten onbewegelijk zich verheffen en daar boven de oneindigheid het uitspansel zich
uitbreidt—als geen geluid wordt gehoord, dan het zachte, welluidende kabbelen der
golven, licht bewogen door den adem van den wind, tegen de kiel van het schip—dan
rijst het beeld van Melissus op voor mijn geest en ik geloof niet langer aan, maar
gevoel de waarheid van zijne oneindige, eeuwige eenheid van het Zijn.


„Meer dan gij gelooven kunt, denk ik aan u, aan de vrienden te Athene en aan datgene,
wat daar onder hunne handen der voltooiing nadert. Thans, nu hier, naar het schijnt,
het moeilijkste volbracht is en eene wellicht lange, vervelende belegering mij bijna
tot werkeloosheid veroordeelt, durf ik u mijn heimwee naar Athene wel bekennen, zonder
mij daarvoor te schamen.
[327]

„Het ongeluk, dat de werkman bij den bouw van het Parthenon heeft getroffen, waaraan
Diopithes op zoo kwaadwillige wijze eene rampzalige uitlegging heeft gegeven, is mij
zeer ter harte gegaan. Ik heb Hippocrates doen verzoeken den gewonde, als hij nog
leeft, te behandelen, en wanneer het ons gelukt hem te redden en Diopithes te beschamen,
doe ik de gelofte uit dankbaarheid voor Pallas Hygieia14 een altaar op de Acropolis op te richten.


„Wat voorts het wakkere muildier van Callicrates aangaat, ik ben van meening, dat
het beschouwd moet worden om zijne trouw en vlijt den staat der Atheners belangrijke
diensten bewezen te hebben en om te voorkomen, dat de afgunst van Diopithes hem onheil
zal berokkenen, heb ik hem de vrijheid bezorgd te snuffelen en te grazen, waar het
hem lust, en alles wat hij aan het goed van een ander beschadigt of zich daarvan toeëigent, zal den eigenaars van staatswege vergoed worden.”


Nog vóór Aspasia gelegenheid gevonden had dezen laatsten brief van Pericles te beantwoorden,
ontving zij opnieuw eenige letteren van hem, die de bevestiging inhielden van het
ongeluk, dat het Atheensche leger vóór Samos had getroffen, terwijl Pericles de Phoenische
hulpvloot te gemoet was getrokken.


Slechts met enkele woorden meldde Pericles deze zaak in zijn brief aan Aspasia. Daarna
vervolgde hij aldus:


„Kondt gij het voor mogelijk houden, dat onder ons Hellenen datgene nog steeds gebeuren
kan, wat ik gezien heb, toen ik mij naar het leger begaf, dat de stad van de landzijde
had ingesloten en door de uitvallen der Samiërs niet weinig geleden had? Luide jammerklachten
klonken mij in het oor, toen ik het kamp binnentrad. Ik vond den priester van het
leger juist bezig aan Zeus, den Redder15 een offer te brengen. In den kring, [328]die zich rondom het altaar en den priester gevormd had, zag ik vijftig gevangen genomen
Samiërs met gebonden handen staan. Ik vroeg wat er met deze menschen, die als offerdieren
om het altaar stonden, moest geschieden. Toen vernam ik dat de ziener, die van staatswege
aan het leger was toegevoegd, verklaard had, dat het de wil van Zeus den Redder was,
dat hem ter eere de vijftig Samische krijgsgevangenen plechtig zouden worden geofferd.
En men was juist op het punt den wil van Zeus te volbrengen. Ik trad op den priester
en ziener toe en verklaarde ten aanhoore van het geheele leger, dat het een leugen
was, dat de Goden der Hellenen ooit menschenoffers wilden en stelde mij daarmede tevreden
door op de voorhoofden der vijftig Samiërs het teeken van een zwijnensnuit, zooals
de voorsteven der Samische schepen voeren, af te drukken, ter vergelding van den smaad,
dien zij kort te voren aan onze gevangenen hadden aangedaan, door in hun lichaam een
uil16 in te branden.


„Nu belegeren wij opnieuw de stad en bestormen haar van de landzijde met stormrammen
en werpgeschut.


„De brieven, die ik van Telesippe ontvang, zijn vol klachten over den jongen Alcibiades”—


Aspasia beantwoordde de letteren van Pericles op de volgende wijze:


„Vele en gewichtige zaken, dierbare Pericles, hebben uwe beide laatste brieven mij
medegedeeld. Vele dingen, waarbij ik van vreugde zou kunnen juichen, ook andere zaken
die een bange vrees, zij het ook slechts eene voorbijgaande, voor u in mijne ziel
opwekten. Maar waarom zou ik over de wisseling der fortuin al te zeer klagen, daar
juist in deze wisseling de onveranderlijkheid van uw eigen, trouw beeld mij te duidelijker
wordt afgespiegeld? Gij hebt mij, zooals ik wenschte, zonder het te weten, u zelven
afgeschilderd. Hoe arm zijn [329]woorden en hoeveel vuriger zou een kus, op uw voorhoofd gedrukt, u zeggen wat ik gevoel!
De tijd vliegt mij om, als ik aan u denk en de liederen van Sappho bij de klank der
snaren zing.


„Phidias en de zijnen zijn onvermoeid. Verdiept in hunne berekeningen en als door
eene daemonische macht voortgezweept, luisteren zij slechts met een half oor naar
de gebeurtenissen, die buiten hun werkkring, elders in de wereld plaats grijpen. Vergeef
het hen: want ook zij arbeiden toch voor u en den roem van uw naam tot in de verste toekomst.


„Over den jongen Alcibiades verneem ik telkens een en ander; want hij begint de aandacht
van de Atheners tot zich te trekken. Er zijn er velen, die in de worstelschool of
waar hij zich ook vertoont, zich om hem verdringen. Maar hij sluit zich alleen aan
bij Socrates, wellicht omdat deze hem niet vleit. Toen hij onlangs door zijn paedagoog
begeleid over straat ging, met een kwartel, zijn lievelingsvogel, in den mantel verborgen,
drong er weder veel volk om hem heen. Terwijl hij nu genoodzaakt was hieraan zijn
aandacht te wijden, ontvloog hem den kwartel. De jongeling werd daarover zoo driftig,
dat half Athene op de been kwam, om den kwartel van Alcibiades weder op te vangen.
Zóó zijn de Atheners! Intusschen, wanneer zij den jongen Alcibiades bederven, komt
dit grootendeels ook daar van daan, dat hij de pleegzoon is van Pericles, den grooten
Pericles, die na de zege bij Tragia meer dan ooit de held van den dag is.


„Alleen Diopithes blijft heimelijk tegen u mokken, benevens de zuster van Cimon en
uwe vrouw Telesippe. Op hunne zijde zijn de oude pruiken met hun ouderwetsche kleeding
en de haarvlecht over de kruin samengebonden, de ijdele oude strijders bij Marathon17 en afgeleefde grijsaards en zotte Spartanen-vrienden, die lang haar dragen, [330]het lichaam oefenen, honger lijden, zich nooit wasschen en met hun lompen knuppel
op de steenen der straat ratelen; voorts verscheidene suffers, die meenen de wijsheid
in pacht te hebben, en sterrekijkers, die barrevoets en met gescheurde mantels loopen,
doch de wenkbrauwen bedenkelijk fronsen, den neus in den haveloozen, langen baard
steken en er een deftigen onderkin op nahouden. Al deze lieden denken in uwe afwezigheid
aan het spreekwoord: „als de wijnstok niet bewaakt wordt, is het goed druiven plukken.”18


„Theodota zweert nog steeds, naar ik hoor, dat de zwaardvisch Pericles eens zeker
in haar net zal spartelen. Geheime draden schijnen steeds tusschen deze vrouw en onze
vijanden gesponnen te worden. Elpinice loopt zich de beenen onder haar lijf stuk,
om hare vrienden en vriendinnen tegen mij op te zetten. Door hare en uwe vrouw word
ik openlijk vervolgd; zij zien, dat ik weerloos en onbeschermd ben en houden mij voor
eene lichte en zekere prooi.


„Euripides schijnt het er op gezet te hebben te loochenstraffen, wat uw vriend Sophocles
van hem gezegd heeft. Ik zie hem nog altijd somber, knorrig, ontevreden. Toch maakte
hij mij in tegenwoordigheid van Socrates tot vertrouwde van zijn treurig levenslot.
Hij gaf mij eene schildering van het karakter zijner gemalin, eene schildering, die
ik u niet behoef te herhalen, daar de dierbare echtgenoote van den treurspeldichter het trouwe afbeeldsel is van uwe beminde Telesippe. Doch hoor nu eens, wat de dichter
besloten heeft, om zich van dit ondragelijk gezelschap te ontslaan. Hij denkt zijne
vrouw weg te zenden en eene betere, die meer aan de behoefte van zijn hart beantwoordt,
voor haar in de plaats te nemen.—Dierbare held, wat zegt gij van zulk een mannelijk
besluit van den dichter?”—
[331]

Na eenigen tijd schreef Pericles aan Aspasia:


„Ik weet niet of ik den lof van edelmoedigheid verdien, dien gij mij toezwaait. Ik
ben ten hoogste verbitterd op die koppige Samiërs en ik zal hen, als de tijd daarvoor
gekomen is, geducht voor hunne hardnekkigheid doen boeten.


„In de dagen van werkeloosheid en ongeduld is de edele, opgeruimde Sophocles mij een
dubbel gewenschte vriend, terwijl hij zich overigens als medestrateeg voortreffelijk
houdt. Steeds is hij bereid mij ten dienste te staan, het liefst bij vreedzame zendingen.
Als bemiddelaar en onderhandelaar werkt hij met zoo’n wonderlijke macht, dat men hem
voor een toovenaar zou houden; het verwondert mij trouwens niet want zijn karakter
is zoo innemend, dat hij zonder uitzondering bij allen geliefd is. Hij staat mij getrouw
ter zijde in mijne pogingen, om de verwildering der gemoederen tegen te gaan, die
bij een langdurigen oorlog zoo licht zich van het krijgsvolk meester maakt. Nu eens
moeten de wetten der menschelijkheid gehandhaafd, dan weder een ergerlijk vooroordeel
uitgeroeid worden. Gij weet zelve, hoeveel in dit opzicht nog bij ons Atheensch volk
te doen valt.


„Wanneer een onweder losbreekt en de bliksem midden in ons kamp slaat, of de stuurman
van mijn schip bij eene invallende zonsverduistering zijne zinnen verliest, dan moet
ik alles, wat ik aangaande de oorzaak van dergelijke natuurverschijnselen van Anaxagoras
geleerd heb, mij voor den geest halen, om de verschrikte en verslagen mannen tot bedaren
te brengen.


„Doch, ik vertel u hoe ik mijn best doe de vooroordeelen van anderen uit te roeien
en ik vergeet, dat gij mij soms beschuldigt zelf er nog mede behebt te zijn. Gij vraagt
den echtgenoot van Telesippe, wat hij zegt van het manhafte besluit van Euripides?—Ik
zal u dat mondeling mededeelen, als ik weer in Athene ben teruggekeerd.”


Zóó schreef Pericles.


Negen maanden lang bood de trotsche eilandstad [332]hardnekkigen weerstand en menig bericht werd er van Samos naar Athene, van Pericles
naar Aspasia gezonden.


Ten laatste meldde de Atheensche veldheer aan zijne Milesische vriendin:


„Samos is stormenderhand genomen, de trots van Melissus gebroken, de vrede gesloten.
De Samiërs leveren hunne schepen uit en slechten de muren.


„Toch is het mij niet mogelijk aanstonds naar Athene terug te keeren. Ik moet eerst
nog naar het naburige Milete, waar velerlei zaken te regelen zijn.


„Slechts kort is dit uitstel en wij zullen binnen weinige weken elkander wederzien.


„Op de vloot heerscht groote vreugde en de triërarchen verblijden zich over de overwinning,
voor een deel in gezelschap hunner vriendinnen, van welke reeds eenigen gedurende
de langdurige belegering van Athene naar Samos zijn overgekomen. Deze schoonen hebben
de gelofte afgelegd, na de verovering van Samos in de stad van den beroemden Hera-tempel
nu op hare kosten een tempel te bouwen voor de Godin der Liefde. Het schijnt, dat
zij vast besloten zijn die gelofte te houden. Vóór weinige dagen is ook Theodota hier
gekomen, volgens den wensch van haar vriend Hipponicus, die even goed patriot als
gastronoom is en zich op het schip, waarvan hem de triërarchie was aangewezen, niet
door een ander liet vervangen, maar zelf den zeetocht heeft medegemaakt.


„Vaarwel! Te Milete, uw vaderstad, zal ik voortdurend aan u denken!”


Toen Aspasia den brief van Pericles had gelezen, dacht zij eene poos na.


Daarop nam zij een stout besluit.


Den volgenden dag zag men haar reisvaardig met eene slavin zich naar den Piraeus begeven
en een vaartuig beklimmen, dat op het punt was uit de haven van Athene koers te zetten
naar de Ionische kust.
[333]








1 Priëne is eene stad in Ionië, bekend als de geboorteplaats van Bias, een der zeven
wijzen van Griekenland. ↑




2 Samos was de voornaamste stad van het eiland van dien naam. ↑




3 Onder de Eleatische school verstaat men die wijsgeerige school, welke gesticht is
door Xenophanes uit Colophon, die zich te Elea, eene stad in Beneden-Italië, vestigde.
Parmenides, Zeno en de hier genoemde Melissus waren hare beroemdste vertegenwoordigers.
Hunne hoofdstelling was, dat het wezen des heelals één, ondeelbaar en onveranderlijk
is; dat dit alleen bestaat, terwijl de talrijke natuurverschijnselen slechts voor
de gedachte aanwezig zijn. ↑




4 Ares is de oorlogsgod, de zoon van Zeus en Hera, de Romeinsche Mars. ↑




5 Trimetros beteekent uit drie maten bestaande, namelijk uit zes voeten (= drie dipodieën)
in den jambischen (iambus, eene korte syllabe door eene lange gevolgd), trochaëschen
(trochaeüs, eene lange syllabe door eene korte gevolgd) en anapaestischen rhythmus
(anapaestus, twee korte syllaben door eene lange gevolgd); in de andere verssoorten
bestaat hij uit drie voeten.


Daar de trimetros bij de treurspeldichters zeer geliefd is, staat „trimeters” hier
gelijk met „verzen”. ↑




6 Themistocles was een der grootste veldheeren en staatslieden van Athene. Hij was de
zoon van Neocles en werd in 514 v. C. te Athene geboren. Hij was de groote tegenstander
van den onkreukbaren Aristides, wien hij door het schervengerecht uit Athene verdreef.
Hij was de schepper der Atheensche zeemacht; deed de stad, die door de Perzen verwoest
was, herbouwen en versterken; verbond de stad met de haven door lange muren, tot ook
eindelijk hij door hetzelfde schervengerecht werd verdreven (472) en zelfs van hoogverraad
werd beschuldigd. Zijne laatste levensjaren sleet hij bij den koning der Perzen, Artaxerxes,
die hem rijkelijk beloonde en eerde. Hij stierf in 461 v. C. ↑




7 Aeäciden zijn nakomelingen van Aeasus, den zoon van Zeus en Aegina naar welke laatste
het eiland (Oenone) geheeten werd, die op Aegina als halfgod werd vereerd. Tot de
beroemdste Aeäciden behoort Achilles, de zoon van Peleus en Thetis. ↑




8 Euripos beteekent in het algemeen: zeeëngte, kanaal, in het bijzonder echter de zeeëngte
tusschen Euboeä en het vasteland. ↑




9 Slagorde. ↑




10 Catapulten en schorpioenen (scorpio) waren belegeringswerktuigen, waarmede men steenen,
pijlen enz. slingerde. De eerste schoten in horizontale, de laatste in boogvormige
richting. ↑




11 Dolphinus, in het Grieksch Delphis geheeten, was een krijgswerktuig van de gedaante
van een dolfijn, dat van ijzer of lood gemaakt, door eene machine opgetrokken en vervolgens
op een vijandelijk schip geslingerd werd. ↑




12 Deze uitdrukking is woordelijk uit het Grieksch vertaald en komt overeen met ons „enterhaken”. ↑




13 Het Grieksche pharthenos beteekent maagd. ↑




14 De Godin der gezondheid (Hygieia). ↑




15 Als zoodanig heeft Zeus den bijnaam: Soter. ↑




16 De uil was aan de Godin Pallas Athene gewijd. ↑




17 De naam Marathon-strijder (Marathonomachos) was zeer in zwang als vereerende titel
voor den dappere en onversaagde. ↑




18 Een Grieksch spreekwoord, ongeveer overeenkomende met ons: „als de kat uit is, vieren
de muizen feest,” moedig zijn als er geen gevaar is, of iets dergelijks. ↑










[Inhoud]






XII.










UREN VAN ZALIGHEID.




Van Samos had Pericles met twee zijner galeien den kortsten tocht naar Milete gemaakt.


De triërarch van het tweede schip was niemand anders dan Hipponicus. Deze had Pericles
verzocht hem naar Milete te mogen vergezellen. Onder zijn geleide bevond zich de schoone
hetaere Theodota.


Zóó geraakte de verleidelijke danseres weder in de omgeving van Pericles en kon voor
hem weder hare bekoorlijkheden ten toon spreiden.


De Milesiërs ontvingen den Atheenschen strateeg met gejuich. Met schitterende feesten
vierden zij zijne aankomst en met een gouden lauwerkrans vereerden zij den overwinnaar
van Samos.


Pericles voelde zich als door zwoelen adem aangewaaid toen hij Klein-Azië’s kusten
betrad. Dit was toch het land der Artemis beelden met hun duizend borsten, met de
reuzentempels, die de Helleensche schoone vormen met de kolossale, reusachtige afmetingen
van het Oosten vereenigden, het land der Aphrodite-priesteressen, die zich aan het
zingenot wijdden, het land der weekelijke, vrouwelijke melodieën, het land van de
moeder der Goden, wier feestrijen op den Tmolus door orgiastische1 woestheid en mystieke razernij van het Oosten zich kenmerkte, het land ook van haar
pleegzoon, den vreugdegod Dionysus, die reeds door zijn karakter en uiterlijk, teeder
en vrouwelijk van gestalte en toch vol moed en vuur, met weelderige lokken en rijken
haardos door eene lydische mitra2 getooid, in veelkleurig, wijd gewaad, [334]als Klein-Azië’s echte zoon zich betoonde.


En zoo ergens op de Ionische kusten van Azië, dan waaide deze zwoele adem, die den
Athener Pericles trof in de straten van het rijke, prachtige, met rozen bezaaide Milete.
Hier hoorde men over de Perzen en de satrapen te Sardes spreken als te Athene over
de Megarensers en Corinthiërs. Men zag Perzen en ook andere Oosterlingen in de straten wandelen. Rijk en bont als
het gevederte der Oostersche vogels en toch smaakvol was de kleeding der mannen van
Milete en van de bekoorlijke, weelderige vrouwen. Kleederdrachten troffen hier de
Atheners, die aan de Perzen, andere die aan de Egyptenaars waren ontleend; hij zag
ze van de kleur van het viooltje en den hyacinth, hij zag ze zelfs in vuurroode kleedij.
Hij zag de Milesiërs omhangen met de weefsels van Perzië, stralend van de edelgesteenten
van Indië, druipende van Syrische zalven.


Pericles en Hipponicus genoten gedurende hun oponthoud te Milete de gastvriendschap
van den rijksten en aanzienlijksten burger, Artemidorus. Deze bracht hen naar zijn
prachtig landgoed in de nabijheid der stad. Niet verre van dit landelijk verblijf
lag een myrthenbosch, waarvan de sage meldde, dat in zijn lommerrijk geboomte, bevolkt
door het gewiekte koor van zangers, somwijlen de Godin Aphrodite in hare heerlijke
gestalte zich vertoonde.


In de vertrekken van Artemidorus heerschte de pracht van het Oosten. Met bonte Perzische
behangen prijkten de wanden: het huisraad schitterde van goud, het blonk van ivoor,
het ademde een geur van sandelhout. Eene menigte schoone slavinnen zweefde door het
huis. Er bevonden zich onder haar, die van de stranden der Kaspische zee geboortig,
schitterend blank waren als de marmeren beelden, anderen bruin als de bronzen beelden
in het huis van Artemidorus en nog meer anderen schitterend zwart, als de met goud
ingelegde ebbenhouten tafels in zijne vertrekken. Met beelden en schilderijen was
Artemidorus’ huis rijkelijk [335]versierd. Niets ontbrak er, wat het gemoed van den Aziatischen Griek in Aspasia’s
vaderstad kon bevredigen.


„Gij andere Grieken noemt ons Ionië een brandpunt van weelderigheid,” zei Artemidorus
tot zijne gasten, toen hij hen aan eene kostelijke tafel onthaalde, „en, naar ik hoor,
moeten in der daad onze Milesische schoonen voor de deugd van Atheensche mannen gevaarlijker
zijn, dan de hoffelijke Milesiër voor de Atheensche vrouwen.”


Pericles glimlachte.


„Vergeet niet,” vervolgde Artemidorus, „dat ons Ionië niet alleen een brandpunt der
weelderigheid is, maar ook de bakermat der dichtkunst, ja zelfs der wijsheid, daar
wij u Hellenen, behalve schoone vrouwen, Thales3, Herodotus4 en, zoo wij ons niet te veel aanmatigen, ook den grooten Homerus5 hebben geschonken.”


„Wie twijfelt er aan,” hernam Pericles, „dat de krachtige bloesem van den Helleenschen
geest nooit en nergens afvalt, zelfs niet in de weelderigheid van het rozenleger der
vreugde?”


„Zeg liever, dat hij zich nergens schitterender ontwikkelt, dan juist daar!” riep Artemidorus. „Er is geen vooruitgang onder de menschen en
volkeren zonder datgene wat onverdraagzame dwepers weelderig noemen.”


Den avond van den tweeden dag voerde Artemidorus zijne gasten naar het myrthenbosch,
nabij zijn prachtig landhuis gelegen, dat hij zelf op de wijze van een lusthof had
doen aanleggen. De schoone Theodota was als geliefde en metgezellin van Hipponicus
door den beleefden Artemidorus mede genoodigd. Zij wilde trachten door den vurigen
gloed [336]harer donkere oogen den vriend van Aspasia in liefde te doen ontbranden.


Onder geleide van hun gastheer doorwandelden Pericles, Hipponicus en Theodota de bekoorlijke
dreven van den bloeienden myrthenhof. Daar het groote bosch zich over eene zachte
glooiing uitstrekte, had men op verscheiden punten, waar de grond niet met boomen
beplant was, een heerlijk gezicht op de stad, op de blauwe zee en de eilanden, die
als een bolwerk vóór de vier havens van Milete lagen. Op zulke plaatsen liet de rijke
Artemidorus door de slaven, die hem op den voet volgden, Oostersche tapijten spreiden
of eene met purper behangen tent opslaan, om daar uit te rusten, verfrisschingen te
gebruiken of naar de weeke toonen van Lydische fluiten te luisteren, die op last van
Artemidorus met de nachtegalen in het woud wedijverden, om het oor te bekoren.


De slaven en slavinnen bevolkten het bosch als Silenen, die hier en daar den wandelaars
uit wijnzakken de volle bekers toereikten, of als Hebe’s6 en nimfen uit bevallige horens hun bloemen en heerlijke vruchten aanboden. Drie der
schoonste nimfen voerden op een open grasperk een bekoorlijken reidans uit, waarbij
de Aziatische, bij de Cybele-feesten7 gebruikelijke tamboerijn op luidruchtige wijze geslagen werd, zoodat eene zekere
betoovering en bedwelming zich van de zinnen meester maakten.


Een klein meer in het midden van het bosch was met allerlei gedaanten uit de Helleensche
fabelleer bevolkt. Zeemeerminnen met vischstaarten zag men er, die zich met waterbloemen
bekransten, en Sirenen8 op rotsen uitgestrekt, die in een wedstrijd [337]met de Tritons9 hare zoete, verleidelijke zangen deden hooren. Ook de waarzeggende, van gedaante
wisselende grijsaard Proteus10 ontbrak daar niet, die allen wie het verlangden, voorspellingen deed. Ook Pericles
naderde hem en wenschte een orakel van hem te vernemen.


„Ik zal, als het noodig is, niet verzuimen u vast te houden,” zei hij lachend, „zooals
het gebruik is bij hen die u ondervragen, opdat gij niet in steeds nieuwe gedaantewisselingen
den vrager moogt ontkomen.”


Bereidwillig stond de grijsaard Pericles te woord en deelde hem de volgende orakelspreuk
mede:



„Daar waar de nachtegaal nestelt, de rozen het heerlijkste geuren


Knellen goedgunstige Goôn in ijzeren banden uw geluk!


Houd het, o held, slechts vast met sterke vuist, als gij thans mij doet!


Zóó toch omklemd, ontsnapt nooit u het vluchtig geluk.”



Pericles begreep niet, wat de grijze zeegod bedoelde. Toen hij na dit onderhoud met
hem naar zijne vrienden omzag, waren zij verdwenen. Hij liep dus eenigen tijd alleen.
De vogels, die van tak tot tak, van boom tot boom huppelden en daarbij hun liefelijk
gekweel aanhieven, lokten hem al dieper en dieper in het woud. Maar ook eksters, spreeuwen
en papegaaien zaten hier en daar in ’t geboomte, die Pericles toeriepen en bespotten met de woorden:
„Wees welkom!” en „verheug u” en „kom toch, kom toch!” Snaterend huppelden zij weldra
naast den wandelaar voort. Thans echter meende Pericles, dat hij in plaats van enkele
vogels een geheel koor van nachtegalen op eenigen afstand [338]vernam. Tegelijk drong een sterke rozengeur, als door zachte koeltjes uit de verte
gedragen, tot hem door: het moest van eene groote, bloeiende rozengaarde komen. En,
wat het opmerkelijkste was, onder die rozengeur scheen zich het aroma van Indische
reukwateren te mengen. Half onwillekeurig vervolgde Pericles zijn weg in de richting,
van waar de rozengeur en de heldere tonen der nachtegalen kwamen. Hij deed het zonder
bedoeling en hij dacht niet meer aan de voorspelling van den grijzen zeegod. Hier
en daar zag hij in de schemering van het woud uit de verte iets schitterends door
de takken blinken. De vogels, die den wandelaar van tak tot tak huppelend en zingend
als ’t ware hadden vergezeld, verstomden nu en schenen met schalksche blikken op hem
neer te zien. En in plaats van hun gezang deed zich hier en daar in de toppen der
boomen een sterker wiekgeklap en een zacht lachen hooren, als van zwevende liefdegoodjes,
die zich ten koste van den wandelaar vroolijk maakten.


Nu zag Pericles de weelderige rozengaarde zelve, wier geuren hem straks reeds bedwelmend
waren toegewaaid. Tusschen de takken door zag hij nu duidelijker die schitterende
gedaante blinken, als met purper, goud en verblindend wit gewaad omhangen. Hij naderde
en het gelukte hem, juist van den kant, vanwaar hij kwam, zijn oog dieper in het loof
te doen doordringen. Te midden nu van deze weelderige rozenpracht, zag hij het bekoorlijkste
tooneel, dat men zich voorstellen kan.


Omgeven door een schaar lieve knapen, in purperen kleeding, met gouden vleugels aan
de schouders en gouden pijlen in zilveren kokers aan hunne zijde, stond eene vrouwelijke
gestalte in sneeuwwit gewaad, met een gouden gordel om het midden en met rozenkransen
omwoeld. Het gelaat der schoone kon Pericles onmogelijk duidelijk zien; want juist
toen hij naderde waren de liefdegoodjes met overmoedigen ijver bezig het hoofd, de
borst en het geheele lichaam der vrouw al dichter en [339]dichter met rozenkransen te omwinden, dat het daaronder schier geheel verdween. Pericles dacht aan de legende,
die zijn Milesische gastvriend hem had medegedeeld, dat in deze gaarde de Godin Aphrodite
somwijlen zich in hare heerlijke gestalte vertoonde, en het kwam hem niet ongerijmd
voor, dat die onder rozen schier bedolven schoone eene Godin was.


Nadat de gevleugelde knapen de slanke vrouwengestalte geheel met rozenbanden omstrengeld
hadden, trokken zij haar aan die zelfde banden op een leger van bloemen neder en bevestigden
lachende de einden der kransen aan de stammen en struiken. Daarna bestrooiden zij
de geboeide, terwijl zij vroolijk om haar heen dansten, steeds met rozen, die zij
van zwaar beladen takken der dichte struiken afplukten.


Bij het gezicht van den vreemdeling sprongen de kleine Eroten allen lachend weg en
lieten de geketende achter. Pericles trad de priëel binnen. Nu klonk uit het bloemengraf
de bede van de gevangene tot den vreemdeling, om haar te bevrijden.


Pericles verbrak eene der rozenketenen, schoof de rozen ter zijde, die het hoofd en
het aangezicht van de vrouw bedekten, en de stralende oogen van Aspasia schitterden
hem tegen …


Het gevoel, dat zich in het eerste oogenblik van Pericles meester maakte, was dat
van ongekende vreugde. In het volgende oogenblik echter werd het gemengd met verbazing,
die zulk eene verrassing bij hem moest opwekken. En reeds zweefde eene ernstige vraag
op zijn lippen naar de omstandigheden, waardoor hem deze onverwachte vreugde was bereid.


Doch nu stond Aspasia op, schudde de rozenketenen van zich af en zeide met hare zacht
betooverende, zilveren stem:


„Weet dan, dierbare Pericles, dat ook ik, evenals Socrates, mijn daemon heb, die in
beslissende oogenblikken mij toefluistert, niet alleen wat ik [340]nalaten, maar ook wat ik doen moet. Deze daemon nu heeft, toen uw laatste schrijven
van Samos mij meldde, dat de vrede gesloten, dat Theodota te Samos aangekomen was
en gij van plan waart naar Milete te vertrekken, zich oogenblikkelijk in mij doen
hooren en mij gelast onmiddellijk een schip te beklimmen en u te Samos of zoo gij
daar niet meer waart te Milete op te zoeken. Wellicht wilde de daemon mij het schoonste,
dubbele geluk doen smaken, Milete niet zonder u en u alleen te Milete weder te zien.
Ik kwam te Milete, ik begaf mij naar uw gastvriend Artemidorus en hoorde van de verrassingen,
die de schoone Theodota uit eigen beweging en op aansporen van anderen, u in deze
gaarde, aan Aphrodite geheiligd, wilde bereiden. Ik hoorde van de maatregelen, die
reeds met behulp van den grootmoedigen Artemidorus genomen waren, maar ik vond het
beter in overleg met dien zelfden Artemidorus, de verrassende rol, welke Theodota
wilde spelen, op dit tooneel zelve te vervullen. Artemidorus dus hebt gij het te danken,
dat de liefdegoden niet Theodota, maar mij op deze plaats u geketend hebben overgeleverd.”


„Voor mij,” hernam Pericles, „hebt gij de legende van de verschijning der Godin der
liefde in dit woud bewaarheid; voor mij zijt gij de Godin der liefde, de Godin van
het geluk, en boven alles, veroorloof mij dit er bij te voegen, de Godin der verrassingen.”


„Is er wel een geluk denkbaar zonder verrassingen?” vroeg Aspasia.


Een vertrouwelijk gesprek vereenigde de beide minnenden nog een geruimen tijd op die
bekoorlijke plek. Zij hadden, zooals alle gelieven, na eene lange scheiding, elkander
duizenden dingen te zeggen.


Maar toen kussen de woorden dreigden te vervangen en de schemering inviel, sprongen
plotseling weder de liefdegoden uit de struiken te voorschijn en wilden Pericles,
met nieuwe kransen [341]die zij gevlochten hadden, eveneens omstrengelen en ketenen.


„Pas op voor die kleinen!” zei Aspasia. „Het is tijd om heen te gaan en voor heden
afscheid te nemen. Uw weg is ver; de mijne korter; want mij is door Artemidorus dat
kleine, bekoorlijke tuinhuis ingeruimd, dat, weinige schreden van hier gelegen, alleen
door het dichte myrthenbosch halverwege voor onze blikken verborgen is. Daarheen wil
ik mij begeven. Keer gij echter, dierbare Pericles terug naar Artemidorus, naar uw
vriend Hipponicus en naar de schoone Theodota, de verleidelijke Corinthische met hare
vurige oogen!”


Op deze woorden van Aspasia barstten de liefdegoden in een luid, vroolijk gelach uit,
terwijl zij hunne ketenen nog vaster om Pericles wonden en deze stemde in met hunne
vroolijkheid, en ten laatste ook Aspasia zelve. De liefdegoden echter vormden met
Pericles en Aspasia eene bekoorlijke groep, die door rozen omwonden en door kleine
Geniën11 voortgetrokken, tusschen de myrthen- en rozenboschjes verdween. De stilte des nachts
heerschte in het eenzame woud; alleen nog sloegen de nachtegalen en geurden de rozen.


En Pericles vond een zoeter geluk bij Aspasia, dan hij ooit gesmaakt had bij de Corinthische
met hare vurige oogen.


Want niet het oogenblik, waarin een vurig minnend paar voor de eerste maal zich in
onbeschrijfelijke zaligheid verliest, is het zoetste van het leven; dat echter is
het, waarin de minnenden na lange scheiding, na lange ontbering elkander wedervinden.
De weelde der eerste omhelzing is gelijk aan de vlam van het groene hout, dat niet
zonder onaangenamen rook en heftig knetteren brandt; voor de minnenden echter, die
elkander wedergevonden hebben, flikkert de vreugdevlam hoog en helder ongehinderd
opwaarts.


Toen op den morgen na dien nacht Pericles en [342]Aspasia hand in hand uit het tuinhuis van Artemidorus in de van dauw parelende gaarde
traden, geleken zij zelven twee heerlijke gestalten, door den fonkelenden morgendauw
besprenkeld. En evenmin als de zoete tonen in de kelen der vogels verstomd of de bedwelmende
geuren der zwellende rozekelken verdwenen waren, zoo min was de liefde in beider minnende
harten verkoeld.


Zij klommen eene der kleine hoogten, van waar men een vrij gezicht had op de stad,
de zee en het strand, op den kronkelenden Meander, die met palmen, laurieren en kuischlamstruiken
omzoomd, als een zilveren koord zich slingerde door de velden, op den blauwen Latmus
in het verschiet en het meer Biblis, waarover bontgevederde watervogels hunne wieken
uitspreidden. Pericles echter liet zijne blikken weiden over de tinnen der stad, liet
ze een oogenblik rusten op de trotsche Atheensche triremen in de haven en sloeg toen
het oog ver over de zee, waar Samos lag, in nevelen gehuld, de plaats, waar hij een
jaar zijns levens met mannelijken moed aan zijn vaderland had ten offer gebracht.
Toen weder zijn blik op de schoon gebouwde stad vestigende, prees hij hare vroolijke,
prachtige ligging en den opgewekten, levenslustigen geest harer bewoners.


„Nog is Milete prachtig en zijne bewoners levenslustig,” hernam Aspasia. „Maar de
vaderlandslievende burgers denken terug aan den tijd, toen Milete de beheerscher was
dezer zee, toen het niet alleen rijk en weelderig, maar ook machtig en onafhankelijk
was, toen het zijne koloniën uitzond tot op de verste kusten van den Pontus12. Deze tijd is voorbij: Milete is niet meer onafhankelijk en moet zich buigen voor
het machtige, bloeiende Athene.”


„Gij zegt dit bijna met bitterheid,” zei Pericles glimlachend, „maar bedenk toch,
dat Milete, zoo het niet Atheensch was, Perzisch zou zijn geworden. Niet de stamverwante
Helleen heeft uwe macht [343]gebroken, maar de Pers, toen hij deze kusten met zijne drommen heeft overdekt. En
hadden niet Atheners daar ginds bij Marathon en Salamis gestreden, een Perzisch satraap
heerschte nu te Milete, evenals te Sardes. Wees niet verstoord op de Atheensche vloot,
die beschermend haren arm boven deze kusten houdt uitgestrekt.”


„Dan moest ik dus,” antwoordde Aspasia, „in plaats van verbitterd te zijn op den Athener,
dankbaar zijn voorhoofd kussen?”


Tegelijk gaf zij Pericles een kus op het voorhoofd; deze hernam:


„Uw gevleugelde liefdegoden hebben gisteren dit Milete op den aanvoerder der machtige
Atheensche vloot gewroken.”


„Laat het u geen berouw veroorzaken,” zeide Aspasia, „aan dit Milesisch strand eene
week van uw werkzaam leven gewijd te hebben. Eer de plaats, die niet alleen als het
vaderland der weelderigste rozen en der fijnste wol in de wereld, maar ook als dat
van de schoonste sprookjes beroemd is. Of zou er voor teedere harten iets liefelijkers
kunnen bedacht worden, dan onze Milesische fabel van Eros en Psyche13?”


„Gij hebt gelijk,” hernam Pericles; „maar,” vervolgde hij schalks lachende, „zoover
ik weet, is ook de fabel van de „Weduwe van Ephese” onder [344]deze hemelstreek gedicht, als het ten minste eene fabel heeten mag.”


„Waarvan de strekking volgens de gewone opvatting is,” viel hem Aspasia in de rede,
„dat de vrouwen meineedig, weifelmoedig en trouweloos zijn. Maar het is eene slechte
fabel, die niet meer dan ééne beteekenis heeft, niet meer dan ééne waarheid in zich
bevat. Vergun mij dat ik de weduwe van Ephese onder mijne bescherming neem. Zij werd
haar dooden echtgenoot ontrouw. De liefde echter hangt zoozeer met het leven samen,
dat eene liefde en trouw tot over het graf, een leven, dat zich aan een lijk laat
koppelen, een onding is. De bloedelooze schimmen in den Hades mogen zich niet met
het bloed van de levenden voeden.”


Zoo spraken zij beiden vertrouwelijk en opgeruimd. Toen kwam Artemidorus en verweet
Aspasia schertsend, dat zij hem zijn gast had ontnomen; nadat hij beiden tot een ontbijt
had genoodigd, voerde hij hen op een sierlijken, met witte paarden bespannen wagen
naar den overouden, beroemden tempel van Apollo en naar het heiligdom van de Cybrische
Godin aan het vlakke strand der zee, door ruischend riet omzoomd en door gele halcyonen14 bevolkt. Zij voeren langs de schoone zeekust en op den terugtocht bestegen zij eene
boot, om zich over de zachte, donkerblauwe golven te laten roeien naar een boschrijk
eiland, dat de slaven van Artemidorus aanstonds weder in een klein paradijs omschiepen,
door bonte, mollige tapijten uit te spreiden en kostelijke gaven van elke soort aan
te bieden.


Zoo vervloog de dag even snel als de nacht voorbij was gegaan en wederom hoorden zij
beiden elkander geheel toe in de eenzaamheid van den lusthof, die alleen door het
gekweel der nachtegalen werd verstoord.


Artemidorus had Aspasia nu geheel aan zijn gast afgestaan en het was niet alleen de
begeerte om [345]Pericles eer te bewijzen, maar ook de overdadige grootmoedigheid, die hem eigen was,
die hem zijne schoone landgenoote alle mogelijke hulp deden bieden, die zij noodig
had, om haar vriend de idyllische eenzaamheid van den myrthenhof met de afwisselende
betoovering van eene onuitputtelijk vindingrijke liefde te kruiden.


En Aspasia maakte niet minder gebruik van deze hulpmiddelen, dan van diegene, welke
de natuur zelve nog kwistiger dan de rijke Artemidorus in haar bekoorlijk, betooverend
karakter en uiterlijk had nedergelegd.


Het hoogste, edelste genot van den geest en der zinnen vierde in deze beide door de
Goden beminde zielen zijn zeldzaam, zalig feest. Vele en groote dingen had Pericles
geschapen en volbracht, tot veel schoons en onvergankelijks had Aspasia hem bezield,
terwijl zij de brandende vonk van haar geest, de schoonheid, naar alle zijden deed
spatten. Maar het schoonste en goddelijkste volbrachten beiden, terwijl zij elkander
liefhadden en gelukkig waren: zoo gelukkig, als niet de gewone menschen konden worden,
maar alleen zij, die het beeld der godheid in zich omdroegen. Over datgene, wat zij
bezielden, schiepen, volbrachten, mochten de stervelingen zich verheugen; op hun reine liefde
zagen de zalige Olympiërs zelven met voldoening neder. Het ideaal van het menschelijk
geluk in de schoone vreugde des levens en der liefde te verwezenlijken, scheen in
die Halcyonische15 dagen van Milete beiden zelven als het beste deel hunner bestemming …


Inderdaad genoten Pericles en Aspasia voor de eerste maal ten volle het geluk hunner
liefde in deze eenzame plaats. Maar de schoonste wijkplaats van ongestoorde eenzaamheid,
schooner en ongestoorder dan de bloemengaarde en het tuinhuis konden opleveren, had
de tooverhand van Aspasia geschapen. Het open, platte dak van het huis, [346]door de toppen van hooge pijnboomen en cypressen omruischt, was door haar in eene
kleine lustgaarde herschapen. Door bloeiend heestergewas en bloemen, die op hooge
stengels wiegelden en den rand aan alle kanten omzoomden, en door purperkleurig linnen,
waardoor men het geheele terras als een tent kon bedekken, was deze wijkplaats aan
de oogen der buitenwereld onttrokken. In dit bloemenpriëel, van de wereld afgesloten,
alleen voor de beide gelieven toegankelijk brachten zij zalige uren door. Hier genoten
zij de veilige eenzaamheid van een gesloten vertrek, zonder de benauwde lucht daarmede
verbonden. Zij hadden den vrijen aether boven zich en gevoelden den weldadigen adem
van de zachte, geurige en verfrisschende koeltjes uit het woud. De eenzaamheid der
myrthen, de eenzaamheid van het huis voldeden hun niet; evenals teedere duiven, vlogen
zij naar het dak, naar dat zalige, zonnige plekje, en alleen wat met vleugels voorzien
was, kon hen daarheen volgen; de duiven, de pauwen, de tjilpende vogels. Hier rustten
zij te midden der bloemen, hier liet Aspasia haar vriend de zangen der dichters hooren,
die in haar mond eene wonderlijke bekoorlijkheid kregen, hier snoerde zij hem bij
den klank der snaren in het zilveren net harer tonen, met de betoovering harer smeltende
stem, die het gemoed van den hoorder tot zaligheid stemden, hier vertelde zij hem
liefelijke Milesische sprookjes, hier keuvelden zij nu eens onverstandig als kinderen,
dan weder diepzinnig als oude wijsgeeren. Hier konden zij de purperen doeken om zich
en over zich heen trekken en als Goden, in een Olympisch rooskleurig licht gehuld,
in verheerlijkte gestalte onder eene vriendelijke schemering ademen. Of zij konden
den helderen glans der zon naar binnen laten stroomen en de minnaar kon het gelaat
en de gestalte der geliefde, door het verblindend witte licht bestraald, en door de
terugkaatsing der groene heesters tooverachtig beschenen, in verhoogde bekoorlijkheid
als een aetherisch wezen bewonderen.
[347]

Aspasia kleedde zich naar Milesisch gebruik, nu eens in het purper, dan weer in het
zeeblauw, soms in vuurkleurig, niet zelden in saffraangeel gewaad. Zij hield er van
haar vriend in telkens afwisselende gedaante te verschijnen. Zij ontleende gewaad,
houding, gestalte, uitdrukking, gang nu eens aan deze dan weder aan gene Godin of
Heroïne16, en op verlangen van Pericles voerde zij voor hem mimische dansen uit, die met deze
afwisselende gedaanten overeenkwamen en die in kunstvaardigheid en bekoorlijkheid
alles overtroffen, wat de schoone Theodota ooit ten toon had gespreid.


Bij die verwisselingen van zijn onvergelijkelijke vriendin kon Pericles niet nalaten
zich de verzen van den grijzen zeegod te herinneren, die deze hem had toegesproken,
toen hij zonder het te weten den weg insloeg om Aspasia te vinden. Die verzen, welke
hem het schoonste geluk beloofden en hem aanrieden:



„Houd het, o held, slechts vast, met sterke vuist, als gij thans mij doet!


„Zóó toch omklemd, ontsnapt nooit u het vluchtig geluk!”



„Ik zal u moeten vasthouden, gelijk den voorspellenden, van gedaante verwisselenden
Proteus, opdat gij mij niet in uwe metamorphosen ontsnapt,” zei Pericles schertsend
tot Aspasia.


„Hoe wilt gij het aanleggen om mij vast te houden?” vroeg de Milesische.


„Dat wenschte ik gaarne van u zelve te hooren,” hernam Pericles.


„Toch niet naar Atheensch gebruik in eene kooi, met stevige tralies?” vroeg Aspasia.


„Wat voor kooi bedoelt gij?” zei Pericles.


„Die kooi,” antwoordde Aspasia, „die gij mannen het vrouwenvertrek in uw huis pleegt
te noemen.”


„In die kooien,” zei Pericles na een korte pauze, [348]„zijn wellicht alleen Telesippe’s, doch geen Aspasia’s opgesloten te houden.”


De Milesische antwoordde met een glimlach.


Het was haar genoeg, dat woord daar los heen te hebben geworpen, om in de ziel van
Pericles overdacht te worden.


Het gebeurde eens, dat Pericles met Artemidorus, in Aspasia’s afwezigheid, over haar
sprak.


„De sagen en legenden van alle tijden,” zei Artemidorus, „berichten van tal van helden,
die voor langer of korter tijd in de macht van schoone vrouwen zijn geraakt. Odysseus,
die naar zijn huiselijken haard smachtte, hield de schoone nimf Calypso jaren lang
in hare grot terug. Den vromen Aeneas wist de minnende Dido17 te veroveren, zelfs den sterksten der sterken ketende de schrandere Omphale18 een tijdlang aan haar spinrokken. Maar geene van al die vrouwen vermocht het, de
geketende mannen voor altijd te boeien: hare betoovering week, de banden werden geslaakt,
de ontevreden held trok het roestige zwaard of haalde de vergeten knots uit den schuilhoek
te voorschijn, kalefaterde op een goeden dag zijn half verrot vaartuig weder en trok
na een vluchtigen afscheidsgroet aan de schoone op nieuwe avonturen uit. Zoo zou ook
Aspasia’s betoovering wel verdwijnen, als gij in deze vreugdevolle wijkplaats voortdurend
met haar moest verkeeren.”


„Voorzeker,” zeide Pericles, „als Aspasia Theodota was, als zij niets bezat dan de
bekoorlijkheid van haar lichaam. Doch er zijn middelen, waardoor de minnaar voor altijd
geboeid kan worden. Ik spreek van diegene welke gewone vrouwen aanwenden, in de meening
dat zij door geveinsde preutschheid of door grillen en plagerijen en bezwaren, waarmede
zij den geliefde kwellen, haar bezit zullen doen op prijs stellen. Er zijn bevoorrechte
vrouwelijke naturen, wien het vergund is in weerwil [349]van onbeperkte overgave, waardoor het geluk der vrouwen doorgaans schipbreuk lijdt,
juist door deze den geliefde met steeds vaster boeien te kluisteren. Moest ik dat
onnoembare, waardoor haar dit gelukt, een naam geven, dan zou ik het slechts charis
kunnen noemen: die wonderlijke vereeniging, van bekoorlijkheid en bevalligheid, vleiend
zonder opdringen, het gemoed vervroolijkend als de lach der Olympische Goden. Deze
charis, geloof ik, is de betoovering, die Aphrodite in haar gouden gordel bewaart.
Duizend droeve wolken verdonkeren den hemel der geliefden: alleen de charis weet ze
te verdrijven: alleen in de stralen der schitterende, opgeruimde blijmoedigheid der
ziel verdwijnt al het droefgeestige. Alleen door haar adem wordt al het ruwe en harde
verzacht. Haar wordt alles vergund en alles vergeven, omdat zij geene wonde slaat
of ze heelt die oogenblikkelijk. Aspasia bezit deze blijmoedigheid van ziel, dezen
charis, deze gordel van Aphrodite en daarmede alleen verijdelt zij spelende alle pogingen
van Theodota. Want ik ken de vrouwen en weet, hoe zeldzaam, hoe eenig in de wereld
datgene is, wat Aspasia bezit.”


„Ik versta u volkomen,” zei Artemidorus; „wat gij zegt, heb ik dikwijls ondervonden.
De proefsteen van de vrouwen en van haar toovermacht is niet het genot, dat zij verschaft,
maar de kunst, hoe zij de tusschenruimten tusschen de oogenblikken van zalig genot
weten aan te vullen.”


„Aspasia verstaat het,” hernam Pericles, „ieder oogenblik eene schitterende vonk te
laten opspatten, iets als een vuurpijl of ook als een schoone zeepbel, waarnaar men
snel grijpen moet en dat het volgende oogenblik ons weer ontneemt. En dit alles doet
Aspasia zonder inspanning, zonder dwang en gemaaktheid; zij doet het, omdat het haar
van nature eigen is. En juist daarom, werkt zij onwederstaanbaar. De zalige uren der
armen van geest zijn eene bekoring der zinnen, met doodelijke verveling verbonden;
alleen uit de ziel welt datgene [350]op, wat aan het zoetste duurzame waarde schenkt.”


De dag naderde, waarop Pericles met zijne beide schepen weder naar Samos moest terugkeeren,
om vandaar nog een kort uitstapje naar Chinos te maken. De vriendelijke tegemoetkoming
der Milesiërs had het Pericles gemakkelijk gemaakt, om het plan, waarom hij te Milete
gekomen was, te volvoeren; en zoo was het hem mogelijk geweest slechts het geringste
deel van den tijd, dien hij zich te Milete ophield, aan politieke onderhandelingen
te besteden, terwijl hij het grootste deel aan zijn innerlijk geluk had kunnen wijden.


De gastvrije Artemidorus gaf den Atheenschen veldheer vóór zijn vertrek een feestmaal,
waaraan ook Aspasia deelnam.


Aan dit feestmaal zei Pericles tot zijn gastheer Artemidorus:


„Geen wonder, dat de geheime betoovering van deze hemelstreek ook mij heeft bekoord
en ik zeven dagen lang schier onbewust mij aan eene gelukkige werkeloosheid heb overgegeven.
Men bemerkt het, dat gij, Grieken van deze kust, nabij de vurige Phoeniciërs woont, die het eerst de Godin der liefde vereerden, en nabij dat Cyprische eiland,
dat die weelderige Godin op haar zegetocht uit de Sidonische golf naar Hellas de eerste
rustplaats heeft aangeboden. En evenals uit het Zuiden de feestelijke bezieling der
Cyprische Godin, zoo dringt van het Noorden, van de hoogten van den Tmolus, het feestelijk
geruisch van Dionysus en van zijne voedster Rhea tot u door. Zoo zijt gij als het
ware omringd en omruischt van de golven der feestvreugde dier Goden van het genot.
Evenals uit overvolle uiers de melk, zoo wordt hier de dauw der weelderigheid uit
den hoorn des overvloeds van die Goden en uit de duizend zwellende borsten van Artemis
over u uitgestort. U, Milesiërs, zullen de vreeslijke, dweepzieke Orgiën op den Tmolus
wel niet alleen van hooren zeggen, bekend zijn. Het zou mij verwonderen, zoo niet
de een of ander uwer door nieuwsgierigheid gedreven, ten tijde der feesten [351]zich in die geheimzinnige plaatsen van het naburige Lydië had gewaagd en, zij het
dan ook misschien op een afstand, de razernij der Corybanten had gadegeslagen.”


Bij deze woorden van Pericles toog er een wolk over het gelaat van Artemidorus en
eene lichte zucht ontsnapte aan zijne borst, zoodat Pericles hem verwonderd en schier
getroffen aanzag.


„Mij zelven,” sprak Artemidorus, „heeft het noodlot eens daarheen gevoerd en ik zou
u gaarne datgene, wat ik gezien en beleefd heb, verhalen, als er niet zoovele smartelijke
herinneringen aan verbonden waren.”


Deze woorden vermeerderden de belangstelling van Pericles en toen Artemidorus dit
bemerkte, vervolgde hij:


„Ik zie het wel, ik moet ook tegen mijn wil spreken en mijne onaangename gewaarwording
rechtvaardigen door u eene mededeeling te doen, die de uitdrukking van uw gelaat,
Pericles, van mij schijnt te verlangen. Welnu, luister:


„Het is nog slechts weinige jaren geleden, dat ik den bekoorlijksten jongeling van
Milete, mijn zoon mocht noemen. Hij was met alle gaven des geestes en des lichaams
toegerust, doch tevens met eene onbeperkte verbeeldingskracht, die geen teugel kende,
met een vurig, ja dweepziek gemoed. Het heeft nooit te Milete ontbroken aan jongelingen,
die door de verhalen der razende orgiën op den Tmolus tot misdadige nieuwsgierigheid
geprikkeld werden, en menigeen is aan de bewaking zijner zorgvuldige ouders ontsnapt,
om zich bij die wilde rijen aan te sluiten; ja zelfs er waren tijden, waarin dat verlangen
als eene soort pestziekte woedde. Ik overwoog, hoe ik eene dergelijke zinsverbijstering
van mijn al te hartstochtelijken Chrysanthes zou afweren. Zooals ik gevreesd had,
werd hij ook weldra door die ziekte aangegrepen. De tijd der Lydische feesten naderde.
Chrysanthes was in het oogvallend stil en ingetrokken; zijne wangen verbleekten en
hij zag er uit, alsof hij door [352]een heimelijk, koortsachtig ongeduld werd verteerd. Reeds was ik besloten hem als
gevangene in huis te behandelen en oppassers bij hem te plaatsen, die ieder zijner
schreden zouden bewaken. Toch deed de toestand, waarin ik hem zag, mij vreezen, dat
hij zou ontsnappen en daarbij voegde zich de gedachte, dat de jongeling, ten gevolge
van zijn geheel onbevredigd verlangen, in eene gevaarlijke zwaarmoedigheid of in eene
doodelijke ziekte zou vervallen en dat het heilzamer zou zijn, wanneer ik de begeerte,
naar het scheen, zijner steeds toenemende nieuwsgierigheid ten deele bevredigde, althans
op eene wijze, die geen gevaar voor hem na zich sleepte. Ik deelde hem mede, dat ik
mij met hem naar den Tmolus wilde begeven en met hem de mystieke gebruiken der Corybanten
wenschte gade te slaan. In mijn gezelschap onder mijne onmiddellijke hoede, moest
toch de jongeling voor elk gevaar beveiligd zijn.




[image: „Nog is Milete prachtig en zijne bewoners levenslustig.”]„Nog is Milete prachtig en zijne bewoners levenslustig.”





„Eene reis van verscheidene dagen bracht ons tot ons doel. Wij bestegen, begeleid
door een slaaf, die levensmiddelen voor één dag droeg, den boschrijken, nog eenzamen
Tmolus en wachtten het oogenblik af, waarop de wilde troep der Corybanten uit Sardes
de berghelling zou bestijgen.


„Het orgiastische lentefeest was reeds den vorigen dag daarmede begonnen, dat men
den grooten pijnboom van den Tmolus had geveld en omwonden met kransen van de tallooze
lenteviooltjes, die in de kloven van den Tmolus groeiden; den boom, zóó bekranst,
sleepte men onder uitbundig gejubel naar den tempel van Cybele, om hem aan de alles
voortbrengende moeder der Goden als lenteoffer te wijden.


„Nog bleef het grootste en luidruchtigste deel van het feest over. Een dof geraas
drong tot onze ooren door nog voor wij in de avondschemering de naderende schaar der
Corybanten konden zien. Wij verborgen ons bij hare nadering in het dichte struikgewas,
om ongemerkt getuigen te zijn van haar dolle waanzin.
[353]

„De zwerm naderde, het geraas werd oorverdoovend. Ieder dezer Corybanten, van welke
verscheidene geheel naakt, andere slechts met het ruige vel van een wild dier om de
lendenen bekleed waren, droeg een tamboerijn, waarop hij met alle geweld sloeg en
een doffen toon deed hooren, of een rammelend bekken; sommigen bliezen op eene fluit
of hoorn, anderen hadden zwaarden en schilden in de handen, die zij tegen elkander
sloegen. Doch boven al dat gekletter van metaal en muziekinstrumenten klonk het geschreeuw,
of liever het gebrul uit, dat een jubelzang ter eere van den verlorenen en nu wedergevonden
jongeling Attis, den lieveling en bode van de alles voortbrengende moeder Rhea, moest
voorstellen. Van den verloren en wedergevonden Attis zongen zij, maar het was de uit
haar doodslaap ontwaakte, wild opbruisende teelkracht der natuur, die deze menschen
niet alleen vierden, maar ook in zich zelven tot waanzinnige bedwelming lieten opbruisen.
De schaar werd aangevoerd door Cybele-priesters, die helder brandende pijnfakkels
in de eene hand, in de andere scherpgeslepen kromme messen droegen, die zij met de
uitdrukking van dweepzucht, verwoed zwaaiden. De gang dezer menschen mocht geen loopen
heeten, veeleer een woest springen en dansen onder allerlei verwringingen, onder begeleiding
van een oorverdoovend geraas van zwaarden en muziekinstrumenten.


„De gezichten van allen waren hoog rood; sommigen zelfs met donkerblauwe vlekken geteekend;
de oogen schenen uit hunne kassen te zullen springen en velen stond het schuim op
den mond. Daarbij schudden zij woest de lange, golvende lokken, die voor het meerendeel
uit vreemde haren kunstig samengevoegd, om de slapen fladderden en die hen een half
mannelijk half vrouwelijk uiterlijk gaven. De wilde of tamme dieren, die op weg in
hunne handen waren gevallen, sleepten zij met zich mede. Aan de spits van den zwerm
werd een panther gevoerd. Eenigen zagen wij met slangen, [354]die zij opgeraapt hadden, in de handen en speelden daarmede onbevreesd alsof het kransen
of linten waren.


„Terwijl de tierende schaar langs ons heenstormde, zag ik den jongen Chrysanthes naast
mij door eene toenemende ontroering aangegrepen. Hij zweeg, maar zijn gelaat gloeide,
zijn oog staarde wezenloos op de dolle feestvierende schaar en hij begon eenige bewegingen,
die hij bij de razenden opmerkte, onbewust na te doen.


„Niet verre van de plaats, waar wij in het geboomte verborgen waren, strekte zich
eene groote vlakte uit, door reusachtige pijnboomen ingesloten en met allerlei kruiden
begroeid. Hier hield de troep stil, doch niet om te rusten maar om nog doller te woeden.
De meegesleepte dieren werden in het midden geplaatst, ook de priesters sloten zich
daarbij aan en rondom hen schaarden zich de Corybanten.


„Op een bezielend woord van den priester, stortten zij zich op den panther en de overige
dieren, scheurden ze in stukken, eerst met de handen, vervolgens met de tanden, slurpten
hun warm bloed en staken de overblijfsels van het bloedende vleesch aan hunne Thyrsusstaven19, als op spiesen. Toen begonnen zij, onder nog sterker geraas der pauken en cymbalen20 en koperen werktuigen, in de rondte te dansen, de groote, alles voortbrengende moeder
prijzende en de alles bezielende teelkracht, de onuitputtelijke kracht van genot en
liefde, wier beeld voor hunne oogen werd ten toon gesteld.


„De wilde dieren vloden voor het woest getier in de verwijderdste schuilhoeken; een
leeuw stoof verschrikt in dolle vaart vlak langs mij en Chrysanthes door het geboomte.
En waarlijk, de fanatieke kreten, het rookende offerbloed, het zwaaien der brandende
fakkels en bovenal het geraas der tamboerijnen, moesten mensch en dier verschrikken
of in de wildste [355]onstuimigheid brengen. Ik zelf verloor schier mijne bezinning. Toen deed Chrysanthes
plotseling een poging om zich van mij los te rukken. Ontzet zag ik hem aan en bemerkte,
dat hij in zijn geheele uiterlijk reeds aan die razenden gelijk was. Ik hield hem
vast, maar reuzenkracht in zijne jeugdige leden ontwikkelend, maakte hij zich los
en voortstormend sprong hij van een rotswand, zoo hoog en steil, dat alleen door een
wonder zijne leden niet verbrijzeld werden, midden onder die razenden, en evenals
de schuimende vloed een droppel, zoo verzwolg hem de dolle schaar.


„Van schrik en ontzetting radeloos stond ik daarbij bijna zinneloos.


„De woeste dans ging voort voor mijn benevelden blik. Sommigen stortten als dood neder,
stonden weder op en begonnen opnieuw.


„Wederom klonken kreten der zinneloozen, vergezeld van teekenen en wonderlijke gebaren,
door het rumoer heen. En toen de razernij ten top was gestegen, traden eenigen uit
den troep te voorschijn en trachtten hunne woorden te doen verstaan, waarvan echter
slechts weinig verstaanbaars tot mijn oor doordrong.


„Het duizelde mij voor de oogen, ik zag niets dan een woesten troep zich door elkander
bewegen, waarin de dolsten zich met flikkerende klingen wondden, verminkten—ik dacht
aan Chrysanthes—het werd nacht voor mijne oogen, ik zonk buiten kennis op den grond.


„Toen ik mijn bewustzijn herkreeg, was de maan in al haar glans opgegaan, de Corybanten
waren verder getrokken, het geluid van het tympanon21 klonk uit de diepte van het woudgebergte, als de donder, die in de verte ratelt.


„Ik begaf mij naar het naburige Sardes, den zetel van de priesterschap Cybele, omdat
ik daar het eerst iets aangaande het lot van mijn Chrysanthes hoopte te vernemen,
of ik soms den geliefden [356]verloren zoon mocht kunnen terugvinden.


„En ik vond hem terug; het werd mij gebracht op eene baar, uit de pijnboomtakken van
den Tmolus gevlochten, gewond, verminkt, bloedend.


„De jongeling in den bloei zijner jaren en schoonheid lag daar voor mijne oogen, gelijk
die met viooltjes omkranste pijnboom, geveld op den Tmolus door het mes der Corybanten,
als een dankoffer aan de alles voortbrengende Godin …”


Zoo luidde het verhaal van Artemidorus.


De vroolijkheid van het feestmaal was verdwenen.


Toen het afgeloopen was en Pericles zich met Aspasia alleen bevond, zeide hij:


„Milete is schoon en het verhaal van Artemidorus zal mij de herinnering aan de zaligste
dagen mijns levens, die de Goden mij ooit schonken, niet geheel en al treurig maken.
Doch ik gevoel dat het tijd is den voet van dit gloeiend strand weder op het snelle
schip te zetten, en mijne schier beklemde borst zal eerst weder ten volle vrij adem
halen in de zachte, vaderlandsche Attische lucht!”









1 Orgiastisch beteekent: bezield, bezeten, daar de Orgiën of feesten ter eere van Dionysus
zich door luidruchtigheid en uitgelatenheid kenmerkten. Vergelijk noot 1 pag. 145. ↑




2 Mitra is in het algemeen een band, een hoofdband, die door de Grieksche vrouwen gedragen
werd; voorts een tulband, die door de verwijfde Aziaten gedragen werd. ↑




3 Thales een der zeven Wijzen van Griekenland, leefde ongeveer 640 v. C. Hij zou het
eerst eene zonsverduistering voorspeld hebben. Hij verkondigde de leer, dat de stof
eeuwig bezield en altijd in beweging is. ↑




4 Herodotus „de vader der geschiedenis”, was te Halicarnassus in Carië omstreeks 484
v. C. geboren. Hij maakte talrijke reizen. Zijne ervaringen teekende hij op in negen
boeken, die ieder naar eene der Muzen zijn genoemd. Hij munt uit door eenvoud en liefelijkheid
van stijl. Herodotus stierf omstreeks 408 v. C., wellicht te Thurië, in Beneden Italië. ↑




5 Vergelijk noot 1 pag. 32. Zeven plaatsen betwisten elkander de eer Homerus te hebben voortgebracht. Te weten:
Smyrna, Rhodos, Colophon, Salamis, Chios, Argos, Athene. ↑




6 Hebe, de dochter van Zeus en Hera, de Godin der jeugd, dikwijls als gemalin van Heracles
voorkomende, was de schenkster der goden op den Olympus. ↑




7 Cybele, ook Cybebe geheeten, was eene Phrygische Godin, de personificatie van het
weelderige leven der natuur. Zij wordt ook geheeten: „de groote moeder der Goden”
en dikwijls met Rhea geïdentificeerd. Hare begeleiders waren de dolle Corybanten,
haar lieveling de jongeling Attis. ↑




8 De Sirenen waren zeemonsters, die door verleidelijke liederen de voorbijvarenden tot
zich lokten en hen dan doodden. Zij worden wel voorgesteld als vrouwen met vogelklauwen
en vleugels. ↑




9 Triton is de zoon van Poseidon en Amphitrite; vandaar in het algemeen een zeegod.
Zijn attribuut is de mosselschelp, waarop hij blaast. ↑




10 Proteus was een zeegod, die de robben Poseidon weidde. Als zijn verblijfplaats wordt
het eiland Pharos, ook wel Karpathos, gemeld. Hij had de gave zich in allerlei gedaanten
te kunnen veranderen. ↑




11 Beschermgoden, geleigeesten, (genius.) ↑




12 De Pontus bijgenaamd Euxinus, de gastvrije, is de Zwarte zee, vroeger om hare talrijke
stormen Pentus Axinus, de onherbergzame, geheeten. ↑




13 Psyche beteekent „ziel”. De fabel, juister de allegorie, waarop hier door den schrijver
gedoeld wordt, komt voor bij Apuleins, een wijsgeerig schrijver die te Madaura in
Numidië geboren was en lang te Rome verkeerde (in de tweede eeuw na C.). De inhoud
daarvan was de volgende: Psyche eene koningsdochter was de schoonste van drie zusters,
zoodat zij zelfs voor Aphrodite werd gehouden. Deze, hierover vertoornd, gelastte
Eros een sterveling op haar te doen verlieven. Doch deze werd zelf op haar verliefd.
De vader raadpleegde Apollo daaromtrent. Deze gaf de godspraak, dat men Psyche alleen
op een berg moest achterlaten, want dat zij de gade van een monster moest worden.
Dit geschiedde. Daar ontmoette zij telkens Eros in een paleis, dat voor haar was verrezen.
Nieuwsgierig haren beminde meer van nabij te zien, naderde Psyche hem, ondanks zijn
vroegere waarschuwing. Bij ongeluk liet zij een droppel heete olie op zijn schouder
vallen. Eros, die sliep, ontwaakte en ontvlood haar. Troosteloos doolde Psyche overal
rond, totdat zij eindelijk bij Aphrodite kwam, die haar als slavin hard behandelde.
Nochtans steunde Eros haar in haren arbeid, zooals op haar tocht naar Persephone,
in het schimmenrijk, waar zij levenloos door den benauwden damp ter neder stortte.
Eros riep haar door aanraking zijner pijl in het leven terug. Eindelijk werd Aphrodite
verzoend. Psyche ontving van Zeus de onsterfelijkheid en werd voor altijd met den
geliefde vereenigd. Zij baarde hem eene dochter Hedone, (Voluptas, Cupido), het Genot.
In deze allegorie wordt de onschuld, de val, de boete geschilderd en de redding der
ziel door de kracht der liefde. ↑




14 Halcyonen of Alcyonen zijn ijsvogels. ↑




15 Halcyonische dagen zijn eigenlijk de zeven dagen vóór en na den kortsten dag, gedurende
welke de ijsvogel zijn nest bouwt, daar de zee dan vrij van stormen is. Daaruit is
de Grieksche spreekwijze ontstaan, beteekenende: kalme, diepe rust. ↑




16 Heroïne beteekent eigenlijk heldin, het vrouwelijke van heros; voorts iedere voortreffelijke
der stervelingen, eene halfgodin. ↑




17 Dido of Elissa nam Aeneas, die op zijn tocht van Troje naar Italië door een vreeselijken
storm geteisterd was, gastvrij op in het door haar gestichte Cartago. ↑




18 Zie noot 2 pag. 259. ↑




19 Thyrsus is de staf der Bacchanten, die met klimop en wijngaardloof omwonden was en
uitliep in eene pijnboomnaald. ↑




20 Metalen bekkens. ↑




21 Eene pauk, eene tamboerijn, vooral bij de feesten ter eere van Cybele in gebruik. ↑










[Inhoud]






XIII.










DIOPITHES EN HIPPARETE.




Aspasia bevond zich verkleed in mannengewaad op het schip, dat den Atheenschen strateeg
naar zijne vloot vóór Samos terugvoerde. Toen de triëre uit de haven roeide, in de
open zee, schitterend in de stralen der zon, wierp de Milesische aan de zijde van
haar vriend nog een blik naar het bloeiende Ionische strand. Troepen van kraanvogels
en langhalzige zwanen vlogen over de beemden en lieten zich klapwiekend neder op den
ruischenden oever. Aspasia’s blikken echter hingen aan de verdwijnende tinnen van
hare vaderstad. Haar gemoed was doordrongen van het vaste gevoel, dat [357]zij hier op de plaats, waar zij het levenslicht had aanschouwd, den schoonsten triomf
haars levens had gevierd en de betooverende keten der liefde vaster dan ooit, ja onverbreekbaar
om den gevierdsten Helleenschen man van zijn tijd had geslagen. Ook Pericles staarde
met helder schitterend oog terug naar het wijkend strand van Ionië: hij dacht aan
de zoet doorleefde dagen en hoe zijne onvergelijkelijke vriendin als een vrouwelijke
Antaeüs1 uit de aanraking van haar geboortegrond, als ’t ware verdubbelde kracht tot overwinnende,
onwederstaanbare bekoorlijkheid had verkregen.


„Bijna zou ik kunnen klagen,” zei hij, „dat de uren van zaligheid, in Milete gesleten, voorbij zijn; maar hoe zou mij de gedachte niet bevredigen, dat ik u zelve,
als den schoonsten buit, weder met mij voer?”


„Overal,” hernam Aspasia, „zal ons het geluk en de liefde volgen; slechts ééne zaak
laten wij achter, om ze misschien nimmer weder te vinden: de gelukkige eenzaamheid,
die wij hier hebben genoten en de schoone vrijheid van alle knellende banden.”—


Pericles boog het hoofd en zag peinzend vóór zich uit.


„In Athene teruggekeerd,” vervolgde Aspasia, „zijt gij weder de staatsbestuurder,
op wiens doen en laten aller oogen gericht zijn; zijt gij weder burger van Athene,
door de strenge wet der overlevering gebonden, zijt gij weder Telesippe’s gemaal—en
ik—ik ben weder de vreemde, de van vaderland beroofde, de van recht verstokene, ik
ben weder, zooals uwe echtgenoote en hare vriendin zich uitdrukken, de hetaere van
Milete.”—


Pericles hief langzaam het hoofd op en zag zijne vriendin scherp in het gelaat. „Hebt
gij iets anders verlangd Aspasia,” sprak hij, „hebt gij niet altijd den echt als eene
slavernij bespot en het vrouwenvertrek [358]van den Athener als eene gevangenis?”


„Ik herinner mij niet, Pericles,” hernam Aspasia, „dat gij mij werkelijk ooit gevraagd
hebt, aan welken staat ik de voorkeur gaf, aan dien van hetaere of van Atheensche
echtgenoote.”


„En wanneer ik het deed,” zei Pericles, „wanneer ik u de keuze voorstelde, welk antwoord
zoudt gij mij geven?”


„Ik zou u zeggen,” hernam Aspasia, „dat ik noch het een noch het andere zou kiezen;
dat ik vrijwillig noch hetaere zou willen zijn, noch de echtgenoote van een Athener.”


Pericles was getroffen.


„De echtgenoote van een Athener?” herhaalde hij toen; „gij schijnt dus niet elke echtverbintenis,
maar alleen de Atheensche te versmaden; zeg mij toch, waar ter wereld het ideaal eener
echtverbintenis te vinden is, die uwe goedkeuring wegdraagt?”


„Ik weet het niet,” hernam Aspasia; „ik denk dat die wel nergens te vinden zal zijn;
maar ik draag dat ideaal in mijn binnenste.”


„En wat zou er noodig zijn, om datgene wat gij in uw binnenste draagt te verwezenlijken?”
vroeg Pericles.


„Wanneer er eene echtverbintenis zijn moet,” hernam Aspasia, „dan moet zij gegrondvest
zijn op de wet der vrijheid en op de wet der liefde.”


„En wat zou ik moeten doen,” vroeg Pericles, „om dit ideaal met u te verwezenlijken?”


„Gij zoudt mij alle rechten der gade moeten toestaan,” antwoordde Aspasia, „zonder
mij één van de rechten te ontnemen, die gij tot nu toe aan de geliefde hebt gegund.”


„Gij wilt dus,” zei Pericles, „dat ik Telesippe verstooten en u in hare plaats als
meesteres mijn huis zal binnenleiden? Dat is mij begrijpelijk; maar wat gij overigens
verlangt is mij niet duidelijk. Wat bedoelt gij met de rechten, die ik u niet ontnemen
mag?”


„Boven alles het recht om tusschen mij en u [359]geene andere wet te erkennen, dan die der liefde,” antwoordde Aspasia. „Dan geniet
ik dezelfde rechten als gij, evenals eene geliefde, dan ben ik niet de slavin, zooals
de echtgenoote. Gij zijt de heer des huizes, niet de mijne; gij zijt tevreden met
het offer van mijn hart, zonder mijn geest in boeien te slaan en mij tot de werkeloosheid
eener dompige eenzaamheid in het vrouwenvertrek te doemen.”


„Gij wilt mij derhalve u hart toewijden,” hernam Pericles; „de gaven en kracht van
uw geest echter zullen, evenals thans, het goed van allen zijn. Gij wilt u niet ontzeggen
in aanraking te blijven met alles, wat uwe verbeeldingskracht prikkelen, uw geest
bezighouden en verrijken kan?”


„Ja, dat is mijne meening,” riep Aspasia.


„En wanneer wij de proef eens wilden nemen met zulk eene verbintenis,” zei Pericles,
„weet gij of zoo’n proef mogelijk is, niet alleen uit het oogpunt van ’t gevestigd
gebruik, maar ook uit het oogpunt der liefde zelve?”


„Als ze u onmogelijk voorkomt, wie dwingt ons dan die te nemen?” hernam Aspasia glimlachend,
terwijl zij haar vriend een teederen kus op het voorhoofd drukte, en aanstonds begon
zij over andere dingen te spreken.—


De weg naar Samos was spoedig afgelegd. Nadat Pericles hier eenige beschikkingen betreffende
de vloot gemaakt had, beklom hij opnieuw eene triëre, om naar Chios te zeilen.


„Hoe?” vroeg Aspasia schertsend, „koestert gij zoo groot verlangen uwe vroegere, schoone
beminde terug te zien, die, zoo ik meen, bij den dichter Ion op Chios leeft?”


Pericles beschouwde het als eene aardigheid en glimlachte.


Ditmaal was Sophocles in het geleide van Pericles. De dichter was niet weinig verrast
de Milesische in hare vroegere verkleeding op het schip van Pericles terug te zien.


Zij was nu weder de bekoorlijke jongeling, wiens [360]geheim slechts aan weinige ingewijden bekend was.


Op Chios, het vaderland der edelste druiven die onder Griekschen hemel rijpten, welks
bewoners de rijkste lieden van geheel Hellas geheeten werden, leefde de treurspeldichter
Ion, een geboren Chiër, die met zijne treurspelen te Athene reeds menigen lauwerkrans
had weggedragen. Wel is waar werd er gemompeld, dat hij de Atheensche burgerij door
eenige vaten Chiërwijn, die hij ter gelegenheid van de opvoering van zijn eerste stuk
het volk aanbood, voor zich en zijne tragedie gunstig gestemd had. Hij was zooals
reeds deze mildheid bewees een der rijkste mannen van Chios en oefende daarom een
grooten, staatkundigen invloed op zijn vaderland uit.


Met Pericles stond Ion op geen goeden voet, sinds beide mannen mededingers naar de
bekoorlijke Chrysilla geweest waren, en de dichter was nog steeds op Pericles verstoord,
ofschoon de schoone ten laatste de zijne was geworden en den rijken, in weelde levenden
man naar zijn geboorteland was gevolgd. Pericles betreurde dien wrok in het gemoed
van zijn eenigen medeminnaar; want hij moest voor Athene van Chios eenige belangrijke
voordeelen trachten te verwerven en hij vreesde, dat de invloedrijke Ion uit persoonlijke
vijandschap hem daarin in den weg zou staan.


Sophocles nam op zich Ion met Pericles te verzoenen, en daar niemand tot middelaar
zoo van nature geschikt was als de beminnelijke dichter der „Antigone,” die alle menschen
voor zich innam, gelukte hem ook die poging bij zijn kunstbroeder Ion zoo uitnemend,
dat deze Pericles benevens Sophocles tot zich noodde en het zich tot eene eer rekende
de beide Atheensche strategen gastvrij te onthalen.


Slechts van den eenen morgen tot den anderen kon Pericles op Chios vertoeven, en nadat
het grootste deel van den dag aan politieke onderhandelingen was gewijd, maakte Pericles,
door Sophocles vergezeld, zich gereed om aan de uitnoodiging van Ion gevolg te geven.
[361]

Maar niet zonder een derde begaven zij zich naar het huis van hun Chiïschen gastheer.


Aspasia had er, niet zonder geheime bedoeling, op gestaan haar vriend ditmaal als
slaaf verkleed te volgen en daar, werwaarts hij zich begaf, naar de gewoonte der slaven,
die hunne heeren vergezelden, altijd in zijne nabijheid te blijven.


De geheime bedoeling echter der Milesische was geene andere, dan de vernieuwde ontmoeting
van Pericles en de schoone Chrysilla onschadelijk te maken en de aandacht haars vriends
van Chrysilla en die der schoone van Pericles af te leiden. Pericles willigde het
verzoek van Aspasia gaarne in en meende dat de reden daarvan alleen gelegen was in
eene vergeeflijke nieuwsgierigheid zijner vriendin, om die Chrysilla eens te leeren
kennen.


Ion bewoonde een landgoed op de bekoorlijkste plek van het eerst steile, daarna zacht
glooiende strand, rondom omringd door latten, die beladen waren met de rijpende gaven
van Bacchus, beschenen door de koesterende zon.


Hij voerde zijne gasten op een terras, dat op eene der liefelijkste vooruitspringende
rotsen lag, door de zee omspoeld. Daarover slingerden zich de schoone wijnranken waaraan
de Chiïsche druiven verleidelijk in dichte trossen hingen en tusschen welke aan het
oog een verrukkelijk gezicht op de glinsterende zee en de bloeiende omliggende eilanden
gegund werd.


Naar dit liefelijke oord geleidde Ion zijne vrienden en nadat hunne oogen zich aan
het bekoorlijk gezicht vergast hadden, verzocht hij hen zich neder te vlijen op mollige aanligbedden en verkwikte hen met kostelijke gaven.
Het edelste Bacchusnat werd rondgediend in zilveren bekers.


Chrysilla was ook tegenwoordig. Zij bloeide nog als eene roos, maar de bloei harer
ledematen had zich in den loop van den tijd op Chios tot zulk eene weelderigheid ontwikkeld,
dat de fijne kunstsmaak van den Athener de maat der schoonheid daarin miste. Zij geleek
op eene trotsche, volle [362]roos. Maar de roos is wel de weelderigste en geurigste, niet de schoonste der bloemen.


Ion, die in den grond een goedhartig man was en een groot minnaar van het genot, ontving
Pericles zonder zijn vroegeren wrok en met ongeveinsde hartelijkheid.


Hij hief den beker in de hoogte, gevuld met den vurigsten, schuimenden wijn zijner
gaarde en stelde een dronk in op het welzijn van Pericles en zijn vriend, den beroemden,
edelen Sophocles.


Maar toen Ion in zijn opgewondenheid verder ging en de beide mannen prees om hunne
krijgsdaden, die zij als strategen vóór Samos hadden verricht, wees Sophocles voor
zijn deel dien lof af en zeide, dat die onverdeeld aan zijn vriend Pericles toekwam.


„En toch,” vervolgde Sophocles tot Ion en eenige voorname bewoners van Chios, die
door dezen uitgenoodigd waren, „zoudt gij onbillijk zijn, als gij in Pericles boven
alles den staatsman en veldheer wildet bewonderen. Van den roem zijner ondernemingen
en scheppingen gaat de roep door geheel Hellas, maar deze maakt slechts melding van
die eigenschappen van den grooten man, die gerucht verwekken en in verren kring schitteren.
Ik weet daarentegen van zijne edele, onopgemerkte deugden meer dan ooit te spreken,
sedert ik zijn strijdmakker geweest ben vóór Samos. Van de overwinningen, die hij
daar bevochten heeft, weet gij; doch gij weet niet dat, toen ieder der vijftig rijke
Samiërs, die hij als gijzelaars naar Lemnos zond, hem heimelijk een talent voor zijne
loslating liet bieden, hij deze aanbiedingen, zoowel als de sommen, waarmede de Perzische
satraap hem zocht om te koopen, van de hand wees. Anderen vertellen u, hoevele vijandelijke
schepen hij in den grond heeft geboord, hoevele vijanden hij gedood heeft—ik zal u
echter zeggen hoevelen hij uit medelijden gespaard heeft, hoe spaarzaam hij was met
het bloed der zijnen en hoe ik hem een paar maal schertsend tot de soldaten heb hooren
zeggen, dat, [363]als het van hem afhing, zij eeuwig zouden leven. Hij vond „ijzeren handen” voor zijne
schepen uit, opdat de handen van vleesch en bloed des te meer zouden gespaard worden.
Gij weet dat hij een held is in de ure van den strijd; maar ik zeg u, dat hij een
wijze is in de ure der rust en dat hij, als hij maar een oogenblik in het leger den
tijd heeft, zijn soldaten wind en weer, zons- en maansverduisteringen en alle verschijnselen
aan den hemel verklaarde, waarom velen hem voor een toovenaar hielden. Van zijne geleerdheid
en wijsgeerigen zin hebben zij zoo’n hoogen dunk, dat velen thans voor zeker beweren,
dat hij den Samischen vlootvoogd Melissus, een beroemd wijsgeer, meer door zijne groote
krijgskunst, dan wel door zijne doodende sluitredenen op de vlucht heeft geslagen.
Er was geen zachter en geen strenger, geen meer gevreesd en meer geliefd man in het
leger dan hij, geen die meer zweeg, wanneer het spreken overbodig was en geen, die
spraakzamer was, als het noodig was het zwijgen te verbreken. Dit wilde ik u van Pericles
zeggen, opdat gij den edelen en voortreffelijken man als zoodanig moogt roemen, niet
altijd alleen als strateeg en zeeheld; want in dit opzicht verdient hij wel is waar
lof, maar niet onvoorwaardelijk, in zoover hij nadat hij zich vóór Samos zoo dapper
had gekweten, te Milete naar ik hoor, zich minder moedig heeft betoond, ja zelfs zijne
vloot en veldheersambt bijna vergeten had en eenige dagen langer dan noodig was in
de baai daar voor anker heeft gelegen, wat ik als eene strategische fout beschouw.”


Ion en de andere toehoorders lachten over deze slotwoorden van Sophocles; Pericles
echter bedacht zich niet lang om de rede van zijn vriend te beantwoorden. Hij sprak
het volgende:


„Mijn ambtgenoot en vriend Sophocles hier wil u overreden, naar ik hoor, mij liever
onder de wijzen dan onder de groote strategen te tellen. Gaarne zou ik, om hem niet
met gelijke munt te [364]betalen, omgekeerd van hem beweren, dat hij eerder tot de groote strategen dan tot
de wijzen behoort, doch het ligt te zeer voor de hand om het te kunnen ontkennen,
dat hij met mij in hetzelfde geval verkeert: van de krijgskunst namelijk en van datgene
wat tot het zeewezen behoort verstaat hij, om zoo te zeggen, al heel weinig. Hij zal
zijn leven lang veel gemakkelijker de namen van alle Nereïden2 der zee onthouden, dan de benamingen van de bestanddeelen van eene goedgebouwde Atheensche
triëre. Maar hij heeft ons gedurende dezen zeetocht als strateeg een prachtigen paeän
op Asclepius3 gedicht, die op de geheele vloot gezongen wordt en die, zooals onze stuurlieden en
roeiknechten verzekeren, ons bij stormen op zee reeds de voortreffelijkste diensten
heeft bewezen. En evenals zijn paeän de opgestuwde golven bedaart en de Goden der
zeevaart goedgunstig stemt, zoo is zijn geheele wezen met zachte olie te vergelijken,
die al het ruwe glad maakt, al het woest verbolgene bedaart. De matrozen op zijn schip
doen wat zij behooren te doen, ook wanneer hij een verkeerd teeken geeft en zij houden
hem wel is waar voor een in het zeewezen onervaren, maar toch als een door de Goden
geliefd man. Wanneer uit mijn mond woorden van wijsheid komen, naar de menschen meenen,
dan gelooven zij tevens, dat ik ze aan den Clazomeniër Anaxagoras ontleend heb; wanneer
echter Sophocles den mond opent, zijn allen overtuigd, dat de Goden zelven hem die
woorden in den droom hebben ingegeven. Zulk een man, mijne vrienden van Chios, is
mijn medestrateeg Sophocles. Ik meen hem geprezen te hebben en ik zou den Goden danken,
zoo de lof, dien hij mij toegezwaaid heeft, even wel verdiend is, als die, welken
ik hem in deze woorden toebreng.”
[365]

Zoo roemden, door de vurige gave van Bacchus opgewekt en ongeveinsde hartelijkheid
onder het masker van goedhartige scherts verbergend, elkander de beide Atheensche
scheepsbevelhebbers in den kring van vroolijke, krachtige mannen, onder de druiventrossen
van het schoone terras van Ion.


„Ik zou haast blozen,” zei Ion, „als men mannen vóór zich ziet als Pericles en Sophocles,
die met ernstige bezigheden vervuld en onophoudelijk voor het algemeene nut werkzaam
zijn terwijl men zelf in de afzondering alleen voor het genot en de Muzen leeft. Maar
ik geloof, dat naast een roemrijk en schoon werken ook eene loffelijke en schoone
ledigheid is. Deze heb ik verkozen.”


„Zeker,” zeide Sophocles, „is eene ledigheid schoon te noemen, die schoone vruchten
draagt. De Atheners hebben uwe treurspelen nog niet vergeten.”—


„Noch uw Chiër-wijn!” voegde Pericles er bij.


„Ik weet zeer goed,” hernam Ion, goedhartig glimlachend, „dat gij Atheners beweert,
dat ik door mijn wijn uwe gunst voor mijn treurspel wilde koopen, maar gij moogt zeggen
wat gij wilt, alleen niet, dat de wijn slecht geweest is. Want, als gij mijn Chiër
niet roemt, dan beleedigt gij mij meer, dan wanneer gij mijne treurspelen berispt.”


„Ziet me die treurspeldichters toch eens,” zei Pericles, „hoe opgeruimd en vroolijk zij van geest zijn, terwijl zij er van houden in hunne
treurspelen zich met de somberste en verschrikkelijkste dingen bezig te houden: altijd
spreken zij van den toorn der Goden, overouden vloek, overerfelijke schuld, vreeselijke
beschikkingen van het noodlot en dergelijke akeligheden meer …”


„Juist omdat wij opgeruimd van geest zijn,” hernam Sophocles, „verkeeren wij moedig
met het sombere, wij worstelen daarmede en zouden het gaarne overweldigen. Moedig
worstelen wij met die oude, blinde machten van het noodlot, om de menschelijke dingen,
zoo goed wij kunnen, uit de betoovering eener duistere noodlottige macht te [366]bevrijden. In de heldere sterrennachten, die ik aan boord van mijne triëre vóór Samos
doorbracht, heb ik mij in den geest dikwerf opgehouden met dien lijdenden, Thebaanschen
grijsaard en hem gevolgd op zijn lijdensweg, hoe hij het eerst door vertwijfelend
berouw of onvrijwillige schuld gedreven, zich van het licht der oogen heeft beroofd
en rondzwerft in den vreemde, langzamerhand echter tot een reiner klaarheid en vrijheid
gekomen, schuld en berouw ten laatste van zich werpt, vóór het einde zijns levens
het grijze hoofd met de fierheid van den onschuldige omhoog heft en van een misdadiger
de rechter wordt over hen, die niet onvrijwillig en onbewust zooals hij, niet door
eene onverbiddelijke beschikking van het noodlot, maar uit eigen beweging door de
verloochening van alle edele, menschelijke gevoelens misdreven hebben.”


„Mijn beste vriend,” sprak Ion, „uit hetgeen gij daar over Oedipus zegt spreekt weder
de oude, welbekende liefde voor uw geboortevlek, want daar was het toch, dat de grijze
lijder tot zijne rust inging.”—


„Gaarne beken ik u,” hernam Sophocles, „en ik zie er een gunstig teeken in voor mijne
tragische dichtkunst, dat juist in dat vlek, waar ik geboren werd, die overoude, tragische
verwikkelingen zich hebben opgelost.”


„Eer vrij uwe geboorteplaats,” zei Pericles, „maar dit zult gij mij toch moeten toegeven,
dat niet alleen uw vlek, maar geheel Athene de bodem is, waarop overoude verwikkelingen
tot eene oplossing komen, oude schuld verzoend wordt, vroegere duisternis bezwijkt
op de plaats der heldere Godin Pallas Athene! Op den gezegenden bodem van Athene heeft
niet alleen die zwaar beproefde grijsaard, maar ook de jonge Orestes, voortgejaagd
door de Furiën, delging van den vloek gevonden, ja, gij allen kent den afgrond in
de nabijheid van den onvoltooiden tempel van den Olympischen Zeus en wij willen gaarne
gelooven, wat de sage [367]meldt, dat in dezen afgrond de wateren van den Deucalionischen4 vloed zich hebben neergestort.”—


Onder deze en dergelijke gesprekken was de zon langzamerhand ter kimme gedaald; de
zee was over eene groote uitgestrektheid met een purperen gloed getint, die zijn laatsten,
gouden glans over het met wijnloof omkranste terras verspreidde. De gasten van Ion
ademden met welbehagen de zachte, verfrisschende avondkoeltjes in die over de zee
tot hen overwaaiden. Ion liet de bekers opnieuw vullen en het vocht in de zilveren
schalen fonkelde, alsof ook daarin de purperen gloed der ondergaande zon zich afspiegelde.


Pericles liet zijn beker door geene andere hand, dan door die van zijn slaaf vullen.
Deze nam het ambt van schenker met eene bevalligheid waar, die aan het oog van Ion,
van de schoone Chrysilla en de overige aanwezigen evenmin ontging, als de schoonheid
der trekken van den jongeling. Hij scheen het zich tot taak gesteld te hebben, het
ambt van schenker ook bij Sophocles te vervullen, wat de dichter glimlachend en met
kennelijke vreugde liet welgevallen.


„Uw schenker heeft maar ééne fout, Pericles,” zei hij.


„En welke is die?” vroeg Pericles.


„Dat hij bij het aanreiken van den beker zoo haastig is,” hernam de dichter; „men
zou liever zien, dat hij daarbij een weinig draalde, om zich in de oogen te laten
zien, die, naar mij dunkt, eene nadere beschouwing overwaard zijn.”


De jongeling bloosde, toen hij na deze woorden van Sophocles aller blikken op zich
gericht zag. Deze lachte om de verlegenheid van den knaap en riep met de woorden eens
ouderen dichters:



„Hoe schoon op purperwangen glanst des Eros’ licht!”



[368]

„Wat zegt gij van deze verzen van Phrynichus5? Hoe bevallen u die purperwangen?”


„Mij bevallen zij niet,” hernam de jongeling, die spoedig zijne tegenwoordigheid van
geest hernomen had. „Het komt mij voor, dat de dichters in hunne verzen zaken prijzen,
die zij in de werkelijkheid volstrekt niet schoon zouden vinden. Ik geloof, dat eene
wang met echt purper geverfd, leelijk zou zijn.”—


„Hoe?” riep Sophocles, „dan zoudt gij toch ook de rozenvingeren van Eos6 bij Homerus niet schoon kunnen vinden?”


„Volstrekt niet,” hernam de jonge slaaf. „Als mijne vingers rood als rozen waren,
zou Pericles, mijn meester, gelooven, dat ik mij met het sap der purperslak bezoedeld
had en mij bevelen mijne handen te gaan wasschen.”


„Och, dat alle hekelende kunstrechters slaven waren als gij!” riep Sophocles. Maar
lachend plaagde Pericles hem, omdat hij als dichter nu eindelijk zijn beoordeelaar
had gevonden.


Verscheidene aardigheden werden er gewisseld; ook vurige blikken, door den gloed van
Dionysus bezield, werden hier en daar geworpen en te midden daarvan deden de onzichtbaar
rondzwevende minnegoodjes een klein, onschuldig, dartel spel van onderlinge ijverzucht
ontbranden. Pericles vond, dat zijn vriend Sophocles het geheim van den schoonen slaaf
te weinig eerbiedigde, en van dezen wederom meende hij, zijn ambt van schenker met
grooteren ijver dan noodig was vervulde. Aspasia van haren kant dacht opgemerkt te
hebben, dat [369]Chrysilla’s blikken die van Pericles telkens ontmoetten en dat deze de zijne somwijlen
een tijdlang op de weelderige, bloeiende vormen van Ion’s vriendin deed rusten. Weldra
echter veranderde de zaak. Chrysilla had werkelijk in den beginne met hare oogen Pericles
gezocht, om uit ijdele, vrouwelijke nieuwsgierigheid uit te vorschen, of de macht
harer bekoorlijkheden nog iets vermocht op den man, die haar eens zijne hulde had
bewezen.


Evenwel kon ook de schoone slaaf, die aller oogen tot zich trok, door haar niet onopgemerkt
blijven en dezen van zijn kant scheen het er op gezet te hebben zijne vurigste blikken
juist aan Chrysilla te wijden. Zoo gelukte het hem ten laatste de oogen van Ion’s
vriendin bijna geheel van Pericles af te leiden en op zich te vestigen. In dit streven
werd hij door Sophocles krachtig geholpen.


Ion had in den beginne die wisseling van woorden en blikken tusschen Pericles en Chrysilla
niet zonder eenig ongenoegen waargenomen en zag ten laatste met even weinig behagen
de oplettendheid, die zijne vriendin aan den vreemden jongeling wijdde, doch tevens
gaf hij aan zijne vriendin eenige reden tot bezorgdheid, doordat hij den indruk liet
bemerken, dien de opgewekte geest en de schoonheid van dezen jongeling bijna geheimzinnig
op hem maakten.


Nieuwe bekers werden gebracht. Toen Sophocles wederom den zijne uit de hand van den
schoonen schenker aannam, beschouwde hij den rand des bekers met een scherp oog en
zei, tot den slaaf zich wendend:


„Voor de eerste maal moet ik mij beklagen, dat gij niet oplettend genoeg uw ambt vervult.
Aan den rand van dezen beker zie ik een klein pluisje, dat gij verzuimd hebt weg te
nemen.”


Glimlachend wilde de jongeling met zijne fijne vingertoppen over de plaats van den
rand des bekers strijken, om het pluisje te verwijderen. Doch Sophocles liet dit niet
toe, zeggende:
[370]

„Zulke dingen moeten niet met de vingers aangeraakt, maar liever met den adem van
uw mond zacht weggeblazen worden.” Na deze woorden gesproken te hebben, reikte hij
den jongeling den beker, die zich glimlachend bukte, om het pluisje, zooals de dichter
wenschte er af te blazen. Deze echter hield den beker zoo, dat het hoofd van den jongeling
zoo dicht mogelijk bij het zijne moest komen. Derhalve raakten de gouden lokken van
den jongeling bijna onmiddellijk den boezem des dichters. Hij ademde het bedwelmende
aroma in, dat daaruit opsteeg en ondervond de zachte aanraking op zijne wangen van
het gebogen en weder opgeheven hoofd; hij zette daarop zijne lippen juist op de plaats
van den beker, die door den adem van den rozenmond aangeroerd was.


Met spiedend oog had Pericles het voorgevallene opgemerkt. „Mijn waarde Sophocles,”
zei hij, „ik wist niet dat gij zoo’n haarklover waart, om zooveel drukte van zoo’n
onbeduidend pluisje te maken.”


„Beken liever,” hernam Sophocles, tevreden glimlachend, „dat gij nu inziet vroeger
gedwaald te hebben, toen gij mij in gezelschap van deze allen stoutweg voor een zeer
slecht strateeg en krijgskundige hebt uitgemaakt. Intusschen stel u gerust; ik heb
de voldoening waarom het mij te doen was, en ik beloof u dat ik het bij dit kleine
bewijs mijner groote talenten laten zal.”


Zoo sprekende reikte Sophocles zijn vriend de hand en deze drukte ze hartelijk lachend.
De schaduwen werden al langer en langer, maar nog laat in de schemering des avonds
lieten de klank der bekers en een vroolijk, luidruchtig gesprek op het door de zee
bespoelde terras van Ion zich hooren. In de zee was de purperglans allengs verdwenen,
maar nog steeds fonkelde het in de steeds opnieuw gevulde, schuimende bekers op Chios.


Het was zonderling, maar eindelijk was de schoone vroolijke, geestige schenker van
Pericles het middelpunt van het geheele gesprek geworden. Ieder [371]wilde ten laatste alleen door hem zich den beker laten vullen. Ieder wilde een blik
uit zijne vroolijke, bezielde oogen opvangen, ieder een geestig woord uit zijn mond
vernemen. Toen Chrysilla eens den wensch naar een bijzonder mooien druiventros uitte,
die van de latten afhing, haastte zich de vlugge en gedienstige schenker dien te plukken
en de dame aan te bieden. Chrysilla bloosde, bloosde voor den slaaf—en niemand verwonderde
zich daarover. Ion keurde het niet goed, maar vond het toch zeer verklaarbaar. En
zoo draaide zich ten laatste alles om de verkleede Milesische. Ofschoon zij uit eene
aardigheid verkozen had te dienen, heerschte zij toch …


Eindelijk vroeg Ion, dien zijn eigen kostelijken wijn niet kariger dan zijne gasten
had aangesproken, aan Pericles, of hij hem dien slaaf verkoopen wilde.


„Neen!” antwoordde Pericles, „ik ben van plan hem zijne vrijheid te geven en nog heden
wil ik dat doen—op dit oogenblik! Hij zal voor het laatst deze kleederen gedragen
hebben. Hier ten aanschouwe van u allen verklaar ik hem vrij!”—


Alle aanwezigen gaven luide hunne goedkeuring over dit besluit te kennen. De bekers
werden op de gezondheid van den schenker geledigd en zijne vrijlating met het bloed
der edelste druif bezegeld.


Eén echter van het vroolijke gezelschap, Pericles zelf, was op het einde ernstig en
nadenkend geworden.


„Gij hebt,” zei Aspasia lachend tot hem, toen zij van Ion weggingen, „mijne vrijlating
met eene plechtigheid uitgesproken, die zelfs hen trof, die niet wisten, dat het maar
een grap was.”


„Het was geen grap,” hernam Pericles, „ik wil dat gij nooit meer mannenkleeding zult
dragen, dat gij nooit meer u zelve vernedert.”


„Ik ben verlangend te vernemen,” hernam Aspasia, „hoe gij het de vreemdeling en de
zoogenaamde hetaere uit Milete besparen zult, zich te vernederen.”
[372]

„Dat zult gij vernemen,” zei Pericles.


Den volgenden morgen keerde de Atheensche veldheer naar Samos terug en onverwijld
gaf hij aan de vloot order den volgenden morgen zeilree te zijn, om eindelijk den
terugkeer naar Athene aan te nemen.


Met uitbundige blijdschap werd dit bevel begroet en fier met wimpels getooid, zeilde,
onder het aanheffen van een donderenden zegezang, bij het krieken van den volgenden
dag, het zegevierend Atheensch eskader uit de haven van Samos naar de hooge zee, westwaarts
koers zettende, om na eene afwezigheid van elf maanden het vaderland terug te zien.


„Ik denk,” zei Aspasia tot haar vriend op het oogenblik van hun vertrek, „dat gij
het afgrijzen, ’t welk het verhaal van Artemidorus op den laatsten avond te Milete
bij u opwekte, wel reeds op Chios zult overwonnen hebben en dat gij daartoe niet eerst,
naar ge meendet, de Attische lucht noodig hebt.”


„En toch,” hernam Pericles in vurige opgewondenheid, „is mijne ziel geheel vervuld
van een heimwee naar het vaderlandsche strand en steeds klinken al luider en luider
in mij eenige verzen, die ik uit den mond van Sophocles gehoord heb:



„Ion’s zoon Melicertes, en gij lieflijke Leucathea,


Vorstin der fonkelende zee, immer tot hulpe bereid,


Nereus’ dochters, en gij, Poseidon, ruischende baren,


Gij ook, Thracische wind, zachtste beheerscher der zee,


Neemt in genade mij op en voert mij over het zilte


Zeenat zonder gevaar, naar het geliefde Atheen!”



De vaart ging den eersten dag bij gunstigen wind en onder een onbewolkten hemel langs
de eilanden van den blauwen Archipel. Voor de beide gelieven was deze vaart door de
eilandenzee een [373]zalig genot. Wat zagen zij gaarne, terwijl het ranke vaartuig de baren ruischend doorkliefde
van het boord van het schip in de donkerblauwe golven, die in den naasten kring van
het schip groen als weilanden en verderop als in schitterend blauw gedoopt schenen
en door de tallooze, verblindende zilveren stralen der zon werd beschenen. Meeuwen
fladderden om den mast met hare lange, wit gerande vlerken, en in geheele drommen
volgden dolfijnen het witte schuimend spoor, dat de kielen, den vloed doorklievend,
achter zich lieten. In dartel spel, met de gespleten staarten om zich slaande, vermeiden
zij zich in de zilte baren, scheerden over den zeespiegel, om dan weder hunne zwarte,
schitterende lichamen in de golven te begraven.


Bij het vallen van den nacht liet Pericles de vloot voor Tenos ankeren. Het eentonige
gezang der roeiers verstomde en daarmee het ruischen der zee, door de kielen doorkliefd;
in den reinen, helderen aether fonkelden de sterren en het maanlicht sloeg in het
Oosten zijn gouden brug over de zee.


Pericles stond peinzend op het verdek van zijn vaartuig, terwijl alles rondom hem
in diepen sluimer verzonken lag.


Daar schoof zich eene warme, zachte hand in de zijne.


„Waarom staart gij zoo in gedachten op de zee?” vroeg Aspasia: „Koestert gij zoo’n
vurig verlangen naar de ambrosische7 dochters van Nereus, die met haar rozevoeten de kristallen diepten doorkruisen?”


De zilveren klank harer stem wekte den droomer uit zijn gepeinzen.


Pericles antwoordde met een kus en zij begonnen te minnekoozen, waarbij zij allengs,
bij het heldere maanlicht, als in zoete droomen gewiegd, de geheele zee rondom zich
vol leven zagen. Uit de diepten doemden de dochters van Nereus op, rijdend [374]op zeemonsters, en Tritons, die schetterende trompetters ter zee, bliezen op hunne
mosselschelpen; te midden van hen verrees de zeenimf Galathea: zij hief haar purperen
gewaad uit den vloed en liet het, door zachte koeltjes zwellende, als een zeil boven
zich heen golven.


Bij het grauwen van den morgen vernamen Pericles en Aspasia plotseling den klank van
snaren in de verte. Het klonk hun als de lier van Orpheus8, die toch, naar de oude overlevering, toen de zanger den dood had gevonden, door
de Maenaden9 in de zee geworpen en door den vloed verder gestuwd was over de Aegaeïsche zee en welker tonen de zeevaarders somwijlen bij diepe windstilte over den waterspiegel
vernamen. De klank derhalve van de onbeheerd ronddobberende lier van Orpheus scheen
tot het oor van Pericles en Aspasia door te dringen, tot zij bemerkten, dat de tonen
uit de triëre van Sophocles kwamen, die hen naderde, toen de vloot in de schemering
van den morgen zich weder in beweging zette. De vrienden begroetten elkander en Sophocles
nam de uitnoodiging van Pericles aan om hem een bezoek op zijn schip te brengen. Daar
praatten zij over Athene, over het wederzien hunner vrienden, over het feest der Panathenaeën
dat onmiddellijk na hunne terugkomst zou gevierd worden, en steeds hooger spande Aspasia
de verwachting, waarmede Pericles en Sophocles de verrassingen verbeidden, die Phidias
en de zijnen door hun rusteloozen arbeid in dat lange tijdsverloop aan hunne terugkeerende
vrienden hadden bereid.


Toen nu de dag ten volle was aangebroken en de eerste stralen de zee verlichtten, doemde ter linker zijde het heilige Delos op, de „Ster der zee”, het eiland van
Apollo, schitterend in de morgenzon, als ’t ware gekust door de stralen van den God,
[375]aan wien het geheiligd was. Niet zonder innerlijke ontroering staarde Pericles op
de overoude eerwaardige parel in den Archipel. Hij dacht aan den dag, toen, als een
geschenk van den God, de rijke, gouden schat van dit eiland Athene binnenstroomde.
Maar ook het scheepsvolk liet het goddelijk eiland niet zonder vereering aan zijne
oogen voorbijgaan. Van de hooge boorden der geheele Atheensche vloot klonk een donderende
paeän ter eere van Apollo, den beschermgod van den Ionischen stam, welk lied machtig
rolde over den zeespiegel, beschenen door de vriendelijke stralen der morgenzon.


Maar gezang en gejubel verdoofden van nu af niet meer op de schepen; eene vroolijke
stemming heerschte overal; want nog heden zou men het vaderlandsche strand bereiken
en hoe meer men de vurig gewenschte kusten naderde, des te gevleugelder schenen de
triëren, gedreven door de zwellende zeilen en den dubbel krachtigen riemslag der roeiers,
het zilte sop te doorklieven.


De uren vlogen voorbij: reeds was men Tenos en Andros voorbij gestevend. In een zachten,
zilveren glans verhieven zich ten noorden van Ceos de hoogten van Euboeä. Ter linkerzijde
doemden grootsch en breed getakt, door dien zelfden zilverglans omstraald, de met
pijnen begroeide bergen van Aegina op. Een zachte rijp scheen alles te bedekken, gelijk
het fluweelen waas de donkere pruimen.


Tusschen de beide eilanden echter, verre vooruitspringend op den achtergrond door
een krans van eerwaardige hoogten omgord, rees uit de diepten der zee Attica’s gewijde
kust.


Tallooze oogen zochten haar—met blijde kreten werd zij begroet. Maar de afstand ter
zee is bedriegelijk. Reeds was de zon ver naar het westen gedaald, vóór het uitspringend
gebergte van Sunion was bereikt, steil zich verheffend, verblindend wit, door de baren
omruischt, met den marmeren tempel van Pallas, die met zijne prachtige [376]zuilen eene lichtende stip is voor den zeevaarder.


In een wijden kring zeilde de Atheensche vloot om deze gevaarlijke, zuidelijke kaap
van Attica, koers zettende naar de prachtige Saronische golf, ter rechter zijde het
vaderlandsche strand en de glinsterende tinnen van Athene, links de bergen van de
Peloponnesus, waarachter de zon onderging. Toen was alles, van verre en op een afstand,
door een gouden rozensluier bedekt. De bergtoppen en de aether daarboven, de zee en
de schepen zelve, zij alle waren gehuld in het tooverlicht der laatste uren van den
dag. Alles was purper en schitterde als goud. Alleen in het zuidwesten hadden zwarte
wolken zich samengepakt. Plotseling schoten de bliksemstralen daaruit te voorschijn
en de bergen van Argos stonden in eene zee van vuur. Rustig en grootsch verhieven
zich daar tegenover ter rechterzijde de hoogten, die Athene omgeven: de lange bergketen
van den Hymettus, de pyramidaal oploopende Pentelicon, de stout verrijzende rotsklomp
van den Lycabettus.


Thans echter verscheen de heilige, aan ieder Atheensch oog dierbare hoogte van de
Acropolis, omgeven door de wijd uitgestrekte stad. Aller blikken wendden zich daarheen.
Maar veranderd vonden zij de heilige hoogte; de marmerwitte tinnen, vreemd aan de
zoo langen tijd afwezigen, schitterden door den lichten nevel heen in de laatste stralen
der ondergaande zon.


Niet naar het van verre wenkende hoofd en de flikkerende lansspits der reusachtige
Athene Promachos richtte, als anders ditmaal de Atheensche schepeling van het boord
van zijn schip het oog naar Sunion’s hoogte, maar aller oogen wendden zich naar die
nieuwe, sneeuwwitte tinnen, die door de schemering heenblonken van den top der Acropolis.—


En uit één mond klonk de kreet van boord tot boord: „Het Parthenon! Het Parthenon!”——


Ter zelfder ure, dat de blikken der terugkeerende overwinnaars naar de hoogte van
de Acropolis waren [377]gericht, greep juist daar, in het eerwaardige Erechtheüm nabij de stoute tinnen van
het nieuwe Parthenon, eene geheimzinnige en bijna wondervolle gebeurtenis plaats.


Het grootste en heerlijkste, om de vier jaren gevierde feest der Atheners, de Panathenaeën,
naderde. Op dit feest werd aan de schutsgodin van Athene, de eeuwenlang vereerde Athene
Polias, naar oudvaderlijk gebruik een schoon geweven kleed, de zoogenaamde peplos10 ten geschenke gebracht. Deze peplos werd op de Acropolis zelve, in het heiligdom
van Athene Polias, hetwelk gemeenschap had met het oude Erechtheüm, geweven. Vier
meisjes van jeugdigen, bijna nog kinderlijken leeftijd werden uit de aanzienlijkste
familiën van Athene gekozen, om die heilige peplos te helpen weven en bovendien nog
eenige maanden lang in het gebied van den tempel te verblijven, ten einde onderscheidene
andere heilige gebruiken te verrichten, die met den ouden, deels geheimzinnigen eeredienst
in het Erechtheüm op den burg samenhingen. Twee dezer meisjes wierden gekozen om op
een bepaalden nacht niet lang vóór de feestviering der Panathenaeën, van de Acropolis
zich langs een geheimen onderaardschen weg iets onbekends, iets geheimzinnigs, dat
niemand zien mocht en dat, naar het heette, zelfs de priesters niet kenden, naar eene
grot in het heiligdom, nabij den Illisus gelegen, te dragen en vandaar iets even geheimzinnigs,
onbekends naar het heiligdom van Athene Polias op den burg terug te brengen.


Onder de jonge meisjes, die ditmaal tot het ambt van Arrhephoren—want zoo werden zij
genaamd—verkozen waren, bevond zich het dochtertje van Hipponicus, Hipparete, van
wier bevalligheid en zedigheid Hipponicus gesproken had toen hij bij gelegenheid van
het feestmaal ter eere zijner choregie aan Pericles had voorgesteld, dit lieve kind
voorloopig reeds aan den schoonen Alcibiades [378]te verloven. Inderdaad was Hipparete het toonbeeld van een echt Attischen, hoewel
niet volkomen ontloken knop, die ondanks haar kinderlijkheid reeds iets verstandigs
en waardigs ten toon spreidde.


Met hare overige vriendinnen, die tot een gelijken dienst aan de Godin geroepen waren,
vertoefde Hipparete nu op de Acropolis in het tempelgebied der Godin. De meisjes werden
hier verpleegd als tot den tempel behoorende. Er was ook eene bijzondere ruimte, waar
zij zich door het balspel vermaken konden. De priesteres van Athene Polias had het
opzicht over haar. Daar echter het heiligdom der Godin met dat van Erechtheüs vereenigd
was, leefden de meisjes ook onder het oog van Diopithes, den Erechtheüs-priester;
zelfs was de priesteres van Athene Polias nevens hem slechts een onbeduidende schaduw
in het gebied van het Erechtheüm.


Hij gaf de meisjes talrijke aanwijzingen en vermaningen, het liefste en het meeste
onderhield hij zich met het dochtertje van Hipponicus. Haar boven allen scheen hij
zijne gunst te bewijzen, haar roemde hij steeds boven hare vriendinnetjes. Niet zelden
sprak hij met haar in langdurige gesprekken over zaken, die haar vader, zijne huiselijke
aangelegenheden en het verkeer met zijne gasten betroffen. Hipparete antwoordde hem
met de onbevangenheid van een kind. Toen hij haar eens schertsend vroeg, of haar vader
nog geen echtgenoot voor haar had gekozen, noemde zij zeer ernstig den pleegzoon van
Pericles, den jongen Alcibiades, en zeide, dat haar vader haar aan dezen wilde verloven.


„Aan den pleegzoon van Pericles?” riep Diopithes en zijne vriendelijke trekken namen
plotseling eene afkeurende, schampere uitdrukking aan.


De vijandelijke gezindheid jegens Pericles en allen, die hij als vrienden, raadgevers
en dienaars van dezen man beschouwde, was sedert dat gesprek met den ziener Lampon
onophoudelijk versterkt [379]geworden. Door de priesteres van Athene Polias, die een werktuig in zijne hand was,
stond hij in betrekking met de zuster van Cimon en met de echtgenoote van Pericles,
en vernam door haar steeds, wat er in de omgeving van zijn tegenstander voorviel.


De avond, waarop het geheimzinnige gebruik zou verricht worden, was aangebroken. De
beide uitverkoren meisjes Hipparete, en Lysiske werden uitgedost in kostbare, witte,
met goud gestikte kleederen, die hare vaders voor dit doeleinde moesten bekostigen
en die, wanneer zij gebruikt waren, het eigendom van het heiligdom bleven.


Zoo rijk versierd werden de beide meisjes in het binnenste van het heiligdom van Athene
Polias geleid en ontvingen daar van de priesteres in tegenwoordigheid van den Erechtheüs-priester, benevens diegenen, die gekomen waren om de heilige plechtigheid als toeschouwer
mede te vieren, onder verscheidene ceremoniën de beide bedekte kruiken, om ze van
hier langs den geheimzinnigen weg naar de grot in het heiligdom te dragen. Met de
linkerhand hielden zij de aarden kruiken tegen de borst, in de rechter droegen zij
eene aangestoken fakkel. Vóór zij zich op weg begaven, gaf de Erechtheüs-priester haar nauwkeurige aanwijzingen over hetgeen zij te doen hadden, vermaande haar iedere
misdadige nieuwsgierigheid naar den inhoud der kruiken uit haar gemoed te verbannen
en zich over niets, wat haar op weg of in de grot mocht ontmoeten, te beangstigen
of in haren heiligen dienst te doen storen. Hij zei haar, dat zij onder de bescherming
van den God Erechtheüs zich bevonden, den pleegzoon van de Godin van den dauw Herse,
naar wier heiligdom zij zich begaven, en vermaande haar niet te versagen, ook al mocht
de God zelf, zij het ook in slangengedaante, als reeds eenmaal in vroegere tijden
aan de Arrhephoren, zich op haar weg vertoonen. Alleen dan, wanneer zij het heilige
geheim schonden of haar heiligen plicht niet stipt verrichtten, [380]hadden zij den toorn van den God te duchten. In elk ander geval echter hadden zij slechts gunst en heil van hem te wachten.


De beide meisjes begaven zich op weg. In groote spanning en kinderlijk geloof had
Hipparete naar de woorden van den priester geluisterd en was vol blijde hoop en vertrouwen.
Minder goedsmoeds ging de jongere Lysiske naast haar. Zoo daalden zij beiden den onderaardschen
weg af, waarin vele trappen gehouwen waren. Angstig zag Lysiske om zich heen, Hipparete sprak haar moed in.


Eindelijk vroeg Lysiske wat er toch wel in die heilige kruiken verborgen mocht zijn.


„Wat wij terug zullen brengen,” antwoordde Hipparete, „kan ik mij voorstellen. Wat
kan de dauwgodin Herse anders geven dan dauw? Wellicht dus met dauw besproeide twijgen
of bloemen.”


„Maar wat wij daarheen brengen?” vroeg Lysiske weder.


„Ik weet het niet,” hernam Hipparete. „Als wij iets vochtigs naar boven dragen, dan
brengen wij vermoedelijk iets droogs of vurigs naar beneden; want evenals het daar
beneden in de diepte vochtig is, zoo dor en droog is het op den bergtop.”


„Neen,” zei de kleine Lysiske angstig, „wij dragen zeker een grooten uil naar beneden,
zooals die daar boven in het metselwerk van het Erechtheüm krassen en brengen eene
schrikkelijke slang terug, omdat de slangen zich gaarne in vochtige laagten ophouden.”


„Wees niet bang voor slangen,” zei Hipparete, „gij weet toch, dat in hare gedaante
zich de God Erechtheüs verbergt en dat deze ons beschut en ons zegent op dezen tocht.”


De beide meisjes waren de talrijke trappen afgedaald, hadden het doel van haar tocht
bereikt en traden nu door eene in de rotsen gehouwen poort het heiligdom binnen. De
grot was verlicht door een lamp, die, vóór een steenen beeld der dauwgodin geplaatst,
met eene roode vlam brandde.


Onder de ceremoniën, die men haar geleerd had, [381]legden de beide meisjes hare kruiken vóór de Godin neder en waren op ’t punt de gereedstaande,
eveneens dicht omhulde kruiken, op te nemen en weg te dragen.


Juist sloegen de meisjes haar blikken naar den achtergrond der grot; daar zagen zij
bij het schemerlicht eene reusachtige slang ineengerold liggen, met den kop half opgeheven.


Lysiske schrikte, verbleekte, sidderde en wilde vluchten, Hipparete hield haar terug
en gaf haar de kruik in de hand, waarmede deze beangst en zonder om te zien, haastig
wegliep. Toen nam Hipparete de andere kruik en maakte zich gereed de grot te verlaten.
Nu echter kwam uit den achtergrond der grot een sterke tocht, waardoor de fakkel van
Hipparete en tevens de lamp werden uitgebluscht, zoodat het meisje in het pikdonker
stond. Nu zou de vrees ook haar om het hart zijn geslagen, zoo niet op hetzelfde oogenblik
uit den achtergrond eene vriendelijke stem haar in de ooren had geklonken, die haar
vermaande onverschrokken te blijven, zooals zij tot nu toe geweest was.


„Voor uw edelen moed en uwe vrome trouw,” klonk de stem, „verleent de God u, o kind,
een geschenk, dat den zegen der Goden en het hoogste geluk u voor uw geheele leven
waarborgt.”


Op dit oogenblik begon de vlam van de lamp van zelf weder te ontbranden en de God
rustte niet meer schrikaanjagend daar, maar in heroëngestalte op de plaats, waar straks
de slang haar kop had opgeheven. Hij verlangde, dat het meisje hem naderde. Hipparete
deed het onversaagd. Hij trok haar tot zich en drukte een kus op haar voorhoofd, dat
die schitterende reinheid had welke men bij half ontloken bladeren waarneemt, wanneer
zij juist na een warmen lenteregen uit de bruine knoppen zijn gebroken.


„Hebt gij wel nooit hooren spreken,” vroeg hij, „van de goddelijke genade, die aan
sterfelijke jonkvrouwen is ten deel gevallen? Hebt gij nooit gehoord [382]van Alcmene en Semele, van Danaë?”


De lippen van den spreker trilden een weinig, toen hij die woorden sprak: ook zijn
hand beefde, toen hij daarmede het rijkgelokte hoofd van het meisje streelde.


„Hebt gij,” ging hij voort, „wel niet hooren spreken van die uitverkoren jonkvrouwen,
tot wie Zeus nederdaalde en die niet verschrikten, als de God zich in zoete min tot
haar nederboog?”


Zoo sprekende sloeg hij zijn arm om het meisje, dat hevig verschrikte; maar zij herkreeg
haar moed en luisterde weder geloovig, en in het reine kristal van haar oog spiegelde
zich niets af dan de verwachting eener kinderlijke ziel, die de wonderlijke en zegenrijke
geschenken te gemoet zag, waarmede de God beloofd had haar te zullen beloonen.


Plotseling zei het meisje, in den donkeren hoek van de spelonk ziende:


„De slang is toch nog altijd daar—alleen kleiner is zij thans, veel kleiner van gestalte …”


Hipparete sprak deze woorden zeer bedaard en zonder de minste aandoening van angst.
Men had haar ingeprent, dat zij voor slangen op haar weg niet bang moest zijn en zij
vreesde ze ook niet. Zij wist dat daaronder de zegen aanbrengende God Erechtheüs zich verborg. Zij had die veel grootere slang niet gevreesd, waarom zou zij die kleinere
vreezen?


De God echter aan hare zijde ontstelde. De valsche Erechtheüs begon te sidderen voor den toorn van den waarachtigen God. Strak staart hij naar
dien hoek en ziet, dat daar in der daad eene slang zich kronkelt. Het vrome kind was
overtuigd, dat haar geen leed wedervaren kon, dat zij onder de hoede stond van den
God Erechtheüs; de God zelf echter sidderde onder zijn godenmasker, sidderde voor den kruipenden
aardworm …


Op dat oogenblik weerklinkt van buiten het gejubel van eene volksschare, die langs
de grot trok; het was eene menigte, die van den Illisus naar de Piraeüs stormde met
den jubelenden kreet: „De [383]vloot van Samos loopt de haven binnen! Pericles is daar! Lang leve Pericles, de Olympiër”.


Met een somberen blik in de oogen en eene onheilspellende plooi om zijne lippen verheft
zich de eerst door zijn angst, thans door zijn wrok ontmaskerde Erechtheüs-priester.


Hij richt zich op en maakt zich gereed, om het kind spoedig uit de grot weg te voeren.
Rustig neemt Hipparete, ook nu nog aan haar plicht denkend, de heilige kruik van den
grond op. De priester neemt haar bij de hand en trekt haar door den donkeren gang
voort. Daar, waar de geheime weg in het binnenste gedeelte van het Erechtheüm uitloopt
verlaat hij haar, na streng bevolen te hebben, dat zij over alles wat zij in de grot
gezien had, een diep stilzwijgen moest bewaren; dan alleen zou de zegen van den God
haar niet onthouden worden.


Hipparete ging den verlichten tempel binnen en legde de heilige kruik neder voor de
voeten der Godin. Toen dacht zij zwijgend na over de verschijning van den God.


En Diopithes?


Hij zal heengaan en Erechtheüs trachten te verzoenen en vuriger dan ooit de vrees
voor de oude Goden prediken.—


Terwijl dit des avonds op de stille hoogte van de Acropolis voorviel, was de terugkeerende
vloot den Piraeüs binnengeloopen. In dichte drommen was het Atheensche volk naar buiten
gesneld, om de aankomenden te zien en te begroeten.


Het was donker geworden, doch de kaden der haven schitterden van fakkels en te grootscher
slechts was het schouwspel, toen bij den schijn der fakkels de honderd fiere triëren
der zegevierende vloot op de golven kwamen aandrijven.


Bijna romantisch schitterden bij den hellen schijn der hoog gezwaaide fakkels de hooge
masten, de witte zeilen, de vergulde Pallasbeelden en de grillige vormen der scheepsnebben, met de veroverde schilden getooid, met de
sieradiën van vernielde [384]vijandelijke schepen en andere tropaeën rijkelijk omhangen.


Luide, blijde jubelkreten klonken van de steenen kaden den krijgers in ’t oor.


De ontscheping volgde. Toen ook de strategen aan land stapten, drong alles om Pericles
heen. Hem gold de luidste jubelkreet der menigte en velen waren er, die bloemen op
zijn pad strooiden en hem met kransen overlaadden.


Om zich aan deze eerebetuigingen te onttrekken, nam Pericles de uitnoodiging van Hipponicus
aan, die hem eene plaats aanbood in zijn, met edele Thessalische paarden bespannen
wagen, die op den rijken gastronoom in den Piraeüs wachtte.


Aspasia had zich van Pericles moeten scheiden. Een draagstoel wachtte haar, die zij
met dicht gesluierd gelaat besteeg en waarin zij naar de stad gevoerd werd.


Intusschen was de maan opgegaan en haar glans verspreidde zich over de zee, de kusten
en de stad.


Pericles had, in den wagen van Hipponicus zwijgend en in gepeinzen verzonken, de stad
bereikt. Toen zag hij bij eene plotselinge kromming van den weg, den blik omhoog slaande,
vlak vóór zich de toppen van den Acropolis.


Hij was getroffen. Eene lichte huivering voer hem door de leden. Onmiddellijk vóór
zijne oogen bevond zich hetgeen hij straks uit de schemerende verte had gezien. Verblindend
wit bij het schijnsel der maan, scherp tegen den nachtelijken hemel uitkomend, grootsch
in de pracht van marmeren gevels en zuilen, stond het pas voltooide werk van Ictinus
en Phidias op de schitterende hoogte van de Acropolis.


En de betoovering, die nog heden de ziel aangrijpt van hem, die voor de eerste maal
op de puinhoopen van het Parthenon te Athene staat, doortrilde in dat oogenblik de ziel van Pericles.
[5]








1 Antaeüs was een reus, die zoodra hij zijne moeder, de aarde, aanraakte, nieuwe kracht kreeg.
Hercules doodde hem door hem boven den grond te houden en zoo dood te drukken. ↑




2 De Nereïden zijn dochters van Nereus, een zeegod en Doris; zij waren vijftig in getal. ↑




3 Asclepius (Aesculapius), de zoon van Apollo en de nimf Coronis, de vader der beroemde
geneesheeren Podalirius en Machaon, werd als de God der genees- en heelkunde vereerd. ↑




4 In de Grieksche mythen wordt van een geweldigen zondvloed gewag gemaakt, waaraan alleen
de vrome Deucalion en Pyrrha ontkwamen; hun zoon Hellen werd de stamvader der Grieken
(Hellenen). ↑




5 Phrynichus van Athene was een leerling van Thespis, een der eerste Grieksche treurspeldichters.
In 511 v. C. behaalde hij voor het eerst den prijs in een tragischen wedstrijd; nog
eenmaal in 476. Op hoogen ouderdom overleed hij wellicht aan het hof van Hiëro te
Syracuse. Hij voerde vrouwenmaskers in en koorliederen, die nog al schoon schijnen
geweest te zijn. Zijne stukken zijn alle verloren gegaan; de Ouden noemen vooral zijn
„Phoenische vrouwen” en de „Verovering van Milete,” dat in 493 werd opgevoerd. Deze
voorstelling schijnt zoo roerend geweest te zijn, dat het volk in tranen uitbarstte
(zie Herod. VI. 21); daarom werd Phrynichus tot een zware geldboete veroordeeld, misschien
ook omdat hij den Atheners scherp verweten had, dat zij hunne dochterstad niet hadden
bijgestaan. Deze Phrynichus worde niet verward met een gelijknamigen blijspeldichter,
die tijdens Aristophanes leefde. ↑




6 „De dageraad,” steeds door Homerus de „rozenvingerige” geheeten. ↑




7 Goddelijke, onsterfelijke. ↑




8 Orpheus, een beroemd Thracisch zanger, had zijn zetel op de Rhodope, in het Haemus-gebergte.
Zelfs de steenen roerde hij door zijn betooverend lied. Zijne gemalin heette Eurydice;
beiden zijn door de zangen van oudere en nieuwere dichters vermaard. ↑




9 Maenas beteekent: razend, dol; de Maenaden, de razenden, de Bacchanten. ↑




10 Op deze peplos waren de beroemdste heldenfeiten uit mythe en historie voorgesteld. ↑










[Inhoud]






ASPASIA










XIV.










DE PANATHENAEËN.




Wanneer het vaderland een groot man eert, de geheele wereld hem viert, wanneer op
al zijne paden vereering, liefde, hulde hem te gemoet komen, dan is er dikwijls toch
ééne plaats, waar zijne grootheid ineenkrimpt, waar hij zich klein gevoelt, waar hem koude of zelfs afgunstige oogen ontmoeten.


En deze plaats is zijn eigen haard, zijn huis, de schoot zijner familie, het uitgangspunt
van zijn arbeid.


Ook Pericles gevoelde zich zonderling en onaangenaam aangedaan, toen hij, wien het
jubelgeschreeuw van het Atheensche volk nog in de ooren klonk, na een afwezigheid
van een jaar weder den drempel zijner woning betrad. Evenals den zegevierend terugkeerenden
Agamemnon, ontving ook hem eene heimelijk mokkende gade.


De tijding, dat Aspasia in het gezelschap van Pericles te Milete geweest was, dat
zij op de terugvaart zich aan zijne zijde had bevonden, was tot Elpinice’s ooren doorgedrongen
en uit den mond harer vriendin had Telesippe het vernomen.


De vrouw van Pericles dacht er niet aan zich op den terugkeerenden echtgenoot te wreken,
zooals [6]Clytaemnestra1 op den terugkeerenden Agamemnon, noch door een vergiftigd Nessus-kleed2 hem in het verderf te storten, zooals Dejanira den ontrouwen Heracles had gedaan.
Zij dacht kleingeestig, kleingeestig was haar wrok, kleingeestig haar haat en kleingeestig
ook haar wraak.


Dat Pericles vóór Samos overwonnen, dat hij het schip van den vijandelijken veldheer
in den grond had geboord, wat baatte het hem tegenover de Erinnys, die aan zijn haard
haar zetel had opgeslagen? Terwijl de agora van zijn roem weergalmde, moest hij in
zijn eigen huis de kleingeestige, kijvende taal, den smadelijken afgunstigen blik
van Telesippe verdragen.


En Elpinice? Zij sprak tot Pericles, toen zij hem voor het eerst na zijn terugkeer
ontmoette:


„Schaam u, Pericles! Mijn broeder Cimon heeft over de Perzen, over barbaren gezegevierd,
gij echter hebt Hellenen-bloed vergoten en laat u verheerlijken als de onderdrukker
van uw eigen stamgenooten.”—


Zonder heftig op te stuiven, zwijgend, zooals het zijne gewoonte was in den omgang,
doch niet zonder ernstige overweging en fiere plannen, liet Pericles den tweestrijd,
die met de verschijning van Aspasia zijn hart had bestormd, der beslissing te gemoet
snellen. Hij had in den beginne gemeend, dat het gemakkelijk zou zijn de rechten der
geliefde gescheiden te houden van de rechten der gade. En had Telesippe zelve dit
niet geloofd? Had zij niet met verachting op de Milesische hetaere [7]neergezien, die wel is waar het hart van haar echtgenoot had veroverd maar die toch
haar heerschappij aan den huiselijken haard moest laten, haar, de wettige gade? Had
zij niet de vreemde van den drempel des huizes verdreven en had deze niet voor haar
moeten wijken?


Maar de zaken waren veranderd. Pericles zelf was niet meer, die hij geweest was. De
gedachte aan eene echtverbintenis van een anderen aard was niet te vergeefs als een
gloeiende vonk in zijne ziel geworpen.


De dagen, waarop het grootste van alle Atheensche feesten gevierd zoude worden, waren
teruggekeerd.


De bevolking der landelijke vlekken stroomde naar de stad; want het feest was, wat
zijn naam uitdrukte en wat het zijn moest naar de gedachte van zijn stichter Theseus,
een steeds vernieuwd verbroederingsfeest van het gansche Attische volk. Maar ook van
heinde en verre, uit de verbonden steden en eilanden, uit de koloniën, ja uit geheel
Griekenland kwamen de gasten.


Nog nooit echter had Athene eene zoo groote menigte van burgers en vreemdelingen binnen
zijne muren verzameld gezien. Want ditmaal voegde zich bij de aantrekkelijkheid, die
het vieren der Panathenaeën steeds had geoefend, de begeerte om het schoone Parthenon
dat voor de eerste maal geopend werd, het van goud en ivoor stralende standbeeld van
de Pallas Athene van Phidias onthuld te zien.


Gedurende verscheidene dagen hadden de gewone wedstrijden plaats vóór den aanvang
van den grooten feestelijken optocht. In de vallei aan den Ilissus streden de jonge
helden uit de Atheensche worstelschool om den prijs. Eerst worstelden de uitnemendste
knapen, dan de dapperste jongelingen, vervolgens de krachtigste mannen in alle soorten
van den Helleenschen worstelstrijd. In den wedkamp der knapen overwon ook ditmaal
de pleegzoon van Pericles en de lieveling van alle Atheners, Alcibiades, echter tot
ergernis van Telesippe, [8]die den knaap haatte, omdat hij hare beide minder begaafde, weinig belovende zonen,
Paralus en Xantippus, geheel en al in de schaduw stelde.


Hoe bruischt het bloed in de aderen van den jeugdigen overwinnaar, terwijl hij alle
overige wedstrijden mede aanzag, waaraan hij echter tot zijn leedwezen slechts als
toeschouwer, niet als mededinger om den prijs, mocht deelnemen! Met welk een afgunst
zag hij, in geleide van Pericles buiten de stad gekomen op de vlakte, die westwaarts
van den Piraeüs gelegen was, het opdwarrelende stof vochtig worden door den dampenden
adem der rennende rossen! Hoe bewonderde hij den kampioen in de hippische3 kunst, staande op den met vurige rossen bespannen wagen, op elke kar naast den menner
de met helm en schild gewapende strijder, die, terwijl het span in toomelooze vaart
door de renbaan stoof, er af sprong en in krachtigen loop een eind met de kar om ’t
hardst liep, om dan met even zekeren sprong weder op den wagen te recht te komen!


En hoe voelde de knaap zich door den beroemden wapendans der jongelingen medegesleept!
Hoe fonkelde zijn oog bij dit krijgshafte spiegelgevecht toen de jongelingen op de
maat der muziek allerlei krijgsbewegingen maakten, alle soorten van aanval, van verdediging,
van ontwijken beproefden, in den danspas en onder begeleiding van den rhythmus der
tonen, waarbij in de maat met de zwaarden tegen de opgeheven schilden geslagen werd,
zoodat de heldere klank van het metaal vereenigd met de tonen der muziek, soms ook
met het gezang van krijgsliederen, eene soort van strijdlustige stemming en vervoering
ook bij den toeschouwer opwekten! Toen nu zelfs de jonge Alcibiades, door deze vervoering
aangegrepen, de bewegingen der zwaarddansers begon na te doen en van begeerte scheen
te branden, zich in hunne rijen te mengen, moest Pericles aan het verhaal van Artemidorus
[9]denken en aan het tooneel toen de Milesiër zijn zoon Chrysanthes op den Tmolus plotseling
zag aangegrepen van den waanzin der Corybanten. En waarlijk, dit gewoel van den wapendans
zou aan de rijen der Corybanten hebben kunnen herinneren, zoo daar niet alles wild
en huiveringwekkend, hier niet alles in plechtige en edele maat zich aan het oog vertoond
had.


Maar ook de nacht had zijn feest: den grooten fakkelwedloop, waarmede de Atheners
hunne Goden des lichts: Hephaestus4, Prometheus en Pallas Athene plachten te vereeren. Alleen de schoonste en kloekste
jongelingen van Athene werden tot den wedloop toegelaten. Het kwam er op aan de fakkels
brandende aan den eindpaal te brengen: wiens toorts onder den loop uitging, moest
uit de rij treden. Wie langzaam liep, om de vlam aan te houden, werd door de levendige
spottende kreten van het volk tot spoed gedreven.


De Atheensche stammen kozen uit hun midden de schoonste grijsaards, de statigste mannen,
om den grooten feestelijken optocht op te luisteren en zij waren in hunne keuze zeer
streng. Uitgelezen ook waren de jongelingen en jonkvrouwen, die aan den optocht deelnamen;
alleen kon bij de bloeiende jeugd de keuze minder streng zijn, dan bij de ouderen
en grijsaards, om aan het oog slechts welgemaakte, schoone en edele vormen te toonen.


Onder de wedstrijden behooren ook de kunsten der Muzen.


Pericles was het geweest, die, elke soort van voortreffelijkheid met gelijke warmte
aankweekende en bevorderende, ook het spel van snaren en fluiten en danskoren in den
kring der wedkampen bij de Panathenaeën had opgenomen. Want onder de ambten en waardigheden,
die hij bekleedde, behoorde [10]ook dat van leider der openbare spelen en feesten te Athene.


Toen nu de dag van het eigenlijke feest aanbrak, waarop de zoogenaamde peplos naar
oud gebruik aan de schutsgodin Athene in het Erechtheüm gebracht en de overwinnaars in de Panathenaeïsche wedstrijden in het nieuwe Parthenon
gekroond zouden worden, werd de feeststoet in de wijk der Ceramicus in orde geschaard.


De geheele wijk wemelde van drommen, die zich naar de vereenigingsplaats begaven.
Dit vereenigingspunt leverde echter een even levendig, bont en schitterend tooneel van verwarring op. Hier stond het ten offer
bestemde, schoon gehoornde rund in zijne volle kracht, daar ontlaadde zich de vurige,
sterke, stalen aard der fiere rossen, als ’t ware electrisch, in een vonkenspattenden
hoefslag. Nevens de ongeduldig steigerende rossen stonden jongelingen, die hen met
krachtige hand aan de schitterende teugels hielden of bezig waren hen op te toomen
of ook in kunstige wendingen hunne snelheid te beproeven. En zoo verkwikte zich thans
het oog aan levendige groepen, aan beelden van kracht en welgemaaktheid.


Het bonte kluwen ontwarde zich. De feeststoet begon zich in orde te scharen. Nadat
dit geschied was, zette hij zich onder de muziek van trompetten, fluiten en snareninstrumenten
in beweging. Vooraf ging de hecatombe der offerdieren, honderd uitgelezen, schitterende
runderen, bestemd om op de Acropolis ter eere van de Godin geslacht te worden en vervolgens
tot feestmaal te dienen: prachtige dieren, met vleezigen, sterken nek, laag afhangende
kwabben, de horens als de beide armen eener lyra schoon gekromd, met bloemkransen
getooid en aan de spits voor een deel verguld. Zij werden geleid door krachtige jongelingen,
die met sterke hand de ongeduldige, weerbarstige dieren bedwongen. Rammen volgden
op de runderen, niet minder schoon en sterk, met schoone horens en vachten. Achter
deze dieren, benevens hunne drijvers, [11]offerdienaars en offerpriesters, gingen zij die verschillende andere offergaven droegen:
offerkoeken op platte schalen, vloeibare stoffen, deels in zakken, deels in groote,
schoon gevormde kruiken gedragen.


Nu volgde een schitterende stoet van Atheensche vrouwen en jonkvrouwen, in rijk feestgewaad,
die gouden en zilveren werken droegen, prachtige pronkvaten, welke het geheele jaar
door op eene daarvoor bepaalde plaats bewaard en bij zulke feestelijke gelegenheden
ten toon werden gedragen. Sierlijke korfjes, gevuld met bloemen, vruchten, reukwerk,
droeg een deel der bevallig met goud versierde meisjes op de hoofden. Uit Athene’s
bloeiendste dochteren gekozen, teeder en statig, bekoorlijk en waardig te gelijk,
verrukten deze korfdraagsters ieder oog door de zedige bekoorlijkheid harer uiterlijke
houding en bewegingen. Het waren knoppen, kuisch besloten, maar fonkelend van den
dauw der jeugdige frischheid. Het jaar door verborgen, evenals die gouden pronkvaten,
en aan het oog der wereld ontrukt in het binnenste der vrouwenvertrekken, waren zij
thans als ’t ware te voorschijn gebracht om te schitteren in het licht van den feestdag.
Het heerlijke feest onthulde, wat anders voor de blikken verborgen was; het onthulde,
ontketende alles, wat schoon en schitterend was. Heden schoot de God der liefde zijne
schichten, heden ontmoetten elkander de blikken van bekoorlijke jonkvrouwen en jongelingen,
begeerig naar liefde. Jeugdige ongedwongenheid werd getemperd door de aangeboren bekoorlijkheid,
die hare stralen vrij en vroolijk rondom zich verspreidde.


Achter deze schitterende offergaven werden de nog heerlijker wijgeschenken gedragen,
wier getal nooit grooter geweest was dan thans: prachtig vaatwerk, fonkelende gouden
en zilveren schilden, drievoeten van den bekoorlijksten vorm, rijkelijk versierd,
ook beeldwerken van de hand der beste meesters. Dat alles, openlijk gedragen, schitterde
oogverblindend in de stralen der zon.
[12]

Aan den stoet van jonkvrouwen sloten zich de liefelijke, teedere, nog kinderlijke
meisjesgestalten der Arrhephoren aan, in den feestdos, dien zij bij hare heilige verrichtingen
op de Acropolis gedragen hadden en onder haar de lieve, kinderlijk vrome, moedige
Hipparete.


Nu volgden de dragers en geleiders van die geschenken en offers, die aan de Godin
van de Atheensche koloniën of van de met Athene verbonden steden en eilanden gebracht
werden.


Nu echter kwam eerst van alle wijgeschenken het belangrijkste, het glanspunt van den
geheelen feeststoet, het groote, rijke, prachtige weefsel, de peplos. Niet door menschenhanden
werd het gedragen: als een zeil was het over een soort van prachtschip gespannen,
dat in den feesttrein zich op raderen voortbewoog. Dit gevaarte, een werk van buitengewone
schoonheid en grootte, moest het niet in de rijen, die de Atheensche grootheid en
macht te kennen gaven, aan de heerschappij ter zee der Atheners herinneren en aan
den zeegod tegelijk, wiens eeredienst sinds overoude tijden in verband stond met dien
van Erechtheüs en Pallas op den burg? En dat de peplos in plaats van het prachtschip hoofdzaak was
geworden in den optocht der Panathenaeën, herinnerde het niet aan de overwinning van
de Godin des lichts Pallas Athene in den kamp met den donkeren drietandzwaaier5. Het aandeel door de Godin des lichts aan den strijd der Goden tegen de Giganten6 genomen, was voorgesteld in schitterend goudstiksel, kunstig op den purperen of saffraan-gelen
grond van het weefsel aangebracht. Boven den mast van het prachtschip uitgespannen,
zag men eene afbeelding van dien kamp der lichtgoden tegen de ruwe natuurmachten in
goud weefsel voorgesteld, [13]die hoog in de lucht zich verheffend, het volk heinde en verre duidelijk tegenschitterde
in den glans der zon.


Achter het prachtschip met de peplos liepen de overwinnaars in de Panathenaeïsche wedstrijden, met fieren tred: de citherspelers en fluitblazers met hun muziekinstrumenten,
de overwinnaar in den fakkelloop, met de brandende fakkel in de hand, waarmede naar
oud gebruik het vuur voor de groote feestoffers der Godin op de Acropolis werd aangestoken,
de overwinnaars in den wedren der rossen en wagens, met hun prachtige vierspannen,
op elk de menner en zijn makker met helm en schild: voorts, met olijftakken in de
handen, die stoet van schoone, eerbiedwekkende grijsaards, die in den wedstrijd van
mannelijke welgemaaktheid de overwinning hadden weggedragen. Als op edele voorbeelden
staarde de Atheensche jongelingschap op deze mannen, met hun zilveren lokken, die
eene eerwaardige schoonheid en frischheid van lichaam en ziel tot op den laten ouderdom
hadden bewaard. Op hen volgde de trein der epheben, Athene’s mannelijke jeugd, slanke
gestalten, donker gelokt, met vurigen blik, op de edele rossen als goed geoefende
ruiters zittende. Door de strategen en taxiarchen7 aangevoerd, marcheerde achter de epheben de strijdbare manschap van Athene: de zwaargewapenden
en de ruiterij der Edelen8 in schitterende wapenrusting op de schoonste en vurigste rossen—want te paard verscheen
de rijke en voorname Athener in feestelijken optocht als in het veld—vervolgens in
eene eindelooze reeks de burgerij, met de overheden aan het hoofd; het volk naar gemeenten9 ingedeeld, mannen en vrouwen in feestgewaad, met myrthentakken in de hand, achter
de burgers de vreemdelingen, [14]die het burgerrecht hadden verkregen, hunne vrouwen met eikentwijgen in de hand, als
smeekelingen van Zeus Xonios, den God der gastvrijheid. Andere vrouwen en dochters
dier vreemdelingen liepen achter de Atheensche burgeressen, wier bescherming zij genoten
en droegen zonneschermen in de hand, om haar, als de trein in de brandende zon stilhield,
boven het hoofd te houden of stoelen zonder leuning, klein en sierlijk van vorm, waarop
hare beschermvrouwen zich dan konden neer laten.


Deze stoet bewoog zich van den buiten-Ceramicus door de schoonste straten der stad,
tot op de Agora, die met eikenloof bestrooid, overigens ook feestelijk was versierd:
het werk der slaven voor dien dag. Hier hield de trein derhalve voor het eerst halt
en het eskadron der voorname Atheners in zijne schitterende wapenrusting voerde op
de ruime plaats bewegingen en manoeuvres uit, die bijna het prachtigste deel van de
geheele feestviering uitmaakten.


Terwijl de stoet op de Agora verwijlde, had een deel der geleiders van de offerdieren
met eenige der dieren zich daarvan afgescheiden, om vooraf de beide gebruikelijke
offers, het ééne op den Areopagus, het andere bij het altaar van Athene Hugieia te
brengen.


Nadat deze vóóroffers gebracht waren, zette zich de feesttrein met de hecatombe en
het prachtschip weder in beweging. Hij nam zijn weg ook verder door de voornaamste
straten en trok langs de beroemdste heiligdommen, waar men een poos stilhield, om
den God te vereeren door offers of door het aanheffen van een paeän.


Toen men de plaats bereikt had, waar de weg naar den heuvel van de Acropolis voerde,
werd van de paarden en wagens achtergelaten, wat langs den breeden maar steilen weg
den stoet niet volgen kon, of wat op de hoogvlakte van den burgt geen genoegzame ruimte
zou gevonden hebben. Doch het ontbrak niet aan koene ruiters noch aan wagenmenners,
die met hunne moedige paarden [15]toch in den trein bleven, terwijl zij zich zooveel mogelijk op het midden van den
breeden weg hielden, omdat daar door geribd pleister het gevaar van uitglijden, zoowel
voor paarden als voor raderen, verminderd was.


Op de Acropolis gekomen, maakte de stoet halt tusschen het Erechtheüm en het pas voltooide
heiligdom van Pallas Athene. De peplos werd in het Erechtheüm gebracht en het groote
offer der hecatombe begon onder het aanheffen van een paeän voor een in de open lucht
staand altaar aan de oostzijde van het Parthenon.


Maar geen blik der menigte drong tot in de schemerende zaal van het Erechtheüm door,
waar het overoude, houten beeld van Athene, op een met bloemen bekransten troon staande,
zijne gewone schatting, de peplos, ontving. Onopgemerkt bleef ook het heilige offer:
ieder oog richtte zich op de pracht van den schitterenden tempel, welks poorten zich
heden voor het eerst voor de blikken van het Atheensche volk ontsloten.


De eerste indruk, dien het nieuwe feestgebouw maakte, was onbeschrijfelijk. Alles
was schitterend marmer, van de blokken der grondvesten tot aan de sierlijk gemetselde
hoogste tinnen. En wat geen marmer was, stralend in zijne jonkvrouwelijke reinheid,
was goud of heldere kleurenpracht.


Van het westen naar het oosten, in een langwerpig, van zuilen voorzien vierkant, verhief
zich fier en vrij de heerlijke tempel, door het zonlicht omstraald, op zijne hoogte.
Edel, regelmatig in zijne afmetingen scheen hij toch van zijne geweldige fundamenten
met wondervolle bekoorlijkheid schier reusachtig naar boven te streven. De grondvesten
zelven met de opwaarts voerende marmertrappen verhieven zich boven het hoofd van den
toeschouwer. De tempel zelf echter met zijn woud van marmeren zuilen, met het versierde
beeldwerk zijner rondomloopende friezen, met de kolossale marmergroepen, vol leven,
die de breede gevels als ’t ware met eene schare van heerlijke gestalten bevolkten,
[16]stralend van goud en de schitterendste kleuren, hier en daar den glans van het witte
Pentelische marmer doende verbleeken, scheen van de verlichte hoogvlakte als ’t ware
tot de maagdelijke Godin zich te verheffen in haar rijk des lichts, den daar geheiligden
aether.


Niets echter boeide in deze eerste oogenblikken der beschouwing het oog des Atheners
zoo zeer als de groote in kolossale marmergroepen voorgestelde tooneelen, die de breede
velden der beide gevels vulden. Dit gezicht was overweldigend. Want de heerlijke gestalten,
zooals zij rustend, staande, loopende, niet slechts in verheven beeldwerk, maar als
standbeelden losgemaakt van den achtergrond, zich in fijn aangegeven betrekking tot
elkander vertoonden, zij schenen uit hunne lijsten te voorschijn te willen treden
en af te dalen onder het volk der door de Goden geliefde Atheners. Hunne houding en
beweging hadden de juiste maat, maar toch waren zij vol gezond, heerlijk, bloeiend
leven in zinrijke vorm afgebeeld.


De Athener zag op den oostelijken gevel het oogenblik voorgesteld na de geboorte der
Godin uit het hoofd van Zeus: in het midden den God, de Godin en den Titan Prometheus,
die het hoofd Gods heeft gekloofd, om de Godin des lichts te doen geboren worden:
van daar naar beide kanten heenspoedend met de blijde boodschap Nike10 en Iris11, haar tegemoet snellend, Godinnen en heroën, die met vreugde de tijding vernemen;
links in den gevel Helios met zijne vurige paarden opstijgend; rechts de Godin van
den nacht met haar span nederdalend in de stroomen van Oceanus. Den strijd van Poseidon
echter met Pallas Athene om het bezit en het beschermheerschap van het Attische land,
bevatte de westelijke gevel: in het midden de beide strijdende godheden: de onstuimige
[17]Poseidon, die zooeven met den drietand de heilige bron uit de rots heeft geslagen,
tegen hem over Pallas Athene en de op haar bevel ontstane olijfboom; naast haar het
hoog steigerende span voor den zegetocht; godheden en heroën van het Attische land
zich bij de Godin aansluitend, bij Poseidon het gevolg zijner zeegoden. Van deze gestalten,
allen meer dan levensgroot uit het marmer gebeiteld, dwaalde het oog naar de kleinere
beeldwerken van den fries boven de zuilen, waar in de lange rijen der metopenvelden,
kampstrijden der Grieken met woeste Centauren waren voorgesteld; vandaar door de zuilen,
die rondom den tempel liepen tot aan het beeldwerk van den inwendigen fries, die den
buitensten marmeren wand van den tempel omgaf. En door het gezicht daarvan begon het
oog van den Athener nog vuriger te stralen, want hier aanschouwde de levendige feeststoet
zijn eigen beeld, uit marmer gehouwen: tooneelen uit den optocht der Panathenaeën
en wat daaraan vooraf was gegaan: afbeeldsels van schoone, zedige jonkvrouwen, van
krachtige jongelingen op steigerende rossen, fier stuivende spannen en voorstellingen
van hippische agonen12 het overreiken der peplos en, te midden van al dat menschelijk schoone, Olympische
Goden, uit hunne onzichtbare en ongenaakbare gewesten nedergedaald als getuigen van
het heerlijke feest. Zoo eenvoudig, zoo onopgesmukt en edel scheen hier bij alle schoonheid
iedere gestalte, dat zij uit het marmer tot het Atheensche volk voor alle volgende
tijden scheen te zeggen: „Houd de schoone maat en laat uw leven steeds in zulk een
edelen eenvoud, in zulk eene schoonheid en reinheid bloeien, als het hier zich aan
u vertoont in de marmeren beelden uit de werkplaats van den diepzinnigen Phidias!”


Ten aanschouwe van het ongeduldige volk betraden thans, nadat het offer der hecatombe
was verricht, in plechtigen stoet de eerste overheidspersonen [18]van Athene de trappen van den tempel. Zij schaarden zich daar aan weerszijden van
de poort. In hun midden stond Pericles en de Archon Basileus.


Thans openden zich de breede, sierlijke metalen deuren des tempels. Het inwendige
deed zich met zijne schitterende zuilen aan de oogen voor en Phidias’ nieuw, schoon
beeld van Pallas Athene vertoonde zich in al zijn luister prijkend voor de eerste
maal in de heilige schemering aan het volk der Atheners.


Thans hieven de feestgenooten een lofzang aan ter eere van de Godin. Toen die klanken
weggestorven waren, trad Pericles te voorschijn en sprak van de trappen des tempels
aldus tot de verzamelde menigte:


„In overoude tijden had Pallas Athene de volheid aller aardsche zegeningen over de
wieg van het Atheensche volk uitgestort en als de geefster van de voedzame olijf,
als de schenkster der voornaamste goederen, als zij, die de welvaart van het Attische
land had gegrondvest en bevorderd, werd zij vereerd in dat eerwaardige, doch ruwe
houten beeld van het Erechtheüm. Toen echter was de tijd gekomen, waarop Athene zich
het zwaard aangordde, aan de spits van Hellas de Barbaren bekampte en, in de zegepralen
gestaald, tot den bloei zijner macht zich verhief. Als herinnering van dien tijd stond
op den burg het over land en zee, heinde en ver zichtbare reusachtige beeld der Athene
Promachos. Nu echter was de tijd aangebroken, waarop het innigste en diepste wezen
van de Godin en daarmede het schoonste deel harer zegeningen over het Attische land
en volk werd uitgebreid. Nu wilde zij zich ten volle openbaren als de Godin van den
lichtenden aether, in welks glans de nacht verdwijnt, als de nadenkende, schrandere,
om wier voorhoofd de vrije gedachte in schoone klaarheid zweeft, als de steun van
alle kunsten en wetenschappen en alle zegen, die voortspruit uit den geest. Als zoodanig
had Phidias haar thans voorgesteld, [19]een Pallas Athene des vredes. En over deze nieuwe gestalte der Godin had men het nieuwe,
harer waardige tempelgebouw gesticht, geen priesterlijk huis voor offergaven, maar
een Panathenaeïsch feesthuis der Godin, waarin zij het waarachtig licht en de waarachtige
macht van haar wezen, losgemaakt van alle priesterbekrompenheid, vermocht te openbaren.
Zinrijk omgaf dit tempelhuis de Godin, uitdrukkend de openbaring van haar wezen zelf
en tevens die van het volk, dat zij beschermt. En zoo wilde men dan ook in het vervolg
nog de peplos aanbieden aan het overoud eerwaardige, houten beeld van de schutsgodin
der stad, de oude, heilige zeden der vaderen eerende: doch doel en middelpunt van
het feest der Panathenaeën moest voortaan het Parthenon zijn. Hier zouden van nu af
de overwinnaars in de agonen hunne prijzen uit de hand der kamprechters, zittende
aan de voeten der Godin, ontvangen, en tot de beeldwerken van het schitterend feesthuis
zou het volk zich wenden, om die uitstraling van het innerlijk wezen der Godin in
zich op te nemen, zijn gemoed te vervullen met het grootsche en heerlijke, dat hier
van de wanden en gevels en friezen in marmeren taal sprak. In deze beelden zou de
Athener de geschiedenis lezen van zich zelven, lezen het in steen gehouwen heldenlied
der zege des lichts en des geestes over al het duistere en ruwe. Zich zijner kracht
bewust, moest de geest in den Helleen ontbranden van edele begeerte om altijd het
gedenkteeken waardig te blijven, dat hij hier voor alle volgende tijden zich zelven
had opgericht.”


Door deze woorden van Pericles geraakte het volk in vervoering en door duizende stemmen
werd opnieuw de paeän aangeheven ter eere der jonkvrouwelijke Godin; onder dit gezang
en onder de muziek van fluiten en snareninstrumenten, die den feeststoet begeleiden,
betrad, op den wenk van den Archon Basileus en door hem geleid, voor het eerst de
stoet der jonkvrouwen de trappen en ging [20]door de geopende poorten van het Parthenon. Door maagdelijken voet zou het nieuwe
heiligdom der maagdelijke Godin het eerst betreden worden. Op de jonkvrouwen volgden
de jongelingen en terwijl genen zich in het binnenste van den tempel ter rechter,
dezen ter linker zijde van het beeld der Godin schaarden, onder het voortdurend gezang
van de paeän, betraden zij, die wijgeschenken in den feesttrein droegen, het feesthuis
en legden de geschenken aan de voeten der Godin neder. Andere wijgaven, bijzonder
blinkende, gouden en zilveren schilden, werden opgehangen aan de zuilen des tempels.
Nu werden de overwinnaars in de Panathenaeïsche wedstrijden over den drempel geleid
benevens de kamprechters en zij, die in Athene de hoogste waardigheden bekleedden.


Luider klonk de muziek van fluiten en cither, bezielender schalde de paeän door de
marmeren portalen, toen het prachtige beeld der Godin onmiddellijk zich voor de oogen
der in de tempelzaal aanwezigen en steeds toestroomende Atheners vertoonde. Daarop
waren alle blikken gericht.


Oogverblindend als de tempel, schitterde ook de kolossale godengestalte: van ivoor
waren de onbedekte deelen gevormd, van goud al het overige; diepzinnig voor zich heen
staarde het ernstige, schoone hoofd, bedekt door den zwaren helm, waaronder weelderige
lokken neergolfden. De trekken van het gelaat hadden eene peinzende uitdrukking, maar
het diepzinnige scheen zich in eene vriendelijke opgeruimdheid op te lossen. Ter linkerzijde
van de Godin rustte het schild vreedzaam staande, niet meer krijgshaftig opgeheven.
De lans was niet langer strijdvaardig in hare hand geklemd. Niet als kampioen verscheen
zij meer doch wel als overwinnares. Op hare uitgestrekte rechterhand droeg zij eene
gevleugelde zegegodin, evenals men eene duif of valk draagt. De gevleugelde zegegodin
bood haar een van goud stralenden krans aan. Onder de bescherming van het schild kronkelde
zich de heilige burgtslang, zinnebeeld van de eerstgeboren, [21]door de Goden bewaakte kracht van het Attische land en volk. Over de borst der Godin
hing het Aegispantser13 met het versteenend Gorgonenhoofd. Onder het breedgewelfde, hoog verheven sieraad
van haar helm was eene Sphinx zittende afgebeeld, ter rechter en linker zijde daarvan
griffioenen, zinnebeelden van diepzinnigheid, scherpzinnigheid en waakzaamheid. Nog
ander verschillend beeldwerk trachtte het wezen van de Godin duidelijk uit te drukken:
op de buitenzijde van het schild de strijd tegen de wilde Amazonen14, op den binnenkant de trotsche Giganten, op den rand der sandalen de ruwe Centauren;
en zoo overal strijd tegen de woeste, donkere machten.


Waardig welfde zich het prachtig huis over het heerlijke beeld der Godin. In eene
dubbele rij liepen de schitterende zuilen, met bloemkransen feestelijk omwonden, door
de tempelzalen, ze in drie schepen verdeelend. Bij de zijschepen echter vormde eene
tweede zuilengaanderij boven de eerste eene bovenverdieping, een open omgang. Eene
groote, vierkante opening was er in het midden van het platte dak, dat op die bovenste zuilenrij rustte,
zoodat het licht in den tempel viel, die niet van vensters voorzien was, en het beeld
der Godin bescheen. Aangrijpend was deze van boven binnenstroomende heldere aether
in de eerbiedwekkende en goddelijke stilte des tempels: het gemoed werd door den blik
naar die licht verspreidende opening en den blauwen hemel, die zich daarboven welfde,
verlicht van den overweldigenden indruk van het prachtige en grootsche pronkstuk.
De valken en de adelaars, het vurig span van Helios en de donderwolken van Zeus trokken
daarover heen en bij het afwisselend spel van licht en schaduw, [22]nu eens door een gouden glans, dan eens door een wit zilverlicht omstraald, dan weer
in eene halve schemering gehuld, scheen het gelaat der Godin als met veranderde trekken
ernstiger of zachter van hare hoogte neer te zien. In de edele majesteit van den tempel
was niets, wat het oog van de Godin kon afleiden; alles voerde tot haar terug, zelfs
de rij der schoon gevormde, schitterende wijgeschenken tusschen de zuilen. Niets was
daar aanwezig van die verstrooide en verstrooiende pracht, waarmede andere tijden
en andere volken de huizen hunner Goden trachtten te versieren. Eenzaam stond in den
geheimzinnig stillen marmeren tempel, zich badend in licht en glans, het reusachtige,
verheven schoone beeld der Godin.


Nadat alzoo het nieuwe feesthuis van Athene door het Atheensche volk onder bezielende
liederen, begeleid door fluiten- en snarenspel, der Godin was opgedragen en gewijd,
en de rijke wijgeschenken aan hare voeten waren neergelegd, begon de verdeeling der
prijzen aan de overwinnaars in de Panathenaeïsche kampspelen. De overwinnaars werden
door de prijsrechters opgeroepen, en daar ’t eerst aan de zegevierende knapen, dan
aan de jongelingen, eindelijk aan de mannen de prijzen uitgereikt werden, was ’t de
veertienjarige zoon van Clinias, Alcibiades, die als overwinnaar onder de knapen,
het eerst in het pas geopend Panathenaeïsch feesthuis opgeroepen werd en den prijs
ontving uit de handen der rechters. Den fier en vroolijk rondzienden knaap viel eene
prachtig gevormde amphora15 ten deel, waarop in schitterende kleuren was voorgesteld, hoe de jonge Heracles de
beide slangen verworgde. De schoone vaas was echter gevuld met olie van de heilige
olijven van Pallas Athene in den tuin der Academie. Dergelijke eergeschenken ontvingen
de overwinnaars in de [23]overige agonen; hun echter, die in de musische16 wedstrijden de zege hadden behaald, werden gouden kransen toegekend.


Toen alzoo de verdeeling der prijzen had plaats gehad, geschiedde nog onder de oogen
van het volk het overbrengen van den Atheenschen schat naar het achtergedeelte van
het Parthenon. Dit gedeelte hetwelk mede omgeven door de zuilen van het Parthenon,
zich in westelijke richting aan de tempelzaal aansloot, was eene rondom versterkte
ruimte, zonder vensters, en kon slechts door eene lamp verlicht worden; in haar geheimzinnig
schemerlicht zouden de gemunte en ongemunte schat van Athene benevens kleinoodiën
van allerlei aard, kostbare sieraden en pronkstukken, ook hoogst gewichtige oorkonden
van den staat voortaan bewaard blijven onder het toezicht van den schatmeester van
het Atheensche volk.


Onder de scharen van het volk, dat over de hoogte der Acropolis zich her- en derwaarts
bewoog en den thans onthulden luister van het Parthenon bewonderde, bevonden zich
ook velen, die uit den vreemde waren gekomen.


Onder hen ook een Spartaan.


Toen deze de nieuwe tempelzaal wilde betreden, werd hij door een Atheensch jongeling,
die hem reeds eenigen tijd met wantrouwende blikken had vervolgd, bij den schouder
gegrepen, terwijl hij hem toeduwde:


„Weg van dezen drempel! Doriërs is het verboden hier binnen te treden!”


Inderdaad ontzegde eene oude orakelspreuk aan mannen van den Dorischen stam de heiligdommen
op den burg te Athene te betreden. En althans tegenover verklaarde vijanden van Athene
herinnerde men zich soms deze orakelspreuk. Toen nu eene groote menigte volks zich
om den Spartaan drong en de Atheensche jongeling de schampere [24]woorden herhaalde, trok alles partij tegen den vreemdeling en werd hij gedwongen den
burg te verlaten.


Zoo flikkerde, zij het ook slechts in eene enkele bliksemflits, voor een oogenblik,
zelfs bij het feest des vredes, de vijandschap, die de beide groote Hellenenstammen
sedert overoude tijden verdeelde, onheilspellend in het zwerk …


Doch er was ook een Athener op de Acropolis, die op het feestgedruisch, dat bij het
nieuwe Parthenon heerschte, met blikken van wrok en afgunst neerzag. Deze Athener
was Diopithes, de priester van Erechtheüs.


Wel is waar was naar oud en onveranderlijk gebruik de peplos naar het Erechtheüm gebracht
en aan het houten beeld van Athene Polias opgedragen; maar dit was vluchtig en zonder
feestelijk gerucht geschied; naar den nieuw gebouwden tempel, het priesterlooze feesthuis
van Pallas Athene had het verzamelde volk der Atheners zich heengewend. Niet het uit
den hemel neergedaalde Palladium der stad Athene, niet de Godin van zijn heiligdom,
maar het ijdele pronkbeeld van Phidias hadden de Atheners hunne hulde bewezen. Voor
de voeten van deze nieuwe Pallas Athene, niet in zijn tempel, waren de kostbare wijgeschenken
nedergelegd. De Goden van het Erechtheüm waren vertoornd en hun priester met hen …


Evenals op dien dag, toen Pericles en de verkleedde Aspasia in gezelschap van Sophocles
op de hoogte van de Acropolis hadden gewandeld, om de grondslagen te zien leggen van
den luister, die thans zich vertoonde, stond ook nu Diopithes in gesprek met zijn
vertrouwde aan de poort van het Erechtheüm. En zie, evenals toen, terwijl hij met
Lampon mokkend en spijtig over de bedorvenheid der tijden sprak, zag hij ook thans
plotseling den gehaten man met dezelfde Aspasia over de hoogte van de Acropolis wandelen,
vergezeld van Phidias, Ictinus, Callicrates, Sophocles, Socrates en anderen van die
uitnemende Atheensche mannen, [25]die met Phidias de Homerische zinspreuk in hunne banier hadden geschreven:



„Pallas Athene gedoogt geen vrees in mij!”



Toen namelijk het uur voor het groote feestmaal was gekomen, waarbij het vleesch van
de honderd runderen der hecatombe en de overblijfsels der vóóroffers aan het volk
gemeenschappelijk werd aangeboden, bevochtigd door de rijkelijke gaven van Bacchus,
wandelde die uitgelezen schaar op de thans stille Acropolis rond, om ongestoord het
voltooide werk in oogenschouw te nemen.


Het gelaat van Phidias was heden niet ernstig en gerimpeld, als anders; een opgeruimde
glans straalde over zijn hooggewelfd voorhoofd.


Ten hoogste verheugd sprak Pericles, hoe hij, na het begin en het allengs vorderen
van al deze werken te hebben nagegaan, thans, na eene afwezigheid uit Athene van een
jaar, verrast was door een voltooid werk, welks luister hij niet had kunnen vermoeden.
En wederom roemde hij, hoe zooveel heerlijks in zoo’n kort verloop van jaren voltooid
en als ’t ware voortgekomen was uit één enkel hoofd.


Doch Phidias zeide, dat niet door het hoofd alleen, maar door de duizende kunstvaardige
handen, die dat hoofd ten dienste hadden gestaan, het wonder was geschied. Zij hadden
ook eigenlijk niet één hoofd, maar één geest gediend, die in de schoonste harmonie
allen bezielde.


Terwijl de mannen alzoo in blijde, opgewekte stemming de sierlijkheid der nieuwe scheppingen
als met een vreugde-dronken oog genoten en hunne gewaarwordingen in woorden lucht
gaven, zag men Aspasia wel in gespannen aandacht, met fonkelenden blik en gloeiende
wangen, doch zwijgend de werken van Phidias, Ictinus en de overige kunstenaars beschouwen.


Haar zwijgen bevreemde zelfs Phidias, den grootsten zwijger onder de mannen, en hij
sprak eindelijk [26]met den hem eigen ernstigen glimlach, zich tot Aspasia wendend:


„Als mijn geheugen mij niet bedriegt, wordt sedert lang de schoone Milesische te Athene
door velen als de hoogste rechter beschouwd in alle zaken, de kunst betreffende. Ook
heeft zij, voor zoover ik mij herinner, nooit geschroomd haar oordeel uit te spreken.
Hoe komt het, dat zij, eene vrouw, ons mannen heden door haar stilzwijgen beschaamt?”


Aller blikken waren vol spanning op Aspasia gevestigd en ieder hechtte voor zichzelven
de grootste belangstelling aan de vraag van Phidias.


„Terecht,” sprak Aspasia, „herinnert gij er aan, o Phidias, dat ik eene vrouw ben!
Uit dien hoofde ben ik niet zoo spoedig gevat als gij, mannen, en is in mijn gedachtengang
minder strenge orde en geleidelijkheid. Bewegelijk is het gemoed der vrouw en gij
moogt wel toezien, dat gij niet te veel waagt, als gij mij, eene vrouw, de eenige
van mijn geslacht, naar het schijnt, het recht toekent om vrij te denken en vrij te
spreken. Hier staat de nieuwe, heerlijke tempel, groot als een berg en schoon als
een bloem, en welk eene volheid van het volkomene is daarmede tevens voor onzen blik
ten toon gespreid en onthuld! Dat alles is zoo bevallig in zijne waardigheid, zoo
diepzinnig in zijne natuurlijkheid, zoo menschelijk in zijne goddelijkheid, dat ieder
mannelijk gemoed daardoor in een toestand van hoogste tevredenheid en volkomen voldaanheid
moet gebracht worden. De aard der vrouwen echter is, evenals die der kinderen, dat,
als zij met de ééne hand het gewenschte voorwerp aannemen, zij de andere reeds naar
iets anders uitstrekken en het oog wellicht reeds op een derde voorwerp richten. Ware
ik een man, ik zou mij in dit oogenblik tevreden stellen, in geestvervoering Phidias
als den eersten, als den grootsten van alle Hellenen te prijzen. Als vrouw echter
heb ik nog een onvervulden wensch, ja zelfs eene aanklacht tegen u uit te spreken.
Vreest gij niet den toorn [27]der gouden Aphrodite, o Phidias? Gij schijnt mij toe steeds slechts het hooge, het
reine, het goddelijke te zoeken, om het in menschelijke gestalte te belichamen; en
ware het goddelijke niet toevallig altijd tevens schoon, gij zoudt, geloof ik, u om
het schoone niet bekommeren. Want nooit zoekt gij het; en wat de zinnen bekoort, het
hart ontvlamt, vindt geen weerklank in uwe ziel. De bekoorlijkheid van het vrouwelijke
om haar zelve voor te stellen, zooals de dichters het doen in hunne geestdrift, als
zij van Aphrodite zingen, versmaadt gij. In een heiligen ernst is steeds uw gemoed
verzonken, en uwe ziel zweeft, den adelaar gelijk, alleen boven de toppen der bergen.
O Eros, hebt gij geen pijl voor dezen? Waarom, o Cyprische Godin, slaat gij dezen
niet in uwe gouden ketenen, opdat hij zijn beitel aan uwe bekoorlijkheid wijde, opdat
ook door hem eindelijk uw innigste wezen zoo openbaar worde, als door hem het diepste
wezen zijner Godin Pallas Athene openbaar is geworden in dit goddelijk beeld?”


„Inderdaad,” zei Phidias, „heb ik tot nu toe tegen Eros’ peilen en Aphrodite’s boeien
beschutting gevonden onder het schild van Pallas Athene, en haar heb ik het wel te
danken, dat mijne kunst niet weekelijk en verwijfd is geworden. Beschuldig overigens
de Lemniërs, o Aspasia, wanneer ik ook nu, nadat ik juist het beeld der jonkvrouwelijke
Godin voor het Parthenon voltooid heb, mijne kunst niet aan de gouden Aphrodite kan
wijden. Want het is geen Aphrodite, wat de Lemniërs van mij verlangen, maar een metalen
beeld van die zelfde Pallas Athene vragen zij mij reeds langen tijd dringend voor
hen te vervaardigen.”


„Wat gij daar zegt,” hernam Aspasia na eene korte pauze, waarin zij over het gezegde
van Phidias had nagedacht, „vervult mij met grooter verwachting dan gij zelf denkt!
Ik vernam heden hoe Pericles tot het volk sprak, er op wijzende hoe men van het onaanzienlijke,
vormelooze houten beeld opgeklommen was tot de geweldige Athene [28]Promachos en van deze tot de jonkvrouw van het Parthenon. Wie zou nu niet gelooven,
dat ook de Pallas der Lemniërs weder uit zal munten boven de jonkvrouw van het Parthenon?
Wie zou er aan twijfelen, o Phidias, dat, hoe meer gij schept, des te warmer en te
schitterender onder uwen tooverstaf de „vuurbron” des levens en der schoonheid uit
het marmer of het metaal zal te voorschijn komen? Nadat gij de in de eerste gelederen
strijdende manvrouw en de diepzinnige jonkvrouw gebeiteld hebt, wat blijft u nu overig
dan de vrouw?”


„Of ik voorwaarts ga,” hernam Phidias, „dan wel van den rechten weg afwijk, als ik
naar de inblazingen eener schoone vrouw luister, weet ik niet. Doch wat gij verlangt,
schijnt op mijn weg te liggen.”


„Gij aan wien geen Hellenenvrouw hare bekoorlijkheid zou ontzeggen,” vervolgde Aspasia,
„moet de vrouw voorstellen en hare bekoorlijkheid, en verkondigen als het hoogste
en laatste aan het Grieksche volk: „alleen in het kleed der schoonheid zal de wijsheid
alle harten veroveren!”


Zoo onderhield zich Aspasia met Phidias. Pericles echter begon nu met Ictinus en Phidias
het plan van de grootsche voorzalen te bespreken, die aan het werk van den burgt aan
de zuidzijde de kroon zouden opzetten en die, naar de meening dezer mannen, niet minder
verheven en prachtig zouden worden, dan het Parthenon zelf. Steeds van nieuws af aan
keerde men vol aandacht en genot naar het voltooide terug, naar de beeldwerken, naar
de heerlijke wijgeschenken. De werken van den een of anderen leerling van Phidias,
op de gevels of friezen prijkend, werden beoordeeld: hier werd Alcamenes geprezen,
daar Agoracritus, en zoo ieder der tallooze beeldhouwers, die met vurigen ijver aan
dit meesterstuk hunne krachten hadden gewijd.


Nu echter voerde Phidias Pericles en allen, die om hem waren, naar het werk van den
peinzenden [29]zoon van Sophroniscus, naar de groep der Chariten, die de waarheidzoeker als wijgeschenk
voor de Acropolis had vervaardigd.


Zij zagen de drie jonkvrouwen in marmer gebeiteld, elkander omstrengelend, gelijkend
op elkander en toch wederom van een verschillend karakter. Bekoorlijk was de eene
gebeiteld, edel en gestreng de andere, peinzend de derde.


Toen de beschouwers zich over deze verscheidenheid verwonderden, zeide de beeldhouwer
met eene uitdrukking van lichte droefheid op het gelaat:


„Ik meende, dat gij u over deze verscheidenheid niet zoudt verbazen, integendeel dat
gij ze ten volle natuurlijk zoudt vinden. Waarom zou men een drietal van Chariten
aannemen, zoo zij alle drie geheel gelijk waren en hetzelfde uitdrukten? Ik deed mijn
best, om den diepen zin van deze trits na te sporen en ik twijfelde niet of drie verschillende
eigenschappen moesten zich in het wezen der Charis vereenigen. Maar het gelukte mij
niet te weten te komen, welke de drie verschillende bestanddeelen der Charis waren,
totdat Alcamenes ons bij de schoone Theodota bracht. De schellen vielen mij als ’t
ware van de oogen, toen de Corinthische achtereenvolgens in haren dans Aphrodite,
Hera en Pallas voorstelde. Wat is het karakter van Aphrodite anders dan het lichamelijk
schoone? Wat het karakter van Hera anders dan het schoone naar de ziel, of het goede,
het zedelijke? En wat heeft het karakter van Pallas anders dan het geestelijk schoone
of het ware? En zoo ervoer ik toen, dat lichaam en ziel en geest te samen moesten
werken om het volkomen wezen der Charis uit te drukken …


„Dat was het, wat ik toen van Theodota leerde en verzweeg, toen gij daarnaar vroegt;
want ik voelde mij gedreven, niet in woorden, maar in een beeld, evenals Phidias,
den indruk van mijn geest levendig voor te stellen. Maar het is mij niet gelukt. Want
ware het mij gelukt, dan zou deze verklaring niet noodig zijn geweest. Ik heb mij
van het [30]marmer bediend en toch moest ik tot woorden mijne toevlucht nemen. Gij echter, o Aspasia,
behoeft geen woorden, om mij uw oordeel kenbaar te maken; want ik lees het in uw blik!”


„En wat leest gij dan?” vroeg Aspasia.


„Gij zegt mij: keer terug, o droomer, van de beelden en levendige vormen tot de gedachten,
begrippen en woorden!—Ik wil het doen! Ik wil van dezen dag af den beitel uit de hand
leggen of liever hem zelven, in plaats van een werk mijner hand, aan de wijze Godin
aanbieden als wijgeschenk. En dit beeld mijner gebrekkige kunst wil ik in stukken
slaan, tevreden, als de gedachte leeft, die het geschapen heeft en als het, in plaats
van in dood marmer belichaamd wordt in den geest, het gemoed en het leven der Atheners!”


„Wijd gij gerust, o Socrates,” zeide Pericles, „uw beitel aan de Godin als wijgeschenk,
om voortaan alleen te volvoeren, wat uwe ware roeping is en wat niemand zoo goed verstaat
als gij. Maar dit wijgeschenk moet niet verbrijzeld worden; zij het ook minder met
kunstenaarshand dan door den geest van den wijze gevormd, toch stelt deze groep de
schoonste bestemming van den Helleenschen geest voor oogen: lichaam, gemoed en geest
vereenigd in de hoogste harmonie tot den schoonsten bloei der Charis! Edeler kan ons
aller trouw streven niet uitgesproken, waardiger niet aangespoord worden tot nieuwe
werkzaamheid en scheppingskracht!


„Hier voor dit beeld is het de plaats elkander de hand te reiken tot vernieuwing van
het bond, dat ons allen vereenigt. Hier ook is het, naar mij dunkt, de plaats, hier
voor het beeld der Chariten, onze edele Aspasia te danken voor datgene, wat zij in
vereeniging met ons heeft volbracht, niet zoozeer door hare woorden aansporende, als
wel door den gloed, die er van haar wezen uitstraalde, ons onmiddellijk ontvonkend.—Want
haar wezen, gij weet het allen, dringt als een lichtstraal tot in de gemoederen door
en doet altijd iets nieuws [31]en schoons ontbranden. Vorm uwe Pallas, o Phidias, naar haar beeld! Want zij zegt
het u niet alleen, zij heeft het aan u en aan ons allen met der daad bewezen, dat
de wijsheid onoverwinnelijk is in het kleed der schoonheid!—


„Vluchtig is anders het spoor van het schoone,” ging Pericles voort: „het komt en
gaat als de straal van het gesternte, als de bevruchtende regenwolk. Maar de onvergelijkelijke
bekoorlijkheid, die er van Aspasia’s wezen uitstraalt, zal ons als een kostbare schat
steeds bijblijven. Niet meer eene vreemdelinge ziet gij voor u, op wie men ongestraft
zijne hatelijke pijlen kan afschieten of die men mag beschimpen met onteerende namen.
Zij is van dezen dag af mijne wettige gemalin. In vrede is de echtverbintenis, die
mij met Telesippe vereenigde, verbroken. In hare plaats heerscht voortaan Aspasia
als meesteres aan mijn huiselijken haard. Ik weet, dat de Athener met onvriendelijk
oog den medeburger beschouwt, die eene buitenlandsche vrouw als wettige gade zijn
huis binnenvoert. Ik weet, dat onze wet den spruiten uit zulk een echt zelfs het Atheensche
burgerrecht weigert. Toch heb ik Aspasia tot vrouw genomen. Doch het is eene verbintenis
van geheel anderen aard, die ik met haar sluit; een nieuwe vorm van den echt zweeft
ons beiden voor den geest, zooals hij tot nu toe—ik weet niet of de schuld aan de
mannen of aan de vrouwen ligt—nog nooit verwezenlijkt is. Groote verandering heeft
onze staat in den laatsten tijd ondergaan: wanneer nu het algemeene leven zich vernieuwt,
waarom zou dan ook niet het burgerlijke, het huiselijke naar eene wedergeboorte streven?
Voor mij en deze vrouw zal de huidige dag, die het Atheensche volk op zijn glanspunt
heeft getoond, te gelijkertijd een keerpunt zijn en een hoogtij van ons persoonlijk
lot. Athene en geheel Hellas streeft onder een nieuw gesternte nieuwe doeleinden te
gemoet; wij beiden doen hetzelfde in den engen kring van het huiselijke leven. Hier,
evenals daar, [32]is de drijvende geest, gemoed en gedachte dezelfde. En hier als daar zal, naar ik
meen, het gelijke zich op gelijke wijze openbaren!”


[image: „Het Parthenon! Het Parthenon!”...]„Het Parthenon! Het Parthenon!”…





Voordat een der vrienden de aandoening, die door deze woorden van Pericles bij allen
te weeg gebracht was, in woorden lucht kon geven, greep Aspasia de hand van haar nieuwen
gemaal en sprak:


„Het is zooals gij zegt, o Pericles; ik heb mij de kracht des woords noch de diepte
der wijsheid aangematigd. Als ik in vereeniging met u iets heb tot stand gebracht,
dan was de werking, die van mij uitging, die der vrouwelijkheid alleen, wie het voor
de eerste maal vergund was zonder de boeien der geslachts zich vrij en ongedwongen
te uiten. Ben ik een apostel, dan ben ik die der vrouwelijkheid. Wellicht moet uit
de vrouwelijkheid de wereld, die tot nu toe in de boeien der ruwe mannelijkheid was,
herboren worden, om ieder overblijfsel van barbaarschheid van den vroegeren tijd weg
te nemen. En als eene vrouw van den Ionischen stam ben ik ondanks mij zelve, de voorvechtster
van het Ionische karakter tegenover den ernstigen, strengen geest van den Dorischen
stam, die de schoonste bloesems van het Helleensche leven verstikken zou, als hij
de overwinning behaalde. Wee den schoonen Goden van Hellas, als hij ooit in de wereld
de overhand krijgt!—Ben ik inderdaad geroepen en machtig voor eene zaak te werken
en te strijden en heb ik mij, zooals gij zegt, altijd beijverd bij de meesters der
beeldende kunst, om het schoone en het vrouwelijke te bevorderen, dan zou ik voortaan,
ook in andere richtingen des levens mij bewegend, een openlijken krijg willen verklaren
aan ieder vooroordeel, aan elke onzinnige overlevering, aan iedere bekrompen of ongezonde
levensbeschouwing, aan iedere den mensch onwaardige denkwijze. Ik zal, naar bondgenooten
zoekend, mij tot de leden van mijne kunne wenden. Zij zullen naar mij hooren, want
ik ben de gade van Pericles den Olympiër!”
[33]

Zoo sprak Aspasia. De vrienden luisterden naar hare woorden vol aandacht en namen
hartelijk deel in haar geluk.


Ook de Erechtheüs-priester vernam die woorden in het schemerlicht, achter de zuilen verborgen. Zijne lippen
trilden en plooiden zich tot een hoonenden lach. Een vurige blik van den innigsten
haat bliksemde in zijn oog en viel op de Milesische.


In bezielde taal begonnen nu de vrienden hunne blijdschap te betuigen en prezen de
voornemens van het edele paar.


Alleen Socrates zweeg nog, zooals hij dikwijls uit bescheidenheid deed, wanneer hij
zich in een kring van uitgelezen mannen bevond.


Toen vroeg Pericles aan den mijmerende met vriendelijken glimlach:


„Wat denkt onze wijsheidsvriend van het bond, dat hier ten aanschouwe zijner Chariten
is gesloten?”


„Mij is slechts dit ééne helder,” antwoordde de zoon van Sophroniscus, „dat ons Athene
de gezegendste zal zijn onder alle steden der bewoonde wereld. Al het andere is mij
onbekend en in duisternis gehuld. Maar wij willen in alles het beste hopen van de
gunst van den albesturenden vader Zeus en zijne onvolprezen dochter Pallas Athene.”









1 Clytaemnestra, de echtgenoote van Agamemnon, hevig op hem verbitterd om den gewelddadigen
dood van hunne dochter Iphigenia, vermoordde den zegevierenden held, toen hij in zijne vaderstad Mycenae was teruggekeerd.
Dit onderwerp wordt in Aeschylus’ „Agamemnon” behandeld. ↑




2 Dejanira, de dochter van den Aetolischen koning Oeneus, gade van Heracles, had het
bloed van den veerman Nessus opgevangen, toen deze terwijl hij haar de rivier Euënus overzette en zich ongepaste
vrijheden met haar veroorloofde, door Heracles met een der in het gif der hydra gedoopte
pijlen was doorschoten.—Nessus gaf haar stervend den raad dit bloed te bewaren, daar
het een onfeilbaar middel was om zich altijd de liefde van haar man te verzekeren.
Toen de held later in liefde ontbrandde voor de schoone Iole, zendt Dejanira hem een
prachtig gewaad dat zij met het bloed van den stervenden veerman had bestreken. Toen
het kleed warm is geworden kleeft het aan zijn lichaam en brandt hem tot in het merg;
de held richt met uiterste krachtsinspanning een brandstapel op, legt zich er op,
Philoctetes en zijn vader steken dien aan en de held verbrandt onder de hevigste smarten;
als heros werd hij onder de onsterfelijke Goden opgenomen. ↑




3 Hippische kunst is de rijkunst. (Hippos = paard). ↑




4 Hephaestus, zoon van Zeus en Hera, de God des vuurs, komt overeen met den Romeinschen
Vulcanus. De feesten te zijner eere op Lemnos, te Athene en elders gevierd, heeten:
hephaisteia. ↑




5 Bijnaam van Poseidon; omdat hij met zijn drietand de aarde schudt heet hij Enosigaios
en Seisichthoon, de aardschudder. ↑




6 De Giganten (reuzen), een reusachtig, wild geslacht werd door de Goden, vooral met
de hulp van Heracles, na vreeselijken strijd, verdelgd. Hyginus geeft hun getal als
vierentwintig op. Bij Hesiodus komen zij voor als zonen van Gaea (de Aarde) en Ouranos (den hemel.) ↑




7 Taxiarchos is in de eerste plaats: de aanvoerder van eene legerafdeeling voetvolk
(taxis), de overste, ten tweede bijzonder te Athene de aanvoerder van die afdeeling
voetvolk, die iedere phyle in het veld moest brengen. ↑




8 De zoogenaamde Eupatriden, door Theseus, naar men zegt als eerste stand ingevoerd,
men kan ze vergelijken met de Romeinsche Patriciërs. ↑




9 Athene was na Clisthenus in tien phylen verdeeld; deze phylen waren wederom in demen,
districten, gesplitst. ↑




10 De Godin der overwinning. ↑




11 Iris, de dochter van Thaumas en Electra, is, naast Hermes, de bodin der Godin, vooral
van Hera; bij de oudere Grieken ook die van Zeus. Zij wordt ook geïdentificeerd met
den regenboog, dien de Grieken dan ook Iris noemden. ↑




12 Wedstrijden: dus kampstrijden met paarden en wagens. ↑




13 Aegis (Aigis) is eigenlijk een geitenvel; ook het door Hephaestus vervaardigde schild
van Zeus. ↑




14 De Amazonen waren krijgshaftige vrouwen, die geen mannen onder zich duldden. Er worden
drie Amazonen-volken vermeld; het eerste woonde aan de kusten van de Zwarte zee, den
Caucasus en de rivier Thermodon. Haar koningin Hippolyte werd door Heracles gedood.
Nog worden eene koningin Penthesilea vermeld, die Priamus hulp bracht tegen de Grieken
en Thalestris, tijdens Alexander den Groote. Ten tweede de Scytische en ten derde
de Afrikaansche Amazonen, met hare koningin Myrina. ↑




15 Eene vaas of kruik, met nauwen hals en twee ooren, meestal van aardewerk vervaardigd,
soms van glas, naar beneden spits toeloopend; doorgaans werd zij voor wijn gebruikt,
doch ook voor honig, olie enz. ↑




16 Onder „musische” kunst verstonden de Grieken niet uitsluitend de toonkunst maar alles
wat fijne, kunstige of wetenschappelijke vorming betreft. ↑










[Inhoud]






XV.










UILEN OP DE ACROPOLIS.




Als het waar mocht zijn, zooals de sage bij den verheven dichter der Euminiden1 meldt, dat de diefstal van het vuur uit den hemel en de gave daarvan aan de menschen
door Prometheus op de Acropolis heeft plaats gehad, dan is het niet te verwonderen,
[34]dat bij het noemen van den naam Acropolis te Athene velen slechts eene hoogte voor
den geest zweeft, geheel in verblindend licht gehuld, gekroond door de marmeren tinnen
van het Parthenon.


Doch er waren ook uilen op de Acropolis.…


Er waren uilen te Athene—er waren er zoovele dat de uitdrukking „uilen naar Athene
zenden”2 de beteekenis kon krijgen van een overbodigen arbeid.


En deze vogels waren zelfs aan Pallas Athene geheiligd. Zij behoorden bij haar, als
de vogels van den gedachtenvoortbrengende, geheimzinnigen nacht. Want de nacht zelf
is donker, maar hij is zwanger van licht en beter dan de drukke dag doet hij de gedachte
ontkiemen en rijpen in het wakkere hoofd der menschen. Niet zelden echter tracht de
nacht iets zelfstandigs te zijn en meer dan het licht, dat uit hem geboren wordt, en stelt zich dan vijandelijk tegenover het licht.


Zoo komt het, dat ook de vogels van den nacht, de uilen, vijanden van het licht geworden
zijn.


Er waren er dan, zooals gezegd is, vele op de Acropolis en zij nestelden het liefst
in de ruimte tusschen de kroonlijst en het schuine dak van het oude, eerwaardige Erechtheüm,
gezamenlijk met hagedissen, muizen en slangen.


Zij zijn daarom de lievelingsvogels van den Erechtheüs-priester Diopithes, die ginds juist, onmiddellijk vóór de trappen van het Parthenon, in een
levendig gesprek met een man gewikkeld is en zich tevens eenigszins zonderling beweegt.


Hij loopt namelijk vóór de oogen van den anderen man met eene zekere opgewondenheid
de trappen van het Parthenon op en af. Voor den ingang des tempels zijn, om het binnentreden
gemakkelijker te maken, in de breede, hooge trappen kleinere gehouwen. Deze kleinere
trappen klimt [35]Diopithes op en telt ze onderwijl en spreekt het getal met hoorbare stem uit.


En nadat hij zóó gaande en luid tellend aan den anderen man het getal der trappen heeft aangeduid, zegt hij tot hem het volgende:


„Gij weet welke wet voor het aantal trappen van een tempelstoep door den vromen en
welberaden geest der Hellenen sedert eeuwen is vastgesteld geworden. Oneven is naar
den ouden regel het getal dezer trappen, opdat, als een gunstig voorteeken, de eerste
en de laatste trede door de rechter voet zou kunnen worden betreden.”


„Ja, zoo is het inderdaad,” hernam de man, tot wien Diopithes sprak.


„Welnu,” ging Diopithes voort, „gij ziet, dat de mannen die dit Parthenon gebouwd
hebben, schijnen te meenen, dat zij geen goede voorteekens meer noodig hebben. Het
getal dezer kleinere trappen is even. Zij mogen nu werkelijk, hetzij in fieren trots
of door de Goden met verblinding geslagen, tegen den heiligen regel gezondigd hebben:
wat zij daar opgericht hebben doet zich reeds bij den eersten aanblik voor als een
goddeloos, den Goden ongevallig werk. En ik zeg u: het is in zijn geheele ontwerp
eene geringschatting, eene beleediging, eene beschimping der Goden. Zie toch eens:
sedert de Panathenaeën voorbij zijn, sedert de overwinnaars in de wedstrijden hunne
prijzen weggedragen hebben, sinds het volk zich zat gegaapt heeft aan het verkwiste
goud en ivoor van Phidias’ standbeeld, is de feesttempel, zooals zij dien noemen,
weder gesloten, het beeld der Godin bedekt; opdat het voor het volgende feest niet
door het stof verontreinigd mocht zijn, en, in plaats van priesters en hunne dienaren,
ziet men dag aan dag alleen de schatmeesters in- en uitgaan, die in het achterste
deel van het gebouw hunne bezigheden verrichtend, de gelden, die inkomen en uitgegeven
worden, natellen. En zoo klinkt, o hoon en misdaad! in ’t oor der Godin, in plaats
van den klank van vrome [36]woorden, alleen het gerammel van goud- en zilverstukken!”


Op deze ontboezeming van Diopithes begon de man, met wien de priester zich onderhield
en die door zijn uiterlijk bleek een vreemdeling te zijn, onverschillig naar de hoeveelheid,
de waarde en het bedrag der gemunte en ongemunte schatten te vragen, die in dit huis
onder de hoede van Pallas Athene opgehoopt lagen, en Diopithes gaf bereidwillig alle
inlichtingen, die hij kon geven.


„Een mooie spaarpenning of liever een mooie buit is het,” merkte de vreemdeling op,
„dien gij Atheners daar opgestapeld hebt. Maar mij dunkt gij zult dien voorraad wel
spoedig uitgeput hebben, ook in vredestijd.”


„Nog in langen tijd niet,” hernam Diopithes.


„Ik zie echter,” vervolgde de vreemdeling, „dat, nu deze kostbare tempelbouw juist
voleindigd is, men reeds met eene gelijke haast en gelijken ijver hier boven een nieuw
werk begonnen is, een prachtpoort voor de Acropolis, voorzalen in den verhevensten
stijl, niet minder grootsch dan het Parthenon zelf—”


„En niet minder onzinnig, niet minder overtollig,” viel Diopithes hem in de rede.
„Dat is toch juist,” vervolgde hij, „de snoodheid van die overmoedigen, die Athene’s
lot tegenwoordig besturen. Zij laten het heiligdom van Erechtheüs vervallen, dat zelfs de Pers slechts ten halve waagde te vernielen, en richten daarentegen
pronkzalen op, volgepropt met de ijdele beelden van de uit heel Hellas saamgevloeide
bent van Phidias.”


„Maar is Pericles dan almachtig?” riep de vreemde. „Hoe komt het, dat niet één van
alle beroemde veldheeren en staatsmannen der Atheners, zoover ik weet, het lot der
verbanning is ontkomen, en Pericles daarentegen eene zoo lange reeks van jaren zonder
tegenkanting in zijne oppermacht zich staande houdt?”


„Hij is de eerste staatsman,” zei Diopithes, „wien [37]de Atheners den tijd laten hen zelven te gronde te richten.”


„Dat verhoeden de Goden!” hernam de vreemdeling. „Ik ben een eenvoudig man uit Euboeä
en wensch den Atheners alles goeds toe.”


„Waarom veinst gij?” zeide Diopithes, terwijl hij den vreemdeling strak in het gelaat
keek. „Gij zijt de man uit Sparta, dien zij bij het feest der Panathenaeën van den
drempel van het Parthenon verdreven hebben. Ik heb alles gezien en herkende u aanstonds
weder, toen gij, over de hoogte van de Acropolis wandelende, u met eenige vragen tot
mij wendet. Ja, gij zijt een Lacedaemoniër en als gij zegt, dat gij den Atheners alles goeds toewenscht, spreekt gij onwaarheid.
Maar vrees daarom niets van mij! Er zijn Atheners, die mij gehater zijn dan het geheele
Spartaansche volk. En het is ongetwijfeld wel bekend, dat hier te Athene de tegenstanders
van al die nieuwigheden, de vrienden der oude tucht, Laconisten genoemd worden. En
niet ten onrechte.”


Schier onwillekeurig reikte de man uit Sparta den Erechtheüs-priester de hand.


„Geloof niet,” ging deze voort, „dat het aantal dergenen, die op Pericles verbitterd
zijn, in zijn nieuw Athene gering is. Kom mede! Ik zal u eene plaats wijzen, waar
niet minder dan om het Erechtheüm, onverzoende wraakgeesten zweven.”


Na het uiten dezer woorden voerde Diopithes den Spartaan naar den rand van den westelijken
heuvel van de Acropolis en wees hem met de hand naar een steilen, somberen, woesten
rotsheuvel, die tegenover den burgt, alleen door eene kloof daarvan gescheiden was,
doch lager dan deze zich verhief.


„Ziet gij dien steilen heuvel, welks rotsblokken als door Titanen handen op elkander
gestapeld zijn?” vroeg Diopithes. „Ziet gij de in de rots gehouwen trappen, die naar
eene vierkante ruimte voeren? Van deze plaats echter leidt een andere trap, ook in
de rots gehouwen, naar eene diepe, [38]donkere kloof, waaruit een zwart water ontspringt. In die kloof staat het heiligdom
der sombere wraakgodinnen, der Erinnyen met slangenlokken en die vierkante ruimte
op de hoogte van den berg is de verzamelplaats van het overoude, eerwaardige, door
de Goden zelven ingesteld gericht, dat wij den Areopagus plegen te noemen. Den grijzen
rechters van dit gericht is de hoede van dit heiligdom der Erinnyen toevertrouwd:
in hunne handen zijne overoude inzettingen en heiligdommen gegeven, die in een geheimzinnig
duister gehuld zijn en waaraan het heil van den staat is vastgeknoopt. Zij alleen
weten, wat de stervende lijder Oedipus in het oor van koning Theseus gefluisterd heeft,
toen hij op den heuvel van Colonus in het woud der Eumeniden het doel van zijn langen
zwerftocht had gevonden. Tusschen bloedige offers worden de strijdenden geplaatst,
over wier zaak deze rechters beslissen, en een eed leggen zij af met afschuwelijke
verwenschingen tegen zich zelven en tegen de hunne, als zij anders dan naar de strengste
rechtvaardigheid mochten uitspraak doen. Zwijgend leggen zij, nadat zij de zaak hebben
aangehoord, hun vonnis in twee urnen, in de urn der barmhartigheid of in de urn des
doods. Opzettelijken moord te vonnissen was van den beginne af hun ambt. Maar ook
zedeloosheid, nieuwigheden in den staat en in den dienst der Goden te straffen, behoorde
oorspronkelijk tot hunne taak; in den intiemsten kring van het familieleven door te
dringen was hun veroorloofd, om de meest verborgen misdaad aan het licht te brengen.
Zij straften den vadermoorder, zij straften den brandstichter, zij straften den man,
die een onschuldig dier zonder noodzaak had gedood, zij straften den knaap, die meedoogeloos
een jongen vogel de oogen had uitgestoken. Protest aan te teekenen tegen besluiten
van het geheele volk, was hun vergund. Is het te verwonderen, wanneer deze plaats
der oude tijden, deze op de rots van den Ares-heuvel gegrondveste burg der vrome tucht,
den machthebbers [39]van het nieuwe Athene al lang een doorn in het oog is geweest? Pericles was het, die
het eerst deze heilige macht durfde trotseeren, die hare voorrechten beperkte, haar
aanzien verminderde, haar den onaangenamen invloed op de staatsaangelegenheden besnoeide.
Te vergeefs! Evenals over dezen zelfden Ares-heuvel de brandende pijlen der Perzen
tegen den burg en tegen den ouden tempel der Acropolis vlogen, zoo vliegen heimelijk
thans van daar de gramstorige blikken der Areopagiten, zwanger van onheil, naar den
nieuwen tempel van Pericles!”—


„Maar de groote massa der Atheners houdt toch van Pericles,” zei de Spartaan—„zij
houden hem voor een oprechten vriend der volksheerschappij.”


„Ik houd Pericles voor niet onnoozel genoeg,” hernam Diopithes, „om een oprecht vriend
der volksheerschappij te zijn. Een man, uitnemend in geestesbeschaving, is nooit een
eerlijk vriend der volksheerschappij. Want hoe zou het hem voldoen, de macht, die
hij de onverstandige menigte ontwrongen heeft, vrijwillig weder met haar te deelen,
en zich in zijne beste plannen, in zijne schoonste ondernemingen door bekrompen hoofden
te laten storen en dwarsboomen? Pericles vleit, als alle volksmannen, de massa, om
zich van haar tot volvoering zijner eerzuchtige plannen te bedienen. Wellicht blijft
hem uit den gouden schat in het achtergebouw van het Parthenon ten laatste zooveel
over, dat hij zich daaruit eene kroon kan doen vervaardigen, die hij zich op een feest
der Panathenaeën, ten aanschouwe van het verzamelde volk en aan de voeten der Godin
van Phidias, op het hoofd zet. Bereidt er u op voor, gij Lacedaemoniërs, om den Hellenen
koning en zijne koningin Aspasia, door het geven van eene kluit Spartaanschen grond
en eene kruik water uit den Eurotas, te helpen huldigen!”


Bij deze laatste woorden zag de priester om. „Laat ons heengaan,” zei hij tot den
Spartaan, „ik zie menschen naderen, die hier boven den grond [40]voor de nieuwe voorzalen afbakenen. Men zou mij een samenspanning met Lacedaemon ten laste leggen als men ons te zamen zag spreken.”


Zoo sprak de Erechtheüs-priester en verdween weldra met de man uit Sparta achter de zuilen van het Erechtheüm, waar
beiden nog een tijdlang zich vertrouwelijk onderhielden.


Weinige dagen na het feest der Panathenaeën had Telesippe, door minnelijke schikking
van Pericles gescheiden, het huis van haar gemaal verlaten en Aspasia was in hare
plaats als wettige gemalin daar binnen geleid.


Niet verootmoedigd verliet Telesippe het huis van haar echtgenoot, maar met fier opgeheven
hoofde; want zij ging een lot te gemoet, waarvoor zij zich toch geboren waande, welks
vervulling echter zij niet meer had durven hopen.


Altijd was het begin harer klachten geweest: „Ik had de gade van den Archon Basileus
kunnen wezen!”


Toen het besluit om van Telesippe te scheiden in Pericles gerijpt was, kon hij niet
nalaten er op te peinzen, hoe hij het smartelijke van den indruk zou kunnen verzachten,
die deze beslissing noodwendig op zijne gade moest maken. Hij herinnerde zich hoe
dikwijls zij van den Archon Basileus had gesproken. Hij, die thans het ambt van Archon
Basileus bekleedde, was een vriend van Pericles, een man van tamelijk gevorderden
leeftijd, doch ongehuwd. Pericles begaf zich tot hem en vroeg hem, of hij niet genegen
zou zijn te huwen. De Archon Basileus was een stil, eenvoudig mensch en zeide, dat
hij niet ongenegen was in het huwelijk te treden, als er zich maar een geschikte bruid
voor hem opdeed.


„Ik ken eene vrouw,” zei Pericles, „die geknipt is voor een man als gij; het is mijne
eigene vrouw. Voor mij zelven heeft ze te weinig van die opgeruimdheid, waardoor een
staatsman bij zijne tallooze beslommeringen afleiding en opwekking kan erlangen, en
te veel van die strengheid, van die deftige [41]waardigheid, die een ernstig man, met het priesterlijk gewaad omhangen, als gij, ongetwijfeld
moet aantrekken. Ik sta op het punt, om van Telesippe te scheiden, doch ik zou mij
zeer gelukkig achten, als ik wist, dat zij uit mijn huis in dat van een beter man
overgaat, en dat zij daar, waar zij heengaat, datgene zou vinden, wat zij in mijn
huis miste.”


De Archon Basileus nam deze woorden zoo ernstig op, als zij gemeend waren. Over het
bezwaar, dat een Archon Basileus doorgaans alleen met eene jonkvrouw huwde, deed Pericles
hem heenstappen, door hem te beloven, dat hij al zijn invloed bij de Atheners zou
aanwenden, om de schending van dit oud gebruik onopgemerkt te laten. Daarop gaf de
Archon ten laatste de verklaring, dat hij bereid was Telesippe uit het huis van haren
tegenwoordigen echtgenoot in het zijne als wettige gade binnen te leiden.


Pericles deelde zijne gade te gelijkertijd zijn besluit mede van haar te scheiden
en het voornemen van den Archon Basileus met haar te willen huwen.


Telesippe vernam de beslissing koud en ongevoelig: zij uitte geen enkel woord, doch
trok zich terug in haar vrouwenvertrek. Toen zij daar echter de beide knapen zag,
die zij nu verlaten moest, trok zij hen tot zich en schreide bittere tranen op hun
hoofd. Zij dacht er aan, hoe zij Hipponicus kinderen had gebaard, hoe hij haar had
verstoten en hoe zij de vrucht van haar schoot voor altijd had moeten verlaten: hoe
zij voorts Pericles kinderen had geschonken en ook dezen verlaten en van hen moest
scheiden en aan een nieuwen echtgenoot zich verbinden. Zij scheen zich zelve toe van
alle recht beroofd, hulpeloos van huis tot huis verjaagd.…


Maar de echtgenoot van den Archon Basileus! Het doelwit harer eerzucht! Het eens verloren
en nu toch bereikte geluk haars levens! Ja, waarlijk—alleen der verstootene gade was
daarmede voldoening gegeven, niet der moeder. Door den dwazen [42]trots der vrouw heen voelde zij altijd door de angstige slagen van het onverzoende
moederhart.


En toen nu het oogenblik was gekomen, waarop Telesippe het huis van haar echtgenoot
zou verlaten en op het voorhoofd harer zonen den laatsten kus drukte, om voor altijd
van hen te scheiden, werd ook Pericles plotseling door een zonderling gevoel overweldigd:
het scheen hem toe, dat men toch geen heiligen band, die eens twee menschenharten
had vereenigd, ooit kon verbreken zonder iets van het hartebloed daarmede vergoten
werd.


Telesippe had hem kinderen gebaard, kinderen, die zijne trekken, zijne gelijkenis
op ’t gelaat droegen. Hoe zou niet voor altijd eerwaardig en heilig voor den man zijn
de vrouw, die hem kinderen had geschonken, die zijne trekken droegen? Op het voorhoofd
der kinderen was de stempel gedrukt der ontwijde moedereer. Deze erfenis liet zij
bij haar scheiden hare kinderen en haar echtgenoot achter. Pericles was zich daarvan
helder bewust, toen Telesippe zijn huis verliet.


Straks reeds had hij met een koelen, ernstigen handdruk van haar afscheid genomen;
thans greep hij nog eenmaal de hand zijner vrouw, de moeder zijner kinderen, en een
traan bevochtigde die. En toen Telesippe reeds lang zich verwijderd had, stond Pericles
nog geruimen tijd in gepeins verzonken, met eene vraag zich bezig houdend, die geene
menschelijke wijsheid ooit zal oplossen.…


Zonderling en raadselachtig zijn de plichten der menschen en hunne rechten met elkander
in strijd.…


Voor Pericles en zijn huwelijksleven was de teerling geworpen.


Het keerpunt in zijn huiselijk leven had een tweeledig aanzien, zooals bijna alle
menschelijke zaken. Op het ernstig afscheid van Telesippe volgde de blijde intocht
van Aspasia. Hare intrede verdreef gemakkelijk de donkere schaduw op het diepzinnig
voorhoofd van Pericles. Zij verspreidde licht en [43]glans tot in den diepsten hoek des huizes. Aspasia kwam begeleid door alle lachende
lentegeesten. Eene geurige, frissche lucht verjoeg de tot nu toe dompige atmosfeer
van het huis.


De oude, eerwaardige huisgoden waren met Telesippe heengetogen, Aspasia bracht nieuwe
mede. Zij plaatste in het peristylium den vreugderijken Dionysus en de lachende Aphrodite
en den gelokten, schitterenden beschermgod van den Ionischen stam, den met pijl en
lyra gewapenden aanvoerder der Muzenreien, Apollo. Ook ontbraken van nu af niet de Chariten aan het altaar van dit huis, waar
het passend offer haar zoo lang was geweigerd.


De geest van vernieuwing, die Aspasia’s schreden overal volgde, begeleidde haar ook
in het huis van Pericles. Binnen korten tijd was dit huis op vroolijke en weelderige
wijze ingericht. Niets leelijks, niets onedels duldde Aspasia rondom zich. Wijken
moest, wat geen genade vond in haar oog, wat niet overeenstemde met haar schoonheidsgevoel.
Schoonheid werd verklaard als de hoogste wet, ook aan den huiselijken haard. Kunstenaarshanden
moesten de muren der vertrekken met bekoorlijke beelden versieren. Uit kunstenaarshanden
moest voortaan niet alleen voortkomen, wat het leven siert en schoonheid geeft, maar
ook wat slechts moest dienen voor dagelijksche behoeften.


Eenvoudig was tot heden het huishouden van Pericles; nu mishaagde hem dezen eenvoud
zelven. Niets is aangenamer voor den minnende, dan het verblijf der geliefde zoo bekoorlijk
mogelijk in te richten. Geen man versiert voor zich zelven het huis, voor eene geliefde
vrouw echter wordt zelfs de vrek een verkwister. Met blijdschap hielp Pericles zijne
beminde Aspasia de woning van zijn nieuw geluk in een tempel der schoonheid herscheppen.


Den fijn ontwikkelden zin voor hetgeen het oog bekoorde, voor het smaakvolle en harmonische,
die den vrouwen eigen is en dien zij in hare sieradiën, [44]in hare kleeding aan den dag leggen, bezat Aspasia in zoo ongemeene mate, dat Pericles
zich als in de macht eener toovenares bevond en zijne geliefde smeekte, dat zij toch
ook niet hem zelven, als alles rondom haar, zou veranderen. Maar hij was reeds veranderd.
Zonder verwijfd geworden te zijn, ontwikkelde hij nu in zich een zin, die tot heden
in den rusteloos werkzamen man geheel gesluimerd had. De geliefde, of liever de liefde
zelve, leerde hem de diepe en niet te verachten poëzie kennen en waardeeren, van hetgeen
hij tot nu toe niet had opgemerkt. Wat waren hem vroeger paarlen en edelgesteenten
geweest? Thans kon hij een juweel, dat in een gouden band aan den leliewitten arm
der geliefde fonkelde, een zeer langen tijd beschouwen en zich in zijn bont flikkerend
licht, als in eene zonderlinge openbaring, verdiepen. Wat waren hem vroeger geurige
zalven, wat was hem al het reukwerk der wereld geweest? Thans was zijn zin ontwaakt
voor iederen fijnen, geurigen adem, die in de nabijheid der geliefde hem omgaf en
iedere kleurmengeling bracht eene aangename gewaarwording in zijne ziel. Wat waren
hem tot heden kleuren geweest? Eene vluchtige bekoring op zijn hoogst, waarvan hij
zich nauwelijks bewust was. En thans? Wat een leven, welk eene betoovering kreeg voor
zijn oog het gloeiend rood, het vlammend geel, het verrukkelijk blauw, het liefelijke,
zachte groen, als het om het lichaam der geliefde golfde of wanneer hare schoone,
blanke leden daardoor te meer uitkwamen.


De band der liefde en eene onbeperkte toewijding moge twee harten nog zoo lang en
gelukkig vereenigd hebben, de band die Hymen om hen slaat, bereidt hen toch een nieuw,
tot nu toe onbekend geluk. De echt heeft, evenals de liefde, zijne eigenaardige zaligheid.
Dagelijks opnieuw zich te verliezen en dagelijks opnieuw zich terug te vinden mogen
aan de zalige oogenblikken der liefde haar aantrekkelijkheid geven; maar ook het bewustzijn
zijn hoogste geluk altijd in zijne nabijheid te hebben, [45]is benijdenswaard.


Wie op het huwelijk laag neerziet kent de liefde niet.—


Iedere dag had thans voor Pericles zijn eigenaardigen lust, zijn eigenaardigen glans,
zijne eigenaardige bekoorlijkheid. Altijd was Aspasia voor Pericles alles en toch
iederen tijd iets anders: des morgens zijne rozenvingerige Eos, des avonds zijne Selene3, zoete sluimering op zijne oogleden droppelend, des daags zijne Hebe, die hem den
beker des levens aanbood. Zij was de Hera van den „Olympiër,” maar zij behoefde nooit
den toovergordel eerst van de gouden Aphrodite te ontleenen. Nog meer: in menig oogenblik
scheen zij hem eerwaardig toe als zijne moeder en op andere tijden beminde hij haar
met de liefde, waarmede men een kind liefheeft.


Wanneer reeds doode sieraden, edelgesteenten, paarlen, geurige balsems, schitterende
kleuren door de liefde eene nieuwe betoovering verkrijgen, in den minnende een nieuw,
tot nu toe onbekend gevoel opwekken, welk verhoogd leven, welke nieuwe betoovering
moet dan de poëzie, moet de muziek minnenden harten instorten? Welk een volheid en
weelde van bekoorlijkheid en genot moest de betooverende Aspasia niet uit deze bronnen
weten te scheppen en te putten!


Zong Aspasia Pericles een lied voor bij de luit of las zij hem gelijk zij als kind
aan Philammon had gedaan, uit boekrollen voor, zoo wist hij niet, wat hem meer verrukte:
wanneer zij met gloeiende wangen geheel opging in het vuur harer kunst of van den
dichter, dien zij las, of wanneer zij in moedwillige dartelheid haar lied of voordracht
met kinderlijk gekeuvel, overbodige liefdesvragen, met vriendelijk gevlei telkens
afwisselde …


De Atheners hadden in den regel geen eigenlijk tehuis. Zij leefden buitenshuis. Pericles
echter bezat thans een tehuis.
[46]

Dat de knapen Xanthippus en Paralus de zoons van Pericles, niet van Aspasia waren,
kwam dit niet juist het echtgeluk van Pericles ten goede? Hij behoefde Aspasia’s liefde
niet met hen te deelen.


Wanneer aan beiden nog iets ontbrak, was het wellicht alleen het geheele, volle bewustzijn
van hun geluk. Want eigenlijk begrijpen niet de gelukkigen zelven, maar alleen zij,
die het missen, geheel en ten volle het geluk der gelukkigen. Met goede bedoeling
mengen de Goden gaarne een droppel alsem in iederen vreugdebeker: want slechts het
verstoorde of bedreigde geluk komt tot klaar bewustzijn.


Het huwelijk van Pericles en Aspasia gaf den Atheners onuitputtelijke stof tot gesprekken.
Men behandelde het op de Agora, men vertelde in alle gaanderijen, in alle worstelplaatsen,
in alle werkplaatsen der handwerkslieden en in alle barbierswinkels van gansch Athene,
dat Pericles zijne gade kuste, zoo dikwijls hij van huis ging en wederom als hij terug
kwam. Een man verliefd op zijne vrouw! Men sprak van de witte Sicyonische paarden
en het schitterende rijtuig, waarmede de nieuwe vrouw van Pericles soms door Athene’s
straten reed. Men sprak van de omkeering, die in het eens zoo eenvoudige huis van
Pericles had plaats gegrepen. Men sprak van de nieuwe, prachtige muurschilderingen,
waarmede het versierd was, in het bijzonder van eene, die de plundering van den Olympus
door de Eroten voorstelde. Getooid met den buit trokken zij jubelend voort: deze met
den bliksem van den Cronide4, gene met den boog van Apollo, een derde met den helm en het schild van Ares, weer
een andere met Heracles’ knots, met den thyrsus van Bacchus, met de fakkels van Arthemis,
met de gevleugelde sandalen van Hermes.
[47]

Men zeide nu zelfs, dat Aspasia de redevoeringen opstelde, die Pericles voor het volk
hield. Pericles, de Olympiër, de sedert zoo langen tijd gevierde redenaar, liet zich
dit glimlachend welgevallen en erkende, dat hij zijne gelukkigste gedachten aan Aspasia
te danken had. Aspasia bezat eene betooverende, zoetvleiende, krachtige taal, zooals
men soms bij vrouwen aantreft, waaraan zich een liefelijke, zilveren klank van stem
paarde; en zoo maakte zij op de mannen den indruk, als ware zij met groote gave van
welsprekendheid bedeeld en eene vrouw, van wie men veel leeren kon.


Echter werd er ook onder het volk gemompeld, dat Aspasia Pericles zocht te verleiden
naar de koninklijke waardigheid te streven. Men zeide, dat zij niet achter hare landgenoote
Thargelia wilde staan, wie het ook gelukt was de gade van een koning te worden.


Steeds nog stond de eerwaardige Elpinice aan de spits dier nieuwigheidsventers. Zij
was de levende en wandelende kroniek van Pericles’ huis te noemen. Van haar afkomstig
was het verhaal van den kus, welke Pericles bij het uitgaan en terugkeeren aan zijne
vrouw gaf. Zij wist het, welke gezindheid Aspasia jegens de kinderen van Pericles
koesterde en jegens den jongen Alcibiades.


Zij wist te vertellen, dat Aspasia niet van Paralus en Xanthippus hield, dat zij zich weinig aan hen liet gelegen liggen, hen overliet
aan de zorg van den paedagoog, doch zich als eene moeder den jongen Alcibiades aantrok,
hem vertroetelde, dat onder hare handen de zoon van Clinias verwijfd en nog wat ergers
zou worden.


Was het te verwonderen, dat Aspasia voor den heerlijk begaafden pleegzoon van Pericles
partij trok tegen zijne zoons, die wel is waar des vaders trekken op het gelaat droegen,
doch in karakter de evenbeelden hunner moeder Telesippe waren?


Behalve Alcibiades, Paralus en Xanthippus groeide nog in het huis van Pericles een
andere knaap op, die wel niet tot de huisgenooten van Pericles [48]behoorde, maar toch ook niet onder de slaven gerekend kon worden. Pericles had hem
uit den Samischen oorlog mede naar Athene gebracht. Men wist niets meer van zijne
afkomst, dan dat hij de zoon van een Thracische of Scythischen of een ander Noordsch
koning was, dat hij door eene vijandelijke hand als kind aan zijne ouders ontroofd
was en vervolgens als slaaf was verkocht. Pericles vond hem op Samos. Zijne deelneming
werd opgewekt door het droevige lot en het ongemeen uiterlijk van den knaap; hij kocht
hem en voerde hem met zich naar Athene. Hier liet hij hem opvoeden met zijne eigen
kinderen. Zijn naam was Manes. Hemelsbreed verschilden zijne trekken van de fijnheid
en adel der Helleensche vormen, hij herinnerde veeleer een weinig aan de Scythische
huursoldaten op de Agora. Maar hij had uitnemend schoon, bruin, glanzend haar, heldere
oogen en eene zeer blanke huid. Hij was stil in zich zelven gekeerd en verried in
vele zaken een eigenaardig karakter.


Alcibiades zocht den nieuwen makker voor zich te winnen en hem in te nemen door zijne
beminnelijke uitgelatenheid. Het gelukte hem niet. Manes was liefst alleen, legde
geene schitterende gaven des geestes aan den dag, verdiepte zich echter met ijver
in alle vakken van wetenschap, die hem tegelijk met de jongens van Pericles onderwezen
werden. Pericles zelf begon van hem te houden, Aspasia echter vond hem zonderling
en de jonge Alcibiades maakte hem tot het doelwit van zijne spotternijen en overmoedige
scherts.


Het deed aan het geluk van Pericles geen afbreuk, dat zijn huis thans meer dan vroeger
voor zijne vrienden open stond, en dat Aspasia met opzet, tegen ’t gebruik der Atheensche
vrouwen, in het gezelschap van haar echtgenoot deel nam aan de gesprekken der mannen.
Voor het geluk van minnenden is het toch een nieuwe prikkel, wanneer zij voor eenige
oogenblikken zich in eene grootere omgeving als ’t ware verliezen, om later [49]dubbel gelukkig elkander weder te vinden.


Van de oudere vrienden van Pericles trad Anaxagoras thans meer op den achtergrond;
hij werd verdrongen door den schitterenden Protagoras, die zich in Aspasia’s gunst
mocht verheugen en wiens frissche, onbevooroordeelde, gezonde, vrijzinnige levensbeschouwing
hem tot een natuurlijken bondgenoot van de Milesische maakte. Opmerkelijk was het,
dat de dichter der „Antigone” zelden het huis van Pericles bezocht: hetzij, omdat
hij met den hem eigen fijne takt de ijverzucht, die zijn vriend tegen hem had opgevat,
niet opnieuw wilde wekken, hetzij, omdat hij meende eene bij hem zelven ontwakenden,
onedelen hartstocht te moeten onderdrukken; misschien ook omdat eene andere bekoorlijke
vrouw zijn hart had veroverd en hem aan zijne oude vrienden ontroofde. Niet onmogelijk
is het, dat al deze redenen te zamen zijne bezoeken minder talrijk maakten.…


Was het dus eene zeldzaamheid, dat de vroolijke Sophocles zich daar vertoonde, des
te meer zocht de sombere Euripides, zijn mededinger op het gebied van het treurspel,
het gezelschap van Aspasia. Met hem kwam Socrates, wiens vriendschap en trouw onveranderd
waren gebleven. De belangen van zijn beroep voerden Phidias soms naar het huis van
Pericles, en Aspasia genoot den triomf te zien, dat hij haar gezelschap niet vermeed.
Tegen hem wist zij eene lieftalligheid aan den dag te leggen, die op zijn eigenaardig
karakter berekend was. Altijd weder kwam zij in hare gesprekken met hem op zijne Lemnische
Godin terug. Zij wond zich dan op, ja geraakte zelfs in vuur. Naar hare meening stond
Phidias thans op een kruisweg, en zij hoopte invloed te oefenen, op de richting die
hij zou kiezen. Zij wilde alles er op zetten, om zijne stijfhoofdigheid in de opvatting
zijner kunst te breken.


Herhaaldelijk wierp zij hem voor de voeten, dat hij de bekoring der vrouwelijke schoonheid
niet genoeg tot haar recht liet komen.
[50]

Phidias versmaadde inderdaad de zoogenaamde modellen. Hij droeg in zich zelven de
volmaakte afbeeldingen van alle schoone vormen. Zoo bleef zijn kunstenaarsoog het
liefst naar binnen gericht en hoe ouder hij werd des te meer vertrouwde hij op zijn
eigen talent. Hij was te fier, om de werkelijkheid eenvoudig na te volgen en in steen
of metaal over te brengen. Dit echter was het juist, wat Aspasia van hem verlangde.


Toen zij even weder een levendig gesprek van dezen aard met Phidias had gevoerd en
deze zich verwijderd had, zeide Pericles glimlachend:


„Gij schijnt zeer verstoord te zijn op Phidias, omdat hij niet meer bij de schoone
natuur ter schole wil gaan?”


„Zoo is het,” zeide Aspasia; „in zijne ziel worden alleen de idealen eener, om zoo
te zeggen, onbewuste en ernstige schoonheid gevonden. Het is tijd, dat hij de ten
volle ontwikkelde, bewuste bekoorlijkheid en lieftalligheid niet versmaadt aan de
natuur te ontleenen.”


„Naar welke vrouw echter,” hernam Pericles, „zoudt gij hem verwijzen, om deze volle
en betooverende bekoorlijkheid, als uit de zuiverste bron te putten? Daar Phidias
de Homerische Helena niet uit den Hades kan oproepen en de schoonste van alle thans
levende Helleensche vrouwen, naar het eenstemmig oordeel van alle menschen, gij zelve
zijt, zoo zou ik wel gaarne willen weten, wat gij Phidias zoudt antwoorden, als hij
u vraagt, naar welke vrouw gij hem verwijst?”


„Ik zou hem naar eene vrouw verwijzen,” hernam Aspasia, „die geheel haar eigen meester
is.”


„Maar als hij er op stond zich tot eene vrouw te wenden, die niet haar eigen meester
is?” vroeg Pericles.


„Dan zou hij zich natuurlijk,” hervatte Aspasia, „tot dengene moeten wenden, wien
zij behoort: tot haar heer als zij eene slavin is, of tot haar echtgenoot, als zij
de vrouw is van een Atheensch man.”
[51]

„En gelooft gij,” zeide Pericles, „dat een Atheensch man ooit zou kunnen besluiten,
de vrouw, die hem toebehoort geheel en al aan de blikken van een ander prijs te geven?”


„Waarom doet gij mij eene vraag,” zeide Aspasia, „die gij beter in staat zijt te beantwoorden
dan ik zelve?”


„Welaan dan,” antwoordde Pericles, „ik zal ze beantwoorden. De Atheensche man zal
de vrouw, die hem toebehoort, nooit ongesluierd aan de blikken van een ander prijs
geven. De eerbaarheid der vrouw mag geen ijdele klank zijn, en wanneer de jonkvrouw
van een zedig karakter is, moet de vrouw, die een man toebehoort, dubbel zedig zijn
uit liefde omdat zij door het prijs geven harer eerbaarheid niet zich zelve alleen
onteert.”


„Uwe meening is achtenswaardig,” zeide Aspasia, „en ongetwijfeld juist. De grond echter,
dien gij er voor aanvoert, schijnt mij niet volkomen afdoend te zijn. Het komt toch
niet zelden voor, dat gij, mannen, uwe vrouwen aan de oogen en handen der geneesheeren
toevertrouwt, zij het dan ook in eigen tegenwoordigheid. Derhalve komt het mij voor,
dat de eerbaarheid niet de voornaamste reden is en dat niet elke ontsluiering op zich zelve onzedig is.”


Zoo ver waren Pericles en Aspasia in hun gesprek gevorderd, toen zij plotseling door
het bezoek van twee mannen werden gestoord, wier gelijktijdig binnentreden in hun
huis hen zeer verraste.


De beide mannen waren Protagoras en Socrates.


„Wel, hoe komt het,” vroeg Aspasia glimlachend na de eerste begroeting, „dat twee
uitgelezen mannen, van wie ik sedert het feestmaal bij Hipponicus altijd gevreesd
had dat zij vijandig tegen elkander over zouden staan, heden zoo vreedzaam te zamen
tegelijker tijd dit huis betreden?”


„Ik zal u vertellen hoe het komt,” antwoordde Socrates, „als gij het volstrekt wilt
weten. Wij beiden, Protagoras en ik, ontmoetten elkander van [52]verschillende kanten komend, voor de deur van dit huis. Ik voor mij stond reeds een
poos voor den drempel en aarzelde binnen te treden, omdat mij juist op het oogenblik,
waarop ik binnen wilde gaan, eene gedachte inviel, die ik maar niet uit mijn hoofd
kon zetten. Terwijl ik daar zoo stond, met de oogen naar den grond geslagen, kwam
Protagoras van den anderen kant. Hij zag mij aanvankelijk evenmin als ik hem, daar
hij, terwijl ik in gepeinze verdiept naar den grond keek, met opgerichten hoofde zijn
oog in de wolken en in den onmetelijken aether liet ronddwalen. Zoo liepen we elkander
tegen het lijf; ik herkende Protagoras en hij mij, en daar wij beiden bemerkten, dat
ieder onzer van plan was hier binnen te gaan, wilden wij ieder terugkeeren en den
andere het veld ruimen. Maar toen wij wederkeerig verklaarden, dat we elkander de
baan vrij wilden laten en geen van beiden elkanders aanbod wilden aannemen, kwamen
wij eindelijk tot den inval, op goed geluk te zamen het huis binnen te treden.”


Pericles en Aspasia glimlachten en zeiden, dat zij in deze ontmoeting een goed voorteeken
zagen, des te meer omdat zij juist in een soort van wijsgeerig gesprek verdiept waren.
Zij waren, zeiden zij, met een vraag bezig tot welker oplossing twee mannen, die wel
is waar verschillende meeningen waren toegedaan, maar toch onbetwist wijzen waren,
zeker wel het hunne konden bijdragen.


Toen nu Protagoras en Socrates vroegen, welke de bedoelde vraag was, maakte Pericles
geen bezwaar om de beide mannen de zaak uiteen te zetten.


„Wij wierpen de vraag op,” zei hij, „of een man bereid zou kunnen zijn de ongesluierde
schoonheid der vrouw, die hij liefheeft, aan het oog eens beeldhouwers tot model prijs
te geven. Ik ontkende dit. Aspasia echter wees mij er op, dat wij, mannen, onze vrouwen
toch wel aan de oogen en handen der geneesheeren prijs geven, zij het [53]dan ook in onze eigen tegenwoordigheid; dat wij derhalve soms geneigd zijn andere
gronden hooger te achten, dan die der zedigheid. Dat u nu juist het toeval hierheen
voert is eene bestiering der Goden, die u als wijze mannen tot beslissing dezer zaak
geroepen hebben.”


„Ongetwijfeld,” zei Protagoras, „zijn er gronden, die hooger staan dan de zedigheid,
en beweegredenen, die de schijnbare kwetsing der zedigheid kunnen verontschuldigen.
Een dier beweegredenen heeft Aspasia reeds aangevoerd. Ik voeg er bij: wat zou er
van de beeldhouwkunst worden wanneer het schoonste zich uit preutschheid aan het oog
des beeldhouwers onttrok? De schoonheid heeft plichten niet alleen tegenover zich
zelve. Wat de natuur haar met kwistige hand heeft geschonken, dat moet zij der kunst
ten goede laten komen. Het schoone toch behoort in een zekeren zin steeds aan het
algemeen en dit laat zich zijn recht daarop niet ontnemen. Bovendien is de schoonheid,
volgens hare natuur, iets vluchtigs, iets dat op zich zelf alleen voor het tegenwoordig
geslacht aanwezig is en dat niet anders tot de nakomelingschap gebracht en daarvoor
vereeuwigd kan worden, dan doordat de dichters het in hunne zangen verheerlijken,
zooals Homerus de gade van Menelaüs, of dat een beeldhouwer de levende bekoorlijkheid
des lichaams in marmer of metaal aan de komende geslachten, zoo ver mogelijk, overlevert.”


„Naar uwe meening,” hernam Pericles, „moet dus eene schoone vrouw als gemeen goed
beschouwd worden, die niemand geheel voor zich alleen mag bezitten?”


„Alleen hare schoonheid—niet zij zelve,” antwoordde Protagoras. „Evenals het bij alles,
wat in de wereld geschiedt, op de aard en wijze, waarop dit plaats vindt, aankomt
op de omstandigheden, waaronder het gebeurt, zoo kan ook, mijns inziens, het ten toon
stellen van de vrouwelijke bekoorlijkheid ter bevordering van een grootsch doel, de
kunst, op een aard en wijze en onder [54]omstandigheden plaats grijpen, die het bedenkelijke der zaak ten volle wegnemen.”


„En welke zouden die omstandigheden zijn?” vroeg Pericles.


„Dit is eene zaak,” hernam Protagoras, „die eenigszins moeilijk is uit te maken. Zooals
Aspasia naar aanleiding van uw vroeger gesprek, dat gij ons medegedeeld hebt, reeds
herinnerd heeft, plegen wij immers eene vrouw, die zonder getuigen de vertrouwelijke
nabijheid van den hulpbiedenden geneesheer zoekt, voor schaamteloos en onzedig te
houden, doch wij vinden in die soort van vertrouwelijkheid niets bedenkelijks, als
zij plaats grijpt onder de oogen van den man. Daarom mag men eens en voor goed vaststellen,
dat er omstandigheden zijn, waarin de man zijne vrouw zonder schande of onteering
aan een vreemd oog kan prijs geven …”


„Natuurlijk,” zeide Pericles, „zou ik die prijsgeving eener vrouw, wanneer het door
omstandigheden of door een grootsch doel geboden was, alleen onder die voorwaarde
kunnen billijken. Ik hoop dat gij ook nog de voorwaarde er bij voegt, dat de vrouw
den beeldhouwer alleen zal geven, wat aan haar voor den beeldhouwer belangrijk is,
en dat de eerbaarheid zich alleen zal terugtrekken tot één punt, maar dit punt, om
zoo te zeggen, tot op den laatsten droppel bloeds zal verdedigen. Intusschen, herinnert
gij u niet de geschiedenis van dien Oosterschen koning, die door de bekoorlijkheid
zijner vrouw betooverd, op den inval kwam haar geheel naakt aan zijn gunsteling te
toonen5? Als ik mij goed herinner, verloor deze koning troon en vrouw en leven door den gunsteling,
die ontvlamd door die bekoorlijkheid, niet [55]rustte, tot hij bezat wat hem zoozeer had verrukt.”—


„Met andere oogen,” sprak Protagoras, „met andere gezindheid, met andere gedachten
beschouwt een beeldhouwer de naakte schoone gestalte, als de verwijfde gunsteling
eens Oosterschen konings. Gene merkt, als hij heerlijk ontwikkelde ledematen beschouwt,
zóóveel op, dat juist zijn kunstenaarsoog bezig houdt en eene groote bron van kennis
welt daaruit voor hem op, dat er weinig plaats meer overblijft in zijn gemoed voor
wulpsche gedachten. En die welke soms nog mochten opkomen, heeft hij leeren te beheerschen.
De gewoonte ook heeft voor de grovere bekoorlijkheid der onthulling hem ongevoelig
gemaakt. En wat nu den ouden, eerwaardigen Phidias betreft—is dat een man? Neen, veeleer
eene door de Godheid gekuste, doch geslachtlooze beeldhouwersziel, die alleen een
lichaam, eene hand heeft, om den beitel te kunnen voeren—dat is iemand, voor wien
alles in de wereld alleen vorm is, nooit stof.”—


„Protagoras’ meening kennen wij nu,” sprak Pericles. „Laat ons hooren wat Socrates
aangaande deze zaak in het midden te brengen heeft. Wat denkt gij, Socrates? Is het
eene vrouw veroorloofd tot bereiking van een grootsch kunstenaarsdoel, hare eerbaarheid
ter zijde te stellen?”


„Dit schijnt mij,” hernam Socrates, „hiervan af te hangen of in de wereld het schoone
een hoogeren rang inneemt dan het goede. En dit is juist, als ik mij wel herinner,
de vraag, die wij al zoo lang trachten op te lossen en wier oplossing ook bij het
feestmaal van Hipponicus weder werd afgebroken.”—


„Bij alle Olympische Goden,” viel hem Aspasia glimlachend in de rede, „gij zult mij
zeer verplichten, beste Socrates, als gij er heden van afziet deze vraag uitvoeriger
te behandelen en als gij mij voorloopig vergeeft, dat ik niet inzie, waarom de zedelijkheid
de voorkeur zou hebben boven de schoonheid. Wanneer het eene wet is, dat alles [56]in de wereld goed en zedelijk moet zijn, dan is het ook eene wet, dat alles in de
wereld naar schoonheid streeft en in haar den bloei van zijn wezen, het doel zijner
ontwikkeling vindt. Bijgevolg kan toch de eene zoowel als de andere lezer beide wetten
alleen eene subjectieve, van den mensch zelf afhankelijke wet zijn. Daarbij, meen
ik, kunnen wij het voor heden laten berusten.”


„Natuurlijk!” riep Protagoras: „evenals ieder mensch waarheid noemt, alleen datgene
wat hem persoonlijk waar voorkomt, zoo is ook goed en schoon voor ieder, alleen datgene
wat hem alzoo toeschijnt. Eene op zichzelf vaststaande zedelijkheid bestaat er evenmin,
als eene absolute waarheid.”


De goedige trekken van Socrates namen eene ietwat spotachtige uitdrukking aan en hij
zeide:


„Gij beweert altijd, Protagoras, dat er geene absolute waarheid is en gij zijt toch
zelf de man, die over alles, wat men ook vragen mag, de meest afdoende en onomstootelijke
beslissing kunt geven!”


„Zijne meening openlijk uit te spreken,” hernam Protagoras, „is beter dan in valsche
bescheidenheid voor te geven, niets te weten en toch altijd en eeuwig alles beter
te willen weten, dan anderen.”—


„Ik tracht naar het weten,” zeide Socrates, „dat ik niet bezit. Gij echter loochent
de mogelijkheid daarvan. Moeten wij den menschelijken arbeid der gedachte reeds als
ijdel opgeven, nadat wij dien pas eerst hebben begonnen?”


„Altijd nog beter,” antwoordde Protagoras, „dan de frischheid en harmonie van het
Helleensche leven door eene sombere en ontevreden beschouwing te willen vervangen.”


„Ik begrijp nu,” hernam Socrates, „dat er menschen zijn die, omdat zij de kunst van
het denken geringschatten, de kunst van het spreken des te sterker beoefenen. Want
daar de gedachten, die zij uitspreken, naar hunne eigen verklaring geen onbetwistbare
waarde hebben, zoo kunnen [57]het alleen schitterende woorden zijn, waardoor zij op het gemoed hunner toehoorders
werken.”


„Er zijn ook menschen,” sprak Protagoras, „die de kunst van spreken geringschatten,
omdat zij gelooven, dat men achter hun geveinsden eenvoud diepzinnigheid, achter hun
stamelen de wijsheid van een orakel en achter hunne bescheiden vragen het afdalen
van een verheven geest zal zoeken.”—


„Het komt mij beter voor,” zei Socrates, „de menschen door vragen, die hun gemakszucht
storen, tot denken te dwingen, dan hen door snel gevatte, altijd gereede antwoorden,
die den vrager hoogst aangenaam zijn, tot gedachteloosheid te brengen.”—


„Beter is gedachteloosheid,” hernam Protagoras, „dan den bodem der werkelijkheid te
verlaten, op wolken en nevelbeelden te rijden en zich in het oneindige te verliezen.
Intusschen is zulk een zich verdiepen in de wereld van den onbegrensden gedachtennevel
dikwijls verklaarbaar. Er zijn er toch, die gedwongen worden, jacht te maken op begrippen,
omdat hun de goddelijke gave van stoffelijke kunstgewrochten te scheppen ontzegd werd.”—


„Ook zijn er sommigen,” antwoordde Socrates, „die met beelden pronken, omdat hun de
gave zich reine en klare begrippen te vormen, niet gegeven is.”


„Die ellendige droomers,” zeide Protagoras, „zij juist zijn het, die de deugd gehaat
maken, omdat zij met hunne woorden er altijd op terugkomen.”—


„Bewonderenswaardiger zijn voorzeker zij,” hervatte Socrates, „die de deugd geheel
en al ter zijde laten liggen, om nooit uit de atmosfeer eener schoone liederlijkheid
te geraken.”—


„Zoo lang de liederlijkheid schoon en beminnelijk is,” hernam Protagoras, „is het
beter dan de noodzakelijke onthouding van hen, die op het gebied der schoonheid en
van het genot het onkruid van den angstvalligen twijfel zaaien, omdat zij [58]zelven niet tot schoonheid en genot geroepen zijn.”—


„Zulk een ben ik,” hervatte Socrates kalm. „Gij echter, Protagoras, schijnt mij een
van diegenen te zijn, die de vrije gedachte tot datgene willen maken, wat zij zelven
zijn, tot dienstknechten der zinnen!”


„Ik betreur het,” viel hier Pericles de twistenden in de rede, „dat gij met deze woordenwisseling
de zaak, die hier behandeld werd, niet tot beslissing hebt gebracht, maar u, naar
mij voorkomt, in een onvruchtbaren, heeten woordenstrijd hebt begeven.”


Socrates zeide:


„Ik weet, dat ik hier slechts de overwonnene kan zijn!”


Na het uiten dezer woorden verwijderde hij zich kalm, zonder een spoor van opgewondenheid
in zijne trekken.


Spoedig daarop ging ook Protagoras heen, echter niet zonder alvorens zijn opgewekt
gemoed door eenige bittere woorden lucht te hebben gegeven.


„Deze beide wijze mannen,” zeide Pericles tot Aspasia, „schijnen mij volkomen tegen
elkander opgewassen te zijn. Zij gingen elkander te lijf, als kunstmatig geoefende
kampvechters, en het is moeilijk te zeggen, wie van beiden op de eer der overwinning
aanspraak mag maken.”


Aspasia glimlachte slechts en ook toen Pericles haar reeds alleen gelaten had, zweefde
nog die glimlach om hare lippen. Zij wist zeer wel, wat den strijd der beide mannen
tot zulk een felheid had gedreven en wat daar zelfs van den kant van den zachten Socrates
zooveel snijdends en bitters onder gemengd had. Zij las evengoed in het hart van den
droomer, als in dat van den schitterenden sophist, die geen woord sprak, waarvan hij
niet wist, dat het aan het oor der schoone Milesische welgevallig zou zijn.


Tegen Socrates ontstond, sedert zijn woordenstrijd met Protagoras, in Aspasia een
toenemend gevoel [59]van afkeer en bijna zonder zich er van bewust te zijn, ontkiemde in hare ziel het
plan om met vrouwelijke arglistigheid de wijsheid van den man, die op „de vrije gedachte”
altijd hamerde en „de slavin der zinnen” verachtte, zoo mogelijk aan hem zelven te
schande te maken.









1 Aeschylus, zie Deel I noot 1 pag. 111 en noot 2 pag. 94. ↑




2 Het Grieksche spreekwoord „Uilen naar Athene zenden”, komt vrij wel met onze uitdrukking
overeen: „Water in de zee dragen”. ↑




3 De maan. ↑




4 Cronides beteekent Cronus’ zoon d.i. Zeus (Jupiter), ook wel Cronion geheeten. Zie Deel I, noot 1 pag. 63. ↑




5 Bedoeld worden hier de Lydische koning Candaulus, de zoon van Myrsus en de hoveling Gyges, de zoon van Dascyles. In kleuren en geuren
kan men dat verhaal lezen bij Herodotus 1, 8–13; het geheugen van Pericles schijnt
op dit punt vrij slecht te zijn geweest, daar de gunsteling geenszins uit liefde voor
de vrouw den koning doodde. Integendeel: de vrouw van Candaulus liet Gyges roepen
en zeide: „Ik geef u de keus òf door Candaulus te dooden mij en het rijk te bezitten,
òf zelf te sterven, opdat gij later niet weder dingen moogt zien, die onvoegzaam zijn.”
Gyges kiest het eerste, door den uitersten nood gedwongen en verkrijgt alzoo de echtgenoote
van Candaulus en de heerschappij. ↑










[Inhoud]






XVI.










DE VROUWEN OP HET THESMOPHORIËNFEEST1.




„Dat is de schoonheid zelve!” riepen de Atheners, toen Phidias zijn nieuw metalen
beeld van Pallas, dat de Lemniërs hem opgedragen hadden, voltooid had, en het voor
de eerste maal voor de blikken der Atheners onthulde. Een roep van verbazing en verrassing
klonk door geheel Athene.


Wat wilde Phidias nu? Zooals hij de Godin in zijn jongste werk had voorgesteld, had
geen Griek haar gedacht.


Zij was zonder helm en zonder schild. Vrij golfden de krullende lokken om haar fier,
maar niet minder liefelijk opgericht gelaat. Wonderschoon was de omtrek van dit gezicht;
onvergelijkelijk teeder waren de wangen gevormd. Men meende haar te zien blozen. De
beide geheel naakte armen waren, evenals de handen, modellen van den fijnsten en edelsten
vorm. De opgeheven arm liet een deel der rechterzijde onbedekt zien, slechts licht
plooide zich het gewaad om de heupen en hier als overal liet het de omtrekken der
gestalte in volmaakte zuiverheid uitkomen.
[60]

Zoo eenstemmig de Atheners in den lof der schoonheid van deze nieuwste schepping van
Phidias waren, even eenstemmig waren zij in hunne bewering, dat voor deze Pallas,
Aspasia den kunstenaar tot model moest gediend hebben.


Niet geheel dwaalden zij met deze bewering.


Inderdaad, als reeds Theodota het verstond haar lichaam als eene kunstenaarsstof te
behandelen, de gedaante van verscheidene Godinnen daarin op verrassende, indrukwekkende
wijze voor te stellen voor deze verrichtingen in den dienst der kunst geheel Athene
tot getuige had, zoo wist Aspasia dezelfde kunst in nog edeler en verhoogde mate ten
toon te spreiden. Maar de eenige getuigen van de ontplooiing dier gaven waren Pericles
en Phidias geweest.


De ernstige Phidias ging zelfs zoo ver om voor een oogenblik toe te geven, dat de
natuur menigmaal het ideaal nabij kon komen.


In de Pallas van Aspasia echter had Phidias reeds niet meer de bloote natuur voor
oogen. Wat hij daar zag was een schepping der nabootsende kunst, eene vreeselijke
gestalte, uit den geest wedergeboren. Aspasia drukte op de natuurlijke stof harer
schoonheid met kunstenaarsbewustzijn evengoed een bepaalden stempel, als Phidias naar
eene bepaalde, inwendige beschouwing en bedoeling het marmer beitelde.


Terwijl Phidias de bekoorlijke lieftalligheid van de schoone en wijze Aspasia in duurzaam
metaal vereeuwigde, luisterde hij inderdaad naar de vermaning van Pericles om de wijsheid
voor te stellen in het betooverende, alverwinnende gewaad der schoonheid.


Reeds Alcamenes had iets nieuws en wonderschoons bereikt, toen hem vergund was, uit
de levende bron van Aspasia’s schoonheid te putten. Phidias loste dezelfde vraag op,
doch hij loste ze op als aller groote meester, als de verhevene, de onvergelijkelijke.


Wat Phidias in zijne laatste Pallas gaf, was [61]Aspasia, maar verheven tot eene zoo reine en bovenmenschelijke hoogte, dat zij te
gelijk als een ideaal zich voordeed, als een belichaamde droom der edelste beeldhouwersziel.


Toen Socrates dit nieuwe beeldwerk zag, sprak hij op zijne zinrijke wijze:


„Uit dit beeld zou de schoone Aspasia evenveel van den meester Phidias kunnen leeren,
als de meester Phidias geleerd heeft van de schoone Aspasia.”


Zonderling was het, dat de loftuitingen, waarmede de Atheners de Lemnische Pallas
van Phidias overlaadden, hem ontstemden en knorrig maakten. Hij hoorde er niet gaarne
van spreken. Hij had dit werk wellicht daarom minder lief omdat hij het niet geheel
uit zich zelf geschapen had. Hij had, naar het scheen, met eene soort van half onbewusten
onwil zich van zijne taak, die hem van buiten af opgedragen was, gekweten, en met
wier volbrenging hij alleen zich van eene onrust zocht te bevrijden, die als door
eene vreemde betoovering, in hem opgewekt was geworden.


Nu scheen hij des te dieper in zich zelven te willen terugkeeren. Stiller en ernstiger
dan ooit wandelde hij rond en verloor zich in de beschouwing van een verheven beeld,
dat in de verborgen diepte zijner ziel hem tegenstraalde. Hij was weder geheel en
al zich zelf geworden. Hij vermeed Aspasia, hij verkeerde nauwelijks meer met Pericles
en op een goeden dag verliet hij stil en heimelijk Athene, om naar Elis te gaan, ten
einde daar de grootsche gedachten zijner groote ziel te verwezenlijken.


De onverzadelijkste en onvermoeidste bewonderaar der Lemnische Pallas bleef Socrates.
Hij scheen zijne liefde voor de Milesische op de Godin van Phidias over te willen
brengen. De natuurlijke Aspasia kwam hem niet meer volkomen voor, van het oogenblik
af, waarop hij haar hooger ideaal in steen belichaamd zag. En toch kon men toen van
hem zeggen, dat hij zijn tijd tusschen [62]die Pallas en haar levend model verdeelde. Dagelijks zag men hem zijne schreden naar
de woning van Pericles richten, zelfs op gevaar af daar den welsprekenden Protagoras
te ontmoeten.


Hoe kwam het toch? Wanneer Socrates peinzend en, naar hij meende, zonder doel, door
Athene’s straten wandelde, vond hij zich ten laatste onverwachts voor het huis van
Pericles. Evenals in een labyrinth van straten, scheen hij een labyrinth van gevoelens te doorkruisen, waar hij geen uitgang vond en dat hem steeds weder
op dezelfde plaats terugbracht.


Zonder plan derhalve geschiedde het, als Socrates zijne schreden naar die woning richtte.
Doch wat deed hij daar, als hij er zijns ondanks gekomen was? Verloor hij zich in
huldebetoon? Gaf hij teekenen van een inwendig liefdevuur, dat hem verteerde? Had
hij, evenals Protagoras, zich er aan gewend zijne wijsheid uit vreemde oogen te putten?
Niets van dat alles. Hij streed met Aspasia. Hij gaf haar fijne zetten. Eens zelfs
sprak hij in hare tegenwoordigheid uit—eene uitspraak, die sedert dikwijls herhaald
en door de overlevering gewoonlijk aan Pericles is toegeschreven, die haar toch slechts
aan Socrates had ontleend—: die vrouw is de beste, over wie men het minst spreekt.
Hij zei haar bittere woorden en zelfs wanneer hij haar scheen te vleien, tintelde
hij van die fijne ironie, die een kenmerk van zijn spreektrant uitmaakte.


En Aspasia? Zij scheen des te zachter, vredelievender, beminnelijker en innemender,
naarmate Socrates zijne vrijmoedige luim meer den vrijen teugel gaf. En omgekeerd:
hoe zachter en verleidelijker Aspasia was, des te ontevredener en stuurscher werd
de wijze Socrates.


Wat wilden zij van elkander, deze beide zonderlingen? Streden zij samen den overouden,
hardnekkigen tweestrijd der wijsheid en der schoonheid? Die zonderlinge strijd werd
vooral gevoerd sinds de woordenwisseling, welke Socrates met [63]Protagoras in tegenwoordigheid van Pericles en Aspasia gehouden had.


Aspasia deed het voorkomen dat zij geloofde dat Socrates ter wille van zijn lieveling
Alcibiades het huis van Pericles bezocht. Zij ging in hare ondeugenden luim zoo ver,
dat zij verzen tot hem richtte, waarin zij hem als aan een minnaar raad gaf. Socrates
nam dat alles glimlachend op, zonder de minste gemelijkheid, of eene poging om zijne
moedwillige vriendin te loochenstraffen. Hij toonde ook nooit, dat de schoone knaap,
die nog steeds met eene bijna teedere liefde hem aanhing, hem te veel was. Tegenover
den knaap was hij open, opgeruimd, vriendelijk, vertrouwelijk, zonder een spoor van
die grilligheid en ironie, waarmede hij goedvond de vriendelijkste bejegening van
de schoonste aller Helleensche vrouwen te beantwoorden.


Talrijke gesprekken voerde Aspasia nog altijd met den vrouwenhater Euripides, die
als treurspeldichter thans tot grootere beroemdheid geraakte. Zijne ernstige, bespiegelende
Muze vond weerklank en hij werd weldra de lievelingsdichter van een tijdvak, dat zich
van de onmiddellijke en naïeve beschouwing der zaken meer en meer tot eene ideale
en verhevene opvatting gedreven gevoelde. Hij had rijke ervaring opgedaan en zoo vloeide
zijn mond altijd over van hetgeen hij in zijn geest had doorleefd. Daarbij had hij
een scherp, fier karakter, dat hem open en vrijmoedig deed uitspreken, wat hij dacht.
Hij gaf niemand iets toe, zelfs niet aan het Atheensche volk, ’t geen ieder meende
te moeten vleien. Toen men eens een zijner verzen uitfloot, welks inhoud het Atheensche
volk niet beviel, trad hij op het tooneel om zich te verdedigen, en toen men hem toeriep,
dat men dit vers niet wilde dulden, antwoordde hij, dat de dichter de onderwijzer
van het volk was en niet het volk de onderwijzer van den dichter.


Hij vleide ook Aspasia niet, en niemand zou het gewaagd hebben op den toon, dien hij
aansloeg, [64]met haar over de vrouwen te spreken.


Hij had zijne eerste vrouw verstooten en eene andere genomen: een feit, dat Aspasia,
zooals vermeld wordt, in een brief aan Pericles met sluw overleg als een voorbeeld
van mannelijken moed geprezen had.


Op een goeden dag kwam Aspasia met Euripides toevallig over deze zaak te spreken,
in tegenwoordigheid van haar echtgenoot en Socrates. Nadat zij hem opnieuw over zijn
moedig besluit had geprezen, vroeg zij hem naar zijne nieuwe gade.


„Zij is het tegendeel van de eerste,” antwoordde Euripides wrevelig, „maar daarom
niet beter: zij heeft alleen de tegenovergestelde gebreken. De eerste was een domme,
maar eerlijke ziel, die mij met eene huisbakken soort van liefde lastig viel; deze
is een behaagzieke, die door lichtzinnigheid en grilligheid mij tot vertwijfeling
brengt. Ik ben van den regen in den drop gekomen. Ik ben een ongelukskind en al het
bittere geven mij de Goden achtereenvolgens te smaken.”


„Ik hoorde van uwe vrouw zeggen,” hernam Aspasia, „dat zij schoon en beminnelijk is.”—


„Ja wel, voor iedereen,” zei Euripides, „behalve voor mij. Zij zou het natuurlijk
ook voor mij zijn, als ik besluiten kon hare slechte eigenschappen als even zoovele
deugden te beschouwen.”—


„Welke zijn dan die slechte eigenschappen, die gij haar toekent?” vroeg Aspasia.


„Zij verwaarloost het huishouden,” antwoordde Euripides: „het garen aan den weefstoel
vernielen de hoenders. Zij danst en houdt feestmalen bij hare vriendinnen; zij heeft
de onfatsoenlijkheid aan de huisdeur te staan en op straat te gluren.”


„Is dat alles?” vroeg Aspasia.


„Neen!” antwoordde de dichter. „Zij is wispelturig, zij is luimig, zij is ontrouw,
zij is leugenachtig, zij is vol veinzerij, zij is valsch, zij is boosaardig, zij is nukkig, zij is onbillijk, zij is wreed,
zij is wraakgierig, zij is nijdig, zij is eigenzinnig, zij is bijgeloovig, zij is
dwaas, zij is sluw, zij is [65]babbelziek, zij is jaloersch, zij is ijdel, zij is behaagziek, zij is gewetenloos,
zij is ongevoelig, zij is zielloos …”


„Houd op!” viel hem Aspasia in de rede. „Het zou u zwaar vallen, dit alles afzonderlijk
te bewijzen.”


„Dit alles en nog meer!” hernam Euripides.


„Wellicht betoont ge uwe vrouw te weinig liefde,” bracht Aspasia in ’t midden, „en
maakt gij haar daardoor van u afkeerig!”


„Ja, waarlijk!” riep Euripides met een hoonenden lach; „als men de vrouwen hoort,
ontbreekt het den mannen altijd aan liefde. „Gij hebt geen hart, mijn vriend!” zei
de adder tot den geitebok. Juist het tegendeel is waar! Ik zeg u, mijn ongeluk komt daar vandaan, dat ik mijne vrouw niet
zoo behandel, als de meeste Atheners hunne vrouwen behandelen; dat ik mij te veel
door haar laat beheerschen, dat ik mij door haar laat kwellen. Want mak als lammeren
zijn de vrouwen, zoolang men ze kort houdt; doch aanstonds worden ze overmoedig, als
men haar aanleiding geeft tot de meening, dat zij onmisbaar zijn. Ja, er is maar één
enkel middel, om zich van eene vrouw, van haar hart, van hare liefde, van hare hoogachting,
van hare toewijding te verzekeren: dit middel bestaat hierin, dat men haar verwaarloost. Wee den man, die zijne vrouw laat merken, dat hij haar niet missen kan! Zij zal
hem den voet op den nek zetten. Eene vrouw lief te hebben is den boozen daemon in
haar op te wekken. Wie echter zijne vrouw met eene vriendelijke koelheid te gemoet
treedt en overigens zijn eigen weg gaat, wie haar bewijst, dat hij haar missen kan,
die wordt gevleid en geliefkoosd, die wordt de wang gestreeld, die wordt de hand op
den schouder gelegd met de vraag: „Wat zal mijn lief mannetje van avond eten?” die
wordt vereerd als „de steun en heer des huizes en der familie,” hem wordt roerend
dank betuigd voor iedere kruimel van genade, die hij laat vallen. Toonde echter dezelfde
man zich teeder [66]en verliefd, dan zou hij haar binnen acht dagen vervelend toeschijnen, in een maand
was hij veracht en in een jaar dood gekweld.”


Glimlachend hoorden Pericles en Aspasia deze op gramstorigen toon uitgebrachte ontboezeming
aan. Euripides echter vervolgde met gelijken wrevelen ernst en nadruk:


„De Parce van de man is de vrouw. Zij is het, die zijne levensdraden spint—zwarte
of gouden.”


Pericles schrikte schier bij deze laatste woorden. Aspasia glimlachte.


„Ik kan niet gelooven,” zeide Pericles, „dat de man in ’t algemeen zoo afhankelijk
is van de vrouw.”


„Hij zal het worden, als hij het nog niet is,” hernam Euripides. „Ik voorspel de toekomst.
De macht der vrouw is schrikbarend aan het toenemen. Verstaat gij de dichters en beeldhouwers
niet, die sedert overoude tijden het fabelachtige beeld der Sphinx hebben voorgesteld,
eene raadselachtige vrouw, met zachten boezem doch scherpe klauwen? De Sphinx is de
vrouw. Het verleidelijke schoone gelaat, den verleidelijk zachten boezem houdt zij
ons voor, het overige echter van het lichaam is een dier met tijgerpooten en moorddadige
klauwen.”


„Zult gij het vrouwelijk geslacht niet overmoedig maken,” zei Aspasia, „als gij haar
karakter door zulke vergelijkingen den stempel van het grootsche verleent?”


„Grootsche misdaden,” hernam Euripides, „van een man kunnen bewondering wekken; eene
vrouw met groote ondeugden boezemt altijd afschuw in. Want de misdaden van den man
kunnen soms uit eene overmaat van op zichzelf roemrijke eigenschappen voortspruiten;
de ondeugden eener vrouw echter komen altijd voort uit eene kleingeestige, tot eene
overmaat gedreven zwakheid.”


„En toch zien wij de vrouwen met deze kleingeestige zwakheden triomfeeren!” zeide
Aspasia.


„Niet voor altijd!” voerde Euripides haar te gemoet. [67]„De dag der wrake komt, die, met de vlammen van een gezonden en rechtmatigen hartstocht,
de woeste flikkering van eene ziekelijke en zwakke neiging zal uitblusschen. Slechts
zoolang wij mannen ons zwak toonen, zijn de vrouwen sterk. De vrouw is eene Sphinx;
ja zeker! Doch men behoeft haar slechts de klauwen af te snijden, om haar onschadelijk
te maken. Met onafgesneden klauwen is zij eene tijgerin; met afgesneden klauwen niets
meer dan eene kat. Onze vaderen hebben goed gedaan, dat zij de vrouwen kort hielden.
Wij mannen van dezen tijd zijn te weekelijk—ik zelf behoor tot dat getal—wij laten
de vrouwen de klauwen groeien. Dat is niet goed …”


Het voorhoofd van Aspasia rimpelde zich een weinig, toen de vergramde dichter deze
woorden met krachtige stem uitstiet. Socrates bemerkte het en zeide:


„Vergeet niet, mijn waarde, dat gij tot Aspasia spreekt.”


„Tot Aspasia,” hernam Euripides, snel gevat, „maar niet van Aspasia. Ik spreek over de vrouwen. Aspasia is eene vrouw, maar de vrouwen zijn geen
Aspasia’s …”


Socrates liet het, zooals gemeld is, in zijne gesprekken met Pericles’ gade niet aan
scherpe woorden ontbreken. Maar nooit was hij in den toon van Euripides vervallen.
Wij gevoelen ons echter verplicht te zeggen, dat Euripides in zijne gesprekken met
Aspasia het geheele vrouwelijke geslacht hoonde en onrecht aandeed, doch steeds Aspasia
zelve met bereidwillige hoffelijkheid daarvan uitzonderde; terwijl Socrates omgekeerd
zijne pijlen steeds alleen tegen de persoon van Aspasia afschoot, het geheele geslacht
echter gaarne verdedigde.


En zoo nam hij dan ook nu het schoone geslacht in bescherming tegenover den vrouwenhater
Euripides, terwijl hij zeide:


„Het komt mij een zonderling, maar onomstootelijk [68]feit voor, dat ieder man, als hij van de vrouw in het algemeen spreekt, toch altijd
slechts zijne eigene op het oog heeft. Men moest alzoo, dunkt mij, alleen aan zulke
mannen toestaan om over de vrouwen in het algemeen te spreken, die niet getrouwd zijn.
Ik beroem mij een van die laatstgenoemden te zijn; en hoe verre mijn vriend Euripides
in andere wijsheid mij achter zich moge laten, heb ik, omdat hij getrouwd is, het
voordeel van grootere onpartijdigheid op hem vooruit. Daar voorts Pericles ook gehuwd
en Aspasia zelve eene vrouw is, ben ik hier de eenige, die geroepen schijnt de partij
op te nemen voor het door Euripides zoo fel gehoond geslacht. Mij ontbreekt het wel
is waar aan welsprekendheid en ik zou Protagoras gaarne hier wenschen: deze zou niet
in gebreke blijven ons de vrouw te prijzen als de schenkster der zoetste vreugde,
als de bereidster van het schoonst geluk, als de beschermster van den goddelijken
schat der schoonheid en van het genot op aarde, als de troosteres van den man, als
de artsenij zijner kwalen. „Welk een pronkstuk,” zou hij uitroepen, „is eene schoone
vrouw! Met ieder atoom harer persoonlijkheid verrukt zij. Geluk en zaligheid stralen
uit van haar wezen …” Zoo zou Protagoras spreken. Euripides daarentegen beweert: de
vrouwen zijn Sphinxen, zij hebben een bekoorlijk gelaat en een zachten boezem, doch
scherpe klauwen. Zou het niet geoorloofd zijn omgekeerd te zeggen: de vrouwen hebben
wel is waar scherpe klauwen, maar een bekoorlijk gelaat? Waarom zou men den grootsten
nadruk niet liever op het goede der vrouwen, dan op het kwade leggen?—„Men moet haar
de klauwen afsnijden,” zegt Euripides. Maar zou haar dit, behalve de mogelijkheid
om te schaden, ook hare vijandelijke gezindheid ontnemen? Zou het niet veel practischer
zijn, rechtstreeks op de verbetering harer gezindheden te werken? De klauwen worden
dan van zelf onschadelijk. Hoevele deugden kan eene vrouw niet [69]ontwikkelen! Hoevele zegeningen weet zij niet om zich te verspreiden! Niet alleen
door hetgeen, wat zij uitvoert of zegt of doet, maar reeds door hetgeen, wat zij is.
De natuurlijke kampioenen van het schoone zijn de vrouwen: doch daar zij elke zaak,
waarvoor zij strijden, doen triomfeeren—hoe heerlijk zou het zijn, als wij haar ook
tot kampioenen van het goede en het ware konden winnen? Zoolang het licht van eene
hoogere opvatting het hoofd der vrouwen niet verheldert, volgen zij natuurlijk alleen
de aandrift van haren physischen aanleg, en deze aandriften zijn altijd ruw en baatzuchtig.
Wellicht zullen de mannen in de toekomst er naar streven, om de vrouwen, door eigene
overweging in plaats van slavinnen van onbestemde natuurdriften te zijn, tot priesteressen
van het schoone en het goede te maken!”


„Ja, dat ontbrak er nog maar aan, dat de slangen vleugels kregen!” riep Euripides
met een spottenden lach. „Niet te verwonderen is het overigens,” ging hij voort, „dat
deze hoop op verbetering der vrouwen uitgesproken wordt door een man, die in ’t algemeen
alle menschelijk geluk van het verstand en van heldere begrippen verwacht. Ik zeg
u echter, dat de waarde en de adel der vrouw niet in de ontwikkeling van haar verstand,
maar in de ontwikkeling van haar hart, van haar gevoel berust!”


„Dat kan wel zijn,” hernam Socrates, „maar nu doet zich de vraag op, of het hart en
zijne gewaarwording ooit door zichzelf kan gevormd worden, dan wel of daartoe niet
de invloed van een tot op zekere hoogte ontwikkeld verstand gevorderd wordt?”—


Pericles drukte zijne ingenomenheid met Socrates’ woorden uit. Aspasia zweeg en toonde
terstond minder belangstelling; want hoezeer ook enkele punten, die Socrates had aangeroerd,
met hare eigene meening overeenstemden, kwam het haar toch voor, als had de droomer
onder het masker zijner bescheidenheid zich durven vermeten, haar [70]een lesje te geven. Voor eene bevrijding van den geest, voor eene veredeling van haar
geslacht te werken, was immers sinds lang haar streven geweest.


Had zij niet openlijk zich zelve en haren vrienden op de Acropolis de gelofte gedaan,
dit doel met alle krachten te bevorderen, nadat zij de gade van Pericles geworden
was?


Zij had woord gehouden. Het leven en de positie der vrouwen geheel en al te herscheppen
was sinds dien tijd haar moedig pogen.


Om dit doel echter te bereiken, had zij moeten trachten invloed te krijgen op de vrouwen
van Athene, de rol van zuurdeeg moeten vervullen bij deze trage massa, degenen, die
haar dwarsboomden, verzoenen, ze tot aanhangsters, leerlingen, vriendinnen moeten
maken.


Pericles had hare bedoelingen gesteund: want hij beminde haar. Hij verschafte haar
gaarne elk soort van genoegen. Hij leidde haar, wanneer deze uitdrukking veroorloofd
is, in de Atheensche kringen binnen. De Atheensche vrouwen waren van het gezelschap
der mannen uitgesloten; maar zij hielden een vrij druk verkeer onder elkander. Schijnbaar
argeloos mengde Aspasia zich in dit verkeer.


Onder de schoone en waarlijk verstandige vrouwen, wien het gegeven is, de mannen in
hare netten te lokken, worden er aangetroffen, wien het bovendien verleend is, trots
den nijd, den haat, de ijverzucht, die zij opwekken, toch ook personen van haar eigen
geslacht aan te trekken en voor zich in te nemen. Zooals van zelf spreekt, bereikten
zij dit niet door overmatige vriendelijkheid en lieftalligheid of door praatjes en
opgedrongen beleefdheden, maar door den eenvoud, waarmede zij den gevaarlijken glans
harer voorrechten vrijwillig schijnen te temperen, en door de nauwkeurigste kennis
der eigenaardigheden en grillen van haar, die zij voor zich willen winnen. Aspasia
zocht vertrouwen in te boezemen; ongelijk aan de onverstandigen van hare sekse, wist
zij, dat eene schoone vrouw in de meeste gevallen het zekerst [71]door een verstandig, rustig, kalm, waardig gedrag zoowel mannen als vrouwen inneemt.
Zij richtte haar streven in de eerste plaats daarop, dat men gedwongen werd haar te
achten; beminnelijk te schijnen zou dan vanzelf het geval zijn.


Eerst nadat Aspasia door zulk eene houding, die bij haar volstrekt niet gemaakt maar
eene zaak van haar vrouwelijke natuur was, den bodem voor hare ondernemingen had voorbereid,
was zij met hare bedoelingen en plannen meer openlijk voor den dag gekomen.


Na eenigen tijd waren de Atheensche vrouwen tegenover de gade van Pericles in een
tal van partijen verdeeld.


Er waren onverzoenlijken, die haar haatten en die met alle middelen van vrouwelijke
vijandelijkheid zich openlijk en in het geheim tegen haar verzetten. Er waren er,
die Aspasia eene soort van persoonlijke genegenheid niet weigerden, maar van meening
waren, dat hare plannen te vermetel en onbepaald waren; er waren anderen, die wel
is waar de persoon van Aspasia met afgunstige oogen beschouwden, doch door een innerlijken
drang gedreven werden, om haar voetspoor te volgen en in vele opzichten te doen als
zij. Doch er waren er ook, die zich geheel en al door Aspasia hadden laten overtuigen
en winnen, doch die niet alleen den moed bezaten zich openlijk met hare leidsvrouw
te verbinden tot een strijd voor de vertrapte rechten der vrouw.


Tot de onverzoenlijkste en nog steeds gevaarlijkste vijandinnen van Aspasia behoorden, zooals licht te begrijpen is, de verstooten gemalin
van Pericles en de zuster van Cimon.


Deze laatste was gewoon als ’t ware boek te houden van het leven en de handelingen
van Aspasia; zij vorschte uit en verbreidde wat Aspasia tot andere vrouwen sprak en
niet zelden geschiedde het, dat deze woorden verdraaid van mond tot mond gingen, om
de gemoederen der Atheners tegen de gade van Pericles op te hitsen.
[72]

Zoo geschiedde het op zekeren dag, dat Aspasia met eene pas gehuwde vrouw zich in
tegenwoordigheid van haar echtgenoot onderhield. Het jeugdige paar verlangde van haar
te vernemen, waarop het zekere geluk der liefde en van den echt berustte.


Aspasia voelde den lust in zich opkomen, om eens den Socratischen redeneertrant te
beproeven.


„Wanneer uwe buurvrouw,” zeide zij tot de jonge vrouw, „een schooner kleed heeft dan
gij, welk zoudt gij verkiezen: het uwe of het hare?”


„Het hare,” antwoordde de jonge vrouw.


„En wanneer uwe buurvrouw schooner kleinoodiën bezit dan gij,” vervolgde Aspasia,
„aan welke zoudt gij de voorkeur geven?”


„Aan de hare natuurlijk,” hernam de jonge vrouw.


„En wanneer zij een beteren man heeft dan gij, aan welken zoudt gij de voorkeur geven,
den uwen of dien van haar?”


De jonge vrouw bloosde over deze onverwachte, verbijsterende vraag. Aspasia echter
zei glimlachend:


„In den natuurlijken loop der dingen zal de vrouw den beteren man, de man de betere
vrouw voortrekken. Mij schijnt dus de zekerste waarborg voor het geluk in de liefde
en den echt, dat de man trachte in ’t oog zijner vrouw de beste aller mannen, de vrouw
wederkeerig in ’t oog van haar man de beste aller vrouwen te zijn. Velen vorderen van anderen de liefde als een plicht, wat zeer onbillijk is. Men moet ze
trachten te verdienen en er naar streven ze voortdurend levendig te houden.”


Wat Aspasia met deze woorden het jonge paar te denken gaf, was zeker niet zonder gezonden
zin. Doch hoe werden zij niet verwrongen in den mond van Elpinice en consorten? Het
onderhoud van Aspasia met het jonge echtpaar maakte eenige dagen lang bij de Atheners
de ronde. Maar men vertelde niet, dat Aspasia als eenigen waarborg voor [73]onwankelbaar echtgeluk verklaard had, dat de man zijne vrouw voor de beminnelijkste
aller vrouwen, de vrouw haar man voor den besten aller mannen moest houden; neen,
men zeide, dat Aspasia de jonge Hipparchia in tegenwoordigheid van haar gemaal had
opgezet, aan een vreemden man boven haar eigen echtgenoot de voorkeur te geven, als
geene haar beter beviel.


Aspasia besloot de Socratische methoden in hare gesprekken in het vervolg te laten
varen en nog zorgvuldiger dan vroeger er op te letten, met welk soort van personen
zij zich onderhield. De vijandinnen van Aspasia gingen echter zoover, dat zij opzettelijk
met haar gesprekken aanknoopten, om haar onder den schijn van genegenheid uitspraken
te ontlokken, die haar in de achting der Atheners zouden kunnen doen dalen. Aspasia
doorzag zulk een plan gemakkelijk en wist de aanslagen dezer vijandinnen soms op eene
wijze te verijdelen, die haar, behalve de voldoening haar doel bereikt te hebben,
nog eene soort van vermakelijk genot verschafte.


Zoo drong zich op een goeden dag een zekere Clitagora met geveinsde bewondering aan haar op. Aspasia echter wist, dat Clitagora
tot de clique van Telesippe en de zuster van Cimon behoorde.


Zij stelde Aspasia de vraag voor, door welke kunsten eene vrouw haar echtgenoot het
best aan zich zou kunnen boeien?


„De krachtigste van alle kunsten, waardoor eene sluwe vrouw den argeloozen echtgenoot
aan zich en aan den huiselijken haard boeien kan,” hernam Aspasia met gewichtig gelaat,
„is de kookkunst. Mij is eene vrouw bekend, die als eene Godin door haar man wordt
vereerd, alleen om de lekkernijen, die zij hem dagelijks voorzet. Haar meesterstuk
is de zachte en lichte sesamee2, die zij uit sesamusmeel met honig en olie in de pan gereed [74]maakt. Zij neemt gepelde gerst, stampt ze fijn in een vijzel, schudt het meel in een
pot, giet er olie bij, roert deze brij, terwijl zij langzaam kookt, bestendig om,
besproeit ze van tijd tot tijd met bouillon van hoenders of geiten- en lamsvleesch,
ziet toe dat zij niet overkookt en wanneer ze gaar is, laat zij ze opdragen. Ook hare
hazenpasteien van bastaardnachtegaals en andere kleine vogels zijn voortreffelijk.
Welk man zou zich aan de verleiding van zulke dingen kunnen onttrekken? Er zijn ook
mannen, die met de zoogenaamde Cappadocische3 koeken dweepen. Men kneedt ze het best met honig, snijdt het deeg in dunne platen,
die, als ze de pan maar ruiken, oprollen. Deze rolletjes worden dan in wijn gedoopt
en moeten geheel heet op tafel komen.”


Op die wijze ging Aspasia voort de regels van eene lekkere keuken uiteen te zetten
tot verbazing van een deel harer toehoorderessen en tot ergernis van een ander deel,
dat in deze uitweidingen niets vond, wat dienen kon, om Aspasia in de openbare meening
te schaden en den roep van hare lichtzinnigheid of hare gevaarlijke beginselen te
bewijzen.


De onaangename tegenstand, die de pogingen van Aspasia in de vrouwenwereld van Athene
voor een deel ondervonden deed haar des te liever de gelegenheid aangrijpen, die zich
voordeed, om een paar verweesde dochtertjes van haar oudere, te Milete gestorven zuster
bij zich aan huis te nemen. In deze teedere, doch gunstig begaafde en ontwikkelde
meisjes, Drosis en Prasina geheeten, van welk de eene vijftien jaar en de ander slechts
een jaar telde, geloofde Aspasia geschikte voorwerpen te vinden voor de verwezenlijking
harer gedachten over de vorming van de Helleensche vrouw tot geestelijke en persoonlijke
vrijheid. Men mocht gelooven, dat zij eens de school, waaruit zij kwamen, eer zouden
aandoen en de zaak van Aspasia, [75]die tegelijk de zaak van het geheele vrouwelijke geslacht was, tot overwinning zou
helpen voeren.


Intusschen, Aspasia was ongeduldig; zij was zeer geneigd om ver reikende plannen op
te vatten, die natuurlijk eerst langzaam konden rijpen, doch zij wenschte die door
koene, snelwerkende maatregelen te bereiken.


Zulk een doortastenden maatregel nu beproefde zij om de teugels der heerschappij over
haar geslacht te Athene zoo mogelijk in eens in hare macht te brengen.


Onder de talrijke godsdienstige feesten der Atheners was er ook een, dat uitsluitend
door vrouwen gevierd werd en dat op strenge straffe geen man bij mocht wonen. Dit
was het Thesmophoriën-feest; ter eere van Demeter, die niet alleen als de Godin van
den akkerbouw, maar ook als die van den echt werd vereerd, wegens de verwantschap,
die de begrippen van zaaien en voortbrengen, oogst en geboorte samen verbindt.


De heilige gebruiken van dit feest werden niet aan bepaalde priesteressen opgelegd,
maar aan vrouwen, die telkens uit de verschillende stammen werden gekozen. Een zekeren
tijd van te voren moesten de vrouwen door onthouding zich tot de deelneming aan dit
feest voorbereiden. Zij sliepen op kruiden, welke men de kracht toeschreef het bloed
te verkoelen en de onthouding gemakkelijker te maken. Tot deze behoorden de kuischlamstruik
en een zekere soort van netels. De viering zelve bestond in feestelijke omgangen,
in vergaderingen in den Thesmophoriën-tempel, benevens in overgeleverde gebruiken,
waaronder ernst en scherts en plagerijen elkander afwisselden.


Vier dagen lang duurde het feest. Op den eersten dag ging men naar het kustplaatsje
Halimus en vierde in een zich daar bevindende tempel van Demeter zekere mysteriën.
Op den tweeden dag keerde men naar Athene terug; op den derden waren de vrouwen van
het krieken van den dag tot aan den avond in den Thesmophoriën-tempel [76]vergaderd. Demeter en Persephone en andere Godheden werden aangeroepen en haar ter
eere dansen uitgevoerd. In de pauzen zaten de vrouwen op kuischlam en andere kruiden,
zooeven vermeld, en onderhielden zich met gesprekken en plagerijen, die bij deze gelegenheid
gebruikelijk waren. Zij nuttigden gedurende haar verblijf in den tempel geen spijs,
maar stelden zich voor deze onthouding schadeloos door het heerlijke offermaal, waarmede
den volgenden dag de geheele plechtigheid besloten werd.


Men denke zich de vrouwen van Athene, doorgaans opgesloten in de enge omgeving van
haren huiselijken kring, onder de oogen harer mannen, en nu vier dagen lang met strenge
uitsluiting der mannen aan zich zelven overgelaten, tot eene geweldige schaar vereenigd,
feestelijke omgangen houdend, vervolgens in een tempel verzameld, met dansen en heilige
gebruiken bezig, op heilige kruiden zittend en babbelend naar hartelust—men denke
zich deze snaterende vrouwenvergadering en men zal licht inzien, dat zij wel geschikt
was niet alleen de vrouwelijke tongen, maar met de tong tevens den vrouwelijken geest
los te maken en hem tegen de oudvaderlijke beperkingen in beweging te brengen.


Dit Thesmophoriën-feest nu was teruggekeerd.


Wederom zaten de vrouwen van Athene in de pauzen tusschen de dansen en de feestzangen
te babbelen op kuischlam in den Thesmophoriën-tempel. Wederom snaterden de stemmen luid en zacht door elkander. Waarover werd al niet
in de verschillende groepen der vrouwen, die op den grond zaten, gesproken! Dezen
onderhielden zich over de slechte gewoonten harer mannen, genen over de ondeugden
harer slavinnen of klaagden er over, dat de kinderen van den tegenwoordigen tijd veel
lastiger en uitgelatener waren dan in vroegere tijden: sommigen kibbelden over de
beste manier om sesamus-koeken klaar te maken; anderen vertelden elkander van toovermiddelen,
om in het [77]kraambed te gebruiken, of deelden jongere lotgenooten raadgevingen mede over het bereiden
van liefdedranken; er waren er zelfs, die elkander heimelijk in het oor fluisterden,
hoe men zwangerschap huichelen en ter wille van den echtgenoot een ander kind kon
onderschuiven. Sommigen verhaalden elkander spookgeschiedenissen of verhalen van Thessalische
heksen of sprookjes of de nieuwste familiegeheimen van deze of gene vriendin. Nog
anderen spraken over Aspasia en dit gesprek werd allengs het levendigste, dat in den
tempel gevoerd werd.


„Aspasia heeft gelijk,” zeide eene jonge, wakkere vrouw, wier frisch uiterlijk gunstig
tegen de verwelkte en geblankette gezichten der meesten rondom haar uitkwam.


„Aspasia heeft gelijk, wij moeten de mannen dwingen ons zoo te behandelen, als Pericles
Aspasia doet.”


„Dat willen wij!” riepen eenige aanhangsters der Milesische. „Wij moeten hen dwingen
het huiselijk en het echtelijk leven met ons zoo in te richten als Pericles met Aspasia
doet.”


„Ik heb met mijn man reeds een begin gemaakt,” riep eene levendige, kleine vrouw,
Chariclea geheeten. „Mijn Diagoras heeft er zich reeds aan gewend, mij telkens als
hij thuis komt en uitgaat, een zoen te geven, evenals met Pericles en Aspasia het
geval is.”


„Ontvangt gij ook bezoeken van wijsgeeren en dient gij beeldhouwers ook tot model?”
vroeg op spottenden toon eene van die vrouwen, wier wangen het meest verlept en geblanket
waren.


„Waarom zouden Aspasia en Chariclea het niet doen, als hare mannen het toestaan?”
riep eene andere der vrouwen. „Ook wij zullen het doen en onze mannen dwingen het
goed te vinden.”


„Niet ieder man is tot hoorndrager geboren!” zei de eerste spreekster met een boosaardigen
lach.


„Wilt gij beweren,” riep Chariclea toornig, terwijl zij zich voor die vrouw plaatste,
met hare [78]handen in de zijde, „wilt gij beweren, dat ik mijn man tot een hoorndrager maak?”


„Nog zal ik het van u niet zeggen,” hernam gene, „maar uwe leermeesteres Aspasia zal u dit wellicht nog leeren!”


Toen deze bittere woorden waren gevallen, trad eene gesluierde vrouw van eene slanke
en edele gestalte plotseling uit den kring van haar, die getuigen van dit gesprek
waren geweest, te voorschijn, sloeg stijf vóór de vinnige spreekster den sluier terug
en wierp een vlammenden blik op haar.


„Aspasia!” riepen sommigen en snel verbreidde zich deze naam verder en er ontstond
eene opschudding, die tot in de verste kringen zich voortplantte. De geheele Thesmophoriën-tempel geraakte in oproer. „Wat is er te doen?” riepen de verst verwijderden. „Is er soms
een man binnengeslopen?”


„Aspasia!” klonk het antwoord. „Aspasia is hier!”


Op dit bericht drongen alle vrouwen zich om haar heen en weldra bevond zich de Milesische
in het middelpunt van de geheele vergadering.


Zij was gekomen, omgeven van de schaar harer geestverwanten, te midden van welke zij,
bovendien gesluierd om niet herkend te worden, voor de oogen der groote menigte tot
op dit oogenblik verborgen was gebleven.


Door deze geestverwanten werd zij ook nu als door eene lijfwacht omgeven, toen zij
met opgerichte gestalte een toornigen blik op de vermetele vestigde.


Terwijl Aspasia zoo voor hare vijandin stond, drong eene van hare partij zich voor
haar en duwde de andere de volgende hoonende woorden toe:


„Gij hebt gelijk! Niet ieder man is voor hoorndrager geboren. Gij moest dat weten!
Ik ken u precies! Gij zijt Critylla, die door uw eersten man Xanthias verstooten zijt, omdat hij ontdekte, dat gij in
het nachtelijk uur een rendezvous met uw boel voor de deur hadt, bij den laurierboom
die het [79]altaar van den stratenbeschermenden Apollo overschaduwt!”—


Het gelaat van Critylla werd met een donker rood overtogen en zij maakte aanstalten,
om hare vijandin aan te vliegen. Maar zij werd door den aanhang van Aspasia teruggedrongen;
daarop sprak deze het volgende:


„Deze vrouw heeft mijn echtgenoot gehoond—gehoond alleen daarom, omdat hij de eerste
is van alle Atheners, die de waarde der vrouw in zijne gade eert en haar niet tot
slavin vernedert. Wanneer mannen als Pericles alleen ter wille van de liefde en de
achting die zij hunne vrouwen bewijzen, spot en hoon moeten verdragen, niet alleen
uit den mond der mannen, maar zelfs van den kant van het vrouwelijk geslacht, hoe
kunt gij dan hopen, dat uwe echtgenooten zullen besluiten het voorbeeld van den edelsten
der mannen te volgen?”


„Zoo is het inderdaad!” zeiden de vrouwen uit den kring, terwijl zij elkander aanzagen.
„Critylla heeft zich vergrepen, door Pericles en Diagoras te beschimpen. Gaven de Goden, dat
alle mannen waren als deze!”


„De mannen zijn, zooals gij ze verdient!” vervolgde Aspasia. „Beproeft het maar eens,
den onweerstaanbaren invloed, die aan het vrouwelijke geslacht verleend is, te gebruiken!
Gij hebt tot heden verwaarloosd die macht in u te ontwikkelen, ja, het schijnt mij,
dat gij die niet eens hebt gekend. Uwe slavernij is eene vrijwillige. Gij praalt met
den titel van meesteressen des huizes en gij wordt korter gehouden dan slavinnen—want
slavinnen mogen toch vrij zich op de straat of op de markt vertoonen. Gij zijt gevangen!
Is dat niet zoo?”


„Zoo is het inderdaad!” riep eene der vrouwen in den kring. „Mijn man heeft eens,
toen hij voor een paar dagen op reis was, mij in het vrouwenvertrek opgesloten en
de deuren daarvan met zijn cachet verzegeld.”


„De mijne,” riep eene andere, „heeft een grooten [80]Molosser-hond gekocht, die aan de deur wacht moet houden, alleen opdat geen minnaar
in zijne afwezigheid binnen moge sluipen.”


„Niet eens het huishouden is u zonder voorbehoud toevertrouwd,” ging Aspasia voort.


„Volkomen waar!” viel weder eene der vrouwen levendig in; „mijn man draagt den sleutel
der provisiekamer altijd bij zich.”


„Loopen zij niet zelven op de markt, om vleesch en groenten in te koopen?” riep eene
tweede.


„Ja, zelfs wanneer het oorlogstijd is,” riep eene derde, „en de mannen gewapend loopen,
kan men den een of ander van hen geharnast en met het Gorgo-schild aan den arm op
de markt om eieren en groenten zien pingelen, of hij brengt te paard pekelvleesch
in zijn metalen helm naar huis.”—


„En daar zij u niet eens aan den huiselijken haard het gezag hebben gelaten,” sprak
Aspasia, het woord weder opvattende, „is het niet te verwonderen, dat zij u nog veel
minder veroorloven in openbare aangelegenheden een woord mede te spreken. Komen zij
van de Pnyx waar over vrede en oorlog gehandeld is, durft gij het dan in uw hoofd
krijgen te vragen, wat daar beslist is?”


„Waarachtig niet!” riepen de vrouwen. „Wat raakt het u!” heet het dan. „Blijf bij
uw spinnewiel en zwijg!”


„En als gij niet zwijgt?”


„Dan is het nog erger!”


„Mijn man,” zeide eene der vrouwen, „zeurt tot vervelens toe mij die oude, flauwe
spreuk voor: het schoonste sieraad der vrouw is stilzwijgen!”


„Die kennen we ook, die spreuk! Zij is in den mond van alle mannen!” klonk het in
den kring.


„Waartoe hebben wij dan eene tong?” vroeg eene van haar en zij voegde er bij: „Soms
alleen tot kussen, likken en trekkebekken?”


De vrouwen lachten onbeschaamd over die woorden; want zij waren onder elkaar.


Aspasia echter ging voort:


„Zij willen dat gij onontwikkeld en dom zult [81]zijn; want dan alleen kunnen zij u overheerschen. Van het oogenblik af, waarop gij
verstandig en wijs, waarop gij u van de macht bewust wordt, die aan het vrouwelijk
geslacht boven het mannelijke gegeven is, van dat oogenblik is het uit met hunne tyrannie.
Gij meent reeds alles gedaan te hebben, als gij uw huis rein houdt, als gij uwe kinderen
wascht en zoogt, als gij er op let, dat de wol aan uw kleed niet door de mot verteerd
en het garen aan den weefstoel niet door de hoenders vernield wordt, en wanneer iemand
uwer nog iets wil doen om haar man te behagen, dan meent zij met een crocusgeel kleed
en puntschoenen, een doorzichtig oppergewaad en met zalfdoosjes en eenige cinnaber4 dit doel te zullen bereiken. Maar alleen in de handen van haar, die ook een weinig
geest bezitten, is lichamelijke schoonheid en versiering een voor de mannen gevaarlijk
wapen. Waardoor echter kunt gij datgene, wat ik een weinig geest noemde, verwerven,
dan door een vrijer verkeer in de wereld, waarvan de mannen als met een ijzeren muur
u afsluiten? Het moet u in het vervolg veroorloofd zijn de duffe gemoederen met den
instroomenden adem der vrijheid te reinigen en te verfrisschen, de buitenwereld op
u te laten werken en, evenals gij de indrukken der wereld en der gebeurtenissen in
u opneemt, moet gij wederkeerig in de wereld en het leven invloed uitoefenen met de
alles veredelende vrijheid van den ontwikkelden, vrouwelijken geest. De vrouwelijke
geest moet met den mannelijken in de wereld zich tot eene vereende kracht verbinden.
Dan zal niet alleen het huwelijk en het geheele huiselijke leven hervormd worden,
dan zullen de kunsten tot haar schoonsten bloei geraken, dan zal de oorlog en al het
ruwe onder de menschen een einde nemen. Laat ons een verbond sluiten, eene vreedzame
samenzwering maken en elkander de gelofte afleggen, dat wij met alles wat [82]in ons is, voor het recht van ons geslacht willen strijden, om die macht vrij te ontwikkelen,
welke tot onze roeping behoort.”


Eene levendige toejuiching begroette deze woorden van Aspasia van den kant van een
groot deel der vergadering; toen echter volgde zulk een luid en verward geluid van
stemmen, dat men niets duidelijks meer onderscheiden kon, daar de vrouwen onder elkander
het onderwerp met heftigheid begonnen te behandelen en allen eensklaps tegelijk spraken.
’t Was alsof een trekkende troep luid snaterende en krijschende vogels zich in den
Thesmophoriën-tempel had neergelaten.


Eindelijk echter zag men eene spichtige, schoon nog levendige en krachtige gestalte,
door den dicht opeen gedrongen hoop met de armen zich baan maken en zich naar het
midden van den kring, waar Aspasia stond, heendringen. De witte doek, die haar hoofd
omhulde, verborg ook het grootste deel van haar gezicht, zoodat men haar niet aanstonds
kon herkennen. Toen zij echter in ’t midden van den kring bleef staan en haar oog
met eene boosaardige uitdrukking op Aspasia vestigde, herkende men de scherpe, schier
manlijke trekken der fiere zuster van Cimon.


Elpinice was gevreesd in geheel Athene, gevreesd door al hare geslachtgenooten. Zij
heerschte door de macht harer tong, door hare bijna manlijke wilskracht, door den
wijden kring harer relatiën. Daarom ontstond er onmiddellijk een angstig stilzwijgen,
toen de zuster van Cimon met de volgende woorden Aspasia te lijf ging:


„Met welk recht verstout zich hier de vreemdeling het woord te nemen in den kring
van geboren Atheensche vrouwen?”


Deze vraag van Elpinice maakte plotseling een diepen indruk, en vele der vrouwen,
goedkeurend met het hoofd knikkend, verwonderden zich dat deze gedachte niet terstond
bij haar opgekomen was.


Elpinice echter vervolgde:


„Hoe durft de Milesische het wagen ons de [83]les te willen lezen? Wil zij zich soms met ons op ééne lijn stellen? Is zij met ons
opgegroeid? Heeft zij onze zeden, onze gebruiken gevolgd, onze heiligdommen van kindsbeen
af met ons vereerd? Wij zijn Atheensche vrouwen; wij hebben op ons achtste jaar het
heilige gewaad der Arrhephoren gedragen, wij hebben tien jaar lang het offermeel in
den tempel van Artemis gemalen, wij zijn bij het Braurons feest5 als bloeiende jonkvrouwen aan die zelfde Godin gewijd, wij hebben als korfdraagsters
den feeststoet der Panathenaeën gevolgd. En deze hier? Uit den vreemde is zij gekomen,
door geen Goden begeleid, zonder zegen van Goden, eene gelukzoekster, misdadig en
geslepen, en nu wil zij zich in onzen kring dringen, omdat zij een Atheensch man zoo
heeft weten te begoochelen, dat hij haar tegen wet en zeden in zijn huis heeft opgenomen?”


Rustig, maar niet zonder een spottenden glimlach, antwoordde Aspasia:


„Gij hebt gelijk! Ik ben niet opgegroeid in de muffe eenzaamheid van een Atheensch
vrouwenvertrek; ik heb niet uw Braurons feesten in saffraankleurig rokje medegevierd,
ik heb niet bij uwe Panathenaeën eene feestkorf over het hoofd en een snoer van verdroogde
vijgen om den hals gedragen, ik heb niet medegehuild op de daken bij uwe Adonis-feesten6. Ik heb hier niet als Atheensche burgeres tot Atheensche burgeressen, ik heb als
vrouw tot vrouwen gesproken!”


„Mannenverleidster! Goddelooze slang!” riep Elpinice nog heftiger vertoornd uit, „waagt
gij het [84]onze tempel te betreden, onze heiligdommen met uwe tegenwoordigheid te ontwijden?”


Deze woorden werden met onstuimigheid uitgestooten. De korte haartjes op Elpinice’s
bovenlip rezen te berge. De vriendinnen van Elpinice, die zich om haar vereenigd hadden,
namen tegenover de Milesische eene dreigende houding aan.


Maar ook Aspasia’s geestverwanten schaarden zich nauwer om haar leidsvrouw, bereid
om haar te verdedigen. En niet gering was het getal dergenen in den Thesmophoriën-tempel,
die nog de partij van Pericles’ gade kozen.


Wederom gonsde een verward, levendig rumoer van stemmen en menig heftig woord dreigde
een hartstochtelijken strijd der partijen aan te wakkeren.


Toen wist de onverschrokken zuster van Cimon zich nogmaals gehoor te verschaffen,
om de krachtigste harer troeven uit te spelen.


„Denkt aan Telesippe!” riep zij met luider stemme; „herinnert u, hoe deze vreemde
gelukzoekster, deze Milesische hetaere eene Atheensche, wettige vrouw van haar haard,
van de vrucht van haren schoot, van haar echtgenoot heeft verdrongen! Wie uwer gelooft
zich veilig tegen de boeleerkunsten van deze vrouw, als het haar in den zin komt ook
de mannen van andere vrouwen te verleiden? Vóór gij luistert naar het gesis van deze
slang, herinnert u, dat zij gif in haar mond verbergt!—


„Ziet haar ginds,” viel Elpinice zich zelve in de rede, de oogen naar een hoek van
den tempel wendend, „ziet ginds Telesippe! Ziet haar in rouw en droefheid verzonken—ziet
haar bleek gelaat—ziet hoe haar de tranen langs de kaken rollen alleen bij de herinnering
aan hare kinderen!”—


De hoofden van alle vrouwen keerden zich om en volgden Elpinice’s blikken, en zij
zagen naar de verstooten vrouw van Pericles, die op eenigen afstand stond en bleek
van gramschap en spijt naar Aspasia blikte.


Elpinice echter ging voort:
[85]

„Weet gij, wat zij van ons Atheensche vrouwen denkt? Behoef ik het u te zeggen? Heeft
zij zelve het u niet gezegd? Zij houdt ons voor dwaas, voor onwetend, voor onervaren,
de liefde van een man onwaardig, en genadig wil zij zich vernederen om ons te leeren,
zich in haren trots zeker bewust, dat wij toch nooit kunnen worden als zij zelve de
schoone, de wijze, en onvergelijkelijke, de alles betooverende Milesische, met wie
zelfs de schoonsten van u zich nimmer kunnen meten!”


Deze taal van Elpinice had eene ongeloofelijke uitwerking op de geheele vergadering
der vrouwen. Veranderd was plotseling de stemming, zelfs in de harten dergenen, die
tot nu toe Aspasia genegen waren geweest.


Elpinice nam opnieuw het woord:


„Weet gij, wat hare vrienden, de trouwe aanhangers van Pericles, van haar zeggen,
en wat reeds alle mannen van Athene onder elkander herhalen? Aspasia is de beminnelijkste
vrouw van Athene—ja, de eenige beminnelijke vrouw van Athene—naar Milete moet men
gaan, zeggen zij, als men schoone en betooverende vrouwen vinden wil!”


Bij deze woorden brak de woede der vrouwen en hare met boosaardige sluwheid aangewakkerde
gramschap in lichte vlammen uit. Men begon met woest getier, met opgeheven armen op
Aspasia los te gaan. Deze echter stond rustig en richtte hare fiere, ongebogen gestalte
nog hooger op; zij sprak, bleek van toorn, doch met een blik van onbeschrijfelijke
minachting:


„Bedaart wat, gij knollen-, peterselie- en komkommerwijven! Bedaart wat, gij appel-, kaas- en boterwijven!—Waarom schreeuwt en tiert gij zoo, waarom
dringt gij op mij aan? Denkt gij mij ook nog te krabben en te bijten?”


De weinige trouw en moedig gebleven volgelingen van Aspasia wierpen zich tusschen
beiden, er ontstond een wild rumoer en bijna eene vechtpartij onder de vrouwen. Eenigen
van Elpinice’s [86]partij maakten aanstalten, om Aspasia de oogen met de nagels uit te krabben; anderen
trokken de scherpe gespen van hare kleederen en gingen daarmede dreigend op de vijandin
los. Deze echter verliet onder de bescherming dergenen, die zich nog dapper om haar
schaarden, haastig den Thesmophoriën-tempel.


Zóó eindigde de poging van Aspasia om de vrouwen van Athene door den geest te bevrijden.









1 De Thesmophoriën is een feest, uitsluitend door vrouwen gevierd, ter eere van Demeter
(Ceres), als stichtster van het maatschappelijk en burgerlijk leven. Het woord Thesmophoros
beteekent: wetten en instellingen gevend; met den naam de beide Thesmophoren worden
dan ook Demeter en hare dochter Persephone (Proserpina) aangeduid. ↑




2 De sesamus is een Oostersch peulgewas, uit welks vrucht olie geperst wordt; het zaad
wordt als rijst gebruikt. Het gerecht daarvan op de boven beschreven wijze bereid,
heet in het Grieksch sesamee of sesamis. ↑




3 Cappadocië is een landschap in het Oosten van Klein-Azië, tusschen de rivieren de
Halys en de Euphraat gelegen. ↑




4 Eene roode verfstof: drakenbloed, vermiljoen, in het Grieksch cinnabaris of cinnabari
geheeten. ↑




5 Van Ephesischen oorsprong of uit de Chersonesus Taurica is de vereering van Artemis
(Diana) te Brauron in Attica, werwaarts Iphigenia de zuster van Orestes haar beeld
zou gebracht hebben. Als zoodanig heet Artemis Brauronia of Tauropolos; dit laatste
verklaart men „op een stier rijdend” (taurus = stier) of de woeste. ↑




6 Adonis, een schoon jongeling, naar de Grieksche sage, door een everzwijn gedood, was
door Aphrodite (Venus) vurig bemind. Op haar verzoek stond Zeus toe, dat Adonis een
derde deel van het jaar bij haar mocht verwijlen, het tweede deel bij Persephone in
de onderwereld en over het derde zou hij vrije beschikking hebben. Ter zijner eere
werden in Juli of in het laatste van de lente de Adonis-feesten vooral door vrouwen
gevierd; het feest was tweeledig: eerst een treurfeest, waarin zijn dood beweend,
dan een vreugdefeest, waarbij zijn terugkeer tot Aphrodite gevierd werd. In het Oosten
werd het meer zinnebeeldig opgevat. ↑










[Inhoud]






XVII.










HET MEISJE UIT ARCADIË1.




Eenige jaren waren zoo voorbijgegaan. Aspasia had moedig gestreden, maar zij mocht
zich niet beroemen gezegepraald te hebben. Het onstuimige tooneel in den Thesmophoriën-tempel
was in de stad bekend geworden en Aspasia had de vernedering te verduren, die onder
alle omstandigheden met eene nederlaag gepaard gaat. Het ontbrak overigens ook niet
aan dezulken, die haar aanhingen: het grootste deel echter van haar geslacht was door
nijd, verblinding en de boosaardige uitstrooisels harer vijandinnen op haar gebeten.


Eene zwaarmoedige stemming maakte zich soms van Pericles meester. Hij dacht aan het
onbewolkt geluk, dat hij met de Milesische in de korte, maar zalige, eenzaamheid aan
het Ionische strand had gesmaakt. Soms maakte zich een gevoel van hem meester, als moest hij nogmaals
de zorgen van den dag afschudden en wegvluchten uit het woelige Athene, waar zijn
beste oogenblikken door den hatelijken laster der menschen, die als het [87]gegons der bijen zijn hoofd omzweefden, verbitterd werden.


Toen de tijding te Athene kwam dat Phidias in Elis zijn gouden en ivoren standbeeld
van den Olympischen Zeus had voltooid, het grootste en verhevendste zijner werken,
hoe bekoorde toen Pericles het denkbeeld om met Aspasia een kort uitstapje te maken
naar het Dorische land! Maar Aspasia scheen de tocht al te moeilijk door het bergland van Argos en Arcadië, en slechts als een aangename scherts beschouwde
zij de gedachte aan zulk eene reis, toen zij voor het eerst tusschen hen beide ter
sprake gebracht werd.


In het Atheensche volk was langzamerhand die afkeer tegen de gade van Pericles binnengeslopen,
waarmede schoone en invloedrijke vrouwen, wier lot met dat van een hooggeplaatst man
verbonden is, bijna altijd te kampen hebben. Men ging voort haar geheimen invloed
op de politieke plannen en ondernemingen van Pericles toe te schrijven en te beweren
dat zij Pericles opzette zich tot tyran van geheel Hellas op te werpen. De uitgelatene blijspeldichters, aan wier spits Cratinus, de vriend van Polygnotus, stond, die nog
sedert het feestmaal van Hipponicus op de Milesische gebeten was, spitsten hunne pijlen
tegen haar al scherper en scherper. De Attische Muze geleek op de bij: zij droop van
honig, doch zij verborg ook een scherpen angel.


Pericles werd toornig en trachtte den overmoed der comedie te beperken.


Deze poging werd ten aanschouwe der heele wereld aan den invloed van Aspasia toegeschreven.


„Houden zij mij voor een ouden leeuw,” zeide Cratinus, „wien de tanden zijn uitgevallen
en die alleen nog kwijlen kan?”


En in zijne volgende comedie slingerde hij onbeschaamd voor de oogen der gezamelijke
Atheners een gemeen scheldwoord naar Aspasia’s hoofd.


Het schimpwoord van Cratinus was gruwzaam beleedigend, [88]bijna vernietigend. De afgunst der geheime en openlijke vijanden van Aspasia kon schier
geen erger bedenken. De spotzieke menigte ving het begeerig op en herhaalde het. De
grond van Athene begon te gloeien onder de voeten der Milesische …


Van dien dag af was de reis naar Elis tusschen Pericles en Aspasia eene uitgemaakte
zaak. Minder bezwaarlijk vond de diep gekrenkte thans, het Pelops-schiereiland2 te betreden, dan op den brandenden bodem van Athene te vertoeven.


Te Athene was de Milesische te zeer door belangstellenden en nieuwsgierigen omgeven,
die als ’t ware in de stralen van haren geest en van hare schoonheid zich koesterden.
In de ernstige, stille beemden van Argos, op de idyllische hoogten van Arcadië, zelfs
in het gewoel van Olympia zou zij, naar Pericles’ meening, wederom geheel en al uitsluitend
voor zijn en haar geluk leven.


Snel werden de voorbereidingsmaatregelen voor de reis genomen, en weldra kon de zuster van Cimon, die van alle dingen het
eerst op de hoogte was, aan het babbelziek Athene vertellen, dat Pericles op ’t punt
stond naar Olympia te vertrekken en dat de verwijfde held zijne beminde Aspasia—die
overigens wél deed zich aan de schande, waarmede zij te Athene overladen werd, te
onttrekken—niet missen wilde. Er waren velen die zich vroolijk maakten over dat onafscheidelijk
paar. Velen echter waren er ook, die het in stilte benijdden.…


Een licht voertuig bracht de beide getrouwen tot aan den Isthmus3. Slaven en muildieren waren tot aan Corinthe vooruit gezonden, om vandaar in de reis
over de moeilijke wegen van de Peloponnesus behulpzaam te zijn.


Hoe vrij ademden beiden, toen zij het anders zoo geliefde Athene achter zich hadden!—Zij
wisten niet, dat zij, uit Athene, als ’t ware vluchtend, [89]het hun beschoren lot niet vertraagden, maar integendeel bespoedigden …


Van de prachtige land- en zeegezichten, die in onafgebroken afwisseling zich aan hun
oog voordeden, tot aan de monumenten aan de kanten van den weg, de Hermes-zuilen en
het Hecate-huisje aan de kruiswegen was alles voor het thans weder gelukkige paar
opwekkend, alles belangrijk.


Zij vonden den breeden weg van Eleusis vol reizigers. Men zag vrome, menschlievende
lieden voor de beelden en kapellen der reisgoden vruchten en andere spijzen nederleggen,
opdat arme en hongerige zwervers zich daaraan konden verkwikken. Hier en daar stonden
ooftboomen aan den kant van den weg geplant, wier vruchten eveneens gemeen goed voor
alle dorstigen waren. Ook aan herbergen ontbrak het niet.


„Een reislievend volk zijn wij Hellenen,” zeide Pericles tot Aspasia. „Alom aangeknoopte
banden van gastvrijheid en vroolijke feesten lokken van plaats tot plaats. Ook voor
den reiziger is, zooals gij ziet, goed gezorgd.”


Aan de berghellingen ter zijde van den weg ontsprong menige vroolijke bron uit de
rotsen. In den reuzenstam des populiers, die de bron overschaduwde, had menig rustend
wandelaar, om zijn dankbaar gemoed uit te storten, eene spreuk of een vers gesneden, soms ook een wijgeschenk aan de takken opgehangen.


Bloeiende, met tempels en zuilen prijkende steden en vlekken deden zich aan de blikken
der beide reizigers op. Eerst Eleusis, de heilige stad der mysteriën, waar, op Pericles’
bemoeiing, juist een nieuw, fraai gebouw voor het vieren der mysteriën verrees. Vervolgens
Megara, de stad der Doriërs, welks aanblik in Aspasia’s geest onaangename herinneringen
terugriep. Haar vriendelijk gelaat verduisterde; zij zweeg, doch het onvergeten leed
en de onverzoende smaad persten haar een traan van weemoed en smart af. Pericles begreep
haar en zeide:
[90]

„Troost u! Uwe vijanden zijn ook de mijne. Megara zal boeten, voor wat het misdeed!”


Aangekomen in het van menschen wemelende Corinthe, begaf Pericles zich naar het huis
van zijn gastvriend Amynias, die hem en zijne gemalin met de hoogste eerbewijzen ontving.


Al te verleidelijk blonk den aangekomenen de hoogte van de wijd en zijd uitziende
Acrocorinthes, de Acropolis der stad Corinthe, tegen, de door bloemen en kruiden dicht
bewassen rotsberg, steil afhellend naar de stad, een wachtpost van het Helleensche
land. Van zijne kruin schitterde de oude, beroemde tempel van de Godin der liefde.
Want evenals het van geest tintelende Athene zich onder de bescherming van de schrandere
Pallas Athene had gesteld, zoo had de rijke, genotlievende handelsstad tot schutsvrouw
de vreugdeverspreidende Aphrodite gekozen. Evenals Pallas Athene daar, was hier Aphrodite
de beheerscheres van den burg en gewapend stond zij in haar heiligdom. Van de hoogste
rotskruin schitterden hare tempeltinnen verre over de zee, tevens als een baken voor
de zeelieden. Duizend Hierodulen, dienaressen der Godin, bekoorlijke en goedgunstige
dochters der vreugde, woonden in het tempelgebied op de berghoogte, die door aangelegde
terrassen, zuilengaanderijen, tuinen, priëelen, baden en gastverblijven op eene zoo
ver uitziende vlakte, tot een dubbel vriendelijk Eden omgeschapen was.


Van deze hoogte nu, in het middelpunt van de Helleensche landen en zeeën zich verheffend,
overzagen Pericles en Aspasia al die grillig gevormde, in eigenaardige kleurschakeering
prijkende bergtoppen; zij zagen in het noorden de besneeuwde kruin van den Parnassus
en verder oostwaarts den Helicon, zij begroetten Attica’s bergketens en met niet geringe
blijdschap zagen zij zelfs de liefelijke, bekende rotshoogte van de Atheensche Acropolis
door den reinen aether uit de verte opdoemen. Zuidwaarts weidde hun blik over de hoogten
van Noord-Arcadië. Zij zagen tusschen de tallooze bergen [91]en dalen de blinkende zeeboezems en kusten, ook groenende of rotsgrauwe zeeëilanden,
alles door de bekoorlijkheid van een onvergelijkelijk licht overgoten.


In dit liefelijk gezicht werden Pericles en Aspasia eenigszins gestoord door den zwerm
van Hierodulen, die in de nabijheid van het tempelgebied in de zuilengangen en priëelen
omzwierven.


„Gij hebt te Athene,” zei de Corinthische gastheer, die het paar vergezelde, terwijl
hij een blik op deze schoonen sloeg, tot Pericles, „gij hebt zulk een soort van eeredienst
nog niet en gij zult wellicht in deze priesteressen, die zich ten gunste van den tempelschat
prijsgeven, geen heilige personen zien. Bij ons staat zulk priesterschap sedert langen
tijd in hoog en eerwaardig aanzien. Deze gulle, vroolijke meisjes, die den dienst
van Aphrodite vervullend, zich in haar gemoed tot de moeder der liefde zoeken te verheffen,
zijn bij offers en andere godsdienstige plechtigheden tegenwoordig, nemen aan de feestelijke
optochten der burgers deel en zingen daarbij een paeän ter eere van Aphrodite. Men
wendt zich tot haar om voorspraak bij de Godin, de beschermvrouw onzer stad. Gij glimlacht?
Nu, gij Atheners moogt meenen dat gij aan Pallas Athene meer te danken hebt. Bij u
is de staat vermogend en invloedrijk, bij ons zijn het de enkele burgers. Ieder is
een Croesus een koning op zich zelven en verheugt zich in de door handel en scheepvaart
verworven goederen des levens. Wij streven niet naar macht en invloed in Griekenland,
wij verspillen onze schatten niet aan den bouw van vestingwerken of vloten en dergelijke
zaken, doch wij leven prettig en gelooven dat per slot van rekening toch alleen de
individu leeft en het geheel maar een bloot begrip is. Het moge zijn, zooals het wil,
en gij Atheners moogt nog zoo minachtend op ons nederzien, gij hebt toch den weg ingeslagen,
die u nader tot ons brengt. Gij bemint en beoefent het schoone, waarmede toch altijd
de liefde voor de aangenaamheden des levens [92]gepaard gaat.”


Deze woorden van den Corinthiër maakten een diepen indruk op Pericles, zonder dat
hij er veel acht op scheen te slaan. Hij staarde naar de bergen van de Peloponnesus
en sprak na eenigen tijd met een lichten glimlach, zich tot Aspasia richtend:


„Het is opmerkelijk, dat ons juist hier, als ’t ware aan den drempel van den ernstige,
strenge Peloponnesus, nog het beeld van de hoogste weelderigheid van het Helleensche
leven tegenstraalt. Wie zou kunnen gelooven, wanneer men van het vroolijke, kunstlievende,
gedachtenrijke Athene komt, of als hier in het genotlievende Corinthe door verleidelijke
Hierodulen omgeven, op de hoogte van den Aphrodite tempel staat, dat op zoo’n geringen
afstand aan gene zijde van den Isthmus en die somber zich verheffende bergen, op Arcadië’s
hooglanden, een onbedorven herdersvolk in oudvaderlijken eenvoud leeft? Dat tegenover die plaatsen van een schoonen genotvollen lediggang, daar boven aan genen
kant der bergen de ruwe Spartaan en de sombere, mokkende Messeniër, ruigharigen leeuwen
of wolven gelijk, in afschuwelijke kloven of donkere wouden op leven en dood elkander
bekampen? Welk een worstelplaats van wilde heldhaftige kracht is van overoude tijden
die strook lands aan gene zijde der opdoemende bergen! Uit burgten, gebouwd uit op
elkander gestapelde rotsblokken, trokken de Argivische vorsten tegen Ilium op. Op
de paden van de Peloponnesus betraden Heracles en Perseus hun heldenbaan, doodden leeuwen en bestreden het slangengebroed in de kloven en de
verderfaanbrengende vogels in de lucht. En worstelt niet nog ten huidigen dage op
de velden van Pelop’s schiereilanden, op den Isthmus te Nemea, te Olympia, mannelijke
kracht en moed om den prijs? Stroomen niet derwaarts de mannen van geheel Hellas, tuk op den lauwertak van lichaamskracht?
Somber, dreigend en ruw schijnt [93]deze Peloponnesus, en de wateren van den Styx4 besproeien niet te vergeefs zijn woest bergland. Maar wij willen hare verschrikkingen
trotseeren, wij willen ons in het hol van den leeuw wagen. En als wij weekelijk en
verwijfd worden, willen wij met nieuwen kracht ons sterken in die ruwere lucht.”


„Sedert wanneer,” zei Aspasia glimlachend, „is Pericles een bewonderaar, ja zelfs
een benijder van de ruwe en eenvoudige mannen van gene zijde van den Isthmus geworden?
Troost u maar, dierbare vriend! Laat hen daar worstelen en strijden, zooveel zij willen.
Over hunne sombere berghoogten schittert niet als over Athene’s Acropolis het zegevierende
licht van Pallas Athene!”—


Onder een sterk geleide braken de reizigers den volgenden morgen van Corinthe op,
om met blijden moed hun tocht door het Dorische land over de Argolische bergen te
beginnen. Aspasia weigerde doorgaans van den draagstoel gebruik te maken, dien Pericles
uit liefderijke zorg voor haar had laten gereed maken en die door slaven of muildieren
over de moeilijke plaatsen van het gebergte kon gedragen worden. Zij gaf er de voorkeur
aan, om op een muildier naast haar echtgenoot te rijden. En zoo trokken zij dan, onder
vertrouwelijken kout, door de suizende bergwouden, den loop der beken te gemoet, die
zich in de kloven nederstortten, bereikten over steile hellingen en boschrijke toppen
de vrije bergvlakten, soms ook door bergpassen en dalen, waar oleander- en lentiscusstruiken
en wilde pereboomen over het donkere pad hun schaduwrijke twijgen in elkander strengelden.


Op zulke sombere wegen sloeg nochtans de moedige Aspasia soms een angstig bespiedenden
blik in het struikgewas, om te zien of niet de donkere gestalte van een roover daaruit
te voorschijn [94]zou springen. Dan glimlachte Pericles en zeide, met een blik op het goedgewapende
met de wegen vertrouwde gevolg van inlanders, die hij tot begeleiding door het gebergte
had medegenomen:


„Vrees niets, Aspasia! Reeds sedert lang zijn de wilde reuzen op deze paden uitgeroeid,
en geveld is reeds lang de pijnboombuiger Sinis5, de snoode wreedaard. Alleen voor de slangen van deze hoogten en dalen moeten wij
op onze hoede zijn: want gij herinnert u wel, wat hier zeer nabij op Nemea’s grondgebied
geschiedde, toen de voedster het knaapje in het gras legde, om voor de langstrekkende
„Zeven tegen Thebe”6, op hun verzoek, een dronk verkwikkend water te halen.”


Na eene vermoeiende dagreis bevonden zich de reizigers aan het begin van de Inachus-vlakte
en zagen tusschen twee grauwe, spitse bergen den in de sagen beroemden heerscherszetel
van Agamemnon, den overouden wachter dezer bergpassen, den burg van Mycenae, loerend
op zijn rotskruin liggen—„in den hoek van Argos”, naar de woorden van het Homerisch
lied. Ter rechter zijde verhief zich de kale kegelvormige berg met den ouden burg
Larisa, de Acropolis der stad Argos, welke aan den voet van den berg over eene ruime
uitgestrektheid in de vlakte gelegen, nog steeds bloeiend en niet minder sterk bevolkt
was dan de stad der Atheners. Over de uitgebreide strandvlakte van het „paardenvoedende
Argos”7 schitterde de blauwe zeeboezem van Nauplia. Bergketens, in de tinten van de ondergaande
zon gedoopt, hieven hier hunne veelgetakte kruinen ten hemel en liepen ginds met groote
krommingen tot aan de zee. Ook aan gene zijde van de blinkende [95]golf doemden de nevelachtige omtrekken van geweldige bergkruinen op.


Eene zonderlinge gewaarwording maakte zich van de reizigers meester. Hunne blikken
hingen aan het grauwe rotsgevaarte van Mycenae, de sporen van den koningsburg der
Pelopiden zoekend en al de andere onvernietigbare overblijfsels van Cyclopische schathuizen,
graven, muren en gewelven van den voortijd.


Toen zij Mycenae zelve hadden bereikt, was de duisternis ingevallen. Zij stonden op
de rotshoogte, waar het grauwe muurwerk, uit reusachtige, loodrecht gehouwen rotsblokken
opgestapeld, door mos en klimop overdekt, in de schemering schier dreigend en beangstigend
zich verhief. Nochtans versmaadden zij het, naar beneden te gaan tot de woonplaatsen
der weinige Myceners, die in de reeds lang vervallen en schier uitgestorven heerscherstad
der Atriden8 nog woonden. Pericles en Aspasia besloten den lauwen zomernacht in de nabijheid van
deze eerwaardige overblijfsels van het verleden onder eene tent door te brengen. Thans
ging de maan op en baadde het muurwerk en de hoogte zelve, met alle bergkruinen van
Argos rondom en de vlakte daartusschen tot aan de verre golf, in haar zilveren licht.
Hoewel vermoeid, konden Pericles met Aspasia de bekoring van dit tooverachtig, heldere
maanlicht niet weerstaan. Zij putten nieuwe kracht uit de zonderlinge opgewektheid
hunner gemoederen. Voor weinige dagen nog omgaf hen het woelige Athene en thans stonden
zij op Mycenae’s puinhoopen, door de huiveringwekkende stilte van den sterrenhelderen
nacht omgeven, in de sombere eenzaamheid der Argolische bergen. De geest van Homerus
kwam over hen. In het ruischen van den wind, in het suizen der bergtoppen vernamen
zij iets, wat hun als een zwakke nagalm klonk van zijn onsterfelijk heldenlied. Het
[96]licht der volle maan, dat rondom op Argos’ bergtoppen scheen, herinnerde hen aan de
wachtvuren, die eens hier van den eenen bergtop tot den anderen flikkerden, om de
mare van de zege der Hellenen over zee en gebergte herwaarts te brengen tot aan den
burg van Agamemnon, waar de woeste Clytemnaestra, aan de zijde van haar minnaar Aegisthus,
den terugkeer van den zegevierenden Hellenen-aanvoerder met in ’t geheim geslepen
moordstaal verbeidde. En binnen deze verlaten puinhoopen, die daar vóór hen lagen,
in de doodstille, nachtelijke eenzaamheid, werd dit moordstaal getrokken. Achter deze
muren verstierf dof het doodsgerochel van den huiswaarts gekeerden heerscher der volkeren …


Pericles en Aspasia liepen langs den geweldigen muur, die den kant van den steilen
burgtheuvel met talrijke hoeken en bochten omgaf. Zij bereikten de overoude, beroemde
leeuwenpoort, den eerwaardigen ingang van den Atriden-burg, waarboven het oudste beeldwerk
van het werelddeel prijkte. Door deze poort betraden zij de burgtruimte en stonden
voor de binnenmuren, waarachter eens de Atriden tegen elken aanval veilig leefden;
doch alleen de grondvesten wezen hun de plaats der eigenlijke vorstenvertrekken. Zij
zetten hunne wandeling voort en bereikten verder, niet meer op de hoogte van den berg,
maar op zijne helling, het eerwaardige, ongeschonden, ronde gebouw, dat een schatkamer
en de grafkelder tevens der Pelopiden was.


Toen Pericles en Aspasia dit gebouw naderden, verschikte hen de gestalte van een reusachtig man, die vóór de poort lag en die bij de nadering
der vreemdelingen zich halverwege oprichtte. De man herinnerde hen aan de reuzengestalten
van Hemorus, die tegen elkander rotsblokken slingerden, wier gewicht de latere stervelingen
niet meer van den grond konden opheffen. Pericles sprak hem toe en bemerkte na eene
korte woordenwisseling, dat hij met een in de bergen van Argos ronddolenden [97]bedelaar te doen had. Zijne leden waren karig met lompen bedekt, zijn donkergebruind
gelaat was als verweerd door wind en regenjachten. Zóó wellicht zal de zwaar beproefde
zwerver Odysseus er uitgezien hebben, op het oogenblik, dat hij als schipbreukeling
het vasteland bereikte, nadat hij dagen lang zwemmend met de zee had geworsteld en
het scherpe, zilte nat zijn leden had geteisterd.


De grijze, zonderlinge, reusachtige bedelaar beweerde, dat hij den schat van Atreus
bewaakte en zonder zijne toestemming niemand de poort van het gebouw mocht naderen.
Van ongehoorde, gouden schatten begon hij te bazelen, die in geheime hoeken van deze
rotskamers nog altijd verborgen lagen en die den vinder tot den rijksten aller stervelingen,
tot aanvoerder en koning in Hellas, tot erfgenaam en opvolger van den Hellenen vorst
Agamemnon zouden maken.


Glimlachend zei Pericles tot Aspasia: „Wel was Mycenae in overoude tijden beroemd
als de stad, die het rijkst was aan goud, van alle Helleensche steden; maar ik denk,
dat het goud van Mycenae reeds lang naar Athene is gevloeid en wij behoeven het niet
meer te zoeken. Toch trekt mij deze zonderlinge rotsgroeve der Atriden onweerstaanbaar
aan.


„Voer ons heden nog in het gebouw, dat gij bewaakt,” vervolgde Pericles, tot den reus
zich wendend. „Wij zijn Atheners en naar de bergen van Argos gekomen, om aan het stof
der goddelijke Atriden onze hulde te bewijzen.”


Toen beval hij eenigen slaven fakkels aan te steken. De bedelaar, op wien de persoonlijkheid
van Pericles eene zekere macht scheen uit te oefenen, toonde zich zwijgend bereid,
als gids te dienen. Met forsche hand schoof hij, zijne reuzenkracht aanwendend, een
groot rotsblok ter zijde, dat voor den ingang lag en dien geheel en al versperde.
Maar zelfs toen was het nog niet gemakkelijk over steen en gruis heen door de half
geopende poort den weg naar het binnenste gedeelte van het [98]diep in de aarde zich uitstrekkende gewelf te volgen.


Langs een uit geweldige blokken gevormden weg bereikten Pericles en Aspasia het hooge,
sombere ronde gewelf, welk wanden niet op de gewone wijze opgetrokken waren; in steeds
nauweren kring vonden zij de steenlagen op elkander gestapeld en van boven door een
kegelvormig gewelf afgesloten. Zij vonden de sporen van oude metaalbekleeding aan
de wanden: eene geliefde wandversiering, waarvan Homerus gewag maakt. Hoe zal voorheen
in de vorstenvertrekken de gepolijste, blanke koperen wand in den weerschijn der flikkerende
fakkels geschitterd hebben! Maar gewelddadig waren hier reeds de koperen platen afgerukt,
onbekleed grijnsden de grauwe steenmassa’s der machtige op elkander gestapelde kringen
den beschouwer tegen.


Uit het ronde gebouw traden Pericles en Aspasia door eene nauwere poort in eene vierkante
ruimte, die geheel in de levende rots uitgehouwen was.


Peinzend stonden zij beiden daar. Slechts schemerachtig verhelderde het sobere licht
der brandende fakkels de donkere steengewelven.


„Eene stoute gedachte zou het zijn,” sprak Pericles ten laatste, „in deze huiveringwekkende
steengroeve ons nachtverblijf te houden!”


Aspasia huiverde een weinig, doch in het volgend oogenblik glimlachte zij weder en
kon de betoovering niet van zich weren, die de huiveringwekkende en toch verleidelijke
gedachte op haar uitoefende, om een nacht door te brengen in de duizendjarige Pelopiden-groeve,
om te rusten boven het stof van Atreus en Agamemnon.


Menig bezwaar werd nog geopperd, eindelijk echter besloot men de stoute gedachte ten
uitvoer te leggen. Tapijten werden op den steenen vloer van de kleinere rotskamer
door slaven nedergelegd en daarop een leger gespreid. In het gewelf strekte de reusachtige
bedelaar zich uit om te slapen, de slaven legerden zich bij den buitensten ingang.


Nu vonden Pericles en Aspasia zich alleen in [99]het huiveringwekkend, geheel in de rotsen gehouwen vertrek. Het onzekere schijnsel
der in den grond gestoken fakkels speelde spookachtig op de grauwe, vensterlooze rotswanden.
Om hen heen heerschte de stilte des doods. Het was werkelijk de rust des grafs, die
hen omgaf.


„In dezen nacht,” zei Pericles, „en in deze omgeving dringt zich de gedachte aan vergankelijkheid
en vernietiging schier in lichamelijke gestalte met Titanisch geweld aan mij op. Hoe
zwak en wisselvallig schijnt al het levende, en hoe hecht en sterk trotseert de tand
des tijds datgene wat wij het doode plegen te noemen! Atreus en Agamemnon zijn sinds
lang niet meer en wij zuigen misschien de onzichtbare atomen van hun stof in met onzen adem. Deze doode muren echter, welke die menschen
opgebouwd hebben, omringen ons nog heden en zullen wellicht ook hen nog omsluiten,
die de atomen van ons stof over duizend jaren zullen inademen!”—


„Ik ben het niet geheel met u eens, Pericles,” hernam Aspasia, „om het onvernietigbaar
bestaan van het doode te verheffen boven het vluchtige leven van den mensch. Het neerstortende
rotsblok begraaft de bloemen, maar de bloemen keeren terug met iedere lente en slingeren
hare stengels om den steen en ten laatste verteert na duizende jaren de steen, terwijl
de bloemen er echter altijd nog zijn. Zoo ligt het leven ook begraven onder puinhoopen
van steden, maar tusschen de puinhoopen kruipt het zachtkens te voorschijn en omstrengelt
den steen, die toch eens verbrokkelen zal: ’s levens krachtig groen wast zelfs door
de rots en doet ze springen, en zoo is ten laatste toch alleen het schijnbaar vluchtige
en vergankelijke waarachtig eeuwig.”


„Gij hebt gelijk,” zeide Pericles, „het leven zou weldra vermoeiend en vervelend worden,
als daaraan de onveranderlijkheid van het doode beschoren was. Onvergankelijk is reeds
één met het doode, alleen afwisseling is leven.”
[100]

„Herleeft niet,” sprak Aspasia, „de heldenzin van Agamemnon in duizend helden? En
de liefde van Paris en Helena, wordt zij niet in tallooze verliefde paren opnieuw
gevoeld?”


„Ongetwijfeld, het leven komt en gaat,” hernam Pericles, „en in eeuwige verandering
keert het weder. Zijn wij echter zeker, dat het bij dit komen en gaan ten laatste
niet iets van zijne oorspronkelijke kracht verliest? Zou het groote in de wereld niet
eenigszins op de steenkringen gelijken in het gewelf dezer groeve, die van boven wel
is waar aan elkander sluiten, maar steeds enger worden?—De heldengeest van Agamemnon
schijnt teruggekeerd te zijn: wij hebben de Perzen verslagen, maar toch komt het mij
voor, dat wij tegenover de helden van Homerus een weinig ingekrompen zijn.”


„Vele dingen,” hervatte Aspasia, „mogen zwakker worden als ze herhaald worden; maar
ontkent gij, dat veel nog krachtiger en heerlijker zich vernieuwt? De kunst, die met
deze bouwvallen onderging, is teruggekeerd en heeft de met beelden prijkende, marmeren
tinnen van het Parthenon gebeiteld!”


„Wanneer echter,” zei Pericles, „ook die met beelden prijkende tinnen eens in stof
zullen zijn verkeerd—wanneer het heerlijke vierspan van Pallas wellicht van den gevel
van het Parthenon naar beneden stortend, met donderend geraas op de rotshelling wordt
verbrijzeld, zijt gij dan zeker, dat de kunst nog eens en steeds heerlijker zal wederkeeren?
Of zal er een tijd komen, welks roem alleen nog teert op het vertoon van onsterfelijke
bouwvallen?”


„Dit zij eene zorg voor de latere geslachten!” antwoordde Aspasia.


„Gij hebt ook van de liefde van dat schoonste paar uit den voortijd gesproken,” vervolgde
Pericles, „en hoe die in tallooze paren zich hernieuwt?”


„Twijfelt gij daaraan?” zei Aspasia.
[101]

„Neen!” riep Pericles, „en ik geloof, dat de liefde en juist alleen de liefde, steeds
bestaat met dezelfde kracht, met dezelfde levensfrischheid, met dezelfde bron van
zaligheid!”


„De liefde en het genot!” viel Aspasia hem met een betooverenden glimlach in de rede.


„Ja, zeker!” sprak Pericles. „Wel is waar, moet ik met een gevoel van schaamte op
deze plaats wandelen en wellicht ben ik niet waardig zelfs één enkelen nacht boven
het stof van Homerische helden te rusten. Maar schoon ik ook met smartelijke benijding
afstand moet doen van den heldenroem van Achilles, deel ik toch het geluk van Paris:
het bezit van de schoonste Helleensche vrouw!”—


De gelaatstrekken van Pericles waren niet in volkomen overeenstemming met de woorden
zelve. Zijn gelaat scheen twijfel uit te drukken of het den man wel betaamde afstand
te doen van den roem van Achilles, en zich te vreden te stellen met het geluk van
Paris.—


Doch met de betoovering van de schoonste Helleensche vrouw wist Aspasia de gedachten
in slaap te wiegen, die in de manlijke ziel van Pericles oprezen. Haar oog verspreidde
een magischen glans in de sombere rotsgroeve, van hare wangen scheen een rozenrood
schijnsel door het geheele vertrek te lichten. De fakkel, die zooeven flauw had geflikkerd,
evenals wellicht die, welke eens bij de begrafenis van den vermoorden Agamemnon haar
licht had verspreid, scheen eensklaps vroolijk op te vlammen als eene bruiloftsfakkel.
Door den glans der schoonheid, die in de donkere diepte schoot, scheen zelfs de groeve
nu in een bruidsvertrek herschapen en de eeuwige frischheid des levens en der liefde
verkreeg de overhand boven de huivering des doods en der vergankelijkheid, boven het
duizendjarig stof der Atriden.—


Toen Pericles en Aspasia de plaats hunner nachtelijke rust verlieten en uit de sombere
groeve naar buiten traden, straalde hun de morgen, met zijn [102]verkwikkenden dauw op alle velden en heuvels, vroolijk tegen. Maar ’t was ook in ’t
schitterend licht van den dag niet minder eenzaam en doodstil dan onder de bouwvallen
van den Atriden-burg. Alleen een gier zweefde onbeperkt met wijd uitgespreide vleugels
boven Mycenae, hoog in de blauwe lucht.


Terwijl daarop de reizigers van den medegebrachten voorraad en den wijn, dien een
slaaf in een geitelederen zak droeg, een en ander voor een ontbijt nuttigden, vroeg
Pericles aan Aspasia, of zij niet gedroomd had gedurende haar slaap in de Atriden-groeve.


„Inderdaad,” hernam Aspasia, „heeft mij in den ochtendstond een droom midden onder
het gewoel der helden voor Ilium verplaatst. Ik heb Achilles in levenden lijve gezien
en hij zweeft mij nog steeds voor oogen. Zijne gestalte was die van een onbeteugelden,
schoonen jongeling, schier daemonisch was zijn uiterlijk, hoog en slank, het volkomen
eironde gelaat door donkere lokken omgolfd, de oogen koolzwart en bijna rond, wat
zijn gelaat bij al den adel der trekken iets Gorgonen-achtigs, iets huiveringwekkends
gaf; de mond buitengewoon klein, de lippen echter krachtig ontwikkeld—overal de trekken
van jeugdige schoonheid met de uitdrukking van woeste, bijna bovenmenschelijke heldenkracht
vereenigd. Zóó zag ik hem bij de schepen staan, het hoofd in een lichtgloed gehuld,
door zijn oorlogskreet alleen reeds ontzetting aanjagend binnen de muren van Ilium.”


„Ook mij,” zeide Pericles, „heeft een droom ter zelfder tijd naar de Homerische wereld
gevoerd, maar zonderling, niet onder de helden; integendeel: ik zag Penelope; en wat
nog vreemder is, ik zag haar niet zooals Homerus haar schildert, als Odysseus’ trouwe
en geduldig wachtende gade, maar als jeugdige bruid in het licht eener sage, die mij
nog zinrijker voorkomt, dan alles wat Homerus van haar gezongen heeft. Ge kent zeker
de overlevering omtrent de omstandigheden van Odysseus’ [103]vrijen: hoe de Spartaansche koning Icarius zijne dochter Penelope aan Odysseus had
beloofd, in de hoop hem daardoor te bewegen zich in Lacedaemon neder te zetten. Toen
dit hem echter niet gelukte trachtte hij de teedergeliefde dochter van haar minnaar
afkeerig te maken, en toen Odysseus de bruid naar Ithaca wegvoerde, volgde haar vader
hen met tranen en gebeden, zoodat Odysseus haar ernstig afvroeg of zij hem vrijwillig
volgen of liever met haar vader naar Sparta wilde terugkeeren. Toen Penelope niets
antwoordde, maar zedig den sluier voor het gelaat trok, liet Icarius haar ongehinderd
gaan en richtte op de plaats, waar dit voorgevallen was, een beeld op gewijd aan de
maagdelijke schaamte. Wat een liefelijk beeld is deze zwijgende blozende Penelope;
in maagdelijke schaamte het hoofd omhullende! En juist in deze jonkvrouwelijke gestalte
heb ik haar dezen nacht in den droom gezien.”


Zoo vertelden Pericles en Aspasia elkander de droomen, die hun verschenen waren boven
het stof der Atriden, en zij overwogen half schertsend, half ernstig of er soms een
voorteeken, een verborgen zin in deze droomgezichten verscholen mocht zijn.


Nog één blik wierpen zij van de puinhoopen van Mycenae op de Inachus-vlakte en het
oude Archos. Daarna maakten zij zich gereed om hun weg te vervolgen en hun zwerftocht
uit de Argolische bergen naar de Arcadische aan te vangen.


Pericles en Aspasia schepten er vermaak in, groote afstanden te voet af te leggen
en, als voor hun genoegen wandelend, op de paden van het groene woudgebergte vertrouwelijke
gesprekken te voeren.


Aspasia was tot dusverre gewoon alleen op kussens en tapijten te rusten: nu ondervond
zij, dat het mogelijk was ook op groene zoden, op mos, kruiden en pijnboomnaalden
zich ter ruste te vlijen. Wanneer zij zich soms op eene liefelijke plek nederlieten,
bracht een slaaf op bevel van Pericles een der [104]boekrollen, die de zangen van Homerus bevatten, en Aspasia las haar echtgenoot op
zijn verzoek plaatsen daaruit voor met hare welluidende, heldere stem. Niet zonder
deze zangen hadden zij de overblijfsels van het oude Atriden-rijk willen bezoeken,
en inderdaad, sinds zij deze puinhoopen hadden gezien, begrepen zij den dichter eerst
ten volle.


Van tijd tot tijd rees er wel een kleine woordenstrijd wanneer Pericles al te opgewonden
den lof van den aartsvaderlijken heldentijd prees, terwijl Aspasia het ideaal van
het menschelijk leven liever in den tegenwoordigen tijd of zelfs in de toekomst zocht.


„Bij Homerus,” zei Pericles eens, „geloof ik eene merkwaardige leer te vinden; dat
namelijk de mensch eens dier geweest en langzamerhand mensch geworden is. Men ziet
bij hem, namelijk in de Odyssee, hoe die menschwording allengs heeft plaats gegrepen.
Hij legt overal het zwaartepunt op de zegepraal van de menschelijkheid over het ruwe
en dierlijke. Overal treft gij dezen strijd der menschheid aan met de nog niet volkomen
verwonnen overblijfsels der dierlijkheid. Hij toont ons in de wilde Laestrygonen en
Cyclopen, wat wij eens geweest zijn. Hij schildert dan vol diepen zin deze wilde halfmenschen
tegenover het menschelijk edel gevoel, stelt de menscheneters tegenover de gastvrije
Phaeäken, en om het menschelijke voor den terugkeer tot het dierlijke te bewaren,
knoopt hij het zoo innig mogelijk aan het goddelijk vast. Pallas Athene, de Godin
van menschelijk verstand en beleid, van de door menschelijkheid geadelde geestkracht,
is de trouwe geleidsvrouw en hulpe zijner helden. Menschelijkheid is het wat hij predikt,
menschelijkheid in tegenoverstelling van dierlijkheid. Bij hem is de reine menschelijkheid
uitgedrukt in reine poëzie. In den reinen, helderen aether zweven bij hem alle voorwerpen.
Welsprekender heeft de verheven eenvoud uit geen mond gesproken dan uit den zijnen.”
[105]

Hier stuitte Aspasia Pericles in zijn lofrede.


„Met uw verlof,” zeide zij, „er is u een woord ontvallen, dat ik niet onopgemerkt
mag laten voorbijgaan en dat gij zelf wellicht gaarne zult willen terugnemen. Homerus,
is toch eenvoudig noch ongekunsteld, ten minste niet in dien zin, als bij voorbeeld
de beeldhouwers vóór Phidias waren. Met Homerus sprong, om een oud beeld te gebruiken,
de poëzie in volkomen rijpheid uit het hoofd van Zeus. Zijne taal is breed, rijk,
vol. Zijne schilderingen zijn soms even prachtig als levendig, en er zijn plaatsen
in de Ilias en Odyssee, die geen later dichter in rhetorische pracht en uitdrukking
zal overtreffen. En zijne welsprekendheid! Zijn de woorden, waarmede de toornende
Achilles9 bewogen moet worden om terug te keeren tot den strijd, en het antwoord, dat hij geeft,
geen meesterstukken? En dit toch niet door hun verhevenheid alleen; maar ook, door
de schikking en de treffende kracht der bewijsvoering, blijven zij modellen der hoogste
welsprekendheid.”


„Wat gij daar te berde brengt, is waar,” hernam Pericles.


„Maar toch bezit Homerus in een zekeren zin weder datgene, wat ik verheven eenvoud
noem. Wellicht bestaat het geheim der hoogste kunst daarin, dat zij, door den prachtigen
stijl heen, toch dien hoogen eenvoud laat doorschemeren, met de rijpheid van het tegenwoordige
de natuurlijke frischheid van den voortijd vereenigt.”


Na hun tocht eenige dagen te hebben voortgezet, bevonden de reizigers zich te midden
van de ruwe bergachtige streken van het herdersland Arcadië. Zij togen onder een geleide
van inheemsche herders, die hun niet alleen als gidsen dienden maar ook, met knotsen
en sterke lansen gewapend, te [106]gelijk als beschermers en verdedigers. Zij zagen in de eenzame bergen boven zich de
adelaars in de wolken zweven, zij zagen andere vogels met scherpe klauwen en kromme
snavels op steile rotsen onder luid gekras elkander bestrijden, zij zagen zwermen
kraanvogels, spreeuwen en kraaien voor den havik vluchten, die van de toppen der bergen
op hen nederschoot. Hier en daar dreunden bijlslagen uit de diepte van het woud en
het gekraak van eeuwenoude stammen onder de handen der houthakkers. Van verscheurende
dieren, die meestal alleen des nachts hunne holen verlaten, ontmoetten zij niet één
op hun pad. Alleen vonden zij den bodem van Arcadië’s wouden met schildpadden bedekt,
die moeilijk tusschen de kruiden en steen voortwaggelden of in de zon zich koesterden.


Zoo zwierven Pericles en Aspasia door de stille dreven, en terwijl zij het vreemde
en nieuwe met kalmte als iets toevalligs en voorbijgaands meenden te moeten opnemen,
oefende toch alles op hen een beslissenden, onmerkbaren invloed uit en voegde het
zich als eene vooraf bepaalden schakel in hun bestaan; zonder het te bemerken of te
vermoeden gingen zij groote veranderingen en gebeurtenissen in hun leven en lot te
gemoet.—


Over bergvlakten, die tot aan de wolken reikten, voorttrekkend, hadden de reizigers
dikwijls zeldzame gezichten op de geheele uitgestrektheid van Hellas. Aan den versten
gezichtseinder zagen zij soms de kruinen van met sneeuw bedekte bergen glinsteren.
Op zekeren dag waren zij vóór het krieken van den morgen opgebroken en trokken over
het nog in nacht gehulde gebergte.


„Gij rilt van den koelen morgenwind?” vroeg Pericles aan Aspasia, die huiverde.


„Ik ril voor die donkere, ledige eenzaamheid der bergen,” antwoordde zij. „Mij is
het te moede, alsof wij niet meer op Helleenschen bodem wandelen en alsof wij door
alle Goden van Hellas verlaten zijn.”


Op dit oogenblik vestigde het oog van Pericles [107]zich op een gouden wolkje, dat aan den rand van den horizon in het verre noorden zichtbaar
werd. Hij wees ook Aspasia daarop. Het gouden wolkje nam grootere afmetingen aan,
maar bleef onveranderd op zijne plaats en stak zonderling af bij de overige, grauwe
tint van den nachtelijken hemel. Langzamerhand verkreeg de oppervlakte van het wolkje
eene merkwaardige duidelijkheid en bepaalder omtrekken, die in het geheel niet meer
als die van eene wolk schenen. Het zag er uit als eene gouden landouwe in de verte,
waarop zalige Goden zich vermeiden. En inderdaad, toen de morgen grauwde en de lijnen
van bergketens in de verte zichtbaar werden, verbreidde die glans zich sterker en
de wandelaars bemerkten, dat het niet eene onbewegelijke lichte wolk geweest was,
wat zij gezien hadden, maar de besneeuwde kruin van een verren berg in het noorden,
beschenen door de stralen van de nog niet zichtbare zon.


„Het is, geloof ik, de top van den Thracischen Olympus, den Godenberg!” zeide Pericles
opgewekt tot Aspasia. „Ziet ge, dat de Goden van Hellas ons nog niet verlaten hebben?
Verre weg van den zetel, waar zij in eeuwige zaligheid tronen, zenden zij door eene
spleet van het hooggebergte ons een groet in deze onverkwikkelijke eenzaamheid.”


„Zij willen ons zeggen,” hernam Aspasia glimlachend: „vergeet ons en al het schoone
niet geheel in het sombere land der Doriërs!”


Weldra echter geraakten de reizigers van de kale bergvlakten in het boom- en bronrijke
westen van het Arcadische land. Hier storten zich talrijke beekjes, bekoorlijk om
te zien, nu eens ruischend, dan weder zacht murmelend van de boschachtige hellingen
naar beneden. Op de weilanden stond, zelfs in den zomergloed, het weelderig uitspruitend
groen altijd frisch en onverdord. Hemelhoog verhieven de olmen, de beuken, platanen
en eiken hun groenende takken en statige stammen omhoog. Van het geloei der kudden
runderen [108]weerklonken de dalen. Overal bemerkten de reizigers, dat zij in het gebied van den
forsch gebouwden God10 zich bevonden, om wiens schouders het vel van den los hing, ter wiens eere op alle
hoogten in den omtrek het purperen offerbloed schuimde uit de harige borst van den
ram.


Overal vond men zijn eenvoudig beeld opgericht, uit het hout van den olmboom gesneden,
overal trof men sporen van hem aan. Hier was een borstelig evervel te zien, hem ter
eere aan een plataan gehangen, daar het forsch getakt gewei van een hert, uit dankbaarheid
voor hem aan een beuk gespijkerd. Aan de bronnen echter zag men nimfenbeelden, door
de herders opgericht, daarnaast wijgeschenken opgehangen.


Pericles en Aspasia wandelden door hooge eikenwouden, die de op- en ondergaande hemellichten
met eene zee van gouden glans overtogen, en waar de zon door de kruin van een boom
als een karbonkel glinsterde, lange stralen werpend, die men wanen zou met de handen
te kunnen grijpen. Dat alles was hun zoo nieuw, zoo verrassend. Zij hadden op dergelijke
zaken nooit hunne aandacht gevestigd.


Op zekeren dag vernamen de pelgrims, terwijl zij een woud, waardoor hun weg vele uren
leidde, doortogen, een ongewoon en sterk ruischen in de takken.


„Ik herinner mij,” merkte Pericles op, „van een Arcadisch eikenbosch gehoord te hebben,
dat Pelagos11 genoemd wordt, wegens het sterke ruischen zijner tallooze kruinen, evenals de zee.
Het is wellicht dit woud waar wij thans doortrekken.”


De inheemsche gidsen echter, de begeleiders der zwervelingen, verklaarden dat dit
ruischen in het diepe woud geen gewoon verschijnsel was en wezen te gelijk naar den
hemel boven hen, die straks nog geheel helder was geweest en thans zoo dof was als
beslagen staal. De Arcadiërs voorspelden [109]een naderenden storm. De reizigers verhaastten hunne schreden, om nog voor het losbreken
daarvan de plaats te bereiken, waar zij voornemens waren te overnachten. Weldra echter
ging het ruischen van het woud over in een wild huilen en de toppen begonnen te kraken.
Enkele kleine, doch gitzwarte en van regen zwangere wolken joegen, door den wind gezweept,
door het donkergrijze zwerk. De straks nog gouden zon stond vaalgeel boven de kruinen
der bergen, die nog schitterden in haar bleek schijnsel. Van de toppen der boomen
schoten rukwinden op den grond en zweepten loof, stof en kleine takken dwarlend voor
zich op. Nu begonnen enkele droppels te vallen en weinige oogenblikken later stortte
een regenvloed, in den beginne met hagelsteenen vermengd, kletterend neder. IJlings
vluchtten de reizigers onder het breede beschuttend dak van een reusachtigen eik.
Plotseling deed een vreeselijke donderslag het gebergte dreunen. En van toen af volgde
bliksemstraal op bliksemstraal; de van onweer zwangere wolken schenen van verschillende
hemelstreken tegen elkander te botsen. De rosse bliksemstralen kruisten elkander boven
de hoofden der verschrikte zwervelingen en de donderslagen werden door de honderden
dalen en bergen weerkaatst. Daarbij plaste de regen onophoudelijk in stroomen neder,
de storm loeide, de roofvogels krijschten en uit de verte weerklonk het gehuil van
den wolf.


Met angstige blikken aanschouwden de reizigers uit hunne schuilplaats onder het bladerdak
van den eik het vreeselijk onweer, dat rondom hen van alle kanten woedde.


Daar sloeg plotseling voor hunne oogen uit een zwarte wolk, die boven den kam van
eene puntige rots hing, de bliksem in een der hoogste boomen van het woud. In huiveringwekkende
pracht baadde de reuzenstam zich in een zee van vuur en was in één oogwenk tijds van
de kruin tot den voet in vlammen gehuld: een vonkenregen spatte neder [110]uit de knetterende takken. Een zwavellucht doortrok den aether. Van den brandenden
eik echter kronkelden de vlammen zich naar andere boomtoppen en bedreigde weldra de
schuilplaats der reizigers. De Arcadische mannen beloofden de zwervelingen naar de
naaste hoeve te voeren, waar zij zouden overnachten. Voorwaarts langs ongebaande wegen
spoedden zij zich, hunne gidsen volgend.


Na eenigen tijd had de geweldige regen uitgewoed; maar men hoorde het doffe gebruis
van gezwollen beken, die van de hoogten zich nederstortten in de dalen en kloven,
puin en zand, gebroken takken en rotsblokken zelfs, door de woudstroomen weggespoeld,
in den afgrond met zich sleepend.


Intusschen was de avond gevallen en terwijl de reizigers door het woud in allerijl hun weg vervolgden, bedaarde het onweder. Weldra werden de wolken door de
winden uiteen gedreven en de maan ging rustig op over het woud en de hoogten, die
nog zooeven hadden gedaverd van den wilden strijd der elementen.


Nu bereikten de vluchtelingen eene groote opene plek in het bosch, eene met kruiden
bewassen vlakte, die over eene zachte helling zich naar beneden uitstrekte. Een groot
verrassend panorama deed zich hier in de stilte van den nacht aan hunne blikken op.
Heinde en ver verhieven zich de toppen der bergen en puntige kruinen in het zilveren
schijnsel der maan, die nu eens geheel helder aan den reinen hemel stond, dan weder
beneveld door voorbij drijvende wolkjes haar licht verspreidde. Het oog had veel te
aanschouwen en de vermoeiden wandelden als in een wakenden droom voort. Daartusschen
bruisten de woudstroomen met machtig geweld. Midden in die open plek lagen eenzaam
de hoeve en hof van een herder. Toen de reizigers zich gereed maakten daarop toe te
treden, trad hun plotseling een man in den weg, die gewapend en met dierenhuiden bedekt
was en die klaarblijkelijk het erf tegen de nachtelijke aanvallen van wilde dieren
bewaakte. Een paar geweldige [111]honden liepen blaffend aan zijne zijde.


Spoedig brachten de inheemsche gidsen hem op de hoogte van de zaak. Zij verlangden
gastvrijheid voor de Atheensche reizigers. De wachter voerde de vreemdelingen, nadat
hij de blaffende honden met steenen tot rust had gebracht, achter den met hagedoorn
omschutten muur, die de hoeve omgaf en eene ruime plaats vormde, waar in het midden
een wachtvuur brandde. De eigenaar der hoeve, een eenvoudig herder, naderde en heette de gasten welkom, zonder naar hun afkomst of naam of naar het doel hunner reis te
vragen. Hij liet een hamel slachten, om dien voor het onthaal zijner gasten bij het
vuur te braden.


Nadat hij de reizigers alzoo had verkwikt, wees hij de slaven hun nachtleger in de
schuren aan; aan Pericles en Aspasia echter stond hij de kamer van zichzelven en van
zijne vrouw af en liet voor hen een helder leger spreiden, terwijl hij rijshout en
dorre kruiden op den grond strooide en dit met zachtwollige schapenvachten bedekte.
Tot dek gaf hij hun eenige geitenvellen en bovendien zijn mantel.


De afwisselende wederwaardigheden, de kleine avonturen, ja zelfs de ongemakken eener
reis vermeerderen het genot van reizenden, in plaats van dit te verminderen. De onophoudelijke
afwisseling van beelden en gebeurtenissen verschaft ten laatste een onuitsprekelijk
genoegen en uit de vrije lucht des hemels stroomt den vermoeiden niet alleen nieuwe
kracht en verfrissching toe, maar ook eene blijmoedige stemming.


Pericles had zich nooit opgewekter gevoeld dan hier in de hut van den herder bij het
gezicht van dat armoedig leger. De zilveren klank van Aspasia’s lach mengde zich zelfs
eigenaardig bij het idyllisch geloei der runderen uit de dampende stallen.…


„Hoe veel zonderlings bescheren ons de Goden, aan wie wij ons op onzen zwerftocht
hebben toevertrouwd!” zeide Pericles. „Vóór weinige dagen [112]hadden wij tot slaapvertrek eene eeuwen-oude koningsgroeve, die ons midden in de Ilias
verplaatste, en heden schijnt het, dat wij de avonturen der Odyssee zullen beleven.
Die geest van Homerus omzweeft ons, sinds wij den Isthmus hebben overschreden; ik
denk, dat wij door ons zwerven geheel zullen veranderen en als wij teruggekeerd zijn
kwalijk meer passen bij de verfijnde, schier verwijfde Atheners!”


Toen Pericles en Aspasia, vroegtijdig gewekt door het geblaf der honden en het krachtig
geloei der runderen, van hun leger verrezen en in den ruimen hof naar buiten traden,
zagen zij de boersche herdersknechten zich naar de stallen begeven. Een groote, ruigharige
hond speelde met eene schildpad, die hij in het nog natte gras had gevonden. Hij greep
haar onder luid geblaf en allerlei sprongen nu eens met den poot, dan eens met den
bek en trok haar om en om, tot zij dood op den rug lag. Een andere hond vocht of liever
speelde met een bok. De bok stiet hem met de horens, de hond echter hapte naar den
baard van den bok en trachtte hem te bijten. Aan de bron zat een naakt kind en wierp
met steentjes naar de schitterende zonneschijf, die zich in de oppervlakte van het
water spiegelde.


Nu kwam uit de stallen de kudde runderen met zwaren tred aanwaggelen: vooraan, fier
in het bewustzijn zijner kracht, de springstier; de kalveren sprongen blatend om hunne
moeder. Twee knechts volgden met kromme herdersstaven in de hand, van twee geduchte
honden vergezeld. Vervolgens kwamen de blatende geiten, door jongens geleid. Den vooraan
loopenden geitebok vatte de herder bij zijn harigen kin en streelde hem. „Deze trouwe bok,” zei hij
tot Pericles en Aspasia, „kondigt in donkere nachten den wolf of den los, die het
erf besluipt, aan, zelfs wanneer de honden slapen en verzuimen het roofdier te bespringen.”


De blatende kudde lammeren echter vereenigde zich om een donkerbruin meisje, wier
hoofd door een breedgeranden hoed overschaduwd werd en die [113]een herdersstaf in de hand hield. Het meisje had iets over zich, wat in het eerste
oogenblik de aandacht trok en een indruk te weeg bracht, waarvan men zich niet onmiddellijk
rekenschap kon geven. Zag men echter nauwkeurig toe, monsterde men hare gestalte en
het schamel gewaad, dat haar bedekte, dan bemerkte men, dat het een herdersmeisje
was, zich ter nauwernood van andere onderscheidende, en men zag niets bijzonders aan
haar, dan blonde haarvlechten en oogen van eene vreemde soort. Deze oogen namelijk
waren merkwaardig diep en mijmerend, en schenen zelfs in deze, haar welbekende en alledaagsche omgeving met eene soort van kinderlijke verbazing
rond te staren.


De lammeren verdrongen zich blatend om haar en sprongen tegen haar op. Een der jongste,
glinsterend wit, likte liefkozend de uitgestrekte hand van het meisje.


Toen de geheele kudde lammeren de poort van den hof, door het meisje geleid, uitgetrokken
was, naderde de gastvrije herder Pericles en Aspasia en zij vernamen van hem, dat
de jonge herderin zijne dochter was, zijn eenig kind, en dat zij Cora12 heette. Hij zette hun nu verscheidene versnaperingen uit zijn landelijken voorraad
tot een ontbijt voor, waarin zijne vrouw Glycaena hem de behulpzame hand bood.


Pericles vroeg den herder of hij wilde toestaan met de zijnen een dag lang bij hem
rust te houden, omdat zij na de inspanning van den laatsten tocht zeer vermoeid waren.


Met blijdschap willigde de herder dit verzoek in, liep naar zijne vrouw en zeide met
geheimzinnig gebaar:


„Glycaena, ik geloof bepaald, dat die beide vreemdelingen die in onze hoeve gekomen
zijn, geen stervelingen zijn. Wat hun uiterlijk en schoonheid van gestalte betreft,
schijnen zij mij verkleede Goden toe, zooals die toch menigmaal bij arme [114]herders hun intrek hebben genomen. Ook roeren zij bijna de spijzen niet aan, die men
hun voorzet.”


„En de slaven,” vroeg Glycaena, „houdt gij die ook voor Goden?”


„Neen,” zei de herder, „die eten en drinken als gewone menschen. Maar die beiden—nu
om het even! Onthaal ze maar, zoo goed gij kunt.”


Daarop keerde de herder tot zijne gasten terug, leidde hen overal rond, toonde hun
zijne stallen en zijne graanzolders, benevens zijne gladgeboende melkemmers, de tot
den rand toe met melk gevulde vaten en de korven, met kaas gevuld. Hij voerde hen
ook naar de in hun kotten achtergebleven zeugen en biggen met hun glinsterend witte
tanden, prees hun malsch vleesch en voederde ze voor hunne oogen met steeneikels en roode
kornoeljes. Nauwelijks gaf Aspasia te kennen, dat zij vermoeid was en wel eens wilde
rusten of de herder was aanstonds met een gespikkeld gemzenvel gereed, om het voor
haar uit te spreiden en lachte daarbij met eene sluwe uitdrukking op zijn gelaat,
alsof hij wilde doen merken, dat hij wel wist, welke behandeling verkleede Godinnen
van de stervelingen vereischten.


Huiden en koppen van gedoode roofdieren waren aan de omheining van den hof, alsmede
aan de boomen, die hem omgaven, in grooten getale opgehangen, en nadat Pericles en
Aspasia ook deze beschouwd hadden, ademden zij, in de vrije natuur wandelend en aan
zichzelven overgelaten, ruimer de geurige lucht der kruiden op de berghelling in.
In het frissche groen, als door de geweldige regen schoongewassen, glinsterde de berg
in de stralen der morgenzon. De bedauwde grashalmen schitterden op hunne naar de zon
gekeerde zijde als blank geslepen klingen. Een zwerm kraaien vloog in volle vaart
over de dreven, streek op een eenzaam staanden boom neder, vloog na weinige oogenblikken
even haastig weder op en verloor zich in den blauwen aether. Over de verwijderde [115]bergtoppen zag men herders met hunne kudden trekken. De valleien daartusschen waren
geheel met een witten nevel en damp gevuld, die als de zee golfde, en waarin de van
de hoogte wijdende kudden schenen ondergedompeld te worden en te verdwijnen. Lammeren
en runderen zag men in alle dalen grazen en vlugge geiten klauterden tegen de rotshellingen
op. Hier en daar klonk de toon der syrinx13, alsmede gezang, het tijdverdrijf der herders op het veld. Van zekeren kant vernamen
de beide wandelaars tonen, die hun bijzonder liefelijk in de ooren klonken. Zij sloegen
den weg in, vanwaar het geluid kwam en vonden eene groep herders, die luisterend zich
om den voortreffelijken fluitspeler hadden geschaard. Weldra echter trad uit het midden
der luisterende schaar een herder, die zich met hem in een wedstrijd wilde meten.
Toen Pericles en Aspasia naderden, viel beiden fluitblazers de schalmei uit den mond,
ja bijna uit de handen, en alle herders rondom stonden getroffen door de vreemde verschijning.
Toen Pericles echter hen vriendelijk verzocht hun wedstrijd voort te zetten en hun
zeide, dat zijne gemalin en hij Atheners waren, die, op hunne reis naar Elis, door
een geweldig onweder overvallen, hier eene schuilplaats hadden gezocht, begonnen de
beide kunstvaardige herders met nog grooter ijver dan straks hun wedstrijd opnieuw
en verzochten den Athener en zijne gemalin het rechtersambt te vervullen.


Pericles en Aspasia waren opgetogen over de verrukkelijke tonen der herdersfluiten.
Zij verbaasden zich dat onder zulke ruwe, onbeschaafde menschen, als deze bergbewonende
Arcadiërs, eene, zij het ook gebrekkige kunst tot zulk eene hoogte en volkomenheid
kon geraken.


Aspasia vroeg de herders, of zij ook niet in nimische dansen met elkander konden wedijveren.
Toen wezen zij op den jongste onder hen, een slanken [116]knaap, die op Pericles’ verzoek te voorschijn trad en half koddig, half bekoorlijk
een landelijken dans ten beste gaf, waarin hij verschillende werkzaamheden van het
landleven in nimische dansen wist voor te stellen.


„Zoudt gij ook niet eens een dans met uw tweeën kunnen uitvoeren?” vroeg Aspasia den
knaap.


„Als Cora maar wilde—” sprak hij op bijna treurigen toon en met zwaarmoedige oogen
voor zich uit ziende.


„Cora?” riepen de andere herders lachend. „Malle jongen! wat spreekt ge van Cora?
Cora wil niets van u weten!”


De knaap zuchtte en sloop weg.


Verder wandelend bereikten Pericles en Aspasia eene lammerweide, die aan het oog onttrokken
door boomen aan alle kanten omgeven was. Hier vonden zij Cora te midden van hare lammeren
zittend. Eenige der jonge witwollige schaapjes vergaten het malsche gras en lieten,
liever om Cora liggend, hunne koppen op hare knieën rusten. Cora zelve echter zat
met gebogen hoofd geheel en al verdiept in de beschouwing van eene schildpad, die
op haar schoot lag en die het meisje met hare schoone, heldere en schrandere oogen
aankeek.


„Waar hebt gij dit dier gevonden?” vroeg Pericles, die met Aspasia genaderd was. Het
meisje was zoo geheel in gedachten en mijmering verzonken, dat ze de beide vreemdelingen
eerst bemerkte, toen zij voor haar stonden. Nu keek zij op, mat beide met een blik
uit hare groote, ronde, kinderlijke oogen en zeide:


„Uit het bosch hier nabij komen deze dieren van zelf tot mij kruipen. Vooral deze
hier komt altijd terug en is zoo weinig schuw, dat zij haar hals en kop, in plaats
van ze in te trekken, altijd zoo ver mogelijk uitsteekt en mij onophoudelijk met hare
heldere oogen aankijkt. De oude Baubo zegt, dat Pan soms zelf in de gedaante van eene
schildpad zich verbergt. Ik geloof,” ging het meisje zacht voort, „dat ook deze iets geheimzinnigs in [117]zich verbergt; want sinds zij altijd tot mij uit het bosch komt en den dag bij mij
en de lammeren doorbrengt, vermeerdert en gedijd de geheele kudde op een wonderlijke
wijze.”


Toen zij eenmaal aan het praten was, liet het Arcadisch meisje zich gaarne door Aspasia’s
vragen verleiden voort te gaan met haar zonderling en kinderlijk gesnap. Liefelijk
was het te hooren, hoe het herdersmeisje met hare ernstige oogen van den woud- en
herdersgod Pan vertelde, hoe zijn fluitspel uit de verte in de eenzame bergen weerklonk,
hoe hij zich nu eens genadig, dan weer luimig toonde. Zij verhaalde ook van de Satyrs,
met hunne bokspooten, die de wouden doorzwierven, niet alleen de Nimfen, maar ook
de herdersmeisjes plagend vervolgden, en van éénen, die ook haar had nagezet, tot
zij hem met een brandend hout verjoeg, dat zij uit een wachtvuur in het bosch had genomen; voorts van de Nimfen, die zich
evenals de Satyrs in de wouden ophouden en die soms den mensch bij het maanlicht ontmoeten;
wat echter een ongeluk is, want wie eene Nimf in het woud ziet, wordt met waanzin
geslagen en is voor altijd verloren.


De ziel van het meisje was geheel vervuld van de wonderlijken sagen en sprookjes van
haar Arcadisch geboorteland. Zij sprak van diepe poelen en huiveringwekkende bergkloven,
van door de Goden gevloekte meren in het woud, in welker wateren geen visch kon leven,
van holen, waarin booze geesten hunne schuilhoeken hadden, van merkwaardige heiligdommen
van Pan op eenzame, sombere berghoogten. En hoe huiveringwekkender de verhalen van
het meisje waren, des te wijder zette zij hare kinderlijk beangstigde oogen open.


„Op den Stymphalos,” zeide ze, „daar hangen onder het tempeldak de doode Stymphalische
vogels, zooals de held Heracles14 ze had geveld. [118]Mijn vader zelf heeft ze gezien. Achter in den tempel staan marmeren beelden van jonkvrouwen
met vogelpooten. Die doode Stymphalische vogels zijn zoo groot als kraanvogels en
zij vlogen op de menschen aan, toen zij nog leefden en verbrijzelden hun de hoofden
met hunne snavels en aten hen dan op. Hunne snavels waren zoo sterk, dat zij zelfs
koper daarmede konden doorbijten.”


Van de door de Goden vervloekte meren in het woud, waarin geen visch kon leven en
waarin zelfs de vogels, die er toevallig over heen vlogen, dood neervielen, kwam zij
op het verschrikkelijke water van den Styx, dat in de somberste bergkloof van Arcadië
hoog van de woeste rotsen neerdruipt; en van de akelige wateren op de wilde dieren
der bergwouden en de jachten, die de Arcadische mannen daarop maakten. Toen echter
verloor haar oog de kinderlijk angstige uitdrukking en eene moedige ziel straalde
uit haar blik. Zij verhaalde, hoe de herders, wanneer een roofdier in de nabijheid
der hoeve zich ophield, menigen stormachtigen nacht onder den blooten hemel moesten
doorbrengen, hoe men op grooten afstand schitterende vuren in de hoeven onderhield,
hoe men het luide gebrul van het hongerige roofdier in de stilte des nachts van verre
uit het woud kon hooren en hoe dan alles zich opmaakt om zijn spoor te vervolgen,
of hoe men het in eene hinderlaag opwacht, en, wanneer het zijn sprong over den ringmuur
van het erf wagen wil, men plotseling uit den schuilhoek op het dier losgaat met het
werpen van speren en steenen en brandende houten, totdat het bezwijkt, overweldigd
door de schaar zijner bespringers.


Pericles en Aspasia waren verrast over de uitdrukking van moed en belangstelling,
die bij deze verhalen uit de blikken en gebaren van het herdersmeisje [119]sprak, in wier gemoed zooeven nog, buiten het bijgeloof en de verhalen en sprookjes
van haar geboortegrond, voor niets anders ruimte scheen overgelaten.


„Het komt mij voor,” zeide Aspasia, „dat gij aan zulke gevechten niet ongaarne deel
zoudt willen nemen.”


„O, dol graag!” riep het meisje. „Ik heb behalve dien boozen, overmoedigen Satyr ook
reeds tweemaal een wolf, die mijn kudde wilde bespringen, met een brandend hout verjaagd.”


„Het meisje herinnert mij,” zeide Pericles tot Aspasia, „zooals zij in dit oogenblik
voor ons staat, aan die beroemde dochter van het Arcadische land, Atalante15 die, door haar vader als kind te vondeling gelegd, omdat hij geene dochters, alleen
zonen wilde hebben, door eene berin gezoogd en door jagers opgevoed werd en vervolgens
in de Arcadische wouden met speer en boog gewapend rondzwierf, een schrik der wilde
dieren, een stoute, maagdelijke jageres, die van geen zachtere aandoening iets weten
wilde.”


„Zijt gij altijd zoo alleen bij uwe lammeren?” vroeg Aspasia. „Is er niets, waar ge
van houdt en wat ge altijd om u zoudt willen hebben?”


„Wel zeker!” riep Cora en zag de vraagster weder met die kinderlijk verbaasde uitdrukking
harer oogen in het gelaat. „Ik houd veel van deze schildpad, met hare schrandere oogen,
die mij altijd aankijkt en die misschien plotseling eens van gedaante verandert en
met mij begint te spreken, want ik droom soms ’s nachts van haar en dan spreekt zij
altijd. Ik houd ook veel van de lammeren; en ook die welbekende, ritselende boomen
rondom mij heb ik lief en uren lang hoor ik naar hun geritsel. Ik houd ook van den
zonneschijn; doch de op de bladeren kletterende regen is mij insgelijks lief, als
mede de donder, die zoo statig [120]door het gebergte rolt. Ook van de vogels houd ik, zoowel de grootere, de adelaars
en de kraanvogels, die hoog boven mijn hoofd vliegen, als van de kleinere die op de
takken zingen. Het meest echter heb ik de verre bergen lief, vooral des avonds, als
de ondergaande zon hen met eene rooskleurige tint overdekt, of in den nacht, als hunne
toppen, terwijl alles stil, doodstil is, zoo rustig daar staan door het witte maanlicht
omschenen.”


Pericles en Aspasia glimlachten. „Het schijnt, dat wij ons op nieuw hebben vergist,”
zeide Pericles, „daar wij een herdersmeisje, dat van zoovele dingen houdt, onvatbaar
hielden voor alle zachtere aandoeningen.”


Aspasia trok Pericles ter zijde en sprak:


„Wat voor oogen zou dit eenvoudig, Arcadische herdersmeisje opzetten, dat met de schildpad
op den schoot zit en meent, dat het dier zich in een God zal herscheppen, wanneer
men haar plotseling in Athene verplaatste! Hoe koddig zou zij zich aanstellen, als
ik haar bij die beide, mij toevertrouwde meisjes bracht, die ik tot mij heb genomen
en die men reeds in Athene mijne school begint te noemen!”


„Zij zou als een raaf onder de duiven zijn!” hernam Pericles.


Altijd weer opnieuw voelden zich beiden aangetrokken door het gekeuvel van het meisje,
waarin een zonderlinge phantasie en eene even eigenaardige soort van gevoel zich openbaarden.
Weldra echter begon Aspasia met de Arcadische van rol te verwisselen, daar zij van
toehoorderes zelve ging vertellen. Zij begon het herdersmeisje van Athene te verhalen,
tot Pericles haar verzocht een einde aan ’t gesprek te maken, daar hij gaarne had,
dat zij met hem den ingeslagen weg vervolgde. Weldra verdwenen de wandelaars in het
bosch. Het was middag geworden, de zon had de vochtigheid van den morgen opgetrokken
en het struikgewas verwarmd en al zijne heerlijke geuren doen ontwikkelen. Op de open
weiden in het woud [121]en in de houtspleten stonden hoog opgeschoten, bloeiende heesters, welker geuren vereenigd
met de aroma’s van de boomhars de berglucht verkwikkend, ja bijna bedwelmd maakten.
Van cicaden16 wemelde het hout onder de brandende zon.


Toen de wandelaars in de eenzaamheid van het woud uitrustten, kropen ook naar hen
de schildpadden toe, waarvan Cora zooveel hield; ook boven hunne hoofden vlogen de
groote vogels en zongen de kleine in de takken; het ritselen der toppen, waarnaar
Cora uren luisterde, ruischte over hen en Cora’s geliefde zonneschijn speelden om
hen heen.


„Het diep geruisch dezer Arcadische wouden,” zei Pericles, „dat als van een oneindigen
afstand schijnt te komen en zich in een oneindigen afstand weder verliest, vervult
mij met eene zonderlinge huivering. Iets dergelijks heb ik nooit in mijn leven ondervonden.
Ik heb nooit naar de stemmen van een woud geluisterd; onverschillig ben ik verschijnselen
voorbij gegaan, die mij nu plotseling iets schijnen te willen zeggen. Zie ginds eens
dien fijnen, in de zon schitterenden draad, die van den top van den haverhalm tot
aan de bloem van dat blauwe klokje gespannen is: hebt gij wel eens het wonderfijne,
zilveren weefsel der spin met aandacht beschouwd? Dit Arcadische meisje leert ons,
dat men ook dingen beschouwen kan en liefkrijgen, die men gewoonlijk ter nauwernood
opmerkt en die men onbewust geniet, zonder dat men er dankbaar voor is, evenals men
ademhaalt.”


„Uw gemoed, dierbare Pericles,” hernam Aspasia, „is naar ’t schijnt, zeer ontvankelijk
voor nieuwe indrukken. Thans heeft een Arcadisch herderskind u eene geheel nieuwe
en ongewone liefde ingeboezemd, eene liefde voor boomen en drijvende wolken en hoog
vliegende vogels, en de geur der Arcadische bergkruiden, schijnt u wellicht reeds
[122]welriekender, dan die van alle rozenpriëelen van Milete!”


„Gij zult toch toe moeten geven,” hervatte Pericles, „dat deze geurige woudlucht het
hart verkwikt en dat daarentegen de bedwelmende geur der rozen de geestkracht van
den mensch ten laatste verslapt. Inderdaad, ik voel mij hier door den adem van een
vernieuwd leven bezield. Toen wij eens op de Acropolis in de Pangrot stonden en gij
over den herdersgod den neus ophaaldet, vermoedden wij niet, dat deze God ons later
eens zoo vriendelijk te gast nooden, zoo heerlijk onthalen zou. Vreedzaam geluk omgeeft
ons hier, en wanneer ik mij in den geest uit deze voorwereldlijke stilte in het woelig
Athene terug verplaats, dan schijnt mij het onstuimig jagen en drijven dier menschen
schier ijdel, tegenover de goddelijke rust dezer herders op hunne eenzame bergen.”


„Ik deel maar ten halve uwe ingenomenheid met de genietingen, die de gastvrijheid
van den herdersgod ons hier bereidt,” zeide Aspasia. „Deze menschen zijn plomp en
eenvoudig, de verre sneeuwkruinen doen mij huiveren en het gebergte in de nabijheid
beangstigt mij, als zou het mij onder zijne toppen bedelven. Het ernstig, eentonig
ruischen van die hooge, rijzige dennen doet mij onaangenaam aan, en schijnt mij juist
geschikt om in het menschelijk gemoed een somber, naargeestig en dweepend gevoel aan
te kweeken. Ik voor mij bemin zonnige dreven, bloeiende velden, stranden met een ruim
gezicht op zee. Ik verkies die oorden, waar de van vernuft tintelende geest zich in
schoone rijpheid ontwikkelt. Gij zoudt, dunkt mij, gaarne bij deze herders willen
achterblijven; ik daarentegen zou ze allen wel van hier willen wegvoeren, om ze tot
menschen te vormen. Welaan, doe, zooals Apollo deed, wien het insgelijks eens behaagde
zich onder de herders te begeven en kudden te weiden17. Blijf hier! Gij kunt dan als [123]eene cicade leven: wijs, zonder leed en bloed. En lust het u soms nog nuttig werkzaam
te zijn, dan kunt ge krekelvallen vlechten of lijmstokken behendig tusschen de boomtakken
steken, om vogels te vangen, of met steenen door den slinger geworpen, de spreeuwen
en kraanvogels van de zaadvelden verjagen. Of gij kunt de lammeren van Cora hoeden,
die mij naar Athene zal vergezellen.”


Pericles glimlachte. „Denkt gij dus inderdaad,” zeide hij, „Cora met u te nemen?”


„Wel zeker, denk ik dat te doen!” hernam Aspasia, „en ik hoop, dat gij uwe toestemming
daartoe niet weigeren zult.”


Pericles was verrast. „Mijne toestemming,” zei hij, „zal u niet geweigerd worden,
maar welke bedoeling hebt gij daarmede?”


„’t Is louter eene aardigheid,” antwoordde Aspasia. „Dit Arcadische meisje zal mij
gewis vermaken. Ze doet mij lachen, als ik in hare groote, ronde, angstig rondkijkende
oogen zie.”


’t Was, zooals Aspasia zeide: zij wilde zich met dat meisje vermaken, zij wilde er
genoegen in scheppen te zien, hoe zonderling het bijgeloovig, onervaren herderskind
zich gedragen zou, wanneer men het plotseling in het oververfijnde Athene verplaatste.


De ziekte van een zijner slaven noodzaakte Pericles nog een tweeden dag de gast van
den herder te blijven.


Ook dezen dag bracht het Atheensche paar meest in het gezelschap van het bruine herdersmeisje
door. Weder snapte Cora, vertelde herdersgeschiedenissen, ja zij zong zelfs eenige zonderlinge, kinderlijke liederen, die zij zelve gemaakt
had, zooals het volgende:




Het beekje komt van ’t rotsgebergt’


En stort zich in het woud;


Er grazen reeën in het dal,


Het lachend ze aanschouwt.




[124]


’t Besprenkelt bloem en blad met dauw


En lescht der dieren dorst,


En komt de barre winter aan,


Wordt het met ijs omkorst.





Zij vertelde ook van den verliefden Daphnis18, die van zwaarmoedigheid en verlangen wegkwijnde en dien daarna alle dieren betreurden.
Dit droevig verhaal beviel echter aan Aspasia niet: zij luisterde er naar met een
spottenden glimlach om de rozelippen en teekenen van afkeuring …


Toen zij voortwandelende aan eene bron kwamen, door sappige kruiden omgeven, waaruit
een kristalhelder beekje gevormd werd, en Aspasia zich daarin wilde spiegelen trok
Cora haar angstig terug en waarschuwde haar, zeggende, dat iemand, die zich in eene
bron spiegelt, somwijlen plotseling een ander beeld dan het zijne daarin ziet, namelijk
dat van eene Nimf, die hem uitlacht, en dan was hij verloren.


Toen de zon in het zenith stond en de toon eener syrinx in de broeiende middagstilte
vernomen werd, zei Cora: „Pan zal weder boos worden; hij wil niet, dat men hem op
den middag, als hij rust, door syrinxen of andere geluiden uit zijne sluimering zal
wekken.”—De muziek echter kwam van den herdersknaap, die den vorigen dag, op Pericles’
en Aspasia’s verzoek, een landelijken dans had uitgevoerd. Wel wist de knaap, dat
Pan van den klank der syrinx in het middaguur niet hield; maar hij bespeelde altijd
de syrinx, als hij bemerkte, dat Cora in de nabijheid was, omdat hij meende haar daarmede
genoegen te doen. Cora echter berispte den armen jongen. En toch had zij een week
gemoed. Zij redde voor Pericles’ en Aspasia’s oogen een cicade die zich in het web
eener spin verward had.


Ernstig en aandachtig luisterde het meisje weder, toen Aspasia haar opnieuw van Athene
begon te vertellen.
[125]

Met opzet schilderde Aspasia in de gesprekken, die zij met Cora nog in den loop van
den dag hield, het leven in de stad der Atheners in verleidelijke kleuren. Zij verstoorde
den vrede dezer idyllische natuur, zij verwekte een wanklank in de harmonische wereld
van dit kinderlijk hart. Eindelijk vroeg zij Cora of zij met haar naar Athene wilde
gaan. Het herdersmeisje zweeg, maar scheen in diepe gedachten verzonken.


Aspasia wendde zich tot de ouders van Cora en verklaarde hun, dat zij Cora gaarne
met zich mede naar Athene wilde nemen, en hunne dochter daar een gelukkig lot zou
verbeiden.


„Dat mogen de Goden geven!” zei de eerlijke herder. „Dat mogen de Goden geven!” herhaalde
de herderin. Maar zij zeiden niet ja.—En zoo dikwijls Aspasia de vraag om hunne toestemming
herhaalde, zeiden beiden altijd dit ééne:


„Dat mogen de Goden geven!”


Men zag, dat het aan het vaderlijk en moederlijk hart zwaar viel, hun eenig kind,
zij het ook voor het gelukkigst lot, van zich te laten gaan.


Aan den avond van dienzelfden dag werd Cora plotseling gemist, nadat zij toch met
hare lammerenkudde reeds naar huis was teruggekeerd en langen tijd werd zij te vergeefs
gezocht. Eindelijk zagen Pericles en Aspasia, niet verre van den ingang van het hof
staande, het meisje de helling afkomen. Maar zij kwam in zeer zonderlinge houding.
Zij had namelijk de handen stijf tegen de ooren gedrukt. Op eenigen afstand van Pericles
en Aspasia stonden, buiten de hoeve, de slaven van Pericles in eene groep bijeen.
Toen het meisje deze groep genaderd was, nam zij plotseling de handen van de ooren
weg en scheen naar de woorden der slaven, die onder elkander praatten, te luisteren.
Bijna op hetzelfde oogenblik scheen zij te ontstellen, drukte de hand tegen de borst
en bleef een oogenblik als in den grond geworteld staan. Pericles en Aspasia gingen
naar haar toe en vroegen naar de oorzaak van hare ontsteltenis.
[126]

„Ik heb Pan gevraagd,” antwoordde zij, „of de Goden wilden, dat ik met u naar Athene
zou gaan.”


„Hoe dan?” vroegen beiden.


„Ginds onder in het dal,” zeide het meisje, „ligt eene grot, aan Pan geheiligd. Daar
staat het beeld van den God, uit eikenhout gesneden, in de spelonk. Derwaarts begeven
zich alle herders, als zij iets geheimzinnigs te vragen hebben. Men fluistert den
God de vraag stil in het oor, houdt vervolgens zijne eigene ooren met de handen dicht,
totdat men onder menschen komt, die juist met elkander spreken. Dan trekt men de handen
plotseling weg en het eerste woord, dat men verneemt, is de orakelspreuk van Pan,
het antwoord van den God op de vraag, die men hem in het oor heeft gefluisterd.”


„En welk woord hebt gij het eerst onder die slaven gehoord?” vroeg Aspasia.


„Het woord Athene!” hernam Cora en beefde daarbij van aandoening.


„Pan wil derhalve, dat ik naar Athene ga,” vervolgde zij zuchtend.


„Hij staat u toe uwe lievelings-schildpad mede te nemen,” zei Aspasia glimlachend.


De ouders van Cora kwamen nader.


„Pan wil, dat ik naar Athene zal gaan,” zei het meisje op treurigen, maar beslisten
toon. En zij deed nog eens het verhaal, hoe zij in de grot van Pan zijn orakel had
geraadpleegd.


De herder en zijn vrouw luisterden naar hare mededeeling, zagen elkander ontroerd
aan en herhaalden toen, op niet minder treurigen toon dan het meisje, de woorden:


„Pan wil, dat Cora met de vreemdelingen naar Athene zal gaan!”—


Toen gingen zij naar hun weenend kind, drukten het in hunne armen en kusten het.


„Cora zal beloond worden voor hare gehoorzaamheid aan den God,” zei Aspasia. „Zij
zal dikwijls boden zenden, die u berichten en geschenken van [127]haar zullen brengen en als gij oud zijt geworden, zal zij u bij zich noodigen, om
het overige uwer dagen rustig bij haar te slijten.”


„Gisteren reeds wedervoer ons een voorteeken in ons huis,” zei de herder ernstig,
„doordien eene slang die het nest eener zwaluw onder de kroonlijst wilde besluipen,
door het rookgat midden op den haard naar beneden is gevallen.”


Aspasia sprak nog eenigen tijd met het herderspaar, om het te bemoedigen en te troosten,
en zwijgend, schoon met gebroken hart, voegde het zich in den wil van den God.


Treurig weerklonk in de verte de syrinx van den verliefden herdersknaap, terwijl hij
in de schaduwen der stille paden van het landelijk erf ronddoolde.


Nu gingen allen te zamen in de hoeve, om daar den nacht door te brengen, die voor
Pericles en Aspasia de laatste was in de Arcadische bergen. Want met het krieken van
den morgen waren zij voornemens op te breken en hunne reis naar Elis voort te zetten,
waar grootere dingen hen verbeidden dan hier in het stille herdersland.









1 Arcadië is een landschap in het midden van de Peloponnesus (Moréa) gelegen. ↑




2 De Peloponnesus. ↑




3 De landengte tusschen Hellas en de Peloponnesus, ook die van Corinthe geheeten. In
het algemeen iedere landengte. ↑




4 De Styx is eene ijskoude, vergiftigde bron in Arcadië, ook eene rivier in de onderwereld. ↑




5 Sinis, volgens anderen Sinnis, bond de reizigers, die hij in zijne macht kreeg, aan
samengebogen boomen en liet hen zoo van een scheuren. Hij werd door Theseus gedood. ↑




6 De „Zeven Vorsten”, die op verzoek van Polynices, den zoon van Oedipus tegen Thebe
optrokken om hem, die door zijn broeder Eteocles verdreven was, weder op den troon
te plaatsen waren: Adrastus, Amphiaraüs, Hippomedon, Capaneus, Parthenopaeüs en Tydeus;
Polynices wordt als zevende genoemd. Aeschylus heeft die stof dichterlijk behandeld. ↑




7 Bij Homerus alzoo genoemd. ↑




8 De Atriden d.i. zonen van Atreus, waren Agamemnon, koning van Mycenae en Menelaüs
van Sparta. ↑




9 In het eerste boek der Ilias wordt de toorn van Achilles beschreven; Agamemnon heeft
hem zijne schoone slavin Briseïs ontvoerd, omdat hij zijne eigene, Chryseïs, op last van Apollo, bij monde van den priester Calchas overgebracht, aan haar vader
Chryses heeft moeten teruggeven. Daarom is Achilles vertoornd en kan noch door gebeden
noch door geloften er toe gebracht worden, om weder aan den strijd, waaraan hij zich
onttrokken heeft, deel te nemen. Alleen de dood van zijn boezemvriend Patroclus, door
Hector geveld, ontvlamt hem weder tot den strijd. ↑




10 „Pan”. ↑




11 Het Grieksche pelagos beteekent: „zee”. ↑




12 Cora (in het Grieksch Kora) beteekent: meisje. ↑




13 De syrinx is eigenlijk iedere pijp, de pijpfluit, die uit verscheidene naast elkander
vereenigde en trapsgewijze afnemende pijpen, ongelijk van dikte en lengte, bestaat:
de herders- of Pans-fluit. ↑




14 Het dooden der Stymphalische vogels was een der twaalf werken, Heracles (Hercules)
door zijn broeder Eurystheus opgelegd. Door Hera met waanzin geslagen had Heracles
zijne drie kinderen, bij Megara, dochter van den Thebaanschen koning [118]Creon verwekt, gedood, en moest, op last van den Delphischen God, als boete volbrengen
wat Eurystheus hem zou opleggen. Het meer, waarom die vogels met koperen vleugels,
bek en klauwen, zwierven heette Stymphalis; Stymphalos is de naam van een berg in
Arcadië. De vogels zelve worden Stymphaliden genoemd. ↑




15 Atalante was de dochter van Iasus en Clymene en werd op den berg Parthenius te vondeling gelegd.
Zij nam deel aan den Argonautentocht en de jacht op het Calydonische zwijn. Later werd zij aan hare ouders teruggegeven. ↑




16 Krekels. In het Latijn heet een krekel cicada, wellicht ware het meer consequent geweest,
zoo de schrijver tettix, het Grieksche woord daarvoor, gebezigd had. ↑




17 Apollo weidde de runderen van Admetus, koning van Pherae in Thessalië. ↑




18 Volgens de mythe een zoon van Hermes en eene Nimf. ↑










[Inhoud]






XVIII.










DE NIEUWE GOD EN ZIJN BLIKSEMSCHICHT.




Niet om de Olympische wedloopers naar den eindpaal te zien vliegen, niet om de worstelaars
en vuistvechters in het zand te zien bijten, niet om de duizendvoudige bijvalskreten
van het volk der Hellenen te hooren, waarmede zij de overwinnaars in den wedloop,
in het worstel- en vuistgevecht, in het springen, in het werpen met speer en schijf,
in den wapenloop begroetten, waren Pericles en Aspasia naar Elis gekomen. Hunne harten
verlangden vurig naar hun vriend Phidias, toen zij in den [128]glans van een heerlijken morgen de gevierde, door de wateren van den heiligen Alpheüs
doorsneden dalvlakte van Olympia bereikten. Alle wegen, die van de Arcadische bergen
of uit het zuiden van de Peloponnesus over Messenië of van het noorden over Achaëe
naar het Elische strand voerden, boven alles echter de zoogenaamde heilige feestweg,
die langs den Alpheüs liep, wemelden van wandelaars; ook over de golven der westelijke
zee in de nabijheid zagen zij de bekranste schepen van Italië’s en Sicilië’s kusten
naderen.


Weldra bevonden zij zich in het gewoel van de karavanen der feestgezantschappen, die
zich naar het Pisatische strijdperk begaven; geen enkele Helleensche staat van eenig
belang had verzuimd zulk een gezantschap te zenden. Waar zulk eene karavaan op den
weg kwam, drong zich de stroom der overige pelgrims te voet en met rijtuig opeen en
allen staarden verbaasd den stoet aan en hen, die in prachtgewaad, bekranst op den
bekransten wagen zaten en den wagen zelven die niet zelden met schilderwerk versierd,
verguld en met tapijten behangen was, ook de heerlijke offerdieren, het kostbare offergereedschap,
het talrijke geleide.


Niet verre van de standplaats der tenten en winkels, ongeveer tegenover den ingang
van het woud, bevond zich eene groote beeldhouwerswerkplaats. Ze was sedert jaren
die van den vermaarden Phidias; hier voltooide hij gemeenschappelijk met Alcamenes
en andere zijner leerlingen in de eenzaamheid der Elische vallei, wier rust alleen
om de vier jaar door het Olympische feestgewoel werd verstoord, het grootste en diepzinnigste
zijner beelden. De drukte van het vroolijke Athene ontvloden, vrij van alle invloeden,
die de vlucht zijner gedachten met bloemenketenen naar de aarde zouden willen trekken,
schiep hij hier in de eenzaamheid, door de berglucht verkwikt, onder het geklater
van den heiligen stroom, zijn Olympischen Zeus.
[129]

Uit de werkplaats van Phidias ziet men twee mannen komen en den oever van den Alpheüs
stroomopwaarts bewandelen.


In een van deze mannen herkennen wij den vurigen Alcamenes. Zijn makker is de beroemde
Polycletus van Argos, door zijn marmeren en metalen beelden met den Athener wedijverend,
maar, met den kalmen en rustigen geest van den Peloponnesiër, het menschelijke als
zoodanig rein trachtende op te vatten, en boven alles het mannelijke, ’t welk hij
het liefst in standbeelden van athleten uitdrukte. Zijne school was Olympia: hier
oefende en volmaakte hij zijn oog en geest aan de levende omtrekken van een harmonischen,
krachtigen lichaamsbouw.


Het verschil van richting in hunne kunst verwijderde, zij ’t ook schier onbewust,
Phidias en zijn Argivischen mededinger. Terwijl de Athener geloofde, dat de eenvoudige
kunst van den Argiver te hoog werd aangeslagen, vond deze zich heimelijk gegriefd,
dat men hem, den Peloponnesischen kunstenaar, voorbij was gegaan en den Athener met
zijne leerlingen geroepen had, om het grootste en verhevendste kunstwerk op Peloponnesischen
bodem te voltooien. Dit was een dier Atheensche triomfen, welke Aspasia Pericles had
voorspeld, toen zij hem zocht te bewijzen, dat een staat door de beoefening van het
schoone zijne mededingers kon overvleugelen …


Zoo was Polycletus gedurende zijn oponthoud te Olympia verstoken van den omgang met
Phidias en zijne jongeren, met uitzondering van Alcamenes, wiens openhartig, vroolijk
en levendig karakter zich gaarne over kleinigheden heen zette en die dan ook zooeven,
bij eene toevallige ontmoeting, een onbevangen gesprek met zijn Argivischen kunstbroeder
had aangeknoopt.


Polycletus, een ernstig, verstandig man, die met Phidias en zijne school zonder eenige
hartstochtelijke bitterheid naar den eerepalm dong, vroeg naar Agoracritus, daar hij zich verwonderde
waarom [130]deze zijn meester niet gevolgd was, om evenals op de Acropolis te Athene, ook hier
aan zijne zijde het roemvol werk te helpen voltooien.


„Te recht verwondert gij u,” zei Alcamenes, „dat juist de geliefdste leerling van
den meester hier ontbreekt, terwijl ik—die sedert de overwinning, welke ik met mijne
Aphrodite op hem behaald heb, mij nauwelijks meer op de persoonlijke genegenheid van
den meester mag beroemen—deze toch herwaarts gevolgd heb en voortga aan zijne zijde
te arbeiden. Nu, als men samen leven en werken zal, komt het er niet zoozeer op aan
of men elkander meer of minder liefheeft, als wel daarop of men een gemakkelijk karakter
bezit. Ik voor mij zou den omgang met Agoracritus, hoewel hij geweldig op mij gebeten
is, best kunnen uithouden; doch hij kan dit niet; en alleen om mijn gehaat gezicht
niet meer te zien, is hij sedert de voltooiing van het Parthenon heengegaan. Hij heeft
intusschen op zich genomen, een Zeus, die Coronea1 hem heeft opgedragen, te vervaardigen. Maar evenals hij des tijds, toen hij zich
voorgenomen had eene Aphrodite te beitelen, eene Nemesis schiep, zoo hield men zijn
Zeus, toen deze daar voltooid stond, voor een God der onderwereld. Zoo verdiept hij
zich altijd in het sombere, en daar mijne kunst steeds eene tegenovergestelde richting
heeft gevolgd, zijn wij allengs zulke tegenvoeters geworden, dat wij volstrekt niet
meer in staat zijn aan de uitvoering van hetzelfde ontwerp met elkander te arbeiden.”


„Uw levendige geest, Alcamenes,” hernam Polycletus, „doet u zulke groote vorderingen
in de kunst maken, dat uwe makkers u niet gemakkelijk kunnen volgen.”


„Ik kan mij hier vrijer bewegen, dan bij de werken op de Acropolis te Athene,” zei
Alcamenes. „Daar moest in alles, naar een vast plan van [131]den meester, eene volstrekte eenheid heerschen; hier liet hij mij en Paeönius, naar
vrije verkiezing, de uiterlijke versiering des tempels over; hij zelf echter bleef
geheel en al verdiept in gepeinzen over zijn Olympischen beheerscher der Goden.”


Toen Alcamenes deze woorden gesproken had, bleven zijne oogen plotseling gevestigd
op een verwijderd punt in ’t gedrang van hen, die zich langs den oever van den Alpheüs
bewogen. ’t Scheen, dat hij daar iemand had herkend en zijn geheele wezen begon eene
ongewone aandoening te verraden. Hij keerde zich tot Polycletus en zeide:


„Ziet gij ginds dien statigen en eerwaardigen man, die aan de zijde van eene dichtgesluierde
vrouw van bekoorlijke gestalte zich in ’t gewoel een weg zoekt te banen? Het is Pericles
uit Athene, vergezeld van zijne gade, de schoone Milesische Aspasia.”


„Ja waarlijk,” antwoordde Polycletus. „Ik herken Pericles; ik heb hem vóór jaren in
Athene gezien. Maar die schoone vrouw is mij geheel vreemd.”


„Eene even gevaarlijke en sluwe, als schoone vrouw,” hervatte Alcamenes. „Men kan
haar niet beminnen zonder haar te haten, en niet haten, zonder haar te beminnen.”


Toen Pericles en Aspasia Alcamenes zagen, en bij hem Polycletus, en het Atheensche
paar genaderd was en de beide beeldhouwers elkander hartelijk hadden begroet, vroeg
Pericles aanstonds naar Phidias.


„Wij zijn,” zeide hij, „gisteren avond laat te Olympia aangekomen, niet om de spelen
bij te wonen, die voor mij de bekoorlijkheid der nieuwheid al lang verloren hebben
en die mijne gade, als vrouw, niet mag zien, maar alleen om Phidias en zijn God, van
wien men thans reeds met den grootsten lof gewaagt. Nu zijn wij juist voornemens den
meester op te gaan zoeken en gij, Alcamenes, zult ons ongetwijfeld gaarne begeleiden.”


„Hij bevindt zich in het heilige woud,” hernam Alcamenes, „in den pas voltooiden tempel
van [132]Zeus. Hij heeft zich daar met zijne medearbeiders opgesloten en wil niemand bij zich
toelaten, deels om niet in zijn werk gestoord te worden, deels om zijn gewrocht niet
eerder aan de oogen der menschen bloot te stellen, vóór het op de bestemde plaats
en in al zijne heerlijkheid voor hen staat. Eerst na den afloop der spelen zal de
tempel geopend worden. Hoe onverbiddelijk de afgetrokken en schier menschenschuwe
man allen ook van zich weert, zoo wil ik toch beproeven, in den afgezonderden tempel
tot hem door te dringen en hem gasten aan te kondigen, die hij ongetwijfeld met groote
vreugde zal ontvangen.”


„Neen, Alcamenes, doe dat niet,” zei Pericles, „ook door ons moet Phidias niet in
zijn arbeid gestoord worden en ook van ons zal hij begeeren, dat wij zijn werk niet
dan in den vollen luister zullen zien. Wij zullen een weinig geduld oefenen. Doch
de feestelijke opening van den tempel denk ik niet met Aspasia af te wachten. Niet
in ’t gedrang van tallooze Hellenen zouden wij dat gezicht voor het eerst willen genieten.
Ik hoop ten minste, dat Phidias ons één dag van te voren in de zalen van den nog eenzamen
tempel zal toelaten en ons vergunnen zijn volkomen afgewerkt godenbeeld in stilte
te beschouwen.”


„Gij zult, Pericles,” hernam Alcamenes, „zeker hierdoor een vurigen wensch van den
meester zelven vervullen. Wilt gij derhalve Phidias voor het oogenblik in zijn tempel
ongestoord laten, stel u dan te vreden met mij en den wakkeren Polycletus, die op
den bodem van Olympia beter te huis is dan nauwelijks eenig Helleen, en wiens metalen
of marmeren beeld ginds tusschen het loof der platanen en olijfboomen van het heilige
woud u toeblinken.”


Onder vriendelijke dankbetuiging namen Pericles en Aspasia het geleide der beide groote
kunstenaars aan.


Zij wandelden samen door het onafzienbare gewoel op de groote, vrije ruimte, die zich
uitstrekte [133]tusschen den schaduwrijken oever van den Alpheüs en het heilige woud Altis, waar de
nieuwe feesttempel van den Olympischen Zeus zich verhief, te midden van eene menigte
metalen en marmeren beelden.


Zij gingen langs de huizen, bestemd voor de tallooze personen, die tot den dienst
van den tempel behoorden, langs de herbergen, die op verre na niet voldoende waren
voor de vreemdelingen, langs de ruimten waar de strijdwagens bewaard werden, langs
de stallen, waarin de edele rossen en muildieren hinnikten. Het grootste deel van
het saamgestroomde volk zagen zij in de open lucht onder tenten gelegerd.


Na weinige schreden trof hun blik de prachtige tent van het feestgezantschap uit Sicyon,
iets verder die van Corinthe, vervolgens die van Argos, Samos, Rhodos en andere. Om
deze tenten heerschte een groote drukte, vooral van hen die landgenooten waren van
de verschillende gezanten. Dan klonk het: deze hier is de prachtige tent van den rijken
Periander uit Chios, die van den vermogenden Euphorides uit Orchomenus2, gene van den rijken Pauson van Eretria. De bewoners der tenten stonden aan den ingang,
druk en met levendige gebaren zich onderhoudend; zij groetten hunne vrienden en noodigden
hen uit, onder de schaduw van hun purperen tent te komen uitrusten. Vreemde, door
de zon gebruinde jongelingen naderden hen en trachtten met de helft van gebroken ringen,
wier andere helft in de handen van den toegesprokene zich bevond, zich als zonen en
verwanten van oude gastvrienden te doen erkennen. Winkels van allerlei aard sloten
zich bij de bonte tentenrij aan.


De volksmenigte woelde dooreen. Men hoorde de verschillende Helleensche tongvallen
door elkander. Men verstond elkaar niet altijd. Naast de vrij [134]harde taal van den Peloponnesiër, de breede van den Thebaan, de platte van den Megarenser,
klonken de weeke Ionische en Aeölische tonen. In het gewoel der Hellenen waren boven
allen, de levendige, vroolijke Atheners herkenbaar, benevens de ernstige, sombere
Spartanen. Dikwijls wierpen zij elkander een blik van diepen haat en afgunst toe.


Ook de reusachtige gestalten der athleten, kon men daar zien rondwandelen. Men wees
hen met den vinger aan en noemden hunne namen en hunne overwinningen.


Vóór de tent van het feestgezantschap uit Cios zagen Pericles en Aspasia een weenenden
knaap, dien een hoogbejaarde grijsaard, zijn grootvader wellicht, te vergeefs zocht
te troosten. Pericles vroeg naar de oorzaak dezer tranen en vernam, dat de jongen,
onder beschuldiging van verwijfdheid, van den wedstrijd der knapen was uitgesloten,
omdat hij met lang haar3 en een purperen kleed te Olympia gekomen was. Met half spottende, half berispende
woorden laakte Aspasia, zonder zich te ontzien voor hen, die het hooren konden, de
harde, oudvaderlijke gestrengheid der Elische kamprechters; daarop streek zij den
knaap vertroostend over de donkere lokken en zei: „Schrei niet, beste jongen! Pericles
van Athene zal voor u een goed woord doen bij de Hellanodiken.”4


Al meer en meer vulde zich de ruimte. Hier en daar verdrong zich de opeengepakte massa.
Pericles en Aspasia ontmoetten al voortwandelend groepen, die zich verzamelden om
beeldhouwers, welke hunne werken hier openlijk ten toon stelden, of om rhapsoden5, of om een man, die, op een spreekgestoelte [135]staande, aan het luisterend Helleensche volk de door hem opgestelde geschiedenis van
Grieksche staten en eilanden voorlas, of om een voortreffelijk toonkunstenaar, of
om mannen, die in trotsche houding en purperen gewaad door de hen aangapende menigte
gingen, Sophisten die den roem van hun naam te Olympia nog verhoogen wilden en bereid
waren voor de hen omstuwende menigte eene schitterende rede te houden over welk onderwerp
men maar wilde, of om een onaanzienlijk mannetje, op wiens kalen schedel onder de
brandende zonnestralen van Elis het zweet als morgendauw flikkerde en die een sterrekundige
fabel, een werk van scherpzinnige en ingewikkelde berekeningen, ter algemeene bezichtiging
stelde.


Een hoogbejaarde Spartaan, met sneeuwwitte lokken, zag met donkere en onvergenoegde
blikken naar al die eerzuchtige bedrijvigheid.


„Ik prijs den tijd gelukkig,” zeide hij tot een vriend aan zijne zijde, „toen Olympia
niets meer was dan de kampplaats voor ’t aan den dag leggen van Helleensche manlijke
kracht, terwijl zij nu veeleer tot eene vertooning van vrouwelijke en verwijfde kunsten
misbruikt wordt. Toen ik nog een knaap was, was hier niets te koop dan onmisbare levensmiddelen,
alsmede benoodigdheden voor het feest zelf, als sieraden, hoofdbanden, kransen. Thans
pralen de winkels van ijdelen opschik; wij hebben ten tijde van het feest hier eene
groote kermis van Hellas, waar de winkeliers van alle steden en eilanden hunne verleidelijkste
waren te pronk willen stellen. Het krioelt hier steeds meer van raphsoden, toonkunstenaars,
beeldhouwers, wijsheidsvrienden en ander volk van dat slag. Na korten tijd zal het
grootsche doel van het overheilige Olympische feest onder de tentoonstellingen en
vertooningen van onmanlijken wedijver waarmede de Atheners en andere Hellenen van
het vlakke land, der eilanden en Ionische kusten elkander de loef zoeken af te steken,
verdwenen zijn. Eerzuchtige dwazen! Ieder wil met iets pronken, ieder [136]opgemerkt worden. Ginds, ziet ge, snijden eenige Megarensers hunne namen in de schors
der populieren aan den Alpheüs om toch ook iets voor hunne onsterfelijkheid te doen!”


„Eenigen zie ik daar ook bezig,” hernam zijn makker, „met schoone, bonte kiezelsteentjes
uit het zand van den heiligen stroom te zoeken. Ik moet daar ook eenige van verzamelen,
om ze voor mijne jongens mee te brengen …”


Na het uiten dezer woorden verdween de vriend van den Spartaan onder de populieren
langs den Alpheüsoever. Hoofdschuddend zag deze hem na.


Op dit oogenblik weerklonk weder de schelle, alles overheerschende stem van den heraut,
die van tijd tot tijd door de tentenstad en het gewemel van menschen heenstappende
de oogen en ooren van alle Hellenen voor een oogenblik op zijn persoon vestigde. Hij
was de algemeene mond der Hellenen. Hij berichtte de meest verschillende zaken. „De
Panormitanen6 en de Leontiërs7 deelen plechtig allen Hellenen mede, dat zij met elkander vrede hebben gesloten,
na hunne geschillen door een minnelijke schikking bijgelegd te hebben.” En wederom:
„De Magnesiërs8 geven aan de Hellenen kennis, dat zij met de Larissaeërs9 en Demetriërs10 een eeuwigdurend verdrag van onderlinge verdediging hebben aangegaan.”


Nu echter verkondde zijne krachtige stem: „De Lechaeërs10 betuigen ten aanschouwe van het geheele Helleensche volk den Phliasiërs10 hun dank voor de hen betoonde hulp in den strijd met de Kenchraeërs10.”—


„Dat was wel de moeite waard!” riep een Kenchraeër [137]met een spottenden glimlach. „Denken de Lechaeërs inderdaad, dat wij voor hen en de
Phliasiër bang waren? Bij Heracles! Zij zullen op het volgende Olympische feest geheel
andere mededeelingen door den heraut hooren doen!”


„Niets dan snoeverij!” hernam hoonend een Lechaeër, die niet verre van hen verwijderd
stond. „Bluf maar! Wij hebben nog pijlen genoeg om er de geheele stad der Kenchraeërs
onder te bedelven!”


„En wij nog lansen genoeg,” hernam de Kenchraeër, „om de nieren van alle Lechaeërs
aan te spietsen!”


„Pak u weg!” schreeuwde de van toorn gloeiende Lechaeër, „anders zult gij morgen uw
gezicht in den spiegel niet meer herkennen!”—Tevens hief hij dreigend de vuist op.


Een Athener greep zijn arm vast. „Wat moet dat?—Laat den Kenchraeër met rust, of gij
hebt met mij te doen!”—


„Ei, kijk hem eens!” sprak een Samiër onder de toeschouwers, die zich om de twistenden
heen gedrongen hadden; „de Atheners willen zich zelfs in de gunst der Kenchraeërs
dringen, en men weet, waar het met al hunne vriendelijkheden op uitloopt!”—


„Ja wel, dat weten we!” riepen eenige Argivers en Spartanen. „Sedert eenigen tijd,”
sprak een der Argivers, „geven de Atheners zich wonder veel moeite, om in goede verstandhouding
te staan met de bewoners van den Isthmus en de passen van de Peloponnesus!”


„Hebben zij dan daarvoor den tijd?” riep een der Spartaners met een grijnslach. „Is
dan de groote Pericles, de Olympiër, al gereed met zijne groote, prachtige tempels
en propylaeën en Pallasbeelden van goud en ivoor? En behaagt het de Hera van den Atheenschen
Olympiër haar rijk ook aan gene zijde van de pijnboomwouden, van den Isthmus uit te
breiden?”


„Hare vrienden en voorvechters heeft zij immers [138]reeds vooruit gezonden!” riep de Argiver, met den vinger over zijn schouder naar de
werkplaats van Phidias wijzend.


De Atheners, die aanwezig waren, wilden zich die spotternij niet laten welgevallen.
Wilder en heftiger dreigde de woordenstrijd te ontbranden.


Daar klonk plotseling eene geweldige en welluidende mannenstem, zoo wonderlijk doordringend,
dat oogenblikkelijk allen daarnaar luisterden.


„Aan welken Helleen behoort de tong,” riep de machtige redenaar, „die daar durft spotten
met de nieuwe tempels en godsbeelden der Atheners? Wat er roemrijks te Athene geschapen
is dat is gewrocht ter eere van den gemeenschappelijk en Helleenschen naam! En bedenkt,
dat sedert eeuwen altijd vrede is gehouden door onze vaderen, van welken stam zij
ook waren, op deze plaats, waar de heilige wateren van den Alpheüs de maat klateren
voor de Olympische feestreien van het gansche Helleensche volk. Tot een vreedzamen
wedstrijd zijn wij steeds herwaarts gekomen; hier was het heilige grond, hier de godsvrede.
In het tempelgebied van den gemeenschappelijken God Zeus vereenigt ons het feest der
Panhellenen11. Houd vrede, Hellenen, op de Pisatische landauwen! Hier moeten geen wapenen getrokken
worden, hier mag geen metaalgekletter gehoord worden, dan de klank der halve ringen,
die tegen elkander gehouden worden; hieraan kunnen Helleensche gastvrienden van alle
oorden elkander herkennen!”—


De kreet „Pericles” weerklonk na deze woorden door de menigte: „Pericles van Athene!
Pericles, de Olympiër!” Vaders hieven hunne jongens op, om hun Pericles te toonen.
Slechts door weinigen was hij te voren herkend geworden. Thans, nu hij gesproken had,
nadat zijne donderende welsprekendheid had weergalmd, herkende hem het gansche Helleensche
volk. En nog vond, wat hij gesproken had, weerklank in de harten der bewegelijke,
[139]licht ontvlambare Hellenen. Kreten van toejuiching weerschalden tot over den Alpheüs
en de wateren van den stroom schenen bruisend in te stemmen in den algemeenen bijval.


Pericles onttrok zich aan de menigte door zich met Aspasia en zijne vrienden naar
het heilige woud Altis te begeven, waar hij zich verloor tusschen de tempels en heiligdommen
van allerlei soort, de standbeelden, drievoeten en gedenkzuilen, waar het gebladerte
der olijfboomen, platanen en palmen ritselde. Van de gevelspits van den nieuwen Zeus-tempel
schitterden hun eene vergulden Zegegodin tegen, tusschen twee eveneens vergulde vaten,
in oogverblindenden glans. Zij beschouwden op den achtergevel de beelden van Alcamenes.
Hij had daar den strijd der Lapithen12 en Centauren voorgesteld en daarin zijne voorliefde voor bewegelijkheid en veelvuldige
afwisseling van houding en gebaren, meer dan op de Acropolis, den vrijen teugel gelaten.


Begeleid door Polycletus en Alcamenes beschouwden Pericles en Aspasia daarop de overige
tallooze wonderen van het heilige woud.


Ten laatste bestegen zij eene vrije trap, die uit Altis noordwaarts naar een groot,
breed terras leidde. Dit terras breidde zich langs den zuidelijken voet van den Cronos-heuvel
tot aan het stadion13 uit. Op die vlakte verhief zich eene lange rij van zoogenaamde schatkamers van verschillende
steden, waarin deze hunne naar Olympia gezonden wijgeschenken bewaarden.


Van de schatkamers van den Cronos-heuvel opwaarts gaande, bezichtigden Pericles en
Aspasia de heiligdommen, die dezen heuvel versierden. Van den top daarvan hadden zij
het schoonste gezicht op [140]Olympia. Zij zagen onder zich het heilige woud Altis met zijne tempels en standbeelden
in zijne volle uitgestrektheid; zij zagen aan gene zijde van Altis den majestueuzen
stroom, den Alpheüs, door de vlakte heenschieten; zij zagen ter rechter zijde de rivier
Cladeüs, die op de Pisatische bergen ontspringend, zijne wateren met die van den Alpheüs
vermengt; zij zagen ter linker zijde het stadion en den hippodromos14, de plaatsen voor de Olympische wedstrijden, die het heilige woud begrensden. Rechts
van den Cronos-heuvel, nabij den noordelijken uitgang van Altis, zagen zij gebouwen,
die het middelpunt van het bestuur van Olympia uitmaakten en waar zoowel de kamprechters
als de athleten zelven, vóór het standbeeld van den met den dubbelen bliksem gewapenden
Zeus Horkios15, de wetten van den strijd bezwoeren. Verder was van alle kanten niets te zien dan
de krans van hooge bergen, in wier hoede het heilige feestterrein van Olympia lag.


Het oog der mannen weidde met welgevallen over deze tafereelen. Aspasia echter begon
over de geweldige hitte te klagen en over de vele muggen, die haar kwelden.


„Hoe komt het toch,” zeide zij, „dat de Hellenen voor hunne athleten wedstrijden het
warmste van den zomer en deze muffe, drassige vallei van den Alpheüs hebben gekozen?”


„De stichter Heracles heeft aan de muggen niet gedacht,” zei Alcamenes lachend.


„En wij mannen tot heden ook nog niet,” voegde Pericles er bij. „Maar nu ik er eenmaal
opmerkzaam op gemaakt ben, moet ik u gelijk geven, Aspasia. Die tallooze bloedzuigers
zijn geweldig lastig.”


Door Altis terugkeerend, vertoefden Pericles en Aspasia alleen nog bij de standbeelden
van Polycletus.
[141]

Steeds levendiger werd inmiddels in den loop van den dag het gewoel en de drukte tusschen
Altis en den Alpheüs. Talrijker offers werden des avonds op de met bloemen bekranste
altaren der Goden gebracht. Men zag de athleten de ingewanden der offerdieren beschouwen,
hopende daaruit een gunstig voorteeken voor den strijd te zullen vinden. De grootste
schare van toeschouwers stroomde naar het plechtige brandoffer op het overoude beroemde
aschaltaar van Zeus.


De verrichtingen van deze heilige plechtigheden duurden tot diep in den nacht, onder de tonen der muziek en bij het schijnsel der maan, die
bijna vol was. Alles had plaats op eene hoogst ernstige wijze, in eene schoone orde
en eene eerbiedwekkende stilte. Te middernacht eerst werden de fakkels in het heilige
woud uitgebluscht en de laatste vlammen op de altaren verdoofden allengs. Nu echter
stormde reeds een niet onaanzienlijk deel van het volk naar de renbaan, om daar, na
eene goede plaats bemachtigd te hebben, het krieken van den dageraad en het begin
der spelen af te wachten.


Den volgenden morgen bestegen Pericles en Aspasia wederom den Cronos-heuvel.


Het oog van Pericles was gevestigd op het stadion, dat uit de verte zichtbaar was,
met die belangstelling, die zulk een schouwspel elken Griek steeds inboezemde. Hij
had zich alleen ter liefde van Aspasia het genot ontzegd zich van nabij onder de toeschouwers
in het stadion zelf te begeven. Niet met hetzelfde welgevallen richtte de Milesische
het oog naar de kampplaats, waar de lichaamskracht, door geweldigen, ja schier moordlustigen
ijver verhoogd, te midden van stof en brandende hitte ten toon werd gespreid.


„Waarom laat gij uw oog bijna verachtend over die belangstellende menigte dwalen?”
vroeg Pericles.


„Heeft het niet den schijn,” zei Aspasia, „dat het Helleensche volk, zoo groot geworden
in vele [142]dingen, die waarachtig schoon en heerlijk zijn, den grootsten zijner eerepalmen voor
de athleten te Olympia bewaarde? Moet dan waarlijk de kracht der armen en de snelheid
der voeten als de hoogste aller voorrechten gelden op Helleenschen bodem?”


„Ik begrijp u,” hernam Pericles, „gij zijt de voorvechtster der vrouwelijkheid en
van al wat het leven verfijnt, veredelt en schooner maakt. Hier echter viert de ruwe,
manlijke kracht haar triomfen.”


„Een echt, verkwikkelijk schouwspel voor Doriërs,” zei Aspasia, „is zulk een worstel-
en vuistgevecht, waarbij de mannen tegen elkander woeden, tot het bloed hun uit mond
en neus stroomt. Gij hebt gelijk, ik haat die spelen; want waar het manlijke haar
doel voorbij streeft, daar schijnt het mij niet ver van de barbaarschheid te zijn.
Ik vrees, dat de ruwe bekoorlijkheid van dit schouwspel het gemoed der menschen hoe
langer zoo meer verderft en hen opnieuw tot hunne vroegere verwildering en ruwheid
terug zal voeren.”


„Gij overdrijft!” hernam Pericles glimlachend.


De lijnrecht tegen elkander overstaande zienswijze van Pericles en Aspasia over dit
onderwerp zou nog vóór het einde van dezen dag door een klein tooneel, dat zij bijwoonden,
versterkt worden.


Toen namelijk Pericles en Aspasia aan den avond van denzelfden dag, vergezeld door
Polycletus en Alcamenes, in den omtrek van het stadion wandelden en Aspasia de haar
onbekende plaatsen beschouwde, gebeurde ’t dat, terwijl zij juist op eene steenen
bank zich nederzetten om te rusten, een troep athleten, die aan den strijd dien dag
deel hadden genomen, een andere troep ontmoette, waarop de geheele schaar, die zich
deels op den grond neervlijde, in een levendig gesprek gewikkeld werd. De gevechten
van den eersten dag werden met woorden nog eens gestreden en iedere overwinning aan
eene scherpe critiek onderworpen. Zij, die overwonnen waren, zetten uiteen door welk
toeval hunne tegenstanders hen onder gekregen [143]hadden en hoe de overwinning maar aan een haar had gehangen, of zij beschuldigden
hunne kampioenen openlijk dat zij tegen de regels van het gevecht gezondigd hadden.
Doch het baatte hun doorgaans weinig en zij moesten soms nog den spot hunner kameraden
verduren.


„Om het even, beste Theagenes,” klonk het, „gij moet de builen maar dragen, die Nicostratus
u geslagen heeft. Gij ziet er erbarmelijk uit, met uwe olielappen om uw gewond hoofd
en gij riekt als een lantaarnpaal.”


„Spot maar!” hernam de aangesprokene, een nog jeugdig worstelaar en vuistvechter,
die deerlijk toegetakeld was en daarom zijn hoofd met een in olie gedoopten doek had
omwonden.


„Spot maar!” zei hij; „ik heb nu eens geprobeerd, wat vleesch en been kunnen verdragen.
Slagen heb ik op mijn hoofd gekregen, die, geloof ik, een rotsblok zouden verbrijzeld
hebben. Maar meent gij, dat ik buiten eene kleine gloeiing, eenigen last aan mijn
hoofd merk? Op zijn hoogst zijn een paar onschadelijke builen wat opgeloopen. Maar
de rug begint mij nu wat zeer te doen—’t kan wel van den geweldigen val komen, waarmede
ik in den worstelstrijd op den grond te recht kwam.”


„Men ziet, dat gij een nieuweling zijt!” zeiden de anderen, „daar gij nog niet weet,
dat het hoofd het minst gevoelige deel van den mensch is, de rug echter het teerste!”


„Uw rug zal in drie dagen wel weer beter zijn,” zei een van hen; „maar zie mij eens
aan: vanwaar zal ik mijne tanden terugkrijgen? Had ik ze uitgespogen, toen een vuistslag
van Meleager mij trof, dan had ik mijn verlies daarmede te kennen gegeven; daarom
heb ik ze liever naar binnen geslikt. Het is onpleizierig zijne tanden in plaats van
in den mond in de maag met zich te dragen.”


„Gij zult ze verteren!” zeide Boeötiër Cnemon. „Een athletenmaag moet ook tanden kunnen verduwen.”
[144]

„Daarvan zal ik bezwaarlijk zooveel vleesch van op mijn lijf krijgen als gij hebt!”
voegde Theagenes hem toe.—Cnemon was inderdaad een oudachtige, stoere kerel, die het
merg van vele runderen, kalveren en lammeren in zich had opgenomen. Zijne ooren waren
gekwetst door vuistslagen: van staal scheen zijn vleesch op zijn breede, gewelfde
borst en rug: hij geleek op een metalen standbeeld. De spieren lagen op zijne armen
rond en vast als steenen in de bedding eener rivier, die de stroom door haar golven
langen tijd voortgestuwd en rond gesleept had.


„Meent gij,” riep hij, „dat ik voor een uwer onderdoe, omdat ik een weinig zwaarlijvig
ben en niet zoo snel ter been als gij? Nu, een hardlooper ben ik niet maar ik ben
een kerel, dien men evenmin omverwerpt als eene koperen zuil. Schoon de aarde zelve
ook mocht beven—blijf ik nog staan!”


Daarop lei Cnemon eene werpschijf op den grond, ging er op staan en vervolgde:


„Welaan! is er één onder u, die mij er afwerpt?”


Te vergeefs beproefden de athleten, de een voor, de ander na, hunne kracht aan den
kolos. Nu liet Cnemon de werpschijf met olie begieten, zoodat zij zeer glibberig was.
Maar ook nu nog handhaafde hij zijne stelling.


Toen strekte hij zijne rechterhand uit, eveneens de vingers en hield ze vast tegen
elkander gesloten. „Nu, beproef het eens,” riep hij, „om de pink van de overige vingers
los te trekken!”—


Zij beproefden het, maar de pink scheen als met staal aan de andere vingers gesmeed
te zijn.


„Dat beteekent nog niets!” riep snoevend de Argiver Sthenelus. „Ik houd, als het moet,
een vierspan in volle vaart tegen, door met de hand in de spaken te grijpen!”


„En ik,” zei de Eleër Thermius, „ik heb te Pylus eens een hengst bij de hoef gegrepen
en toen hij zich losrukte hield ik de hoef in de hand.”
[145]

„Dat zijn sterke toeren,” zei de Thessaliër Euagoras, „maar doet het mij eens na,
wat ik te Larissa gedaan heb: ik heb den beroemden hardlooper Cresilas in vollen ren
de sandalen van de voeten gehaald!”


„Hoe?” riep de Spartaan Anactor, „de Thessalische hardlooper zal tegenover mannen van de vuist zich durven beroemen? Wat helpen u uwe
snelle beenen, als ik u in het stof doe bijten?”


„Mijne vuisten zijn niet slechter dan mijne beenen!” riep de Thessaliër, „en als ik
u maar even aanraak, dan kunt gij uwe botten hier uit het zand bijeen rapen!”


„Zwijg!” schreeuwde de Spartaan, „anders sla ik u de oogen uit, evenals de kok den
inktvisch!”


„Ik maal u tot gruis,” duwde hem de Thessaliër toe, „zoodat de mieren u bij kruimels
kunnen wegdragen!”


„Gij vecht met woorden,” riep de Boeötiër Cnemon daar tusschen in. „Dat is geen gebruik bij ons athleten. Laten wij het liever
met daden bewijzen.”


„Dat willen wij doen!” riepen beiden.


„Uitstekend!” zei de dikke Thebaan: „maar wat wilt gij eigenlijk? Wilt gij om het
hardst loopen of wilt gij elkaar met de vuisten te lijf? Dat zijn volstrekt geen te
verachten toeren. Evenwel, weet gij wat het meesterstuk is van den athleet en waarin
zich alle athleten, hetzij hardloopers of vuistvechters of wat ook, op een gelijk
terrein bevinden?”


„Wat dan?” vroegen de Spartaan en de Thessaliër te gelijk.


„De beste proef van den athleet,” zei de Thebaan, terwijl hij zich over zijn buik
streek, „blijft de kracht der verduwing. Denkt eens aan Heracles: hij verworgde de
leeuwen bij dozijnen in het gebergte, doch hij was ook de man, die een stier in één
maal opat. Dat noem ik mannenwerk! Laat, ik wil niet zeggen een rund—want wat zou
Heracles beteekenen, als hij niet de eenige in zijne soort [146]bleef?—maar toch een grooten, vetten hamel braden, deelt dien in twee gelijke helften
en eet hem in éénmaal op! „Wiens maag het eerst den dienst weigert, die moet zich overwonnen geven; want hij is de zwakste van u beiden.”


„Bravo!” klonk het in de ronde. „Anactor en Euagoras zullen de groote athletenproef
voor onze oogen nemen! Wij laten onmiddellijk een hamel halen en hem aan het spit
braden.”


Anactor en Euagoras namen de voorwaarden aan. En aanstonds verwijderden zich eenigen,
om den zwaarsten hamel, die te vinden was, uit te zoeken.


Zoover was het tooneel ten aanhoore van Pericles en zijne vrienden gekomen, toen Aspasia
van hare zitplaats opstond en zeide: „Laat ons gaan, Pericles! ik heb niet langer
de kracht deze Olympische wedstrijden aan te zien!”—


Lachend verlieten nu ook de overige mannen hunne zitplaatsen en sloegen met Aspasia
den weg naar huis in.


„Het gevoel van Aspasia tegenover deze athleten,” sprak Alcamenes, „schijnt mij niet
meer en niet minder te zijn, dan het gevoel van eene vrouw, die gezond is van lichaam
en ziel en die door eene natuurlijke en billijke aandrift geleid wordt. Waartoe dienen
eigenlijk die krachtige mannen? Zijn zij in den krijg geduchter dan anderen? Maaien
zij rijen van vijanden neder als de Homerische helden? Neen! De ervaring leert het
tegendeel. Zijn zij de rechte mannen, om zich omtrent de verbetering van het menschenras
verdienstelijk te maken? Wederom, neen! Ook dat wordt door de ervaring tegengesproken.
Zij deugen tot niets, dan tot hetgeen zij in het stadion onder de luide bijvalskreten
der toeschouwers uitrichten.”


„Inderdaad,” hernam Pericles, „niet uit de personen der athleten zelven blijkt het
nut der kunst, die zij uitoefenen. Maar groot en onwaardeerbaar is de winst, die uit
de tentoonspreiding van goed ontwikkelde kracht en uit de daarvoor ruim bewezen eer
voortvloeit, in zoo verre, dat daardoor [147]het Helleensche volk ten levendigste er aan herinnerd wordt, dat men de gave des lichaams
niet minder dan die des geestes kan ontwikkelen en der volkomenheid nader brengen.
Grooter is het gevaar, dat de mensch zijne lichamelijke dan zijne geestelijke gaven
veronachtzamen zal; want tot geestelijke ontwikkeling en werkzaamheid gevoelt hij
zich aanhoudend door een innerlijken drang en door de noodzakelijkheid gedreven. De
ontwikkeling echter van zijn lichaam pleegt hij aan de natuur over te laten, zoo hij
niet buitenaf daartoe wordt aangespoord.”


Onderwijl hadden de wandelaars juist het heilige woud bereikt en stonden opnieuw tegenover
eenige standbeelden van overwinnaars, gebeiteld door de hand van Polycletus.


Met den blik op de beelden gevestigd, sprak Aspasia het volgende:


„Als ik de werken van Polycletus hier beschouw, dan schijnt het mij, dat de kunstenaar
in dit geschil aan mijne zijde staat. Want noch de bovenmatige kracht noch de buitengemeene
ontwikkeling der ledematen heeft de kunstenaar zich verwaardigd af te beelden; integendeel
beelden en typen van de gewone maat, de harmonische, vol en rein ontwikkelde gestalte
stelt hij ons voor oogen. Steeds komt het mij voor, dat de voortreffelijke Polycletus
allen lof verdient, omdat hij niet als Phidias de sterfelijke natuur schier veracht,
maar haar de eer geeft, die haar toekomt en dat hij, gelijk Phidias het goddelijke
het verhevenst voorstelt, het zuiver menschelijke op de getrouwste wijze heeft nagebootst.”


Een minder aangenamen indruk dan Aspasia dacht, maakte deze uitspraak op Polycletus.


„De kunstenaar,” sprak hij, „is afhankelijk van de wenschen en behoeften dergenen,
die van zijne kunst willen genieten. Dat in Hellas alleen aan Phidias de gave verleend
is de Goden waardig af te beelden, schijnen althans ook de Eleërs te meenen, daar
zij hem naar Olympia ontboden hebben. Niet alzoo echter de Argivers, die het met mij,
den [148]inboorling, willen beproeven en mij opgedragen hebben het gouden en ivoren beeld van
Hera in haren grooten tempel te Argos te vervaardigen.”


Zoo sprak Polycletus en het gelukte Aspasia niet, de zichtbare ontstemdheid van den
meester weg te nemen. Hij verwijderde zich niet lang daarna onder het een of ander
voorwendsel.


„Gij hebt, Aspasia,” zei Alcamenes lachend, „nu ook Polycletus een spoorslag gegeven,
om zijn best te doen, dat de Hera van Argos den Zeus van Olympia waardig zij.”


„Een voortreffelijk werk moge hij in wedijver met Phidias tot stand brengen,” zei
Aspasia, „doch evenals Phidias, nadat hij met zijne Lemnische Pallas tot de aarde
was neergedaald, spoedig weder opsteeg naar den Olympus en sedert dien tijd boete
doet aan de voeten van den Olympischen Zeus, zoo geloof ik, dat Polycletus van den
Olympus snel weder naar de aarde en tot zijn eigen gebied zal terugkeeren. Het valt
niet te ontkennen, dat de prozaïsche Peloponnesiër in zijne beelden de verhevenheid
en diepte van het zieleleven weinig uitdrukt, maar laten ook de Atheensche kunstenaars
in dat opzicht nog niet veel te hopen en te wenschen over? Mag ik het u bekennen,
dat ik somwijlen in den droom godengestalten zie, die tot dusverre geen Phidias, geen
Alcamenes, geen Polycletus met den beitel heeft kunnen scheppen? Verleden nacht verscheen
mij Apollo, mij de liefste van alle Goden, de God des lichts en der toonen. Hij verscheen
mij in de wondervolle, slanke gestalte eens jongelings, vermetel en toch liefelijk,
fier in het bewustzijn zijner zege en toch bevallig. Doodelijk getroffen kromden zich,
alleen voor zijn aanblik en voor den boog in zijne uitgestrekte hand, de draken der
duisternis. „Wie beitelt mij den God, zooals ik hem gezien heb? Zelfs gij niet, Alcamenes!
En toch zijt gij de vurigste onder de beeldhouwers en met altijd jeugdige, ontvankelijke
ziel geeft gij u over aan het leven en zijne bekoorlijkheid. Daarom [149]ontsluit ook het leven voor u zijn geheim en zijn machtigste adem trilt in uwe scheppingen
en verwekt de rustige kalmte der reine vormen.”


De oogen van Alcamenes gloeiden van geestdrift bij deze woorden.


„Sedert langen tijd,” sprak hij, „zijn de Arcadiërs voornemens voor uw lievelingsgod
een grooten tempel te bouwen, en zij wendden zich tot Phidias, om den fries met beeldwerken
te versieren. Deze verwees hen naar mij. Maar de Arcadische mannen wikken en wegen
lang en zij zullen nog menig jaar wachten, totdat misschien de God met zijne doodelijke
pijlen hen hunner gelofte indachtig maakt. Als zij dan echter hun plan volvoeren en
zich tot mij wenden, dan zullen de beeldwerken van den fries voor alle volgende tijden
getuigenis afleggen van mijn kunstgevoel, waaraan ik, op uwe aansporing, Aspasia!
den vrijen teugel liet.”


„Wees geheel u zelf,” hernam Aspasia, „luister niet naar het woord der koele en strenge
mannen, en gij zult iets scheppen, dat zelfs zij, die uwe manier afkeuren, in verbazing
en bewondering zal brengen.”


Van dit oogenblik af verdoofde de laatste vonk van wrok tegen Aspasia in het hart
van Alcamenes.


Hij zocht telkens opnieuw haar gezelschap, sprak met haar over zijne plannen en ontwerpen,
werd door hare woorden ontvonkt en onderricht, en zij weigerde hem haar raad niet,
dien hij ijverig zocht.


Den volgenden dag was Pericles door een toeval verplicht zonder Aspasia een uitstapje
te maken en haar in ’t gezelschap van Alcamenes, Polycletus en eenige andere vrienden,
die hij te Olympia had gevonden, achter te laten. Na een vrij lang gesprek verwijderden
zich al de mannen, behalve Alcamenes, die het onderhoud met zijne gewone levendigheid
voortzette.


Steeds opgewondener werden de woorden van Alcamenes, steeds vuriger zijne blikken.


Maar niet alleen toonde zich Alcamenes hartstochtelijk [150]tegenover de gade van Pericles, toen hij zich met haar alleen bevond, maar hij sloeg
ook ongemerkt, en naar ’t scheen, onwillekeurig een toon aan, die eenigszins aan de
vroegere vertrouwelijkheid herinnerde. Gaf hem daartoe de welwillendheid recht, waarmede
eens de door kunstzin bezielde Milesische in een vriendschappelijk verkeer hem bejegend
had, hem den begaafdsten van Phidias’ jongeren?


Aspasia nam dien toon van vertrouwelijkheid op, met een gevoel van gekrenkten trots.


De hartstochtelijke Alcamenes begon vergelijkingen te maken tusschen de vormen van
haar vroegeren, jeugdigen bloei en die van thans, sprak daarbij van die vormen, zooals men over
dingen spreekt, waarmede men bijzonder vertrouwd is.


Ook dit beleedigde de hooghartige Aspasia.


Alcamenes greep hare hand, beschouwde ze met kennersoog, prees de bekoorlijkheid daarvan
en zeide, dat deze hem eene onuitputtelijke bron was voor zijn kennis op het gebied
der kunst.


Aspasia trok hare hand terug en merkte aan, dat Theodota niet minder onuitputtelijk
was in dit opzicht, door hare bekoorlijkheden.


„Gij zijt boos op mij, omdat ik Theodota geprezen heb!” riep Alcamenes.


„Heb ik u dat ooit laten voelen?” hernam Aspasia koel; „hebt gij mij vijandig tegen
u bevonden, toen wij elkander hier weder ontmoetten? Heb ik opgehouden verwachtingen,
die u tot eer verstrekken, omtrent u te koesteren en u als den bekwaamsten tot het
streven naar het ideale aan te sporen? Ik wist, dat gij mij haattet, maar mij zijn
de kunst van Alcamenes en Alcamenes zelf van elkander gescheiden. Ik heb noch de liefde
noch den haat van Alcamenes beantwoord.”


„Koel en verstandig,” zeide Alcamenes, „mogen uwe woorden klinken, maar zij zijn door
heimelijke verbittering scherp en vlijmend. Gij zijt nog gebeten op mij, ter oorzake
van Theodota! Vergeef mij, wat ik tegen u heb misdreven! Wat gij mijn [151]haat noemt, het was de wraak der liefde!”


„Lang vóór uw haat mij openlijk bleek,” hernam Aspasia, „zeide ik u reeds, wat ik
u zooeven herinnerde: dat de deelneming van eens menschen geest voor iets, geheel
afgescheiden is van ’t geen zijn hart gevoelt.”


„Ook bij de vrouw?” vroeg Alcamenes met een ondeugenden glimlach. „Ik herhaal u: gij
zijt nog verstoord op mij ter wille van Theodota! En een werk der wraak was ’t wellicht
ook, dat gij in mij de oude vlam weder hebt aangeblazen!—Nog eens, vergeef mij! Veroordeel
in dit oogenblik het vuur niet, dat gij zelve overigens in ’t karakter van Alcamenes
hebt geprezen!”


Bij deze woorden omvatte de onstuimige jongeling, in steeds heftiger hartstocht ontgloeid,
de vrouw van Pericles.


De fiere schoone trof den aanrander met een blik, die hem weder tot bezinning bracht.


Op dat oogenblik trad Pericles binnen.


Hij las, wat er voorgevallen was, op ’t gelaat van Alcamenes.


Deze nam in verwarring afscheid en ijlde weg, met opnieuw veranderde gezindheid, beschaamd
en vervuld van wrok tegen Aspasia.


Pericles was bleek.


„Behoeft het nog opheldering?” zei Aspasia; „gij hebt alles in de trekken van Alcamenes
gelezen.”—


„Het schijnt,” hernam Pericles, „dat Alcamenes u behandeld heeft, zooals men eene
vrouw doet, die men …”


„Spreek het niet uit, bid ik u!” zei Aspasia.


„Ik weet,” vervolgde Pericles, „welke grenzen gij trekt, naar de opvatting van Protagoras,
tusschen uwe bekoorlijkheden en uw persoon. Ik ken die leer, volgens welke de sluier
eener vrouw zich mag inkrimpen tot een vijgeblad. Gij ziet, Alcamenes heeft een andere
meening dan gij over de onschendbaarheid van het vijgeblad. Hij dwaalt, zegt gij;
maar men moet zijne handelwijze naar zijne opvatting der zaak, en niet naar de uwe
beoordeelen. Gij [152]kent het niet onedel maar hartstochtelijk karakter van den man. Hij zal van nu af
dubbel op u gebeten zijn; hij zal het aantal uwer openbare tegenstanders vermeerderen.”


„Hij vindt, naar ’t schijnt, bij die vijandschap een onverwachten bondgenoot!” zei
Aspasia.


Nog een paar bittere woorden werden er gewisseld. Pericles verliet het vertrek van
Aspasia.


Van spijt bevend stampte Aspasia op den grond.


„Die verwenschte bodem van de Peloponnesus,” sprak zij, „brengt mij onheil aan.”


Weldra echter vatte zij nieuwen moed. ’t Is een licht wolkje, dacht zij, dat zonder
schade langs den helderen hemel der liefde trekt. Vroolijker flikkert de gloed bij
eene nieuwe verwarming, dan vóór de verkoeling.


Aspasia bedroog zich niet.—Maar blijft na die vroolijk opflikkerende vlammen geen
onaangename asch in de borst achter? En vergeet de liefde alles wat zij vergeeft?—


Pericles en Aspasia waren te Olympia de gastvrienden van Phidias. Hij had hun eenige
vertrekken in eene der groote ruimten zijner werkplaats ter bewoning afgestaan. Hij
zelf echter bleef onzichtbaar. Onophoudelijk was hij in den tempel met de voltooiing
en oprichting van zijn reusachtig gouden en ivoren beeld bezig. Hij weigerde iederen
omgang, maar hij had Alcamenes laten zeggen, dat Pericles en Aspasia de eersten van
het geheele Helleensche volk zouden zijn, voor wie hij het grootste werk zijner handen
zou onthullen.


De met spanning verwachte ure was genaderd.


Op een gloeienden zomerdag was een van onweer zwangere avond gevolgd. Donkere wolken
vlogen door het zwerk en hadden zich eindelijk boven de hemelhooge kruinen der bergen
samengepakt. Toen er volkomen duisternis heerschte kwam een slaaf van Phidias aan
Pericles berichten, dat hem opgedragen was hem en Aspasia naar het binnenste van den
Zeus-tempel te geleiden. In hun gezelschap bevond zich, op verzoek van Aspasia, het
[153]meisje uit Arcadië. Zij volgden den slaaf en wandelden door het heilige woud van Altis,
dat onder den nachtelijken hemel in diepe schaduwen zich uitstrekte. Eenzaam was het
rondom en slechts een zacht geritsel trilde door de toppen der boomen.


Nu bereikten zij den tempel. De slaaf ontsloot de poort en voerde hen het gebouw binnen.
Daar leidde hij hunne schreden naar eene eenigszins hoogere plaats in den achtergrond,
waar zij zich konden nederzetten. Vervolgens verwijderde hij zich, sloot opnieuw de
poort achter zich en liet hen met hun drieën in het donker. Eene flauwe lichtschemering
viel neder uit den nachtelijken, bewolkten hemel door de opening van het tempeldak.
Maar zij drong niet door tot de uiterste hoeken.


Zonder een woord te spreken, bijna angstig wachtten Pericles, Aspasia en het herdersmeisje.
Eensklaps scheurde vóór hunne oogen de sluier der duisternis en zij verschrikten,
verblind door eene plotselinge, schitterende verschijning. Het voorhangsel, dat den
achtergrond van het tempelvertrek van het voorportaal had gescheiden, was weggetrokken
en zij zagen in het heldere licht vóór zich den gouden en ivoren kolos van den Olympischen
God. Op een schitterenden, rijkversierden troon was hij zittend voorgesteld en toch
reikend tot aan het dak des tempels met dat verheven hoofd, dat, in goddelijke rust,
enkel door een beweging zijner lokken, naar ’t woord des zangers, de hoogte van den
Olympus doet daveren16.


Om de ivoren ledematen van den koning der Goden golfde de gouden mantel, die den linker
schouder benevens den arm en het onderste deel des lichaams omhulde. In bont émail
fonkelde het goud van den mantel; met een tooi van kleine figuren en bloeiende leliën
was zijne oppervlakte bezaaid. Van groen geëmailleerd goud was op de lokken van den
Olympiër een olijfkrans gedrukt. [154]In de linkerhand hield hij den uit verschillende edele metalen kunstig bewerkten schitterenden
schepter. Op de uitgestrekte rechterhand droeg hij eene zegegodin van dezelfde stof,
als waaruit de gestalte des Gods zelven was gevormd. Op vier zuilvormige pooten, waartusschen
nog kleine kolommen stonden, verhief zich de sierlijke troon, prijkend in bonte afwisseling,
in een glans van goud en marmer, ebbenhout en elpenbeen. Donkerblauw was de vlakke
voorzijde van den troon geverfd; een donkere achtergrond deed den glans van het goud
en het ivoor te beter uitkomen.


Vol diepen zin omgaf van alle kanten rijk beeldwerk de gestalte van den God en den
troon. Op de punt van den schepter zat een adelaar, gouden leeuwenbeelden versierden
de bank, waarop de voeten van den beheerscher der Goden rustten, Sphinxen droegen
de leuningen van den troonzetel, zinnebeelden van de onnaspeurlijke raadsbesluiten
van Cronion17. Op de zijvlakken van den troonzetel schitterden, door de hand van Panaenus geschilderd,
in hellen kleurengloed de daden van Heracles, den beroemden zoon van Zeus. Andere
heldendaden prijkten er nevens: alsmede de afbeeldingen van verschillende wedstrijden
te Olympia.


Op de breede vlakte van het voetstuk echter, waarop de troon zich verhief, steeg de
heerlijkste dochter van Zeus, de gouden Aphrodite, uit het schuim der zee.


Goddelijk genadig was het aangezicht van den Olympiër en toch vol onbeschrijfelijk
verheven ernst. De milde goedheid was met strenge kracht en diepe wijsheid vereenigd.
Machtig echter en overweldigend was de uitdrukking der hoogste majesteit.


Aspasia verborg schier ontsteld het hoofd aan de borst van Pericles. Een schier onaangename
indruk maakte op haar deze schitterende, overweldigende gestalte. Hier was niets vrouwelijks
meer [155]onder het goddelijke gemengd, zooals in de gestalte van den jonkvrouwelijke Pallas
Athene. Hier was de manlijk ernstige, de strenge macht van den beheerscher der Goden
tot de hoogste uitdrukking gebracht.


Aspasia voelde bij dit gezicht eene diepe smart, die haar boezem doorvlijmde …


Ook het Arcadisch meisje was in het eerste oogenblik hevig ontsteld: spoedig daarop
echter kwam zij tot zich zelve en staarde naar den God met het vertrouwen van een
kind.


Het onweder was zacht en langzamerhand nader gekomen. Men zag door de opening van
den tempel de bliksemflitsen door den hemel schieten en men hoorde uit de verte den
rollenden donder.


Aspasia wilde Pericles met zich medetrekken. Maar hij bleef in stomme verbazing, als
in den grond geworteld, verzonken. Ook hij was gewoon van de beeldende kunst een liefelijken
indruk te ontvangen. Hier echter zag hij het verhevene tegenover zich in nooit geëvenaarde
gestalte. Het was, als lag er eene nieuwe openbaring in dit godsbeeld.


Daarbuiten rolde al nader en nader de donder.


Plotseling sloeg een bliksemstraal door de opening van het tempeldak.


Pericles en Aspasia verloren voor een oogenblik hunne bezinning.


Toen de helle gloed hunne oogen niet meer verblindde, zagen zij eene marmeren plaat
in de ruimte van den tempel, waarop de twaalf Olympische Goden en reliëf waren afgebeeld, door den bliksem zwart gemaakt en gebarsten …


Het gelaat van Zeus had in den rossen gloed des bliksems een oogenblik eene vreeselijke,
Titanische uitdrukking gehad. ’t Was, alsof zijne hand den bliksem had geslingerd,
die zijne Olympische medegoden had verbrijzeld …


Maar nu schitterde het gelaat des Gods weder in rustige majesteit, zoodat bij zijn
aanblik de schrik dier bliksemflits was verzacht en verdwenen. Zoo groot scheen de
God dat de bliksemstralen hem [156]slechts als een onbeduidende, matte vonkenregen omgaven.


„Deze God van Phidias,” sprak Pericles, in diep gepeins verzonken, „is te groot voor
de tempels der Hellenen. Hij streeft met zijn hoofd opwaarts naar het onbereikbare,
naar het oneindige …”


Slechts noode volgde Pericles eindelijk Aspasia op haar dringend verzoek.


Zij zochten Phidias op.


Deze echter had ongezien beiden nauwlettend gadegeslagen, terwijl zij voor het beeld
des Gods in stomme verbazing stonden.


Nu verliet hij den tempel, om zich aan hunne loftuitingen te onttrekken.


Hij bleef voor hen verborgen.


Toen Pericles en Aspasia in diepe gepeinzen verzonken in hunne woning waren teruggekeerd,
schudde Aspasia den indruk van den ernstigen, verheven indruk van hare ziel af, evenals
een vogel de parelende regendruppels van zijn lichte vederen afschudt.


Niet alzoo Pericles.


Doch Aspasia rustte niet, alvorens zij den Olympischen ernst van zijn voorhoofd had
verdreven.


Eindelijk trad ook bij hem het verbijsterend gevoel der verhevenheid van den onder
bliksem en donder gezienen God op den achtergrond, en de bewondering van den onvergelijkelijken
meester verkreeg in zijne ontroerde ziel de overhand.


Nog met gesloten oogen, zag dien nacht in de sluimering het meisje van Arcadië zich
omgolfd door lichtstroomen, wonderbaar vermengd met den gloed van goud, den glans
van elpenbeen en het geflonker van den rossen bliksem.


Pericles ontwaakte een paar maal verschrikt uit zijn slaap. Hij had gedroomd, dat
de zittende God van Phidias zich in zijne geheele grootte had opgericht en met zijn
hoofd het dak des tempels tot puin had gestooten.


Aspasia had een anderen, even zonderlingen droom.
[157]

Zij zag den adelaar van Zeus, zooals hij van de punt des schepters neervloog naar
het voetstuk en daar met zijn snavel de duiven der gouden, vroolijk lachende, zalige
Aphrodite de oogen uitpikte …









1 Eene stad in Boeötië in Midden-Griekenland (Hellas), ten westen van het meer Copaïs. ↑




2 Een plaatsje in Arcadië; in Boeötië lag ook een Orchomenus, N. W. van het meer Copaïs. ↑




3 Lang haar te hebben gold bij de Grieken voor een sieraad, zelfs als een bewijs van
welvaren en werd voor een teeken van trotschheid en overmoed gehouden. Vandaar, dat
het Grieksche werkwoord, dat „lang haar hebben” (komân) beteekent, gelijkluidend is
met onze uitdrukking: trotsch, pedant zijn. ↑




4 Hellanodiken beteekent eigenlijk Hellenen-rechters; vandaar de kamprechters bij de
Olympische spelen. ↑




5 Rhapsode beteekent eigenlijk hij, die zangen samenvoegt; vooral worden onder rhapsoden
zij verstaan, die de liederen van Homerus, Hesiodes en andere (vooral Epische) dichters
tot een geheel vereenigden en van plaats tot plaats trokken, om die voor te dragen.
Vandaar worden de verschillende boeken der Ilias en Odyssee rhapsodiën genaamd. ↑




6 Panormus was eene belangrijke stad op Sicilië, het tegenwoordige Palermo. ↑




7 Leontini eveneens eene stad op Sicilië, van Atheenschen oorsprong (370 v. C.) ↑




8 Er waren drie steden van dien naam: Magnesia, een oud-Grieksche stad in Klein-Azië
aan den voet van den Sipylus, Magnesia, aan den Maeander, ongeveer twaalf mijlen zuidelijker, en Magnesia, hoofdstad van een gelijknamig kustland
van Thessalië aan de Pagasaeïsche baai (Golf van Volo). Dit laatste Magnesia zal hier
wel bedoeld worden. ↑




9 Larissa was de hoofdstad van Pelasgiotis, een landschap in Thessalië; het wordt ook
als de hoofdstad van geheel Thessalië beschouwd. ↑




10 Bewoners der steden Demetria, Lechaeum, Phlius en Cenchrae, in de Peloponnesus. ↑ a b c d




11 Alle Grieken. ↑




12 De Lapithen was een woeste volksstam in Thessalië, nabij den Peneüs. Als stamvader
van hen gold Lapithes, de zoon van Apollo en Stilbe, gelijk Centaurus voor dien der
Centauren. Na aanhoudenden strijd met de Centauren dolven ten laatste de Lapithen
het onderspit. ↑




13 Stadion is eigenlijk eene lengte van 600 Grieksche voeten, ongeveer 188 Nederlandsche
el; veertig stadiën komt dus ongeveer met een geographische mijl overeen. Voorts beteekent
het de lengte van de renbaan te Olympia en in het algemeen: de renbaan. ↑




14 Hippodromos is de plaats, waar de paarden om het hardst liepen, de renbaan: zie deel
II, noot 1 pag. 8. ↑




15 Horkios beteekent: tot den eed behoorend; een bijnaam van Zeus als handhaver en beschermer
van den eed. ↑




16 Zie Deel I, noot 1 pag. 204. ↑




17 Zie Deel I, noot 1 pag. 63. ↑










[Inhoud]






XIX.










HET KIND DES LICHTS EN DE PRIESTERS DER DUISTERNIS.




Een zonderling contrast vormden gene Ionische uren van zaligheid en deze Peloponnesische
tochten van Pericles en Aspasia! Ginds, aan Milete’s vroolijk strand, trok de zegevierende
vrouwelijkheid met haar zachten arm een tooverkring om den Atheenschen held; hier
te midden van statige bergkruinen openbaarde zich de mannelijke Dorische geest in
velerlei zaken, die geschikt waren het gemoed ernstig te stemmen in Pericles’ ziel.
Hier stortte de natuur zelve eene soort van ernstige huivering in zijn gemoed; hier
spraken tot hem eeuwenoude overblijfsels van een heldhaftig verleden, tegenover welke
de latere stervelingen zich alleen als een zwak en verbasterd geslacht moesten gevoelen.
Hier werd op plaatsen wier sagen aan de oude heldenwereld onmiddellijk zich aansloten,
een eeredienst en een wedstrijd der mannelijkheid gehouden, in staat, zooals Aspasia
te recht gevoelde, om in de ziel van den Griek gezindheden te wekken, aan te kweeken
en te onderhouden, die de overwinning der schoonheid en vrouwelijkheid op elk gebied
des levens eerder verhinderen dan bevorderen konden. In de bergachtige oorden der
herders had Pericles een eenvoudig, als men wil, een idyllisch leven gezien, dat nog
ongerept was door den adem der beschaving en dat beschouwingen, gevoelens, verwachtingen
koesterde, die wellicht den ondergang van den echt Helleenschen geest afwachtten,
om met een grauwen, [158]eentonigen nevel de vroolijke, Helleensche wereld te omhullen. Hier had zelfs de kunst
van den Athener, in den tempel van den Olympischen Koning der Goden, haar hoogste
en laatste schepping gewrocht en den triomf van het ernstig verhevene over het bevallig
schoone, voor het oog van den Griek, zoo ’t scheen, voor eeuwig bezegeld.


Bijna lijnrecht stond Aspasia tegenover deze aandoeningen en gevoelens, die Pericles
koesterde. Want hunne karakters waren niet geheel gelijk, en hunne betrekking tot
de buitenwereld was geheel verschillend. Aspasia was de naar alle kanten werkende,
gevende, bezielende; Pericles, zonder afbreuk te doen aan zijne mannelijke kracht,
was de echte Helleen, die elken indruk rondom zich opving en opnam in zijne edele
ziel. Hij was, gelijk het Helleensche volk, met zijn ontvankelijk gemoed tusschen
de uitersten geplaatst; en evenals het Helleensche volk en de Helleensche geest, doorleefde
hij onder de afwisseling van deze invloeden en uitersten, eene ontwikkeling, eene
inwendige geschiedenis, wier doel en einde nog niet te overzien waren; terwijl Aspasia
onwrikbaar en onveranderlijk vast stond op den hechten grond van haar karakter als
de betooverende voorvechtster van Helleensche levenslust en de alverwinnende kracht
van het schoone.


Was het niet te vreezen, dat door deze zachte tegenstelling, tot heden onder de rozengaarde
der liefde en van het geluk verborgen, de schoone harmonie van het leven der liefde,
dat het edele, schoone paar ten toppunt van geluk voerde, eenmaal zou kunnen worden
verstoord?


Wèl hing dat gevaar boven hunne hoofden, maar de rozen der liefde schenen voor dit
paar onverwelkelijk te zijn en een onvergankelijken toovergeur te verspreiden.


Nog altijd immers bleef Pericles de ontvankelijke en ontvangende, Aspasia de zegevierend
werkende, de gevende.
[159]

In hunne gesprekken hadden zij wel is waar dikwijls verschil en niet zelden geloofde
Pericles de geliefde vrouw tot zijne meening overgehaald en in zijne stemming gebracht
te hebben, doch ten laatste bemerkte hij gewoonlijk, dat zij het was, die hem van
gevoelen en stemming veranderd had, dat het onmogelijk was de machtige betoovering,
die in de hand dezer onvergelijkelijke vrouw gelegd was, geheel en al van zich af
te weren. Steeds liet hij zich door de schoone terugvoeren tot het standpunt van eene
meer vrije en opgeruimde levensbeschouwing. Steeds opnieuw werd de schoone harmonie
der beide zielen weder hersteld, steeds opnieuw verwezenlijkten zij het ideaal van
het Helleensche leven op zijn glanspunt, en boden een schouwspel aan, waarop de Olympiërs
met trots en blijdschap nederzagen.


Aspasia verstond het voortreffelijk, om de nevelen weg te vagen van ’t voorhoofd van
haar echtgenoot. Of zij voor altijd in staat zou zijn de nieuw ontspruitende kiemen
van zijn inwendig leven te verstikken, den gang zijner innerlijke ontwikkeling tegen
te gaan, dit was natuurlijk voor ’t oogenblik onmogelijk uit te maken.


Zeker is ’t echter, dat Aspasia de gave had om de scherts van Anacreon’s liederen
betooverend in den ernst te mengen, waarmede de hymnen van Pindarus Pericles hadden
bezield, en te zorgen, dat tusschen hen beiden de echte Grieksche zin nog steeds zijn
recht handhaafde.—


In het kleine voorval met Alcamenes had het verleden eene vluchtige schaduw op het
huwelijksgeluk van Pericles geworpen. Aspasia ademde ruimer, toen zij met haar gemaal,
terugkeerende van Olympia naar Athene, den bodem van Peloponnesus achter den rug had.
Zij vermoedde niet, welk verdriet haar op Attica’s bodem zelf, onmiddellijk vóór het
bereiken van hun doel wachtte.


Terwijl Phidias te Olympia zijn Zeus voor geheel Hellas schiep, gelijk hij vroeger
te Athene de Pallas Athene alleen voor de Atheners had gebeiteld, was [160]zijn vroegere makker en vriend Ictinus in de Attische mysteriënstad Eleusis werkzaam geweest, werwaarts hij ontboden was, om een nieuwen tempel voor
Demeter te bouwen, ter viering der groote mysteriën.


Daar de dagen voor de viering der mysteriën niet ver meer af waren, bevond zich Hipponicus,
die bij deze plechtigheid de in zijn geslacht erfelijke waardigheid van daduchus bekleedde,
juist te Eleusis, waar hij een landgoed bewoonde, zooals ook andere rijke Atheners
in de omstreken van het schoon gelegen Eleusis bezaten. Want de stad lag niet ver
van het strand nabij de vaart van Salamis en vlak tegenover dit eiland. Tegen de heuvels
aan lagen de woningen der burgers en de groote tempelgebouwen met hun uitgestrekt
en heilig gebied, waarin zij stonden.


Pericles nam bij Hipponicus zijn intrek gedurende den tijd, dat hij te Eleusis zou
vertoeven.


De eerste dag was gewijd aan de bezichtiging van den nieuwen, grooten, door Ictinus
voltooiden tempel, die, voor de viering der mysteriën ingericht, vele onderaardsche
vertrekken en labyrinthische gangen van ontzettende grootte bevatte; plaatsen bij uitnemendheid geschikt voor
die geheimzinnige plechtigheden, die het alleen den ingewijden veroorloofd was te
aanschouwen.


De Eleusinische mysteriën waren nu een onderwerp, waartegen Aspasia zich terstond
op de meest beslissende wijze met al de scherpte van haar geest en vernuft verklaarde.
Haar scheen alles, wat zich aan het licht onttrok, wat de duisternis zocht, wat zich
hulde in den sluier van het geheimzinnige, gepaard te gaan met bijgeloof en dweeperij,
en zoo zag zij ook in deze mysteriën een gevaar voor den vrijen, naar het licht strevenden
geest der Hellenen.


Toen zij de vereering en het heilig ontzag der Atheners voor deze mysteriën laakte,
zei Pericles: „Misschien is dit ontzag der Hellenen de zich heimelijk openbarende
vereering van den menschelijken [161]geest in ’t algemeen voor de geheimen, die nog onopgelost in de diepte van zijne eigen
ziel sluimeren. Wie weet, hoe vele openbaringen de menschelijke geest nog te voorschijn
brengt uit deze heilige diepte!”


„Ik wil niets hooren van openbaringen in de toekomst!” hernam Aspasia. „De openbaring
van het tegenwoordige is de openbaring van het schoone menschelijke, en alles wat
zou kunnen volgen, zou slechts iets minders zijn. Klemmen wij ons met hart en ziel
en alle vezelen van ons wezen vast aan het schoone, vroolijke heden!”—


Pericles wees Aspasia op den daduchus Hipponicus, en vroeg haar of dan deze man, wiens
lichaamsgestalte al ronder en ronder werd en wiens blos zich al schitterender en schitterender
voordeed, soms een spoor van dweepzucht vertoonde? En toch was hij niet alleen een
ingewijde, maar zelfs bekleedde hij eene priesterwaardigheid te Eleus en behoorde
tot hen, die de inwijding der mysten1 voltrokken.


Aspasia antwoordde, dat zij, welke anderen in het rijk van bijgeloof en dweepzucht
binnenvoeren, niet zelden van een geheel andere meening waren, dan die zij anderen
trachten op te dringen. „Somwijlen echter,” zeide zij, „gelijken ook de dragers en
verkondigers van heilige geheimzinnigheden op de muildieren, die hier en daar volgens
een oud gebruik tot drager van heilig tempelgereedschap of godenbeelden gebezigd worden
en op wie niets van den goddelijken zegen nederdaalt, dien zij voor anderen op hun
rug dragen en uitdeelen. De „onschuldige Hipponicus,” voegde Aspasia er bij, „schijnt mij tot deze laatste soort te behooren.”


Hipponicus was trotsch op zijne waardigheid van daduchus, omdat daaraan inderdaad
eene eer onder het Helleensche volk verbonden was. Doch wat overigens er mede gepaard
ging en wat ze van [162]hem eischte, daartoe gevoelde hij zich waarlijk niet door eene innerlijke aandrift
gedrongen, noch door een persoonlijke neiging geroepen; de omstandigheid alleen, dat
hij tot het geslacht behoorde, waaruit de daduchen van Eleusis plachten gekozen te
worden en dat die keuze hem te beurt gevallen was, had hem met de priesterlijke waardigheid
bekleed.


Hij verdedigde tegenover Pericles’ gade de mysteriën, doch als eene zaak, die hij
wel is waar vertegenwoordigde, maar zonder er zich veel aan gelegen te laten liggen.


Afkeerig van wijsgeerige beschouwingen, stelde hij zich tevreden met Aspasia op een
schilderij te wijzen, die den wand zijner eetzaal versierde. Deze schilderij was van
de hand van Polygnotes en stelde het bezoek voor, dat de zwerver Odysseus in het rijk
der schaduwen bracht. De Hades was afgeschilderd met al zijne verschrikkingen, en
onder de bleeke schimmen bewoog zich onvervaard de nog levende vorst van Ithaca.2


Toen Pericles met Aspasia de schilderij beschouwde, bemerkte hij als ingewijde aanstonds,
dat sommige bijzonderheden toespelingen bevatten op de Eleusinische mysteriën. Hipponicus
bevestigde dit en sprak tot Aspasia.


„Zoo veel is mij wel geoorloofd te zeggen, dat de weg naar het heilige licht van Eleusis
door den Hades voert en door de verschrikkingen des „erebos”. Wat echter de profanen
betreft en hen, die hardnekkig versmaden zich te laten inwijden, hun lot in de onderwereld
is voor de deskundigen op deze schilderij zeer aanschouwelijk voorgesteld.”


Zoo sprak Hipponicus en ried Aspasia ernstig aan zich te laten inwijden; hij herinnerde
haar tevens, dat, naar de algemeene overtuiging der Hellenen, zij die in de mysteriën
van Demeter te Eleusis ingewijd zijn, na hun dood in zalige gewesten zullen wandelen:
terwijl daarentegen den niet ingewijden [163]beschoren is ten eeuwigen tijde in akelige duisternis en eenzaamheid te smachten.


„Ik heb dit dikwijls hooren beweren,” zei Aspasia, „en ’t klonk mij steeds in de ooren,
alsof iemand op eene slecht gestemde cither onharmonische tonen aanslaat of over eene
glasplaat met een puntig ijzer heen en weder krast. Het is verbazend, waaraan zelfs
Helleensche ooren zich kunnen gewennen. Ik weet, dat er menschen zijn, die, als zij
’t einde van hun leven voelen naderen, zich nog spoedig doen inwijden, en velen haasten
zich zelfs hunne kinderen reeds in prille jeugd dit heil deelachtig te doen worden.”


„Ik ben zelf,” zei Pericles, „zooals bijna alle Atheners een ingewijde en gaarne zou
ik bereid zijn, ook deze geheimzinnigheden evenals alle andere u mede te deelen.”—


„Ik begrijp,” hernam Aspasia, „dat voor de dwazen het bijgeloof, voor de verstandigen
de nieuwsgierigheid een voldoende reden is, om zich te laten inwijden. Op het recht
van nieuwsgierigheid echter heb ik als vrouw dubbele aanspraak. Wat moet ik doen,
Hipponicus, om de wijding deelachtig te worden?”


„De zaak is eenvoudig,” zei Hipponicus. „Gij meldt u in het volgende jaar bij de viering
der kleine Eleusinische mysteriën te Athene aan, gij ontvangt daar op de voorspraak
van een reeds ingewijde, de kleinere wijding en begeeft u een half jaar later met
den Eleusinischen feeststoet van Athene herwaarts naar Eleusis, om hier de groote
wijding deelachtig te worden en de eigenlijke geheime plechtigheden te aanschouwen.”


„Hoe?” riep Aspasia, „moet ik zoolang mijne nieuwsgierigheid bedwingen? Moet ik de
kleine Eleusiniën afwachten en dan nog een half jaar zien verloopen, voor de geheimen
mij geopenbaard zullen worden? Zijt gij niet daduchus, Hipponicus, en kunt gij als
zoodanig voor mij de gunst niet verkrijgen, dat ik de kleinere wijding nu hier tegelijk
met de grootere ontvang?”
[164]

„Onmogelijk!” hernam Hipponicus.


„Wat verhindert u daarin?” vroeg Aspasia.


„De tijd tusschen de beide wijdingen is vastgesteld door het heilige gebruik,” antwoordde
de daduchus.


„Gij kunt mij over dat heilige gebruik heen helpen!” bracht Aspasia in het midden.


„De hiërophantes3 is een van die strenge en ernstige mannen, zooals Diopithes te Athene,” hernam Hipponicus.
„Zou ik mij den toorn van dien opperpriester op den hals willen halen?”


Aspasia bleef bij haar verzoek volharden, maar de daduchus herhaalde zijn: „Onmogelijk.”
Hij was een vijand van verwikkelingen en moeilijkheden. Hij gevoelde niet den minsten lust de gansche Eleusinische priesterkaste tegen zich
in ’t harnas te jagen. Hij hield van vrede en behagelijke rust.


Den volgenden dag kwam de Eleusinische optocht van Athene naar Eleusis. Pericles en
Aspasia bevonden zich met Hipponicus onder hen, die als toeschouwers de schare ontmoetten,
toen deze bij vele duizenden den heiligen weg langs trok. Terwijl de blikken van Aspasia
zweefden over de in den optocht gedragen heilige voorwerpen en over de schaar der
mysten zelve, allen met mirt en klimop omkranst, korenaren en akkergereedschappen
dragend, ter eere van Demeter, die de graanvruchten doet gedijen, ontmoetten haar
eensklaps—want de aankomst van den Eleusinischen stoet greep in het schemerend avonduur
plaats—in de bonte menigte van gezichten, de matte oogen en de slap hangende wangen
van Telesippe.


Telesippe’s gemaal, die door den invloed van Pericles telkens opnieuw tot Archon Basileus
was gekozen, wien ook de leiding van de Eleusinische mysteriën was opgedragen, liep
te midden der Atheensche priesters en overheidspersonen; Telesippe [165]stapte als Basilissa4 en deelgenoote zijner godsdienstige waardigheden en verrichtingen, met fier opgericht
hoofd aan zijne zijde.


Vol waardigheid schreed de vrouw van den Archon Basileus voort in al den omvang harer
welgedane gestalte, en toen haar blik, trotsch ter rechter en linker zijde dwalend,
op haar vroegeren gemaal en de Milesische naast hem viel, toen richtte zij het hoofd
nog hooger op en een trek van innige verachting vertoonde zich om hare dikke lippen.
Zoo plechtig was haar uiterlijk, als stond zij nu wederom op het Lenaeën-feest als
„de mystische gade van den God” in den tempel van Dionysus, aan het hoofd harer onderdanige
priesteressen, geheimzinnige gebruiken volvoerend, die geen mannenoog mocht aanschouwen
en waaromtrent zij de deelgenooten allerplechtigst de gelofte van stilzwijgendheid
afnam.


Toen Aspasia de vrouw zag, zoo fier in het bewustzijn harer priesterlijke waardigheid,
en een pijl van de diepste minachting uit hare afgunstige oogen afschietend, ontwaakte
de oude haat weder en de bittere spotlust in het gemoed van de Ionische.—


„Zie eens,” zeide ze lachend tot Pericles, „zie eens, hoe zij daar praalt, met dat
glimmend vet op hare ledematen, de waardige Telesippe! Nadat zij de echte vrouw van
twee sterfelijke mannen is geweest, is zij nu zelfs de mystische gemalin van den God
Dionysus geworden! ’t Zou mij echter zeer verwonderen, als de jeugdige God haar niet
spoedig ook aan een ander overdeed en wel aan Silenus zijn dikbuikigen makker: want
voor dezen schijnt zij geheel als geschapen!”


Eenige woorden van deze bittere spotternij drongen door tot Telesippe’s oor. Nog beter
echter werden zij gehoord door Elpinice en den ziener Lampon, die achter Telesippe
in den optocht gingen, en die, evenals zij, op Pericles alsmede op de Milesische [166]in ’t voorbijgaan scherpe en loerende blikken gevestigd hadden. Blikken van met moeite
onderdrukte verbittering werden op de vermetele geworpen, en eene stilzwijgende gelofte
om de lang gezworen wraak te bespoedigen, rees tegelijkertijd in de drie gekrenkte
gemoederen op.


In den nacht stroomden langs het strand van den Eleusinischen zeeboezem de feestreien, aangevoerd door den God Iacchus met brandende toorts. Hier flonkerde het nachtelijk
schijnsel over de met bloemen bezaaide dreven, en rondom den God slingerde zich de
bezielde schare, den bodem stampend in den dans, de golvende lokken schuddend, doorstrengeld
met den mirtekrans, en de zwellende, rijpende druif in dien krans. In tallooze bochten
kronkelde zich de rei met de hoog gezwaaide fakkels. Een myst gaf telkens de fakkel
aan den anderen. De mystische fakkelglans werd als heilig beschouwd en de daaraf spattende
vonken als een louteringsmiddel van de zielen dergenen, die zij troffen.


Met het aanbreken van den avond, die aan de voorafgaande feestviering een einde maakte
en vóór de geheimenissen in den wijtempel plaats grepen, moesten de mysten zich door
tal van reinigingen, geloften, gebeden en ander heilige gebruiken voor de wijding
voorbereiden.


Onophoudelijk had Aspasia inmiddels bij Hipponicus den wensch hernieuwd, om door zijne
bemiddeling in de mysteriën te worden ingewijd.


Hipponicus herinnerde haar, dat de viering der mysteriën onder het toezicht stond
van den Archon Basileus, den echtgenoot van Telesippe, en dat, evenals de Archon Basileus
het oppertoezicht over de Eleusinische priesters had, zoo zijne gemalin over de priesteressen
van Eleusis als Basilessa gesteld was, tijdens de viering der mysteriën.


Dit alles scheen de eigenzinnigheid van Aspasia nog meer te prikkelen: en toch zou
’t haar bezwaarlijk gelukt zijn den tegenstand van Hipponicus te verwinnen, ware ’t
hem thans niet tegenover [167]de gade van Pericles gegaan, als Alcamenes te Olympia. Niet te vergeefs koesterde
hij in zijn huis den gloed, die zijn hart reeds eenmaal had verzengd. Aspasia, gedachtig
aan het voorval met Alcamenes, zou anders wel op hare hoede geweest zijn, om dit vuur
opnieuw aan te blazen en een gevaar te vermijden, dat haar om Pericles’ wil noodlottig
had kunnen zijn, maar zij had zich nu eenmaal in ’t hoofd gezet, datgene, wat zij
wilde bestrijden, nauwkeurig te onderzoeken, ten einde het met te grooter kracht te kunnen aantasten. Zij zag met voldoening den minnegloed van
Hipponicus, dien zij overigens verachtte, opnieuw opvlammen; het was haar immers een
waarborg, dat hij ten laatste haar vurig verlangen zou inwilligen.


En zoo geschiedde het ook. De daduchus gaf eindelijk toe, om de kleinere wijding,
die Aspasia reeds vóór een half jaar moest ontvangen hebben, haar thans toe te dienen.
Hij wist den zoogenaamden mystagoog5 voor zich te winnen, wiens plicht het vooral was bij de kleinere Eleusiniën te Athene
de „duisterlingen” voor te bereiden en in den „tempel” binnen te leiden. De daduchus
liet Aspasia, nadat de reinigings-ceremoniën afgeloopen waren, op de vacht van een
aan Zeus geofferd lam staan, vervolgens onderrichtte haar de mystagoog in zekere gebruiken
en formulieren, die zij in den tempel noodig had, om te bewijzen, dat zij ingewijd
was, opdat haar de toegang met de mysten tot het binnenste van ’t heiligdom niet geweigerd
zou worden. Eindelijk liet hij haar zweren, dat zij omtrent alles, wat zij in het
huis der groote wijding zien en hooren zou, een onverbreekbaar stilzwijgen voor eeuwig
zou in acht nemen.


Niet te gelijk werden, toen de dagen der wijding gekomen waren, alle mysten binnen
geleid, maar de eene afdeeling volgde op de andere.


Onder de schare van mysten, die het eerst werd toegelaten, bevonden zich Pericles
en Aspasia.
[168]

Een glimlach zweefde om de lippen van Aspasia toen zij met deze schaar, geleid door
de mystagoog, het binnenste van ’t heiligdom betrad en den Hiërophantes, benevens
de overige offerpriesters en helpers, in schitterend en veelbeteekenend gewaad gedost
zag, met diademen op de vrij langs de schouders neergolvende lokken, statige grijsaards,
eerbiedwaardig van uiterlijk, die daarenboven geheimzinnige symbolen ten toon droegen;
te midden van hen de daduchus met eene fakkel in de hand.


En nog bekoorlijker lachte de schoone Milesische, toen nu de „heilige heraut” zijne
stem verhief voor de verzamelde mysten, met den eisch, dat ieder, die niet de wijdingen
had ontvangen, zich zou verwijderen, alsmede ieder, wiens hand niet rein van schuld
en niet waardig voorbereid was, om het heilige licht van Eleusis te aanschouwen; hen
ten laatste nogmaals den plechtigen eed afnemende, een eeuwig zwijgen te bewaren over
datgene, wat zij zouden hooren en zien. Hierop werd ieder afzonderlijk eene vraag
in het oor gefluisterd, die alleen de myst kon begrijpen en die hij even zacht weder
in het oor van den vrager beantwoordde, terwijl door een onzichtbaar koor de plechtige
hymnus op de Godinnen van Eleusis aangeheven werd.


En nog steeds zweefde die fijne glimlach om de geestige lippen van Aspasia, toen de
mysten in het binnenste van den tempel waren binnengeleid en zekere heilige voorwerpen
hun daar ’t eerst getoond werden, overblijfselen uit eeuwenoude tijden, zinnebeelden
der zegeningen en mysteriën van den Eleusinischen eeredienst, hun tevens aangeboden
om aan te raken en te kussen en met gewijd woord uit den mond van den Hiërophantes
uitgelegd.


En met denzelfden glimlach volgde Aspasia de mimische voorstellingen der heilige sagen,
aanschouwelijk en aangrijpend om te zien in de geheimzinnige schemering van den tempel,
begeleid door de liefelijke tonen van fluit- en snarenspel.


Nu echter werd de schare van mysten langs [169]trappen naar onderaardsche gewelven en gangen gevoerd. Weldra zagen zij zich door
eene volslagen duisternis omringd. De zwerftochten begonnen: een lang, moeitevol,
doelloos ronddolen in het nachtelijk donker. Alleen de stem van den Hiërophantes weerklonk
ernstig en waardig en strekte door zinrijke spreuken en waarschuwingen tot gids in
dien donkeren, labyrinthischen zwerftocht.


Plotseling hoorde men een dof gedreun, alsof de grondvesten der aarde trilden: het
scheen gehuil, gesteen, geluid van ruischend water en geratel van den rollenden donder
dooreen gemengd.—De straks nog rustige schare der mysten greep een angstige verbazing
aan, zij begon te sidderen en te beven, het klamme angstzweet parelde zich op het
voorhoofd.


Steeds grooter echter werden de verschrikkingen; want bij het schijnsel van als bliksem,
schitterende vlammen, die afwisselend uit den grond sloegen en wier roode, blauwe,
witte of vale kleur schier verblindend was, zag men gruwzame spookgestalten, monsters
der onderwereld door een vluchtigen glans verlicht. Gorgonen met ontzettende koppen,
sluipende Echidnen6, vreeselijke Chimaeren7, die de gestalten van een leeuw, eene geit en eene slang in zich vereenigden, tandenknarsende
Harpyen met gapende muilen, bleeke, bloeddorstige Emphusen met hondenkoppen, blaffende
Scylla’s8 en het huiveringwekkende beeld van Hecate. Doch steeds ontzettender werden de verschrikkingen.
Eindelijk verscheen in een vaal licht Thanatos, de God des doods, zittend op doodsbeenderen,
in donker, nachtelijk gewaad, het voorhoofd omkranst met affodil9, [170]met eene omlaag gehouden fakkel in de hand, naast hem een vale klepper, waarmede hij
in vliegende vaart onmetelijke afstanden aflegt.


Rondom hem waren zijne getrouwen gelegerd; Eurynomus de daemon der vernietiging, een
der geesten van den Hades, wiens taak het was het vleesch der lijken tot op de beenderen
af te knagen. Hij zat op zijn aas, gelijk een raaf of gier, en sloeg zijne tanden
begeerig in het weeke vleesch.


Verder op waren om den valen Thanatos te zien de Pest en de bleeke, uitgeteerde Honger,
de furie van den oorlog Enyo, benevens de kranke, hartdoorknagende, Razernij der liefde
en Ate, de Verbijstering, de noodlottige daemon der dwaasheid, der verblinding en
der schuld.


Aspasia lachte nog altijd, maar haar lach was niet langer bekoorlijker en haar gelaat
marmerwit …


Terwijl nu echter op een wenk van den Hiërophantes de daduchus zijne fakkel aan eene
der uit den grond uitslaande vlammen ontstak, en steeds huiveringwekkender de melodieën
der fluiten en van het onzichtbare koor klonken, geraakte de schaar der mysten in
een somber, met mephilitische10 dampen gevuld hol. Uit de verte vernam men een dof bruisen als van stroomend water
en daartusschen het luid geblaf van een driekoppigen hond11.


Toen nu de mysten den langen, donkeren hollen weg afgelegd hadden, zagen zij als in
een droom eene groote eentoonige, sombere landouw voor zich, zoo ’t scheen van slaap
verwekkende vochten doortrokken en omgeven door somber vlietende stroomen.


Door den staf van den heiligen heraut bezworen, verstomde het geblaf van den driekoppigen
helhond en de mysten-schaar zag zich omringd door [171]de schaduwen des doods, in. het rijk van Persephone12 waar in het vale licht wilgen en zilverpopulieren stonden, bleek en onbewegelijk
met treurig neerhangende twijgen.


Daarop volgde de Asphodelus-weide, geheel overdekt met de treurige doodsbloem, wier
bleeke knoppen als droomend op hooge stengels wiegelden.


Over deze weiden zweefden de schimmen, de zielen der gestorvenen, heen en weder; zij
geleken droombeelden of rook; zij waren niet tastbaar, zonder menschelijk geluid,
alleen met een zacht, eentonig gegons de uitgestrekte ruimte des erebus vervullend.
Zij waren zich slechts half bewust, als verzonken in gepeins en sluimerig, alleen
tot volle bewustzijn te brengen door een gereikten dronk versch, rookend offerbloed.


Nachtvogels fladderden in de lucht, ook zij waren somber en spookachtig. Als schimmen
met doorschijnende lichamen, gleden ook de visschen traag en zonder geluid voort in
de wateren der onderwereld. Deze stroomen echter, die het erebus omgaven, waren: de
Acheron, de stroom des eeuwigen lijdens, de tranenstroom Cocytus13, de vuurstroom Pyriphlegeton14 en de Styx, met zijne gitzwarte wateren.


Door ’t schemerdonker der zwevende, ijle schimmenwereld gingen de mysten als in een
droom, geleid door den heiligen heraut verder, totdat plotseling eene koperen reusachtige
poort met het geweld des donders vóór hen opensprong.


Over een koperen drempel betraden zij den Tartarus, de verblijfplaats van die zielen,
welken het niet vergund was, in een half wakenden, half sluimerenden toestand, zonder
leed of vreugde, over de Asphodelus-weide te zweven; maar zij, die door de wrekende
Erinnyen nedergestort waren in den [172]dieperen jammervollen afgrond van den Hades.


Eeuwig op het rondwentelend rad gebonden te zijn15—door eeuwig dreigende, hangende rotsblokken omringd te worden—naar eeuwig terugwijkende
met vruchten beladen takken met eeuwig onverzadigde begeerte de handen uit te strekken16—met eeuwig vergeefsche krachtinspanning den steeds weder terugrollenden steen bergopwaarts
te wentelen17—de altijd weder wegloopende wateren van vertwijfelende inspanning in een bodemloos
vat te scheppen18—de steeds aangroeiende ingewanden aan den beet van een gier19 en de ledematen aan de kronkelingen van de slangen der Erinnyen prijs te geven—een
speelbal te zijn voor eeuwig in de handen der Stygische schrikgestalten: zoodanig
was het lot van hen, die de schare der mysten op den jammervollen bodem huiveringwekkend
aanschouwde.


Talrijk waren zij, de beelden dier folteringen in de onderwereld; het talrijkste echter
de beelden van een eeuwig vergeefsch, smartelijk worstelen en streven.—


Zóó werden de ingewijden door die verschrikkelijke diepten, door het lijden des levens
en de huivering des doods rondgevoerd en hunne ziel was met angst en siddering vervuld.


Plechtig klonk de stem van den Hiërophantes door al deze verschijningen en verschrikkingen
heen, verklarend en vermanend.
[173]

Al vreeselijker en ontzettender werd de onderaardsche duisternis, al luider het geween
en gesteun der boetelingen.


De stroomen der onderwereld begonnen te bruisen, het geheele schimmenrijk scheen in
ééne hartverscheurende zucht los te barsten; maar ook de schare van hen, die uit de
bovenwereld neergedaald waren, scheen daarin te deelen en de stemmen aller schepselen
zich te vereenigen in een oneindig, door de diepste ellende afgeperst: ach!—


Toen scheen op eens een wonderbaar licht uit den schoot der diepste duisternis:


Vriendelijke streken doemden op, overdekt met gouden bloemen: liefelijke stemmen weerklonken,
zalige reien zweefden daarheen over de heerlijke velden.


Hier glansde Persephone’s paleis in helder licht. Aan den drempel van het paleis stond,
met de lyra in de hand, Orpheus, de overoude, heilige mysteriën-zanger, en zijn welluidende
mond verkondde geheimzinnige zaken.


Achter hem lonkte het knaapje Demophoön uit de knetterende vlammen, waarmede zijne
goddelijke voedster Demeter hem tot schrik zijner sterfelijke moeder omgeven had,
ongedeerd glimlachend den mysten toe.—


Over de gouden poorten des tempels echter zweefde in vollen glans, verlicht door de
helderste stralen, het symbool der gevleugelde Psyche, niet meer als eene schim in
den Hades rondwarend, maar over Asphodelusweiden en Tartarus en Elysium20 zich verheffend naar den haar verwanten, goddelijken aether.—


Nu werden de mysten door de poort gevoerd om in waarheid ziende te worden. Hier werd
voor hen het nog onuitgesproken gedeelte der geheimenissen onthuld. Hier verscheen
hun, nochtans aan ieder naar de eigen kracht zijner oogen, in [174]luisterrijken glans: het volle, heilige licht van Eleusis.—


Op den dag, die op de inwijding van Aspasia in de Eleusinische geheimenissen, aan de zijde van haar gemaal Pericles met een groot deel der mysten, volgde, bevond
de Milesische zich in een verwarde, eigenaardig veranderde stemming. Haar geheele
wezen was door ontroering aangegrepen, haar zenuwgestel geschokt, zij was schier koortsachtig.
In een levendig gesprek met Pericles over hetgeen zij met hem gezien en gehoord had,
zocht zij de gestoorde harmonie van haar gemoed weder te verkrijgen. Want evenals
er nachtvogels zijn en ander nachtgebroedsel, wier oog de duisternis liefheeft en den helderen straal van licht
niet kan verdragen, zoo zijn er van den anderen kant ook kinderen des lichts, die
zich alleen in den gouden glans van het hun bekende en verwante element wel bevinden en niet in de donkere afgronden van den nacht kunnen staren. Tot dezen behoorde Aspasia.
Een blik in de duisternis echter, een staren in den zwarten nacht, kwam haar die tocht
voor, en wat zich het heilige licht van Eleusis noemde, scheen haar geen licht, integendeel eene andere soort van duisternis;
want het was somber en voerde door somberheden heen. Zij echter kon zich het licht
alleen vroolijk denken. Voor haar gold als licht alleen datgene, wat schitterde en
tot opgewektheid stemde te gelijk. Het vale, kille, spookachtige schemerdonker, waarna
het oogverblindend schelle licht, dat de Hiërophantes van Eleusis in de diepten des
levens deed vallen, scheen haar een snood contrast met het ware, rooskleurige licht.
Goochelspel en ijdele bangmakerij noemde zij de aan tooverij grenzende phantastische
kunsten der Eleusinische priesters.


Zoo gevoelde zij zich dus aangedaan en geschokt, door eene pijnlijke onrust aangegrepen
en meer dan ooit tot tegenspraak geprikkeld.


’t Was intusschen in het van vreemdelingen, voornamelijk van Atheners, wemelende Eleusis
geen [175]geheim gebleven, dat Aspasia aan de zijde van haar gemaal zich in de mysteriën had
laten inwijden. Maar ook van de bijkomende omstandigheden dezer wijding waren zij,
die met het scherpe oog der afgunst het doen en laten der Milesische naspeurden, al
heel spoedig onderricht. De ergsten hare vijandinnen, nog onlangs op nieuw beleedigd
en tot wraak aangezet, vertoefden te Eleusis, en Lampon liet zich niet onbetuigd,
de brave, vol-ijverige Lampon, die het vertrouwen en de vriendschap van Telesippe
in nog hoogere mate had weten te winnen, sedert zij de gade van een opperpriester
was geworden, en die zich voortreffelijk leende tot een werktuig van de wraakzuchtige
vrouw en haar intrigeerende vriendin. Den argeloozen mystagoog had Lampon weldra het
geheim van het vermetel waagstuk ontlokt, waardoor Aspasia tegen alle heilige regelen
in de mysteriën was binnengeleid. Door hem werden de vijandinnen op de hoogte dier
zaak gebracht.


Weldra werd de Archon Basileus, de handhaver der heilige wetten, van deze misdaad
verwittigd en een onweder pakte zich samen boven het hoofd van Aspasia en haar medeplichtige,
Hipponicus, die haar tegen de heilige gebruiken, tot hare wijding de behulpzame hand
had geleend.


Nog wist Aspasia niets van het dreigend gevaar, en eer zij daarvan in kennis werd
gesteld, wedervoer haar ten huize van den daduchus een onaangenaam geval van gansch
anderen aard.


Aspasia zat met Pericles en hun gastheer Hipponicus aan het ontbijt. Het heilig gebruik
verordende in den tijd der viering van de mysteriën eene zekere onthouding; des te
meer vermaak schepte Aspasia er in, den ouden drinkenbroer Hipponicus door vroolijke
drinkliederen en scoliën op te wekken, ten einde hem meer aan den bezielenden God
Iacchus dan aan de strenge Persephone te doen denken. Hij sprak den beker vlijtig
aan en al vuriger en vuriger begonnen zijne oogen te schitteren, terwijl de bekoorlijke
vrouw tegen den somberen [176]ernst der mysteriën te velde trok en tegen al wat somber was in ’t algemeen, ook tegen
het sombere begrip van plicht, waartegen zij het vroolijk recht des levens en der
vreugde plaatste.


Pericles verwijderde zich om een ambtgenoot, die zich te Eleusis bevond, op te zoeken
en Aspasia begaf zich naar haar vertrek.


Plotseling stond de dronken Hipponicus voor haar en begon haar verwijtingen toe te
voegen.


„Vrouw!” riep hij uit met dubbelslaande tong, „uw naam is ondank! Heb ik u niet te
Megara uit moeilijke verwikkelingen gered? En wat was mijn loon daarvoor? En heb ik
mij nu niet weder onverschrokken voor u in gevaar gestort, door u, tegen alle heilige
gebruiken, in de groote mysteriën binnen te smokkelen? En zal ik ook daarvoor geen
dank inoogsten, zelfs niet den geringsten? Eilieve, daar gij toch zoo vrijzinnig zijt,
waarom zijt gij dan tegenover mij zoo preutsch? Vreest gij misschien uw man? Die is
afwezig. Of het sombere begrip van plicht? Daar hebt gij zooeven nog den spot mee
gedreven. Ben ik u soms niet jong of mooi genoeg? Neem dan dezen ring met dien kostbaren
steen! Hij heeft twee talenten aan baar zilver gekost!—Weet gij dan, dat Pericles
altijd van u houden zal? Zal hij u misschien niet eens evenals Telesippe verstooten?
Alles in de wereld wentelt en draait bont dooreen! Verlaat u toch op niets! Tast toe!
Neem den ring, mooi wijfje! Neem den ring met den steen, die twee talenten gekost
heeft! Weet gij dan, lieve, hoe lang gij nog bekoorlijk zult zijn? Nog zijt gij het
ontegenzeggelijk, maar de tijd komt, waarop gij oud en leelijk zult zijn!—Neem den
ring, schatje, en geef er mij een kus voor!”


Aspasia stiet, gloeiend van toorn, den dronken man naar de deur. Toen werd Hipponicus
woedend en stotterend schreeuwde hij:


„Wie zijt gij toch eigenlijk? Zeg, wie zijt gij dan toch? Een licht dametje uit Milete;
bij Demeter! Een dametje uit Milete? Sedert wanneer wilt [177]gij eene Spartaansche vrouw zijn, eene eerzame, deftige matrone?—O, gij preutsche,
die toch eens den jongen Alcamenes zonder eenige preutschheid tot model hebt gediend!”—


Aspasia beefde en verbleekte van toorn om den dronken, schaamteloozen beleediger.
Nogmaals duwde zij den waggelende achteruit, wierp snel haar oppergewaad om en ijlde
uit het vertrek en uit het huis, haar echtgenoot Pericles te gemoet.


Zij had nauwelijks het huis verlaten of de geslepen vriend van Diopithes, de ziener
Lampon, trad het binnen.


Hij was door Diopithes gezonden, die den vorigen dag te Eleusis was aangekomen.


Toen zij, met doodelijken haat tegen Pericles en Aspasia bezield, het eerst de tijding
van Aspasia’s onwettige inwijding vernamen, hadden zij onmiddellijk besloten, zoowel
Aspasia zelve als den daduchus bij het heilige gerecht aan te klagen, en de meesten
waren verheugd, dat zij thans, behalve de gehate vrouw, ook den zeer benijden Hipponicus
in het verderf zouden kunnen storten.


Maar Diopithes zelf, het eigenlijke hoofd dezer vijandelijke partij, was van eene
andere meening. Hij verzon een plan, dat zijn sluwheid eer aandeed. Gaarne had hij
Hipponicus de aanklacht en een veroordeelend vonnis gegund, maar hij berekende, dat
de niet aangeklaagde en niet veroordeelde Hipponicus hunne partij nuttiger kon zijn,
dan zoo hij aangeklaagd en veroordeeld was.


„Als wij hem onmiddellijk aanklagen,” sprak hij, „zal de machtige Pericles hem met
zijn geheelen invloed ter zijde staan, en hij zal, zoo al niet er ongestraft afkomen,
dan toch veel lichter straf krijgen, dan wij wel wenschen. Wellicht zal hem eene geldboete
opgelegd worden, hetgeen den rijksten man van Athene niet veel schaden zal. Hij zal
die betalen en dezelfde blijven, die hij is. Anders evenwel wordt de zaak, als wij
hem niet onverwijld tot verantwoording van zijn gedrag noodzaken, maar de aanklacht
voorloopig als eene altijddurende bedreiging [178]boven zijn hoofd doen zweven. Wij zullen hem doen weten, dat wij zijn geheim kennen
en dat het in onze macht is hem in het verderf te storten, zoodra wij willen. Dit
zal hem bereidwillig en gedwee in alles maken. Hij zal als een man, die een behagelijke
rust boven alles liefheeft en wien geen prijs te hoog is, om eene verlegenheid of
verwikkeling te ontkomen, alleen uit angst voor ons, een werktuig, zonder eigen wil,
zijn. Zijn invloed te Athene en de macht van zijn rijkdom is groot: beter is het dit
water op ons rad, dan op dat van onze tegenstanders te leiden.”—Zoo sprak de snoode,
sluwe Erechtheüs-priester tot zijne makkers en zond Lampon naar de woning van Hipponicus.


De ziener trof den daduchus in een zonderlingen toestand aan. Hij vond hem dronken
en tevens in den hevigsten toorn ontstoken, tengevolge van hetgeen zooeven tusschen
hem en Pericles’ gade had plaats gehad.


Desniettemin begon Lampon een gesprek met Hipponicus en zei hem ronduit, dat het bekend
was geworden, hoe hij de gade van Pericles op eene wijze, die tegen de heilige regelen
streed, in de mysteriën had binnengeleid.


Bij deze woorden verschrikte de dronken Hipponicus zoozeer, dat hij bijna nuchter
werd. Doch met verdubbelde heftigheid barstte zijn toorn tegen de Milesische los.
Hij begon haar jammerend te verwenschen, als eene verleidster, die hem in het verderf
wilde brengen.


„Grijp haar!” riep hij, „radbraak haar, vil haar, doe met haar, wat gij wilt, zij
verdient het!”—


Met innig welgevallen vernam Lampon de uitdrukkingen van gramschap tegen Aspasia uit
den mond van Hipponicus, en nadat hij eerst nog op eene sluwe wijze den toorn en de
angst van den man tot het uiterste had doen stijgen, kwam hij met de verklaring voor
den dag, dat zij, die van plan waren hem in staat van beschuldiging te stellen, bereid waren zich in het geheim met hem [179]te verstaan. Hij vroeg hem of hij de uitnoodiging aannam, welke die mannen hem deden,
om met hen over de zaak in onderhandeling te treden. Hipponicus haalde weder ruimer
adem en beloofde reeds vooruit alles wat men van hem mocht verlangen. Onmiddellijk
werd nu tusschen hem en Lampon plaats en uur voor het onderhoud vastgesteld.


Terwijl dit gesprek tusschen Lampon en Hipponicus voorviel, ijlde Aspasia door de
straten van Eleusis. Weldra echter moest zij haar snellen gang vertragen door de groote
drukte en gewoel. ’t Kon niet anders of zij werd opgemerkt en herkend. Zij zag zich
weldra het voorwerp der algemeene aandacht, ’t geen haar natuurlijk in verlegenheid
en verwarring bracht.


De in Eleusis verzamelde menigte was door de vijanden en vijandinnen van Aspasia op
alle mogelijke wijze tegen Pericles’ gade opgeruid. De geruchten over hare onwettige
wijding maakten de ronde onder het volk. Er waren bovendien menschen, die zich verstoutten
luide te zeggen, dat Aspasia voorheen eene hetaere te Milete en te Megara was geweest,
dat zij uit de laatste plaats met schimp en schande was weggejaagd en dat reeds om
deze misdaad alleen hare inwijding eene goddelooze zaak was. Overdrijving en sprookjes
van de zotste soort liepen, naar gewoonte, over haar van mond tot mond, en zaaiden
minachting, ja zelfs verbittering in de gemoederen.


Van dergelijke gezindheden was de menigte vervuld, door welke de gade van Pericles
in angstige haast zich een doortocht trachtte te verschaffen.


’t Ontbrak niet aan brutale lieden, die nieuwsgierig hare schreden volgden, ja zelfs,
achter haar loopende zich beleedigende woorden lieten ontvallen, die haar oor bereiken
en haar krenken moesten.


„Wat is er voor nieuws in Athene?”—


„Niets dan dat de vrouw daar speer en schild draagt, en dat de mannen verwijfd zijn.”—


„Ja, ’t valt niet te ontkennen, dat Athene door [180]eene vrouw bestuurd wordt.”—


„Door Pallas Athene bedoelt ge?”—


„Neen, door eene Milesische hetaere. Pericles zal, zoo men zegt, weldra haar beeld
op de Acropolis laten plaatsen.”—


„Die arme Pericles! De vrouwen heeft hij nooit kunnen weerstaan. Hij is immers ook
Elpinice’s minnaar geweest en men weet dat deze hem nog met hare verwelkte bekoorlijkheden
betooverd heeft.”—


„Is die Milesische dezelfde, met wie hij voor jaren eenmaal in Klein-Azië heeft rondgezworven?”—


„Ja wel, dezelfde; ’t heette, dat hij met haar een bedevaart deed naar den onderrok
van de heldenbedwingende Omphale21, welke rok, zooals men weet, in den tempel van Artemis te Ephese is opgehangen.”—


„Maar hoe kwam ’t hem toch in de gedachte om diezelfde vrouw thans met zich naar de
ruwe Peloponnesus te voeren, waar zij zich toch onmogelijk recht tehuis kan vinden?
Het poesje, zegt een spreekwoord, ligt graag zacht.”


„Inderdaad, men zegt, dat haar de muggen in Elis zeer lastig geweest zijn, en ik wed,
dat de paardevliegen van Eleusis haar nog minder zullen aanstaan.”—


„Waarachtig het gegons van deze schijnt haar zeer slecht te bevallen.”—


„Ach, die teedere hoentjes uit Paphia’s22 nest, die van hunne jeugd af op purperen dons hebben geslapen, die Ionische vrouwen
met hare smeltende oogen en mollige armen, zonder beenderen in het lichaam, geheel
molligheid en liefelijkheid—wat zouden zij in het krijgshafte Olympia of in het ernstige
Eleusis te zoeken hebben?”—


Zoo klonken de scherpe woorden en smaadredenen, [181]met opzet gesproken, in het steeds toenemend gewoel achter Aspasia.


Toen dit een geruimen tijd zoo geduurd had, stond Aspasia plotseling stil en nam een
snel besluit; zij sloeg den sluier, die haar gelaat bedekte, op, zoodat haar gezicht
geheel zichtbaar was en wierp een kalmen en waardigen blik uit hare fonkelende oogen
op de schare rondom haar.


Toen opende zij den mond en sprak op de volgende wijze tot het haar omringend en haar
aangapend volk:


„Vóór jaren stond ik eens als eene hulpelooze vrouw in Megara’s straten, omringd door
de menigte, onschuldig gehoond, onschuldig vervolgd met blikken en woorden. Met oogen,
gloeiend van haat werd ik beschouwd; want het was een vijandig Dorisch volk, dat zich
om mij drong. Met onbillijke woorden werd ik gesmaad, met snoode handen aangegrepen,
want het was een ruw, woest Dorisch gepeupel, dat op mij aanviel. Heden omgeeft mij
de menigte in Eleusis’ straten. Maar ik houd rustig en kalm mijn hoofd omhoog: want ’t zijn, meen ik, grootendeels Atheners, die mij omringen.
Geen Dorisch volk is het, maar een Ionisch, welks scherpste pijl, zoo ik meen, de
vermetele blik is, en het ondoordachte woord dat steeds vaardig aan de vlijmende tong
ontglipt. Maar waarom dringt gij zoo om mij heen? Waarom gaapt gij mij zoo aan? Ik
heb mij onwettig in die geheimenissen van Eleusis ingedrongen, meent gij? Weest toch
niet al te kleingeestig, gij verlichte Atheners, en volgt niet al te bereidwillig
de wenken en woorden van hen, die het licht haten en de duisternis liefhebben, en
die u de duisternis voor licht verkoopen! Mannen van Athene! vereert niet al te zeer
het sombere tweetal Godinnen23 van Eleusis, en blijft gedachtig aan uwe schutsgodin Pallas Athene, de Godin des
lichts, de ware en waardige beschermvrouw van het Attische land en volk [182]wier beeld stralenden, vroolijken glans alle nachtgebroedsel verjagend, hoog schittert
op uw burg!”—


Toen de vrouw van Pericles deze woorden gesproken had en het fonkelend oog onbevreesd
over de haar omstuwende menigte liet weiden, zagen de mannen elkander aan, zeggende:


„Zij is, bij de Goden een schoone vrouw, die Aspasia van Milete, en ter wille daarvan
moet men haar veel vergeven!”24—


Zoo spraken zij en weken een weinig uiteen, zoodat zij rustig haar weg kon vervolgen.—


Maar de vrienden van Diopithes, die zich onder de menigte bevonden, waren nu nog feller
op de Milesische gebeten en begaven zich naar den Erechtheüs-priester, om hem te berichten, dat Aspasia met onbeschaamd voorhoofd voor het verzamelde volk
met minachting over de heilige plechtigheden en de eerwaardige Godinnen van Eleusis
gesproken had.


Het uur voor het onderhoud bij Diopithes, waartoe men ook Hipponicus genoodigd had,
was gekomen.


Verscheidene mannen met een somber uiterlijk, verklaarde tegenstanders van Pericles,
waren bij den priester verzameld.


De angstvallige daduchus was zeer inschikkelijk en gedwee in alle zaken. Steunende
op zijne verklaringen en op de toornige uitdrukkingen tegen Aspasia, waarvan Lampon
getuige was geweest, rekende Diopithes hem voortaan onder ’t getal zijner bondgenooten
en helpers.


Om zijnentwil, heette het, zou men in eene volgens de Atheensche wetten hoogst gevaarlijke
zaak de aanklacht tegen Aspasia zoolang verschuiven, [183]als hij zich die genadige behandeling waardig toonde. Om de vrouw van Pericles in
het verderf te storten, meenden de samenzweerders, waren de vermetele, oneerbiedige
uitdrukkingen voldoende, die zij voor het geheele volk over de Eleusinische Godinnen
had durven uitspreken. Ieder oogenblik kon men wegens deze zaak alleen eene aanklacht
van goddeloosheid en godsdienstverachting tegen haar indienen.


Er waren mannen van de oligarchen-partij tegenwoordig, die zeiden, dat men verder
moest gaan; dat men zich niet tevreden moest stellen de Milesische aan te vallen,
die toch altijd slechts eene vrouw was, maar dat men zich eindelijk ook aan Pericles
zelven eens moest wagen. Zij wezen op de verderfelijke veranderingen, die er door
hem in den staat hadden plaats gegrepen, op de onbeperkte volksheerschappij die door
zijne toegeeflijkheid zich had ontwikkeld en die door niets in toom gehouden werd
dan door den persoonlijken invloed van den bij het volk geliefden strateeg. De belangen
der Atheners waren alzoo aan de willekeur en het goedvinden van één enkele prijs gegeven.
Anderen meenden, dat mannen als Anaxagoras, Socrates en de Sophisten de eigenlijke
oorzaak waren van den rampzaligen toestand van den staat. Deze hadden de Atheners
geleerd vrij te denken en oneerbiedig te spreken over de Goden en goddelijke zaken;
deze vóór anderen moest men trachten uit te roeien. Bovendien waren er tegenstanders
en benijders van Phidias en zijne school onder de aanhangers van Diopithes, die ook
de vervolging tot hen wilden zien uitgestrekt.


De oogen van Diopithes fonkelden bij de opnoeming van al deze mannen. Hem waren zij
allen gelijkelijk gehaat.


„Wij zullen ze allen weten te vatten,” zei hij, „allen van de rij af of te gelijk.
Doch laat ons sluw de goede gelegenheid bespieden en de voor ons gunstige stemming
der Atheners afwachten. Inmiddels echter moeten wij heimelijk naar een vast plan [184]te werk gaan, om ’t verderf dier schuldigen voor te bereiden.”


Zoo sprak de Erechtheüs-priester. Veel werd er vervolgens nog gewikt en gewogen, veel afgesproken door de bij Diopithes
vergaderde mannen.


Aspasia was dien dag niet in het huis van Hipponicus teruggekeerd; alleen Pericles
begaf zich op den morgen van den volgenden dag, toen hij op ’t punt stond met zijne
gade Eleusis te verlaten, nogmaals naar den daduchus.


Hij riep hem ter verantwoording over de onbeschaamde beleediging, die hij Aspasia
had aangedaan. Hipponicus verontschuldigde zich met zijne dronkenschap en opgewondenheid,
waarvan Aspasia voor een deel althans zelve de schuld was, daar zij hem door Anacreontische
liedjes en gesprekken bij het vroolijke maal tot Dionysische dartelheid geprikkeld
had. Vervolgens beklaagde hij zich bitter over de verlegenheid en het gevaar, waarin
hij door zijne medeplichtigheid aan de onwettige inwijding van Aspasia in de mysteriën
geraakt was.


Pericles had medelijden met deze verlegenheid en beloofde hem zijne bescherming. Doch
Hipponicus was niet tot gerustheid te brengen.


Toen Pericles desniettemin schouderophalend afscheid nam, volgde de daduchus hem tot
aan de deur, keek telkens angstig rond en fluisterde zijn ouden vriend in ’t oor:


„Wees op uw hoede, Pericles! Bij Diopithes werden gisteren in de schemering booze
plannen gesmeed. Ook ik was daarbij;—gedwongen—; want het gold mijn hoofd.—Neem u
in acht voor Diopithes en maak hem onschadelijk, zoo gij kunt. Men wil Aspasia en
Anaxagoras en Phidias en u zelven in ’t verderf storten. Mij hebben zij in hunne macht,
die ellendelingen—ik moest maar altijd met het hoofd ja knikken, op alles wat zij
daar voorstelden—maar de honden en de raven mogen hen verscheuren, den Erechtheüs-priester en zijne geheelen aanhang!”
[185]








1 Mystes is het Grieksche woord voor hem, die ingewijd is in de mysteriën. Het woord
„musterion” zelf beteekent geheim. De hier verkondigde leer schijnt van een godsdienstig-staatkundigen
aard geweest te zijn. Degenen, die den hoogsten graad in die mysteriën hadden verworven,
heetten epopten, opzieners. ↑




2 Ithaca tegenwoordig „Teaki”, eiland in de Ionische zee. ↑




3 Hiërophantes is hij die de heilige offerplechtigheden onderwijst en bijzonder hij
die in de Eleusinische mysteriën de profanen in de geheimenissen inwijdt; de opperpriester.
Vergelijk Herodotus VII, 153. ↑




4 Basilissa is het vrouwelijk van basileus, dus koningin, vooral echter in de beteekenis
van: de echtgenoote van den Archon Basileus. ↑




5 Mystagogos beteekent in het Grieksch eigenlijk hij, die de oningewijden binnenleidt;
wij zouden zeggen: „de voorbereider”. Vergelijk Cic. Verr. 4. 59. ↑




6 Echidna beteekent: adder; ook de slang Echidna, de moeder der Gorgonen; zie de volgende
noot. ↑




7 Chimaera beteekent: geit; voorts een fabelachtig monster van voren leeuw, in het midden
geit, van achteren draak, voortgebracht, naar Hesiodus, door Typhaön en Echidna; het
wordt ook voorgesteld met de drie koppen der genoemde dieren. De Chimaera werd door
Bellerophon gedood. ↑




8 Hier wordt natuurlijk niet de gevaarlijke klip Scylla bedoeld in de straat van Messina,
maar een persoonlijk wezen. Scylla, eene dochter van Phorcys, die door Circe in een
monster werd veranderd, welks onderlijf uit bassende honden bestond. ↑




9 De affodil of slaaplelie werd door de Ouden asphodelus, soms asphodilus geheeten. Het is een soort van lelieachtig
gewas met knolvormigen wortel, die door de Ouden genuttigd werd. De smaak is bitter
en scherp; de wortel saprijk. ↑




10 Stinkende, verpestende. ↑




11 De Cerberus, die volgens eene andere mythe honderd koppen had; hij bewaakte den Hades;
hij werd door Heracles bedwongen. Hij was voortgebracht door Typhon en Echidna. ↑




12 Persephone (Proserpina), de dochter van Demeter, werd door Hades (Pluto) geschaakt.
De helft van het jaar bracht zij bij Hades, haar echtgenoot, door, de andere helft
op den Olympus. Zij wordt beschouwd als de koningin van het schimmenrijk. Zij wordt
ook Kora geheeten. ↑




13 De naam Cocytus, in het Grieksch Kokutos geheeten, wordt afgeleid van een werkwoord,
Kôkuô, dat jammeren, klagen, huilen beteekent. ↑




14 Dit woord bestaat uit het Grieksche pur, vuur en phlegô, brandende vuurstroom. ↑




15 Het zal niet overbodig zijn de personen, die Hamerling hier telkens bedoelt, aan te
wijzen, omdat zonder die te kennen deze passage onbegrijpelijk is. Hier doelt Hamerling
op Ixion, koning der Lapithen, die omdat hij Hera had willen onteeren in de onderwereld
op een eeuwig ronddraaiend rad werd gebonden. ↑




16 Tantalus, koning in Phyrgië, vader van Pelops en Niobe, stond in hoogen gunst bij
de Goden; doch hij verklapte de geheimen, die hij aan hunne tafel vernam en werd tot
straf door Zeus in de Tartarus geworpen, waar stroomend water en heerlijke vruchtboomen
hem omringden, doch telkens wanneer hij, door dorst en honger gekweld, de handen er
naar uitstrekte, weken zij buiten zijn bereik. ↑




17 Hier heeft de schrijver Sisyphus op het oog, deze was de zoon van Aeölus, een doortrapte
schelm, die van het Geranea-gebergte rotsblokken op de reizigers neerwierp en zich
met den buit verrijkte. Zelfs verried hij de geheimen der Goden. Ook voor die misdaden
werd hij tot gemelde straf in de onderwereld veroordeeld. ↑




18 De Danaïden, dochters van Danaüs, die gedwongen met de zonen van Aegyptus huwden.
Negen en veertig van de vijftig dochters vermoorden in den huwelijksnacht hare mannen,
op aansporing van haar vader. Alleen Hypermnestra spaarde haar gemaal Lynkeus. Daarom
werden zij tot bovengenoemde eeuwige straf veroordeeld. ↑




19 Tityus, zoon van Zeus en Elara, dochter van Orchomenus of van Gaea had Leto (Latona)
willen onteeren; vandaar zijne straf. ↑




20 De woonplaats der gelukzaligen in het schimmenrijk: de Elyseesche velden. ↑




21 Zie Deel I noot 2 pag. 259. ↑




22 Paphia, de Paphische d.i. Aphrodite, die te Paphos, eene stad op Cyprus, bijzonder werd
vereerd. ↑




23 Demeter en hare dochter Persephone. Zie noot 1 pag. 171. ↑




24 Dit zijn nagenoeg dezelfde woorden, die de oudsten des volks, op Ilium’s muren gezeten,
tot elkander spraken, toen zij de schoone Helena zagen. Zij komen voor in de Ilias,
Boek III, vers 156–159, en luiden, volgens Vosmaer’s vertolking, aldus:






„Niemand verbaas ’t voorwaar, dat ter wille van zulk eene vrouwe


Grieken en Troiers ’t leed zich troosten van alle die rampspoen.


Machtig in schoonheid schijnt als dat der godinnen ’t aanschijn.”



















[Inhoud]






XX.










DE SCHOOL VAN ASPASIA.




Sedert den dag, waarop de jonge Alcibiades door een discus zijn kleinen makker in
het Lyceüm had gewond, was eene reeks van jaren verloopen.


De knaap was tot een bloeienden jongeling opgegroeid; want hij had zijn achttiende
levensjaar bereikt. Hij was naar Atheensch gebruik met de andere jongelingen, die
in ’t zelfde jaar mondig werden, in de volksvergadering voorgesteld, met speer en
lans gewapend naar het heiligdom van Agraulus aan den voet der Acropolis gevoerd,
hij had daar den plechtigen eed afgelegd, waarmede de nieuwe Atheensche burger zich
aan het vaderland wijdde: hij had gezworen zijn wapenen nooit oneer aan te zullen
doen en zijn medestrijder in den slag niet te verlaten, te strijden voor de heiligdommen,
en, ’t geen allen het dierbaarst is, den Staat, eens onverminderd, ja zoo mogelijk
vergroot in macht en eer, aan de nakomelingen achter te laten, de wetten door het volk gegeven te gehoorzamen en niet te dulden, dat een ander ze schond of
trachtte af te schaffen.


Maar het vaderland, waaraan de jonge Alcibiades met dezen eed trouw zwoer, stelde
voor het oogenblik slechts matige eischen aan zijn ijver en inspanning. De peribolen-dienst,
dien de juist mondig verklaarde Atheensche jongelingen vervullen moesten, bestond
in kleine tochten voor de inwendige veiligheid van het Attische land, en deze konden
eerder als een genoegen dan als een last beschouwd worden.


De staat liet den jongen zoon van Clinias voldoende tijd om de genietingen der gulden
jeugd te smaken. Met hem was de jonge Callias opgegroeid, die zijn vader Hipponicus
een schrielhans noemde, de jonge Demus, de om zijn schoonheid beroemde [186]zoon van Pyrilampes, die insgelijks van meening was, dat zijn vader Pyrilampes van
zijne rijkdommen geen goed gebruik wist te maken. Xanthippus en Paralus werden soms
door de luim van Alcibiades, die hun den roem van brave knapen te zijn niet gunde,
als helpers bij een ondeugenden guitenstreek meegesleept, doch zij moesten zich steeds
met een ondergeschikte rol vergenoegen. Want ten eerste ontbrak het den spruiten van
Telesippe aan geest en vernuft, en ten andere waren hunne zakken niet zoo gevuld,
als die der beide zonen van de rijkste mannen van Athene, noch als die van Alcibiades
zelven, wien na zijn mondigheid ook het vrije bezit van zijn vaderlijk erfgoed ten
deel was gevallen.


Eene eigenaardige liefde had Alcibiades voor den jongen Manes opgevat, den knaap van
vreemden afkomst, die Pericles uit den Samischen krijg had medegebracht en wien hij
te zamen met zijne zonen en met dien van Clinias in zijn huis had laten opvoeden.
Maar alle pogingen van Alcibiades om dezen droomerigen, stillen, eenigszins zwaarmoedigen
jongeling in zijn vroolijken kring te lokken, mislukten ten eenenmale.


Deze jongeling begon overigens in dien tijd, door eene zonderlinge soort van ziekte
aangetast, het voorwerp van eene huiveringwekkende opmerkzaamheid te worden. In hem
ontwikkelde zich die raadselachtige neiging, die bekend staat onder den naam van onbewust
slaapwandelen of maanziekte. In het holst van den nacht, wanneer alles in sluimering
lag verzonken, stond hij op van zijn leger en doorwandelde met gesloten oogen het
door de maan verlichte Peristylium, vervolgens beklom hij het plat van het dak en
liep daar eenigen tijd heen en weder, altijd met gesloten oogen, en keerde ten laatste
naar zijne legerstede terug, even onbewust als hij ze verlaten had. De mare van den
slaapwandelenden knaap in het huis van Pericles verbreidde zich in geheel Athene en
men begon van dit oogenblik af hem met een zekeren [187]afschuw te aanschouwen, als iemand, die onder den invloed van daemonische machten
stond.


Had reeds Alcibiades als knaap de algemeene aandacht der Atheners getrokken, ’t was
natuurlijk, dat hij nog meer van zich deed spreken, toen zijne kin behaard werd door
„het zachte dons der mannelijkheid”. Zijne dolle streken waren het praatje van den
dag, en daar hij vroegtijdig geleerd had, hoeveel bekoorlijks de naam van een aardigen
deugniet aanbrengt, legde hij zich volstrekt geen dwang op, ja zelfs, wanneer hij
een dollen streek had uitgevoerd, waarover de Atheners het hoofd schudden, deed hij
dien in het vergeetboek geraken door een nog dolleren te doen. Hij wist immers, dat
zelfs zij, die hem laakten, hem heimelijk bewonderden. Menigmaal scheen het, alsof
hij eens wilde beproeven, of hij toch niet iets kon doen, wat de Atheners ernstig
tegen hem zou kunnen verbitteren. Te vergeefs! Zijne handelingen mochten moedwillig
en dartel zijn, als zij wilden, hij zelf bleef altijd geliefd.


’t Was nog altijd de lievelingswensch van Hipponicus, dat de schoonste jonkvrouw van
Griekenland, zijne dochter Hipparete, de gade mocht worden van den schoonsten Helleenschen
jongeling. Hij betoonde zich daarom zoo vriendelijk en voorkomend mogelijk voor den
jongen Alcibiades, noodigde hem herhaaldelijk aan tafel en behandelde hem bijna met
de teederheid van een vader.


Alcibiades maakte zich over hem vroolijk, evenals over ieder ter wereld, en plaagde
hem met overmoedige scherts. Eens zond hem Hipponicus kostelijk toebereide visschen
op een gouden schotel. Alcibiades hield den schotel en bedankte Hipponicus met de
volgende woorden: „’t Is al te vriendelijk van u, dat ge mij behalve den gouden schotel
ook nog zulke heerlijke visch daarbij hebt gezonden.”—Hipponicus lachte dat zijn buik schudde, en roemde bij de heele wereld de geestigheid van zijn aanstaanden
schoonzoon.—


De bevallige jonkvrouw Hipparete zelve, die door [188]haar vader reeds geleerd had den jongen Alcibiades als haar toekomstigen echtgenoot
te beschouwen, was heimelijk voor den prachtigen jongeling in minnegloed ontstoken.
Zij had hem eenige malen bij openbare feesten gezien. Hij echter spotte met het ingetogen
meisje. Hij hield zich voor het oogenblik liever aan de schoone en geestige hetaeren,
wier aantal in de stad der Atheners gedurig toenam.


Inzonderheid was het Theodota, die den jongen man inwijdde in de mysteriën van het
vroolijkste levensgenot. Een tiental jaren was ongeveer verstreken, sedert Alcamenes
deze schoone van den rijken Corinthiër als loon voor zijne voortreffelijke marmergroep
had bedongen. Thans was Theodota te Athene wellicht niet meer de bloeiendste, zeker
echter nog de beroemdste onder hare vriendinnen.


Zij was voor Alcibiades het middelpunt van een kring van de weelderigste verkwisting,
en het dartelste onbeteugeldste levensgenot. Maar zij was alleen het middelpunt, terwijl
de kring zelf zijne grenzen hoe langer hoe wijder uitbreidde.


Diophites wreef zich vergenoegd de handen, zeggende: „Theodota richt gewis den veelbelovenden
pleegzoon van Pericles ten gronde!”—


Maar werkelijke gezondheid, werkelijke kracht en werkelijke schoonheid zijn, naar
het schijnt soms onverwoestelijk. De teugellooze Alcibiades bloeide als eene roos
in den morgendauw. Hij had dien blos op de wangen, dien de zedepredikers, volgens
hun meening, aan den deugdzamen moeten toekennen, terwijl juist de deugdzamen niet
zelden met die vale gelaatskleur en doffe oogen rondloopen, die de zedeprediker gewoonlijk
als beeld gebruikt, wanneer hij met krachtige trekken den wellusteling wil schilderen.


Theodota vervulde hare taak bij den levenslustigen jongeling in den beginne met blijde
opgewektheid, doch langzamerhand begonnen in haar hart aandoeningen van een dieperen
hartstocht levendig te worden. De ongelukkige! Zoo zeker als het ’t [189]meest benijdenswaardig geluk scheen, door Alcibiades bemind te worden, even zeker
was het grootste ongeluk hem te beminnen!—


De mondigverklaring van den jongen Alcibiades had weinige dagen na den terugkeer van
Pericles en zijne gade van hunne Elische reis plaats gehad. Ofschoon nu de jonge man,
in ’t bezit van zijn vaderlijk erfdeel, ophield een huisgenoot van Pericles te zijn,
voerden toch de gewoonte en genegenheid benevens de betoovering, die Aspasia noodwendig
op hem moest uitoefenen, hem dikwerf genoeg terug naar den drempel van het huis, waarin
hij opgevoed was.


Kan het bevreemden, dat de vermetele lieveling der Chariten durfde wagen, ook der
nog altijd zegevierend schoone gade van Pericles eene soort van hulde te bieden, die
hij in de school van Theodota geleerd had? Maar de schoone Milesische was nog steeds
te jong, om den onontwikkelden mannelijken bloei verleidelijk, te verstandig om ze
in ’t geheel begeerlijk te vinden, en veel te fier, om zich, zelfs de buitengewone
schoonheid van den jongeling in aanmerking genomen, voor de zegekar van den baardeloozen
vrouwenheld te laten spannen. Zij wist, dat geen vrouw, zelfs zij niet, dezen vluchtigen
losbol inderdaad zou kunnen kortwieken, boeien en beheerschen. Grootscher dan het
twijfelachtig genoegen ’t getal zijner veroveringen te vermeerderen en bekoorlijker
tevens, was haar de gedachte, haar geslacht aan hem te wreken en hem voor eene loszinnigheid
te straffen, die hij haar zelve niet mocht doen ondervinden. ’t Kwam haar daardoor
niet in de gedachte, tegenover den jongeling dien moederlijk teederen, door ’t verschil
in jaren gerechtvaardigden toon aan te nemen, waar onder dikwijls oudere vrouwen hare
liefde verbergen, of de rol eener vertrouwde bij hem te zoeken. Zij beantwoordde de
beleefdheden van den jongeling eenvoudig door er volstrekt geen acht op te slaan en
hem wel is waar niet met moederlijke teederheid, maar toch met moederlijke ernst te
behandelen. [190]Dit verbaasde den verwenden, zich zijner zegepralen bewusten veroveraar. Hij gevoelde
eene heimelijke spijt, doch de hoogachting die hij der Milesische toedroeg, werd er
niet door verminderd, integendeel zij nam er door toe, zonder dat hij er zich ten
volle van bewust was. Zoo gevoelde hij zich telkens weder tot Aspasia getrokken en
drong haar de rol van vertrouwelinge op, die zij volstrekt niet van plan geweest was
te zoeken.


Op zekeren dag verbreidde zich door Athene het bericht van een nieuwen streek van
Alcibiades, die meer dan alle vorige geschikt was, om de aandacht te trekken en aller
tongen in rep en roer te brengen. Er werd namelijk verteld, dat Alcibiades op een
uitstapje, dat hij met de besten zijner vrienden naar Megara had gemaakt, zich daar
onaangenaamheden op den hals gehaald, ten laatste zelfs een meisje geroofd en mede
gevoerd had, hetwelk hij nu bij zich te Athene verborgen hield. Niet gering, zei men
verder, was de verbittering der Megarensers, die toch reeds van ouds op de Atheners
gebeten waren.


Velen spraken reeds over openlijke vijandelijkheden, die ten gevolge van dezen streek
der Atheensche jongelingen tusschen Athene en de naburige Dorische stad zouden uitbreken.


Alcibiades loochende, wanneer hem er naar gevraagd werd, de zaak volstrekt niet, en
vertelde ten laatste de geheele geschiedenis uitvoerig, ja met blijkbaar welbehagen,
aan zijne moederlijke vriendin Aspasia.


„Wij waren”—zoo sprak hij—„den vervelenden peribolendienst in de landelijke vlekken
moede geworden, hoewel wij er ook soms eene kleine afwisseling in brachten, door,
in plaats van op stroopers en roovers te loeren, liever jacht te maken op een Thracisch
meisje in de boschjes van den Phelleus of op eene jeugdige schoone uit Acharnae.


„Zoo besloot ik dan in gezelschap van mijne vrienden Callias en Demus nogmaals een
klein zeetochtje [191]voor eenige dagen te ondernemen. Wij hadden ons reeds vóór geruimen tijd een fraai
versierd, groot pleizierjacht op gezamelijke kosten laten bouwen, waarmede wij ook
soms ter vischvangst gingen. Dit jacht bestegen wij en namen drie Ionische meisjes
mede, die, behalve in schoonheid, ook in de muziek- en zangkunst uitmuntten; voorts
een paar jachthonden, benevens jachtnetten en werpsprieten; want wij waren voornemens
langs die kust te roeien en hier en daar aan land te gaan, om te jagen. Wij voeren
door de zeeëngte van Salamis. De „Bacchante”—zoo heette onze bark—danste lustig op de golven.


„De bont beschilderde voorsteven, die in een vergulden panther uitliep, waarop eene
Bacchante reed, fonkelde in de stralen der zon. Den mast hadden wij, als een Thyrsus-staf
met klimop en bloemen omwonden. De bodem van het vaartuig was met tapijten en mollige
kussens bedekt. Wij praatten en schertsten en zongen; eene der drie schoonen blies
op de fluit, de tweede bespeelde de cither en de derde sloeg het symbaal, zoodat de
zee van gezang en muziek en opgeruimde vroolijkheid weerklonk, en wij de nieuwsgierige
dolfijnen met de riemen op den kop moesten slaan, om hen te verdrijven en te beletten,
dat zij ons jacht omver wierpen of vernielden.


„Langs het strand varende, kwamen wij voorbij vele landhuizen. Vóór een van deze hielden
wij een oogenblik stil, om de schoone, die het bewoonde, een serenade te brengen.
Wij zongen en musiceerden vroolijk. De schoone was verheugd, toen zij het gezang uit
de zee vernam en de sierlijk getooide jonge vrienden zag. Glimlachend stond zij op
het terras van het huis; wij wierpen haar kransen en kushanden toe. Nu ging het weder
verder zeewaarts. Brandend stak ons de zon, doch wij wisten ons te helpen. Wij spanden
de oppergewaden onzer vriendinnen en onze eigene boven onze hoofden, om de zon af
te weren. ’t Was een schoon gezicht, zooals het vaartuig met die wimpels en [192]zeilen getooid, de met purper getinte baren doorkliefde. ’t Scheen als zou men straks
het heldere, verleidende lachen eener Sirene vernemen. Wij waren juist in de Halcyonische
dagen, gedurende welke de windstilte heerscht en de ijsvogel broeidt. Wij hadden de
zeeëngte van Salamis achter ons en het Megarische strand rechts voor oogen. Hier begonnen
de kusten eenzaam en eentonig te worden; van tijd tot tijd drongen de tonen eener
herdersfluit tot ons van de glooiende bergen en men zag kudden van runderen, lammeren
en geiten grazen. Wij legden hier en daar aan en vermaakten ons op allerlei wijzen.
Wij vingen visschen met angels, die wij van de rotsen aan lange koorden in de zee
wierpen, en vingen eenige wilde ganzen, eenden en trapganzen met strikken.


„Toen wij juist weder ons schip hadden bestegen, om de reis in de richting van Megara
voort te zetten, ontmoette ons een pleizierjacht, dat in sierlijkheid en weelderigen
tooi voor het onze volstrekt niet onderdeed. In dit prachtige vaartuig zat een bedaagd
man, met een bekoorlijk schoon meisje aan zijne zijde. Het gezicht van dit meisje
deed mij in fellen minnegloed ontsteken. Doch al te vluchtig was de ontmoeting. Snel
gleden de beide vaartuigen langs elkander; de Megarische bark zeilde onmiddellijk
om eene vooruitstekende rots en verdween uit onze oogen.


„Wij gingen weder aan land op eene plaats, die ons bijzonder aanlokte. Daar was eenig
kreupelhout, ’t geen onze honden aanstonds doorsnuffelden. Na weinige minuten joegen
zij een haas op; wij grepen naar onze jachtnetten en sprieten en in de hoop, het dier
machtig te worden, achtervolgden wij het en lieten onze vriendinnen in de nabijheid
van het vaartuig achter. De haas werd door de honden uit het bosch in de velden en
weilanden gedreven. Terwijl zij onder luid geblaf voortsnelden, brachten zij de herders en hunne kudde in rep en roer. De honden stoven zelfs midden
door een kudde geiten, zoodat deze verschrikt uit elkander [193]vlogen en sommigen tot aan de zee afdwaalden. Vertoornd over de verstrooiing zijner
kudde, greep de herder een scherpen steen, die juist voor zijne voeten lag, wierp
hem naar een der honden en trof hem doodelijk aan den kop. Het was de trouwe Phylax,
die alle eigenschappen bezat van een voortreffelijken jachthond.


„Toen wij het voorgevallene uit de verte zagen, lieten wij den haas loopen en ijlden
gloeiend van toorn, op den geitenhoeder los. Deze echter had inmiddels andere herders
ter hulp geroepen en wij zagen, toen wij aankwamen, een dreigende menigte tegenover
ons. Evenwel maakten wij aanstalten, om met onze jachtsprieten op hen los te gaan.
Op dit oogenblik kwam een slaaf in allerijl uit het nabijgelegen landhuis aanloopen,
om in naam van zijn heer te vragen, wat dit rumoer beteekende. Toen wij van den slaaf
vernamen, dat de geitenhoeder in dienst was bij den heer van dat landgoed, verlangden
wij met dezen te spreken, om voldoening voor het doodelijk gewonde dier te erlangen.
Wij volgden den slaaf en toen wij het landgoed naderden, ’t welk een statig aanzien
had en zich als het eigendom van een vermogend man voordeed, verbaasde het ons niet
weinig, in den naast het huis gelegen tuin juist dienzelfden grijsaard en dat bekoorlijke
kind te zien rondwandelen, die wij kort geleden op de zee hadden ontmoet. Wij verhaalden
den man het gebeurde en zeiden, dat wij van plan waren ons op den herder te wreken.
De oude man, als Megarenser een verklaarde vijand van de Atheners, antwoordde in onheusche
bewoordingen. De herders, die in groote menigte ons op den voet gevolgd waren, beschuldigden
ons met hevig misbaar hunne velden verwoest en hunne kudden verstrooid te hebben.
Met behulp der huisslaven, die door wenken en teekenen van hun meester aangespoord
waren geworden, onder smaadredenen en scheldwoorden op ons indringend, waren wij genoodzaakt
voor de overmacht te zwichten en zonder eenige voldoening de plaats te verlaten.
[194]

„Hoe zeer ook door de omstandigheden opgewonden, had ik toch niet verzuimd eenige
blikken op de jeugdige schoone te werpen, die zich nog steeds in den tuin bevond en
met een gevoel van nieuwsgierigheid en schrik den twist had aanschouwd. Met mijne
makkers teruggekeerd, deelde ik hun onmiddellijk mijn besluit mede, om mij op den
nietswaardigen Megarenser te wreken. Het schoone kind hield ik voor een gekochte lievelingsslavin.
Mijn plan was: mij met mijne vrienden een tijdlang in de nabijheid verborgen te houden
en het oogenblik te bespieden, waarop het landhuis onbewaakt was en het meisje zich
alleen in den tuin zou bevinden, dan haar ijlings te overvallen en haar te ontvoeren.


„Eerder dan wij gehoopt hadden, vond ik de gewenschte gelegenheid. Voordat de tweede
dag nog verloopen was, hadden wij het meisje ontdekt, aangegrepen, door een doek voor
den mond het schreeuwen belet en in vliegenden haast op het onder eene rots verborgen
schip gebracht.


„Onder beschutting der ingevallen schemering ontvluchtten wij, met den liefelijken
buit aan boord, en forsche roeislagen brachten ons snel van de Megarische kusten.”


„En het meisje?” vroeg Aspasia.


„Schikte zich in haar lot,” hernam Alcibiades, „hoewel zij niet, zooals wij gedacht
hadden, eene gekochte lievelingsslavin was, maar eene vrij geborene, de nicht van
dien verwenschten Megarenser. Simaetha1 is haar naam en ik noem haar de bekoorlijkste der Helleensche—neen, niet der Helleensche
vrouwen, maar toch zeker de bekoorlijkste der Helleensche jonkvrouwen!”


Megara! Dit woord had een eigenaardigen klank voor Aspasia’s oor. Met onmiskenbare
teekenen van belangstelling had zij het verhaal van den koenen jongeling aangehoord.


Zij vroeg met bijzondere nieuwsgierigheid naar [195]de eigenschappen van het meisje. Alcibiades schilderde haar schier in ideale trekken.


Aspasia verlangde Simaetha te zien. De schaker was aanstonds bereid haar wensch in
te willigen. Hij bracht Simaetha tot haar. Het meisje was beeldschoon, zoodat Aspasia
zelve er verbaasd van stond. Maar het geheel geleek op een ongeslepen diamant. Immers
zij was te Megara opgevoed. Het was tijd voor haar geworden, dat zij werd geschaakt
zoo niet deze parel in de verborgenheid zonder glans of heerlijkheid zou te loor gaan.


De rijke Megarenser had haar als een jong meisje in zijn huis opgenomen. Zij had het
bij hem beter gehad dan eene slavin, maar niet zoo goed als eene dochter.


Hij scheen, met het oog op haar veel belovende schoonheid, haar willens of onwillens,
alleen tot een voorwerp om zijne lusten te bevredigen, te willen opvoeden. In geen
enkel opzicht geleek de oude Megarenser op den edelen grijsaard van Milete, den bekenden
Philammon, dien Aspasia in het verhaal van de geschiedenis harer jeugd aan Pericles met zulk
eene warmte had geprezen. Simaetha haatte hem en verklaarde, dat zij zich liever wilde
dooden, dan ooit weder in het huis van haar opvoeder terug te keeren.


Aspasia’s scherpe blik merkte de kiemen van vrouwelijke voortreffelijkheid van den
hoogsten rang op in het karakter van het jonge meisje, dat nog nauwelijks haar zestiende
levensjaar was ingetreden. Uit hare oogen schitterde evenveel geest, als schoonheid
uit hare trekken. Aspasia brandde van begeerte om deze heerlijke kiemen te ontwikkelen.
Spoedig was haar besluit genomen. Zij zeide tot Alcibiades:


„Het meisje is uw eigendom: niet zoozeer door den roof, dien gij op haar gepleegd
hebt, als wel door haar eigen bepaald uitgedrukten wil, om niet meer in het huis van
den Megarenser terug te keeren. Maar gij zijt haar nog niet waardig. Voor knapen van
uw soort zijn edele, bloeiende meisjes, [196]ja zelfs het onnoozele dochtertje van Hipponicus, veel te goed. Vrouwen van Theodota’s
slag zijn voor u en uws gelijken bestemd: aan dezen moogt gij, om zoo te zeggen, de
horens van uw overmoed afslijpen. Overigens zoudt gij u over het bezit van Simaetha,
zooals zij nu is, maar half verheugen. Weldra zoudt gij haar moede worden; want onontwikkeld
liggen in haar nog de kiemen van die eigenschappen, welke noodig zijn om niet de oververzadiging
ten laatste de heerschappij te doen verkrijgen over de liefde. Vertrouw mij het kind
eenigen tijd toe. Geef mij den schat, die gij buit gemaakt hebt, ter bewaring; beleg
om zoo te zeggen, uwe bezitting op renten: gij zult ze, als de tijd om is, vertiendubbeld aan waarde
uit mijne handen terug ontvangen.”


Alcibiades was te jong en te lichtzinnig, dan dat het hem zwaar had kunnen vallen
het verhavende meisje voor eenigen tijd zijn huis te doen verlaten en Aspasia toe
te vertrouwen.


„Ik ben bereid,” zeide hij, „mijn kostbaren schat bij u op renten te zetten. Ik weet
vooruit, dat die renten mij rijkelijk schadeloos zullen stellen voor de korte ontbering,
die toch immers niet eens eene volledige zal zijn, daar gij mij ongetwijfeld zult
toestaan het schoone kind in uw huis te komen bezoeken.”


„Waarom niet?” hernam Aspasia; „gij moogt gedurig getuige zijn van hare vorderingen.”


Simaetha werd bij Aspasia gebracht. Pericles had in den beginne zijne toestemming
geweigerd; doch zijn gemoed was zoo wonderlijk zacht en teeder, dat hij ten laatste
op het herhaald aandringen van Aspasia haar verzoek inwilligde, evenwel onder voorwaarde,
dat het meisje slechts zóó lang in zijn huis zou vertoeven, totdat over hare al of
niet uitlevering zou zijn beslist. Waren de Megarensers niet zoo gehaat geweest te
Athene, dan zou men de toegevendheid van Pericles, die, uit liefde voor Aspasia, aan
het meisje eene wijkplaats in zijn huis verschafte, zonder twijfel scherper beoordeeld
[197]hebben, dan thans geschiedde.


Men was reeds sedert geruimen tijd te Athene begonnen te spreken van eene school van
Aspasia, en meer dan ooit was er van nu af reden voor dien naam.


Er waren thans inderdaad niet minder dan vier meisjes in den eersten bloei der jeugd,
die in het huis van Aspasia onder de onmiddellijke hoede der Milesische leefden. Bij
hare Milesische nichtjes, die reeds langeren tijd bij haar vertoefden, en de Arcadische
Cora, die zij van hare Elische reis had medegebracht, had zich thans het meisje uit
Megara gevoegd.


Ten volle beantwoordde de naam van school aan de innerlijke bedoeling van Aspasia.
Hare persoonlijke bemoeiingen, om de vrouwen te Athene te veredelen, te bevrijden,
in één woord eene hervorming te dien opzichte tot stand te brengen, waren met een
zeer twijfelachtigen uitslag bekroond. De krachtige drang harer ziel gunde haar echter
geen rust. Zij was tot de overtuiging gekomen, dat het eene vergeefsche poging was
de gerijpte en reeds gevormde vrouw te willen hervormen. In den ontluikenden leeftijd,
meende zij, moest de kiem daartoe gelegd worden.


Geen hetaeren wilde zij opvoeden, maar voorvechtsters en medearbeidsters, die door
geest en schoonheid op gelijke wijze als zij zelve in staat zouden zijn invloed te
oefenen. In de school, die zij stichtte, moest hare overlevering levendig gehouden
en van daar uit verder verbreid worden. Door eene samenwerking van vereende krachten
in haar geest moesten eindelijk de vooroordeelen vallen, en de volkomen zegepraal
van geest, schoonheid en vrouwelijkheid behaald worden.


De gedachte aan de vooroordeelen, die in een ander opzicht uit deze hare school zouden
kunnen voortvloeien, hoewel niet bij haar op den voorgrond staande, was evenwel niet
geheel vreemd bij de fiere, schrandere Milesische. Hare leerlingen konden, evenals hare meesteres, machtige en [198]uitstekende mannen tot echtgenooten verkrijgen, de heerschappij van Pericles helpen
verzekeren en bevestigen, en door haar invloed den tegenstand zijner vijanden bestrijden.


Maar vond de gade van Pericles er geen bezwaar in, een aantal jeugdige, bekoorlijke
meisjes onder de oogen van haar echtgenoot om zich te verzamelen? Deze fiere, koene,
naar machtige doeleinden strevende ziel was verre verheven boven laffe overwegingen
en kleingeestige gevoelens; zij joeg niet, als een gewone vrouw, enkel persoonlijke
voordeelen na, maar voor eene grootsche gedachte leefde en werkte zij. En zij wist
dat Aphrodite’s gordel nog altijd in hare macht was; dat hij in hare hand nog niets
van zijne bekoorlijkheid had verloren. Zij wist, dat zij nog lang de meesteres onder
hare leerlingen zou blijven en dat dezen eerst worden moesten, wat zij reeds was.
En wat inzonderheid Pericles betrof, zij had de overtuiging, dat niets ter wereld
de tooverketen kon verbreken of verzwakken, waarmede zij zijn hart had gekluisterd
en die door de gewoonte al hechter en hechter was geworden.


Eene gril der natuur had Aspasia de moederweelde ontzegd2. Zij verdroeg het zonder klagen. Was ’t haar niet vergund vrouwelijke telgen van
haar schoot tot haar evenbeeld op te leiden, het lot had haar in die veel belovende
bloeiende meisjes eene vergoeding gegeven, waaraan zij naar hartelust de tooverkracht harer vormende meesterhand kon beproeven.


Muzen en de Chariten schenen van den Olympus neder te dalen en zich als ’t ware in
Aspasia’s school als leermeesteressen aan te bieden. Daar werd de verheven leer verkondigd,
hoe de natuur tot edele kunst gelouterd moest worden en de kunst weder tot natuur.
Daar werd de eenheid van al het schoone begrepen en verwezenlijkt: daar werd de muziek,
[199]een dans der zielen en de dans eene muziek der lichamen—daar werd de schoonheid poëzie
en de poëzie betooverende schoonheid.


Aspasia’s streven was ’t in hare leerlingen door de schoonheid en om de schoonheid
den geest op te wekken en dien opgewekten geest te veredelen en vrij te maken.


Als middel om den geest wakker te schudden diende haar echter niet alleen elke soort
van kunst; ook de rijke hulpbronnen van wijsheid, kennis en wetenschap werden als
vruchtbaar zaad op de vleugels der Eroten in de school van Aspasia binnengedragen.
Uitgesloten alleen was het ernstige, het strenge, het sombere. Vroolijkheid bleef
gepredikt als de hoogste wet der schoonheid en des levens.


Wat Aspasia haren leerlingen boven alles leerde, was dit, hoe dwaas het was, allen
invloed van hare bekoorlijkheden te verwachten. Zij toonde haar aan, dat deze nog
lang niet op zich zelven alleen het beminnelijke uitmaakten. Zij zeide haar, dat schoonheid
eene deugd is, die, als elke andere, geleerd, geoefend en aangekweekt moest worden.
Zij maakte haar duidelijk, dat de geest de echte kruiderij is, die aan de schoonheid
gepaard, haar frisch deed blijven. „Eene onnoozele schoonheid,” sprak zij, „veroudert
spoedig en weldra verwelkt ook de bekoorlijkheid, die door de laagheid als een verpestende
walm wordt omgeven. Niets vernietigt zoo snel den bloei, als een stompzinnig voortleven
in geestdoodende alledaagschheid. Schoon te zijn, zeide zij, is geen toestand, maar
een handelen, een werken. Schoonheid is de hoogste macht en haar invloed berust op
de samensmelting der edelste vermogens—op eene bekoorlijke en harmonische ontwikkeling
van lichaam en ziel. Zij is geen dood pronkstuk, geen onbewegelijk licht: integendeel,
evenals het zonnerad, een levend stralenspel, een spattende vonkenregen.


„Men kan zich de schoonheid niet onmiddellijk geven,” placht zij ook te zeggen, „maar
men kan overal het leelijke uitroeien, temperen, verzachten. [200]Niet te dikwerf kunt gij in den spiegel zien: niet om op te merken hoe schoon gij
zijt, maar om uwe leelijkheid te bespieden. Alleen dan zult gij ervaren dat niemand
altijd schoon en niemand altijd leelijk is—dat de bloei van iedere schoonheid wel
honderdmaal in den loop van den dag in gedaante en kleur verandert, dat zij, aan zich
zelve overgelaten, geen stand kan houden, maar wankelt; dat eene schoonheid, die zich
harer macht bewust, de hand in den schoot kan leggen, een droom is van zottinnen,
en dat schoon te zijn eene moeilijke kunst is zelfs voor de schoonsten. Laat onder geene vermomming het leelijke ingang
bij u vinden! Want talloos zijn zijne gestalten, talloos zijne vormen! Het leelijke
is een daemon, met wien wij iederen dag worstelen moeten, als hij ons niet besluipen
en overweldigen zal. Het meest echter keert hij uit de hinderlaag der ziel zijne doodelijke
wapenen tegen den bloei des lichaams.”


Maar niet met vermanende woorden alleen, ook metterdaad ondersteunde Aspasia hare
leerlingen in den strijd tegen dien sluwen, dreigenden daemon. Zij vorschte de kiemen
en sporen van elke leelijkheid na, evenals de overheid den dief. Gelijk een schoolmeester
een stok of roede, zoo had zij een kleinen, zilveren spiegel in de hand en hield dien
de schuldige voor, wanneer slechts eene sprank van leelijkheid, naar lichaam of ziel,
zich vertoonde. Zoo leerde zij die jeugdige meisjes zelfbeheersching, onderdrukking
van iedere opkomende luim en hartstocht, rust, vroolijkheid, gelijkmatigheid van lichaam
en ziel.


Van de beide nichten van Aspasia legde de eene, Drosis, een schitterenden aanleg voor
den mimischen dans aan den dag. Prasina daarentegen muntte voornamelijk uit door vaardigheid
in zang en snarenspel. Doch Aspasia gedoogde niet, dat eene van beiden zich uitsluitend
op de ontwikkeling van eene dergelijke eenzijdige kunst toelegde. Zij verlangde van
ieder, dat zij niet door de beoefening van ééne bepaalde kunst, maar door eene harmonisch
ontwikkelde [201]persoonlijkheid zou trachten te behagen. „Eenzijdige beoefening der kunst,” zeide
zij, „geeft altijd aanleiding tot mindere ontwikkeling van het karakter zelf en zijne
harmonische vorming.”


Drosis was van nature betooverend door hare bevalligheid. Hare gestalte was slank
en sierlijk, zoo aetherisch licht en zwevend, dat zij, door de velden wandelend, even
als eene nimf, geen grashalm noch bloem scheen te kunnen knakken. Hare ledematen hadden
die rankheid, die jeugdige fijnheid en bevallige teederheid, welke de zinnen nog veel
meer bekoort dan plompe weelderigheid.


Prasina was haar gelijk in schoonheid, maar zij bezat boven haar eene heldere zilveren
stem, waarmede zij, de liederen van Sappho bij de luit zingend, ieders oor verrukte. Is er in ’t algemeen wel iets liefelijkers
dan de heerlijke tonen van de stem van een zestienjarig meisje? Prasina’s stem overtrof
in liefelijkheid, smeltende zachtheid en warmte de stemmen der nachtegalen in de Cephissus-dalen.


Maar de bekoorlijke Drosis, de vurige Prasina, zij werden weldra door den heerlijk
zich ontwikkelenden bloei van Simaetha overschaduwd. In Simaetha’s gestalte, in hare
trekken was de edelste, Helleensche betooverende schoonheid van vormen in de zuiverste
lijnen uitgedrukt. Trekken van deze verwonderlijke zuiverheid hadden zelfs de meesters
der beeldhouwkunst zich nauwelijks kunnen voorstellen. Zij bezat die onbeschrijfelijke
helderheid die glinsterende en toch ietwat mijmerende vochtigheid van ’t oog, die
soms bij meisjes in den teederen bloei der jaren een wegsleependen invloed kan oefenen.
Maar evenals in uiterlijk schoon, kwam ook in geest en gemoed Simaetha hare meesteres
Aspasia het meest nabij. Innig verwant scheen zij haar door hare geheele ontwikkeling
in gevoel en denken. Niet minder dan de Milesische beloofde zij eene verpersoonlijking
van den echten levenslust en den schoonheidszin van den Helleenschen geest te worden.
Met gloeiende geestdrift begreep zij terstond de gedachten van Aspasia. Zij overtrof
in [202]helderheid van verstand hare medeleerlingen verre. Zij beminde de kunsten, en voor
de beeldhouwkunst scheen zij het onvergelijkelijk scherpe kennersoog van Aspasia te
bezitten. Ook daarin kwam zij met hare meesteres overeen, dat zij op geen enkele afzonderlijke
kunstvaardigheid bijzonderen nadruk legde, maar allen gaven tot eene schoone harmonie
ontwikkelde. Zoo was zij dan de parel van de school der Milesische, die haar bijna
met de teederheid eener moeder liefhad en hare schoonste verwachtingen op haar stelde.


En Cora, het meisje uit Arcadië? ’t Was moeilijk te zeggen of men haar tot de school
van Aspasia mocht rekenen. Toen Aspasia haar uit haar Arcadisch geboorteland had weggevoerd,
prikkelde haar juist de ruwheid der stof, om er hare vormende en ontbolsterende kunst
aan te beproeven. Maar de ruwheid der stof scheen weldra grooter nog dan het meesterschap
van Aspasia’s vormende kunst. Cora was doorgaans een voorwerp van spot bij hare speelgenootjes
en men verlaagde haar bijna tot eene dienstmaagd. Maar toch had het meisje uit Arcadië
ook iets in haar wezen, dat haar nooit geheel tot eene slavin liet vernederen. Niet
bekoorlijk was zij, niet van edelen lichaamsbouw, niet opgewekt van geest, maar ernstig
en peinzend, en het eigenaardige in haar wezen, dat zij mede naar Athene gebracht
had, bleef onveranderd. Zij verraste, door stralen en vonken van geest en gemoed, die altijd iets oorspronkelijke en ongewoons
hadden, en steeds eene bijzondere soort van belangstelling voor haar opwekten. Zij
scheen als een wezen uit eene vreemde, tot heden nog onbekende wereld.


Aspasia vond het raadzaam hare kweekelingen, tegen de Atheensche zeden en ondanks
haar jeugdigen leeftijd in den vrijen, ontwikkelden omgang met de wereld en de menschen
te brengen. Thans evenals vroeger bezochten haar huis mannen van uitnemenden geest,
door wier gesprekken de zielen der meisjes vroegtijdig boven de platte alledaagschheid
[203]verheven en in hoogere sferen opgevoerd werden. Maar ook bezoeken van vrouwen waren
niet uitgesloten. Wie van die uitstekende mannen eene schoone vriendin in dezen kring
wilde binnenleiden, dien werd het volgaarne toegestaan. Onder hen, die van die vrijheid
gebruik maakten, bevond zich die jonge beeldhouwer en architect Callimachus, die een
verwend beeldschoon, jong meisje, Philandra genaamd, van Corinthe naar Athene had
gebracht. Hij hield hartelijk veel van het meisje en scheen besloten haar tot zijne
echtgenoote te nemen. Doch Philandra, van nederige en arme afkomst en nog in hare
prille jeugd, miste eene beschaving en ontwikkeling, die haren vriend waardig was.
Hoe kon haar die beter ten deel vallen, dan door het verkeer met de omgeving van Aspasia?
Deze achtte het natuurlijk niet beneden zich den kring harer school ook buiten hare
woning uit te breiden.


Philandra was eene schoonheid van weelderige, maar toch edele vormen. Zij verried
een heftig, ja hartstochtelijk karakter en scheen door haar statig voorkomen ouder
dan zij werkelijk was.


Zoo was dan, om zoo te zeggen, een vrouwelijke Olympia in Aspasia’s woning neergedaald.
De jonge Alcibiades placht de meisjes naar de Godinnen te noemen, met wie zij de meeste
gelijkenis hadden. Kunstenaars werden in dezen Olympus tot het scheppen van schoone
beelden ontvonkt, dichters tot zoetklinkende liederen bezield. Doch overmoed en al
wat onedel was bleef verbannen uit dezen schoonen kring, Aspasia’s blik wist zelfs
den koenen, hartstochtelijken Alcibiades in toom te houden en steeds hield de priesteres
der schoonheid ook de teugels van de edele juiste maat in de hand. Altijd bleef Aspasia
gedachtig, wat zij aan de eer van ’t huis haars gemaals verschuldigd was. En zij wist
te voorkomen, dat de school, die zij om zich verzameld had, haar echtgenoot ooit de
de minste aanleiding gaf tot verwijdering, die allicht tot eene noodlottige scheiding
zou kunnen voeren.
[204]

Op zekeren dag noodigde de jonge Alcibiades Aspasia en hare meisjes tot een pleiziertochtje
met zijn jacht uit. Aspasia nam de uitnoodiging van den jongen man aan, onder nadrukkelijke
voorwaarde, dat hij niemand van zijne overmoedige makkers zou mede nemen.


Op een zomermorgen, terwijl de frissche dauw zich parelde op blad en halm, besteeg
Aspasia met Drosis, Prasina, Simaetha en Cora het schip van Alcibiades. Bij haar sloten
zich nog Callimachus en Philandra aan, en in gezelschap van Philandra eene vriendin
van haar, Pasicompsa geheeten, die, evenals Philandra zelve, bij Aspasia was ingeleid
en door deze waardig geacht eene plaats onder hare leerlingen te nemen. Behalve de
genoemden en eenige slaven, om te roeien, bevond zich niemand op het schip.


Men voer het strand langs en geraakte weldra in de schoone bocht van Salamis. Links
zag men de groene in den morgendauw schitterende eilanden, rechts het Attische strand
met zijne aegaleïsche3 heuvels.


Niets vermag de ziel vriendelijker en harmonischer te stemmen dan een spelevaart over
eene zonnige, blauwe zeegolf. En geen heerlijker azuur wordt er gevonden, dan dat
van Salamis’ zeeboezem. Zoo smaakte dan ook het gezelschap van Alcibiades, zich wiegelend
op de baren der zee onder dien heerlijken hemel, een onbeschrijfelijk, een zalig genot.
Boven hunne hoofden het blauw van den aether, onder zich het hemelsblauw der zee,
dreven zij als het ware tusschen twee hemelen, zich wiegelend in eene zalige azuur.
Of dat van den aether dan wel dat van de zee bekoorlijker was, wisten zij niet en
zij vroegen er ook niet naar; zij zagen alleen, dat somwijlen de vogels voor een oogenblik
uit den blauwen aether in de zee neerdoken, als om hare bekoorlijkheid te onderzoeken,
terwijl de [205]visschen daarentegen uit de blauwe zee somwijlen oprezen en voor een oogenblik met
de koppen lustig in den blauwen aether voortzwommen, als om eene vluchtige, heerlijke
teug daaruit in te zwelgen.


Het gezelschap op het schip van Alcibiades geleek op de vroolijke visschen en vogels,
die zich in de bekoorlijkheid van zee en aether verlustigden en verkwikten. Zij zogen
in volle teugen al dat heerlijke in en dachten daarbij zoo weinig om de buitenwereld
en zich zelven, als die vogels en visschen. De jeugdige, bevallige kweekelingen van
Aspasia zagen van het scheepsboord omlaag naar de schoone zee, doch alleen om hare
lieve gezichtjes daarin te spiegelen. Alleen Cora zag, als zij in den vloed nederkeek, niet haar gezicht, maar de zee zelve. In
haar gemoed alleen werd de betoovering der zee met levendigheid gevoeld.


De andere meisjes spiegelden zich in de zee, de zee echter spiegelde zich in Cora.


De indruk steeg in haar gemoed schier tot vrees. Want zij begon ten laatste met eene soort van angst in hare trekken naar de diepte
der zee te luisteren. En toen men haar glimlachend vroeg, of zij soms de stemmen van
verleidelijke Sirenen uit de diepte hoorde, bevestigde zij dit, waarover haar speelgenooten
in een helderen lach uitbarstten, die verre over de zee klonk.


Wellicht gelokt door de muziek dezer stemmen, werd het jacht door een dolfijn gevolgd,
die geheel over den waterspiegel daarheen gleed. Een vogeltje, dat zich te ver van
’t land in de zee had gewaagd, zette zich een oogenblik, als om te rusten, op zijn
rug, zonder dat hij het bemerkte.


Juist toen de zilveren lach over Cora op het vaartuig van Alcibiades weerklonk, stevende
een groote koopvaarder het jacht voorbij. Daar de koopvaarder zeer dicht langs het
jacht voer, konden zijne bemanning en het gezelschap van Alcibiades elkander zeer
goed opnemen. De mannen op de koopvaarder hadden een ruw, woest uiterlijk en wierpen
[206]donkere blikken van onder hunne borstelige wenkbrauwen op het jacht van Alcibiades,
bijna dreigend als haviken op eene vlucht duiven. Daar echter de koopvaarder veel sneller roeide, liet hij weldra
de bark achter zich en het vroolijke gezelschap sloeg geen acht meer op hem. Callimachus
meende er een Megarisch schip in herkend te hebben.


In eene kleine bocht werd geankerd en men besloot aan land te gaan, om zich daar eenigen
tijd op het vriendelijk uitnoodigend strand te vermeien. ’t Was juist de plaats, waar
men den in de rots uitgehouwen zetel van den Perzischen koning Xerxes toont, op eene
helling der aegaleïsche bergen, den zetel, dien de groote koning, toen hij zijne vloot
hier tot den beslissenden slag geschaard had, op het glooiende strand besteeg en vanwaar
hij, eerst met fier vertrouwen op de overwinning, en vervolgens met steeds toenemende
ontzetting de vreeselijke vernieling zijner macht bij Salamis had aanschouwd. Callimachus
en Alcibiades geleidden Aspasia en de meisjes op den in de rots gehouwen zetel, en
Alcibiades verlangde van Aspasia, dat zij als de waardigste daarop plaats zou nemen.
Aspasia gaf aan de uitnoodiging gehoor. Callimachus zette zich aan hare zijde. De
meisjes met Alcibiades vlijden zich in eene bekoorlijke groep om haar heen.


Boschjes van zeegras en mirtestruiken, vol donkere en lichte bessen, schoten op tusschen
de klippen.


Er lag een wondervolle vrede over het zonnige land en de fonkelende zee uitgebreid.
Dubbel bekoorlijk scheen van deze hooge plaats het tegenover hen opdoemend Salamis.
Tusschen het eiland en het vaste land blauwde de zee, door geen windje gerimpeld.
Zilverheldere, glinsterende strepen doorsneden hier en daar het diepe azuur, als schitterende
bruggen. Geen geluid werd er vernomen in de gansche verte dan het ruischen van de
in gelijkmatigen rhythmus aan- en terugklotsende golven [207]bij het strand en van tijd tot tijd het gekrijsch eener meeuw, die zweefde over de
klippen.


„Bij alle zeenimfen!” zei Alcibiades: „het is hier zoo vreedzaam, als aan het Siciliaansche
strand. Men zou meenen, dat hier ergens in de nabijheid de verliefde Cycloop Polyphemus moest zitten, starend op de zee, waar het beeld van Galateä4, zich spiegelt in den vloed, terwijl zij met lichten voet daarover zweeft. De hond
van den plompen herder loopt blaffend langs het strand haar te gemoet, doch de nimf
overstelpt lachend den liefdebode met eene aanrollende schuimende golf zoodat hij
druipstaartend terugloopt.”


Inderdaad, hier heerschte eene zalige stilte, waarvan men niet gelooven kon, dat zij
ooit verstoord was noch ooit verstoord kon worden.


Aspasia wierp van haar in de rots gehouwen zetel een blik naar de bergen van de Peloponnesus.


„Als ’t mogelijk is,” sprak zij, „al het onaangename en sombere, dat ik ginds aan
gene zijde der bergen gezien en doorleefd heb, uit mijne ziel weg te vagen, dan moet
het in deze ure zijn. Te glansrijk is de zee aan dit strand en den aether daarboven,
dan dat hier ooit als ginds het sombere de overwinning zou kunnen behalen. Ik daag
u moedig uit tot den strijd, ruwe sombere Peloponnesus!”


„En ik met u!” riep Alcibiades en stak de vuist uit tegen de Argolische bergen.


„En ook wij allen!” riepen de meisjes lachend.


Op dit oogenblik viel Aspasia’s blik, rechts afdwalend, op het Megarisch vaartuig.
Het scheen thans klein op den grooten afstand. Het scheen stil te liggen. Aspasia’s
fiere, schier minachtende blik wendde zich er weldra van af. In hare oogen bliksemde
thans iets van dien overmoed, die het hart des Perzischen konings vervulde, toen hij
van dezen zetel op zijne vloot nederzag.
[208]

Een slaaf bracht op bevel van Alcibiades een zak met kostbare lafenis en weldra schuimden
de bekers en een vroolijk rondgezang klonk over de golven. Bekoorlijk schalde het
lied der vreugde over de schoone eenzame golven, en van verre werd het weerkaatst
door den kalmen zeeboezem.


Door den geest van Dionysus gedreven, verstrooiden de meisjes zich deels op het schelprijke
strand, deels op de hellingen, waar, tusschen de rotsen, geurige kruiden opschoten.
Zij geleken op fladderende vlinders, geplaagd, vervolgd door Alcibiades.


Nu eens liepen zij onder luide kreten naar elkander, om een dood zeedier te bewonderen,
een polyp of een dolfijn, die vroeger, het zilte nat doorklievend, de kleinere zeedieren
schrik had aangejaagd of de dochters van Neres op zijn rug gedragen, doch thans door
eene schuimende golf op het rotsachtige strand was geworpen. Dan weder gingen zij
zitten en Alcibiades verhaalde de aandachtig luisterende meisjes zonderlinge jachtavonturen:
bijvoorbeeld, hoe hij onlangs eens aan ’t strand een grooten polyp en een haas te
gelijk had buit gemaakt, toen hij met de hengelroede een polyp uit het water op het
land slingerde en deze juist op een haas neerviel, die in ’t gras sluimerend verscholen
lag en onmiddellijk door de honderd armen van den polyp omkneld werd.


Inmiddels onderhielden zich Aspasia en Callimachus.


De verhouding van Callimachus tot de schoone gade van Pericles was van een zonderlingen
aard. Hartelijke vriendschap verbond hem met Alcamenes, en door dezen ingelicht van
alles, wat er tusschen een mededinger van Agoracrites en de schoone Milesische was
voorgevallen, had hij uit Corinthe, vanwaar hij kwam, een vooroordeel, ja bijna een
heimelijken wrok tegen Aspasia medegebracht. Na het heftige tooneel, dat tusschen
Alcamenes en Aspasia te Olympia had plaats gegrepen en waarvan Callimachus eveneens
kennis had gekregen, had hij met [209]zijn vriend eene soort van wraakverbond tegen de Milesische gesloten. Te Athene gekomen,
kwam hij weldra met haar in aanraking, en, door hare betoovering aangetrokken, vergat
hij ten halve, maar ook slechts ten halve, die wraakgedachten.


Aspasia zelve bracht het gesprek op Alcamenes en roemde de vlucht zijner levendige
phantasie.


„Gij doet er wel aan,” zeide zij, „dat gij de vriendschap met dien man aanhoudt en
mij dunkt, dat eene zekere verwantschap van zielen u tot elkander heeft gevoerd. Want,
evenals hem, schijnt ook u eene levendige zucht te bezielen, om de kunst op eene nieuwe
baan te leiden.”


Aspasia zinspeelde met deze woorden op het feit, dat Callimachus de beitel niet meer
voldeed, dat hij meer met de boor arbeidde en de détails zijner gewrochten met eene
zoo schitterende kunstvaardigheid afwerkte, als men het vóór hem nog nooit gezien
had.


„Wanneer men mij toegeeft,” hernam Callimachus, „dat ik door een vlijtig gebruik der
boor de beeldhouwkunst eene schrede vooruit hebt gebracht, dan zou ik nuttige diensten
aan hare zusterkunst, de bouwkunst, kunnen bewijzen. Reeds lang ben ik met eene zaak
bezig, die oppervlakkig, zeer licht en gemakkelijk is, inderdaad echter—gij zult er
om lachen, als gij het hoort—mij maar volstrekt niet gelukken wil. Bij den vooruitgang
der kunst geloof ik dat onze zuilen eene rijkere versiering noodig hebben. De Ionische
krul is het uiterste, waartoe wij het gebracht hebben. Daarmede stellen wij ons sedert
eeuwen tevreden. Ligt het niet voor de hand om met een stouten greep zich daarboven
te verheffen en iets voortreffelijkers te scheppen?”


„In het oosten,” antwoordde Aspasia, „zag ik bladeren en bloemen met keurigen smaak
tot versiering der kapiteelen aangebracht. Wij zijn schuchter, zooals gij terecht
opmerkt. Waarom durft gij niet uitvoeren, wat gij in ’t belang der kunst noodig acht?”


„Zoudt gij wel gelooven,” hernam Callimachus, [210]„dat ik nu reeds sinds jaren mijn hersens met die zaak kwel? Honderde vormen heb ik
uitgedacht, doch niet een enkele heeft mij tot heden volkomen voldaan.”


„Waarom wilt gij een nieuwen vorm uitdenken en verzinnen en geheel en al uit u zelven
scheppen?” vroeg Aspasia. „De natuur is eene voortreffelijke leermeesteres; haar moet
de bouwmeester zoowel als de beeldhouwer haar geheim afzien. Houd uwe oogen open en
gij zult vinden, wat gij zoekt. Gij behoeft het dan slechts goed op te vatten en met
schranderen geest volkomen weder te geven.”


Op dit oogenblik werd het gesprek van Aspasia en Callimachus gestoord door de meisjes,
die kwamen aanloopen en vertelden, dat zij op eene verborgen, liefelijke plek van
het strand een klein grafteeken hadden ontdekt. Zij wilden het Aspasia toonen.


Aspasia en Callimachus gaven aan de uitnoodiging gehoor en lieten zich door de meisjes
naar eene plaats voeren, waar het kleine grafteeken zich bevond. Het lag op ’t rotsachtig
strand verborgen en was door overhangende klippen bijna bedekt. Het bestond uit een
eenvoudigen, smallen steen, waarin een kort opschrift gebeiteld was. Boven de zerk
stond een sierlijke korf, gevuld met verwelkte bloemen en kransen. Aspasia trachtte
het opschrift te lezen en ontcijferde half een meisjesnaam, ’t geen haar echter moeilijk
viel; want eene breedgebladerde acanthus5 had met zijn prachtig loof niet alleen den gedenksteen zelven reeds bijna overdekt,
maar slingerde zich zelfs om den korf. Zijn frisch, levend groen maakte eene treffende
tegenstelling met de treurige verwelkte bloemen in den korf.


Aspasia en de meisjes drukten hare verwondering uit op deze plaats een grafteeken
te vinden. Callimachus echter zeide: „Mij was de aanwezigheid [211]van een klein monument te dezer plaatse niet onbekend.”


Toen de meisjes hierop nieuwsgierig naar de herkomst daarvan vroegen, hernam Callimachus:


„Hij, die dit grafteeken met den korf hier oprichtte, was mijn vriend en ik ben een
der weinigen, wien hij de geschiedenis van dat monument heeft meegedeeld.


„De vriend, van wien ik spreek,” vervolgde hij, „was een voortreffelijk Atheensch
jongeling en oefende met grooten roem de kunst uit om aardewerk en grafurnen te beschilderen
en verdiende hiermede tevens zijn levensonderhoud. Terwijl hij te Corinthe vertoeft,
valt zijn oog op het bekoorlijkste bloemenmeisje van die stad en hij ontbrandt voor
haar in vurige liefde. Maar ook een jonge Spartaan, die zich juist met eenige vrienden
te Corinthe ophield, wordt verliefd op het meisje en wil haar bezitten. Door geweld
en bedreigingen weet hij haar schrik aan te jagen en staat op ’t punt haar van Corinthe
weg te voeren. De Athener in hartstochtelijken toorn ontstoken, daagt zijn mededinger
tot een tweegevecht uit en doodt hem. Vervolgens, om den wraak der vrienden van den
verslagene te ontvluchten, neemt hij het meisje, dat hem gewillig volgde, daar het
zijn liefde beantwoordde, met zich mede, bestijgt in allerijl een vaartuig en vlucht
met haar naar zijn vaderstad Athene.


„Vroolijk vaart het geliefde paar langs het strand; het hart des jongelings vol zalig
genot en het meisje stralend in den bloei harer jeugd en schoonheid, eener bruid gelijk.
Zij bezit behalve hare bekoorlijkheid niets dan het bloemkorfje, met frissche bloemen
gevuld, zooals zij op de markt te Corinthe juist in hare handen droeg, toen de minnaar
haar weg voerde. De paarlen der zee bespatten ’t vaartuig en bevochtigen de rozen
in het mandje. Maar toen de jongeling in de overmaat zijner vreugde een kus op de
lippen van ’t meisje drukt, ontglijdt haar de bloemkorf en valt over boord in zee;
het [212]meisje bukt zich haastig om dien weder te grijpen, doch zich te ver over boord uitstrekkende,
verliest zij het evenwicht, de boot kantelt en zij stort in ’t water. Met een wanhoopskreet
werpt zich de jongeling in zee, omvat, na langen tijd met de golven geworsteld te
hebben, het midden van ’t meisje en zwemt met den dierbaren last naar het nabij gelegen
strand. Met moeite klautert hij tegen eene klip op, het lichaam der geliefde met krachtige
hand aan zijn borst gekneld. Nu vlijt hij haar neer op een vlakke plaats aan het strand.
Hare oogen zijn gesloten, haar gelaat is bleek, te vergeefs, roept hij haar duizend
liefdewoorden toe. Hij heeft slechts een lijk gered.


„Den geheelen dag staart hij roerloos op de geliefde; vervolgens maakt hij zich gereed
haar te begraven. Op de plaats, waar hij haar aan land heeft gebracht, delft hij eene
groeve. Wat treft daar plotseling zijn oog tusschen de rotsen? De bloemkorf van het
meisje is op de baren drijvend naar het strand gespoeld en rust nu daar, door de klippen
teruggehouden. Hij daalt de rots af en droevig te moede heft hij zuchtend het sierlijke,
met frissche bloemen gevulde mandje op en plaatst het, bevochtigd door zijne tranen,
op het graf van ’t meisje. Hij gaat naar Athene en keert weldra terug naar de verscholen,
door de zee omspoelde groeve, met dezen eenvoudigen gedenksteen. Hij legt dien op
het graf en plaatst daarop weder het mandje met verwelkende bloemen. De verborgenheid
der plaats beveiligt het voor heiligschennende handen en ook de acanthus heeft, zooals
gij ziet, de rol van beschermer op zich genomen, daar hij den steen en den korf met
de ranken van zijn heerlijk loof schier bedekt.”—


Aandachtig hadden de meisjes naar het verhaal van Callimachus geluisterd en luide
beklaagden zij het treurige lot van ’t jeugdige paar.


Aspasia sprak na eene korte pauze:


„Hoezeer uw verhaal, Callimachus, ook het gemoed tot medelijden stemt, kan ik toch
den machtigen [213]indruk niet weren, dien deze eenvoudige steen, deze grafzerk, waarvoor de natuur veel
meer dan de kunst heeft gedaan, op mij en zeker op allen, die hem zien, zal maken.
Hoe sierlijk slingert het welig loof van den acanthus zich om den bevalligen, met
verwelkte bloemen gevulden korf boven de wit marmeren zerk! Is dit niet eene dier
meesterlijke groepen, welke der natuur als in eene spelende luim gelukt en die wel
geen kunstenaar ooit zoo bekoorlijk kan verzinnen?”


Callimachus antwoordde niet; maar eene gedachte vloog als een bliksemstraal door zijne
ziel.


Hij staarde een tijd lang op den met loof omslingerden korf; toen sprak hij, zich
tot de Milesische wendende:


„Inderdaad, Aspasia—deze liefelijk omkranste korf is eene van die groepen, waarvoor,
zooals gij straks zeidet, de kunstenaar het oog geopend moet houden, omdat hij daarvan
leeren kan.”


„En omdat hij wellicht daarin vinden kan,” viel Aspasia hem glimlachend in de rede,
„wat hij met vergeefsche inspanning lang heeft gezocht.”—


In geestdrift begon nu Callimachus aanstonds uit te weiden over hetgeen zijne ziel
vervulde.


Terwijl hij aan de Milesische de in hem opgewekte gedachte van eene nieuwe zuilenversiering
breeder ontvouwde, eene versiering, die werkelijk bestemd was in het rijk van ’t schoone
eene blijvende plaats te verwinnen en wier roem met den naam van Callimachus voor
altijd verbonden blijft6, verstrooiden zich de meisjes om bloemen te plukken, waarmede zij het graf van de
jeugdige Corinthische wilden tooien.


Weldra dartelden zij weder vroolijk langs het strand aan zeenimfen gelijk, onder wie
Alcibiades de rol van den plagenden en ondeugenden Triton vervulde.
[214]

Langzamerhand echter begon de stroefheid en schuchterheid van Cora, die op eene eenzame
plek van het strand was achtergebleven, op den vermetelen jongeling eene grootere
bekoorlijkheid uit te oefenen, dan de vroolijke uitgelatenheid harer vriendinnen.


Dat hij tegen haar zin een gesprek met haar aanknoopte, schertsend zich een tijd lang
niet haar onderhield, merkte de betooverende Simaetha zonder de minste opwelling van
ijverzucht op; want ook daarin was zij het evenbeeld harer meesteres, dat zij voor
zulk een hartstocht slechts weinig ruimte had gelaten in hare fiere ziel. Ook zij
scheen slechts voor die liefde vatbaar, welke niet gevaarlijk is voor de opgeruimdheid
en kalme gemoedsrust. En bovendien, welk eene onbeduidende medeminnares was het herderskind,
vergeleken bij die schitterendste parel van Aspasia’s school!


Aan de wereld ontrukt vermaakten zij zich daar in vriendelijke afgescheidenheid, wier
rust, naar ’t scheen, door niets ter wereld kon gestoord worden.—


En toch waren op de onbezorgd zich vermeiende meisjes uit de verte vijandige, loerende
oogen gericht.


Toen het vroeger vermelde Megarische vaartuig het plezierjacht van Alcibiades voorbij
was gevaren, hadden de mannen, die zich daarop bevonden, een bespiedenden blik op
het schip van den Athener geworpen.


Zoodra zij een eind weegs verwijderd waren, zei een van hen vertoornd en haastig tot
zijne makkers:


„Hebt gij dien Atheenschen jongeling wel gezien, die daar met jonge hetaeren op de
zee dobbert? Dat is die onbeschaamde, nietswaardige meisjesroover Alcibiades! Ik herken
hem! Meermalen heb ik hem te Athene gezien. En onder de jonge meisjes bevond zich
Simaetha—de geschaakte Simaetha!”


„Hoe!” riepen de Megarische mannen in heftigen [215]toorn ontstoken, „hoe? is dat die vermetele, die het meisje uit het landhuis van Psaumias
voerde en zich nog steeds ongestraft in het bezit van den buit verheugt?”


„Inderdaad,” hernam de andere, „verheugt hij zich nog ongestraft over zijn roof; want
hij heeft eene machtige bescherming. Te vergeefs waren, zooals gij weet, alle bemoeiingen
van Psaumias en zijne medeburgers, om de uitlevering van het meisje van de overmoedige
Atheners te verkrijgen. Meenen die Atheensche honden niet van ouds dat zij met den
Megarischen staat den spot mogen drijven? De tijd zal hun eenmaal leeren, dat zij
ten onrechte de Dorische stad op hunne grenzen verachten. Voor het oogenblik echter,
mijne vrienden, moeten wij ons, wat Simaetha betreft, de voldoening verschaffen, waartoe
de gelegenheid zich thans aanbiedt.


„Op dat plezierjacht bevinden zich, behalve dien baardeloozen meisjesroover, een ander
ongewapend man en de weinige roeislaven, alleen vrouwen. Wij echter zijn mans genoeg,
om het geheele schip, als wij het aanvallen, te veroveren: in ieder geval om Simaetha
terug te nemen en haar met ons naar Megara te voeren.”


Dit voorstel beviel aan de Megarische mannen. Terwijl zij dus raadpleegden, hoe zij
het schip zouden aantasten, was het gezelschap van Alcibiades in de kleine baai geland.
De Megarensers bemerkten dit uit de verte.


„Des te beter!” zei hun aanvoerder. „Wij zullen hier ons schip aan ’t strand verbergen
en onzen buit op het land vervolgen. Het meerendeel onzer zal het vaartuig verlaten,
om ieder afzonderlijk naar land te sluipen en dan ons twee aan twee op het klippenrijke
strand, waar zij verstrooid ronddolen, in hinderlaag leggen. ’t Zal ons gemakkelijk
vallen op het juiste oogenblik te voorschijn te springen en van het meisje, waar het
ons vooral om te doen is, ons meester te maken, zonder dat de beide Atheensche jongelingen
en hunne roeislaven het verhinderen kunnen, ja misschien zonder [216]dat zij het bemerken. Want als wij van een oogenblik gebruik maken, dat Simaetha van
hare vriendinnen gescheiden en de aandacht der mannen op iets anders gericht is, gelukt
het ons wellicht Simaetha geheel ongemerkt op te lichten en wij zijn dan veilig voor
elke vervolging. Zij weten dan niet, waar het meisje gebleven is, vóór wij onzen roof
in veiligheid gebracht hebben. Moesten wij echter geweld gebruiken, dan ware het te
vreezen, dat die jongelingen misschien van een voorbijvarend Atheensch vaartuig versterking
kregen en men ons nog vóór wij het schip bereikt hebben, op zee zelve den buit weder
afhandig maakte. Daarom laat ons voorzichtig zijn en uit onze hinderlaag op eene gunstige
gelegenheid loeren!”


Zóó sprak de bevelhebber van het Megarisch vaartuig en de mannen deden zooals hij
bevolen had. Zij verborgen zich afzonderlijk of twee aan twee aan het strand en op
de hellingen, en zagen uit hun schuilhoek met scherpen blik naar de argeloos ronddartelende
meisjes.


Lang wilde het gunstige oogenblik voor de Megarensers niet komen. Eindelijk brak het
aan. Simaetha toch, benevens Drosis en Prasina, naderden bloemen plukkende en zich
geen kwaad bewust, eene klip, waarachter eenigen der Megarensers zich verscholen hadden.
Alcibiades was op grooten afstand met Cora bezig en Callimachus onderhield zich nog
steeds met Aspasia bij het grafteeken van het Corinthische meisje.


De Megarensers sprongen eensklaps te voorschijn en trachtten Simaetha te vangen.


Zoodra deze de mannen, met hun woest uiterlijk, op zich zag afkomen, vluchtte zij
onder angstgeschrei weg, gevolgd door Drosis en Prasina, die eveneens de lucht met
kreten om hulp vervulden.


Simaetha echter snelde hare speelgenootjes verre vooruit in hare haastige vlucht.
Reeds had zij bijna de plaats bereikt, waar Alcibiades stond. Deze, zoowel als Callimachus,
en de roeiers, die zich bij het schip bevonden, hoorden de angstkreten der [217]meisjes en snelden ijlings ter hulp. Alcibiades droeg altijd een dolk bij zich; onmiddellijk
trok hij dien en stormde op de roovers los, gevolgd door de slaven, die zich met de
roeispanen hadden gewapend.


Doch de Megarensers wilden niet zonder buit het veld ruimen. Zij zetten, daar Simaetha
hun ontsnapt was, hare vriendinnen Drosis en Prasina na en grepen haar, daar zij in
hare angst, aan schuwe duiven gelijk, niet zoo spoedig hadden kunnen ontvluchten.


Dewijl de Megarensers in ieder oponthoud gevaar zagen en om de straks gemelde redenen
een openlijken strijd liever vermeden, sleurden zij Drosis en Prasina met zich voort
naar het strand, wierpen zich met haar in het schip en voeren in aller ijl naar de
baai van Megara, voordat Alcibiades en zijne helpers het jacht hadden kunnen beklimmen
om hen te vervolgen.


Toch wilde hij, gloeiend van toorn, zich onversaagd in zijn vaartuig werpen, om de
roovers na te zetten. Doch toen hij zich hiertoe bereidde, hieven de meisjes een luid
geschreeuw aan en jammerden, dat zij op het strand verlaten en misschien aan nog loerende
vijanden werden prijs gegeven. Haar echter met zich in het schip te nemen, en zoo
de vijanden te vervolgen, scheen Alcibiades niet minder ongeraden wegens den angst
der meisjes, die dan zouden meenen, dat zij wellicht den vijand als buit in den mond
werden gevoerd. Callimachus, de roeiers en bovenal Aspasia gaven hem in overweging
de vervolging op te geven, daar die onmogelijk was en er middelen en wegen genoeg
te vinden waren, om den overmoed der Megarensers te tuchtigen.


Aspasia was bij ’t zien dier stoute daad der Megarensers verbleekt; maar spoedig verving
een blos van gramschap hare ontsteltenis. Zij was nu ’t eerst weder tot zich zelven
gekomen en rustig en kalm geworden; bijna lachend verzocht zij Alcibiades onverwijld
den terugtocht aan te nemen. [218]Zonder dralen bestegen allen weder het vaartuig en zetten haastig koers naar Athene.


„Wraak den Megarensers!” riep Alcibiades en slingerde, recht opstaande in het schip,
terwijl hij van wal stiet, een beker tegen de scherpe klippen.


„Evenals deze beker op de klip, zal Megara’s machtelooze trots en de trots van al
zijne stamgenooten smadelijk verbroken worden op de harde rotsen van de Atheensche
Acropolis!”—









1 In het Grieksch: Simaitha. ↑




2 Niet historisch; Aspasia heeft Pericles een zoon, eveneens Pericles geheeten, geschonken. ↑




3 Het Grieksche „aigialos” beteekent: „strand”; van dit woord is bovengenoemd adjectief gevormd. ↑




4 Polyphemus, de zoon van Poseidon en de nimf Thoösa, koesterde, volgens eene Siciliaansche
legende, een onbeantwoorde liefde voor Galateä, de dochter van Neurens en Doris, daar
deze de voorkeur gaf aan Acis den zoon van Faunus en Symaethis. Uit ijverzucht verpletterde
Polyphemus hem waarop Acis door Galateä in een vloed of bron werd veranderd. (Fzons
Acilius).


De schrijfwijze Galatheä verdient afkeuring, omdat het Grieksch luidt: Galateia. ↑




5 Acanthus bij ons „berenklauw” geheeten is eene plant, die deels als bijenkruid, deels
om zijn fraaie, kronkelende bladstengels als rand om de tuinbedden geplant en op zuilen,
vaatwerk en in borduursel nagebootst werd. ↑




6 Er bestaat werkelijk een verhaal, dat Callimachus door het zien eener bloemenmand,
als hierboven is beschreven, op de gedachte kwam het zoogenaamd Corinthische kapiteel
te ontwerpen. Dit kapiteel bestond uit acht van buiten aangebrachte en acht binnen
in geplaatste acanthusbladeren en bloemstengels, onder eene afgeronde dekplaat. Later
werd deze zuil tot geheele kolonnaden gebruikt. ↑










[Inhoud]






XXI.










DE MUILEZEL VAN CALLICRATES.




Het viel Pericles niet moeilijk aan Aspasia’s wensch gehoor te geven en de beide haar
ontroofde meisjes van de Megarensers terug te eischen. Want toen ter tijde was om
velerlei redenen het wachtwoord te Athene: Megara moet getuchtigd worden.


De Megarensers echter antwoordden, dat zij Drosis en Prasina, die voorloopig als gijzelaars
aan de bewaking van een aanzienlijk burger waren toe vertrouwd, onmiddellijk zouden
uitleveren, zoodra Simaetha, die door de Atheensche jongelingen geschaakt was, werd
teruggegeven. Tegen dit laatste echter kantte zich Simaetha met alle kracht aan, waarbij
zij eene trouwe hulp in Aspasia vond. Het meisje uit Megara was de lieveling van Aspasia
geworden.


De Megarensers waren te Athene even gehaat, als de Atheners te Megara. Pericles had
meer dan één reden om een volksbesluit door te drijven, dat den Megarensers het bezoeken
der Atheensche havens en van de markt te Athene verbood, zoolang zij niet alleen die
meisjes hadden uitgeleverd, maar ook in eenige andere aangelegenheden de verlangde
voldoening zouden hebben gegeven.


Gevoelig trof deze uitsluiting van de Atheensche [219]markt de Megarensers, en niet lang, meende men, zouden zij in hunne weigering volharden.


Daar het echter te vreezen stond, dat de Megarensers zich heimelijk tot de Spartanen
zouden wenden om hunne krachtige bemiddeling in te roepen, en daar bovendien door
tamelijk ernstige geschillen met Corinthe en door den afval der Attische kolonie Potidaeä1 eene zekere onrust zich van de Atheners had meester gemaakt, grepen de vijanden van
Pericles en Aspasia de gelegenheid aan, het volk tegen hen op te ruien. Door den overmoed
der vreemde vrouw, zeiden zij, en door de onbeperkte losbandigheid harer vrienden
werd nu zelfs de openlijke vrede van Hellas bedreigd, en ter wille van twee geschaakte
hetaeren had Pericles het volksbesluit tegen de Megarensers, als eene brandende fakkel,
onder de Hellenen geworpen.


Groote en geliefde staatsmannen plegen instellingen ten gunste des volks niet altijd
te bestrijden, omdat zij weten, dat het volk toch ten laatste in een soort van blind
vertrouwen hunne leiding zal volgen, en dat het gevaarlijke dier instellingen door
de macht van hun persoonlijken invloed, ten minste zoolang als zij zelven aan het
roer staan, vernietigd wordt. Maar de bezorgden vragen, wat geschieden zal, als zulke
mannen soms door den dood werden weggeroepen en niet meer de teugels van den staat
in hunne vaste hand klemden. Van den anderen kant zien de volksvrienden, die voor
de handhaving der volksheerschappij bezorgd zijn, juist in die gedweeë overeenstemming
van den algemeenen wil met den wil en de inzichten van één enkel uitstekend man, het
grootste gevaar voor de vrijheid. Zoo kwam het, dat de alvermogende Pericles toch
in ’t geheim de voorstanders der onbeperkte volksheerschappij evenzeer als de partij
der oligarchen tegen zich had.
[220]

De leerlooier Cleon, de schapenkoopman Lysicles en de worsthandelaar Pamphilus waren
van meening, dat de wijsheid van één enkele in den staat gevaarlijker was dan de dwaasheid
der menigte, en zij vernieuwden tegenover hunne medeburgers, zoo dikwijls zij konden,
de waarschuwingen tegen den „nieuwen Pisistratus.”


Lieden van den slag van dien leerlooier Cleon, dien schapenkoopman Lysicles en dien worsthandelaar Pamphilus waagden het reeds somwijlen in de volksvergadering
met onstuimig getier de waardigheid van Pericles aan te randen.


Niet onverschillig beschouwde Pericles de moeilijkheden, die menige daad van Aspasia en de brooddronkenheid van Alcibiades hem op den hals
haalden. Aspasia echter was door haar geheele karakter onaantastbaar. De storm kan
wel een eik ontwortelen, maar geen bloem knakken. Den jongen Alcibiades echter verweet
Pericles in ernstige bewoordingen zijne teugelloosheid, die, voor een deel althans,
de bewuste onaangename verwikkelingen met Megara veroorzaakt had. Hij vermaande hem
de voetstappen zijner voorvaderen te drukken, zich verdienstelijk te maken jegens
het vaderland en naar roemrijke daden te streven.


„Dat wil ik!” hernam de jonge Alcibiades half ernstig half schertsend. „Wie echter
dan gij, o Pericles, is de schuld, dat ik geen gelegenheid vind, om mij door roemrijke
daden te onderscheiden? Hoe lang nog moeten wij werkeloos in dezen vervelenden vrede
suffen? Geef mij eene vloot, dan zal ik u Carthago en Sicilië veroveren! Maar zelfs
de weinige, armzalige triëren weigert gij mij, die ik noodig had, om de lieftallige
meisjes Drosis en Prasina uit de gevangenschap in het ellendige Megara te bevrijden.
Mij blijft niets overig, wanneer ik mij jegens het vaderland verdienstelijk wil maken,
dan eens naar Sparta te gaan en de vrouw van den Spartaanschen koning te verleiden,
ten einde het Dorische bloed te vervalschen met het Ionische, ten gunste der Atheners!
O zeker, Pericles, het ontbreekt [221]mij niet aan begeerte naar dappere daden.”


„Onstuimige begeerte naar roemvolle daden, zonder waardigheid en ernstig overleg,”
sprak Pericles, „zal nimmer nut stichten, maar slechts verderfelijke gevolgen na zich
sleepen. Uwe voortreffelijke eigenschappen, waarde Alcibiades, zijn geen blijde hoop,
maar een gevaar voor het vaderland, zoolang zij met ondeugden als de uwe gepaard gaan.”


„Is ’t dan eene ondeugd,” riep Alcibiades, „het genoegen na te jagen? en is niet de
jeugd de beste tijd om te genieten?”


„Gij vergist u!” antwoordde Pericles ernstig; „de jeugd is niet de tijd van het genot
zelf, zij is de tijd om zich met lichaam en ziel op waarachtig genot voor te bereiden.
Zij is de tijd om de vatbaarheid voor genot te ontwikkelen, niet ze te verstompen.
Gij meent te genieten, jonge zoon van Clinias! Maar uw genot van alle vreugdebekers
is niet veel meer, dan jongensachtige overmoed, gedachteloos spel!”—


„Slechts één leven geven ons de Goden om te genieten!” zeide Alcibiades.


„Juist daarom!” hernam Pericles, „moeten wij er op bedacht zijn, het niet te verspillen,
maar het te behouden!”


Zoo onderhield zich Pericles ernstig vermanend met den jongeling.


Deze echter ging van Pericles naar zijne vriendin Theodota en herhaalde glimlachend de woorden van Pericles, terwijl hij er bijvoegde:


„Nu zie ik, dat mijn oude vriend, mijn geliefde Socrates, inderdaad wijzer is dan
Pericles en dan al die andere wijze mannen te Athene. Want deze Socrates alleen heeft
het reeds lang volkomen begrepen, dat bij den zoon van Clinias dergelijke vermaningen
dwaas en vergeefsch zijn!”—


Een geruime tijd was verstreken, sinds Pericles en Aspasia van hunne Elische reis
naar Athene teruggekeerd waren en de Erechtheüs-priester Diopithes met de vijanden van het edele paar eene samenzwering had gesmeed.


Doch niet ongebruikt was deze tijd van Diopithes [222]voorbijgegaan. Reeds te voren waren de wapenen voor den eersten aanval geslepen. Diopithes
had van Pericles’ afwezigheid uit Athene gebruik gemaakt, om in de volksvergadering
een wetsvoorstel in te dienen tegen hen, die den godsdienst van het Attische land
verloochenden, en tegen de wijsgeeren, wier leer in tegenspraak was met het van de
vaderen geërfde geloof. Met de plechtigheid van een Godsgezant was de Erechtheüs-priester voor de menigte opgetreden, en zoo hartstochtelijk bezield was zijne rede geweest,
zoo doorspekt met bedreigingen en onheilspellende orakelspreuken, dat het hem inderdaad
gelukte de beslissende meerderheid van stemmen op de Pnyx voor zijne wet te winnen.


Sedert dien dag hing het zwaard van Damocles boven het hoofd van den grijzen Anaxagoras.
Op hem was het eerst de pijl van Diopithes gericht; doch zijne bedoelingen gingen
nog verder. In het geheim wierf hij bondgenooten en helpers en sloot zich bij alle
vijanden van Pericles aan.


De bitterheid in zijne ziel vond iederen dag nieuw voedsel. Want voor zijne oogen
bewoog zich nog altijd die gehate Callicrates onder de werkende en woelende arbeidersschare
op de hoogte van de Acropolis, het prachtig werk der Propylaeën onder de leiding van
den voortreffelijken Mnesicles met gelijken ijver bevorderend, als vroeger den feesttempel
van Pallas. Een gruwel was Callicrates den priester, een gruwel waren hem zijne helpers,
die over dag aan het gehate werk arbeidden en des nachts bij gansche groepen op steenen
of hoopen zand zich ter ruste vlijden; een gruwel was hem ook dat dier, die oude muilezel,
welken, zooals reeds verhaald is, de gedwongen rust zijns ouderdoms niet behaagde,
maar uit oude gewoonte op de Acropolis rondliep, en wien de gunst ten deel was gevallen,
dat de schade, die hij door zijn grazen en snuffelen aan vreemd eigendom mocht veroorzaken,
van staatswege zou worden vergoed.
[223]

Kleine oorzaken, zegt het spreekwoord, sleepen dikwijls groote gevolgen na zich.


Overmoedig geworden door de openlijke gunst, die het volk der Atheners hem bewees,
ging de muilezel van Callicrates voort op de Acropolis rond te loopen, zonder eenigen
schroom omtrent zijn gedrag, waardoor hij reeds lang de verbittering van Diopithes
tot het uiterste had gedreven. Zonder eenigen eerbied vergreep hij zich aan de heiligdommen
van het Erechtheüm. Hij scheen niets zoo smakelijk te vinden, als de kruiden, die
op het tempelgebied groeiden. Hij had geen ontzag voor de giftige blikken, die Diopithes
op hem wierp, ja hij gaf nauwelijks om de nijdige stompen en slagen, waarmede de tempeldienaars
hem trachtten te verdrijven. Hij besnuffelde voor en na de offerkoeken, die door vrome
lieden op het altaar van Zeus voor het Erechtheüm werden neergelegd. Beklaagde Diopithes
zich over dat vergrijp bij Callicrates, dan haalde deze de schouders op en beriep
zich op de wettelijke voorrechten van het dier en op de bereidwilligheid der openbare
schatmeesters, om de aangerichte schade te vergoeden. Daar de priester met al zijne
klachten niet verder kwam, had hij reeds sinds lang het onbeschaamde beest vreeselijke
wraak gezworen.


Het dier echter liep blindelings in zijn verderf en deed de maat zijner ongerechtigheid
overloopen, door op zekeren dag de toevallig open en onbewaakte deur van het heiligdom
van Erechtheüs en Athene Polias binnen te sluipen; de ontstelde tempeldienaars vonden hem met zijn
onheiligen snuit aan een frisschen krans snuffelend, waarmede men het overoude, houten
beeld van de Godin op den morgen van dien dag getooid had.


Den volgenden morgen lokte Diopithes den muilezel van Callicrates heimelijk tot zich
en wierp hem een koek voor.


Des avonds van dien zelfden dag vond men het dier dood liggen op de trappen van het
Parthenon.


Een der werklieden van Callicrates had uit de verte [224]gezien, dat de Erechtheüs-priester het muildier spijs had voorgeworpen, en nu waren allen overtuigd, dat het beest als
een offer van Diopithes’ wraak was gevallen.


Eenigen zwoeren hem daarvoor te zullen straffen, verzamelden zich voor het Erechtheüm
en overlaadden den priester met luide smaadreden. Ware niet Mnesicles te rechter tijd
verschenen, dan zou Diopithes het er slecht afgebracht hebben onder de handen der
werklieden van Callicrates.


Thans was de beker van toorn vol in den boezem van den Erechtheüs-priester. Hij kon zich niet langer bedwingen om zijne gramschap lucht te geven en de hand
te leggen aan het groote, lang beraamde plan der wraak.


’t Was een stormachtige nacht, een nacht, waarin de hemel bewolkt was en donkere wolken
voorbij de maan joegen. Toen kwamen in de eenzame Eumenidengrot op den Areopagus drie
mannen tot een heimelijk onderhoud te zamen.


Diopithes was een dier mannen en hij was het ook, die de beide anderen tot een gesprek
daarheen had genoodigd. Want zijne omgang met de eedgenooten op de Acropolis liep
te zeer in ’t oog van den waakzamen Callicrates.


De tweede der mannen, welke in de Eumenidengrot kwam, was de oligarch Thucydides,
die door Pericles was ten val gebracht. Hij en Diopithes traden het eerst de grot
binnen. Nu kwam ook de derde der mannen, half vermomd, niet ongelijk aan een dief
in den nacht, met schier onhoorbare schreden aansluipen.


Met eene zekere nieuwsgierigheid vestigde de oligarch zijne blikken op hem. Diopithes
toch had hem zijn naam niet genoemd. Maar toen nu de nieuwaangekomene tegenover de
beide andere mannen in de eenzame grot stond en zijn gelaat door het licht der maan,
dat juist door de wolken brak, zichtbaar werd, deinsde de oligarch met teekenen van
afkeer een eind terug. Om zijne lippen speelde een grijnslach van ontevredenheid en
minachting.
[225]

Hij had de grove trekken van den leerlooier Cleon herkend, den hem en de geheele oligarchische
partij doodelijk gehaten volksredenaar, wiens ruwe onstuimigheid en bulderende taal
op de Pnyx de volksheerschappij, door Heracles in ’t leven geroepen, maar ook door zijn wijs beleid beteugeld, onmatig trachtte
uit te breiden.


Met verbazing en wrevel wendde de oligarch zich tot Diopithes.


„Met welk een man,” zeide hij, „brengt gij mij nu te zamen?”


Doch ook Cleon beet verwonderd en met een spottenden lach den Erechtheüs-priester toe.


„Een prachtigen bondgenoot biedt gij, Diopithes, den volksman Cleon aan!”


„Ik heb u niet hier genoodigd,” sprak de Erechtheüs-priester, „om den twist der oligarchie en der democratie te beslechten. Ik heb u geroepen
tot een gemeenschappelijken strijd tegen een gemeenschappelijken vijand.”


„Zal ik dan vijanden bestrijden,” zei de oligarch, „ten bate van een man, die nog
erger is dan zij?”


„Zal ik dan tegenstanders verwinnen,” hernam Cleon, „met behulp van dengene onder
hen, die mij meer gehaat is dan zij allen?”


Op deze wijze gaven de beide mannen hunne gewaarwordingen te kennen op ’t eerste oogenblik
der ontmoeting.


Maar nadat zij op zachter toon een uur lang zich onderhouden hadden, waarbij grootendeels
de sluwe Erechtheüs-priester het woord had gevoerd, zou ’t spiedend oog, als het in dien stillen nacht op den
Ares-heuvel die zelfde mannen de grot had zien uittreden, opgemerkt hebben, dat zij,
ofschoon vluchtig en zonder hartelijkheid, elkander toch de hand gaven.


Diopithes bemoeide zich schijnbaar niet met staatszaken. Hij stond met den woesten
volksmenner Cleon op even goeden voet als met den oligarch Thucydides. Hij streed,
naar hij beweerde, [226]alleen voor de eer der Goden des lands en hunne heiligdommen. Om hem in dezen strijd
te ondersteunen zag noch de volksleider noch de oligarch eenig bezwaar, wanneer zij
daarvoor, naar zij beiden geloofden, een niet te verachten bondgenoot tot het bereiken
hunner eigen plannen wonnen. Inderdaad echter waren beiden slechts werktuigen in de
hand van den veel sluweren priester, wiens eenig doel was, zijne persoonlijke vijanden,
vooreerst Anaxagoras, Phidias en Aspasia, in het verderf te storten.


Om dit te bereiken moest hij gevaarlijke aanklachten tegen hen indienen. Tot dit doel
had hij eene wet, uitsluitend tegen hen gericht, persoonlijk doorgedreven. Opdat zij
echter veroordeeld zouden worden, moest hij het volk op zijne hand hebben. Hij moest
invloed zoeken te winnen op de stemmen der menigte. Daarvoor had hij helpers en bondgenooten
noodig.


Vandaar, dat hij overal vriendschapsbetrekkingen aanknoopte, vandaar zijn heimelijke
omgang met personen van de meest verschillende soort. Zijn eerste, als ’t ware voorbereidende
aanval, zou Anaxagoras gelden; voorts zou een hoofdaanslag, die ook Pericles moest
treffen, tegen Aspasia gericht worden. Ten laatste zou het zwaarste, het schijnbaar
onmogelijke beproefd, en alle krachten vereenigd worden om Pericles te doen vallen,
Pericles, den bij het meerendeel van het Atheensche volk zoo geliefden man.


Hij spoorde allen op, die te Athene tegen Aspasia vijandig werden gevonden en schaarde
ze in ’t geheim om zich heen. Hij leidde en bestuurde ’t geheel als een goed geordend
leger en gebruikte ieder afzonderlijk als een strijder of bode in een bepaalden kring.


Hij stond door de hem verwante priesteres van Athene Polias in betrekking tot de vrouwenwereld,
tot Telesippe en de zuster van Cimon. Hij knoopte betrekkingen aan met den somberen
Agoracritus. Hij maakte zich tot een bondgenoot van Cratinus, [227]een Hermippus en andere blijspeldichters, die dubbel op Aspasia gebeten waren, sedert
Pericles, door hare klachten gedreven, eindelijk besloten had de teugelloosheid der
comedie te beperken. Zijne relaties strekten zich zelfs uit tot den dollen Meno, den
gewezen slaaf, den in de geheele stad bekenden en bij de heffe des volks geliefden
zonderling, die gewillig zijne hulp tot alle kuiperijen bood en gaarne op zich nam,
om door boosaardige en sarcastische gezegden, ruwe scherts en lompe uitvallen het
volk in de straten op te hitsen tegen de wijsgeeren en tegen de gade van Pericles.


Nauwelijks was een maand verstreken sedert de samenkomst dier drie mannen op den Ares-heuvel,
of de grootste helft van ’t Atheensche volk was met eene vijandige gezindheid bezield
tegen Aspasia en tegen de beide vrienden van Pericles.


Wat Anaxagoras betrof, men was het hierover eens, dat hij een godloochenaar was.


Er was schier niemand, die zich niet de eene of andere oneerbiedige uitdrukking herinnerde,
die hij op de Agora, in het Lyceüm of op eene andere openbare plaats uit den mond
van den wijsgeer had vernomen. Waarop men vroeger ternauwernood had gelet, ja zelfs
wat men deels met ingenomenheid had gehoord, vond de wispelturigheid des volks nu
eensklaps gevaarlijk, nadat de stemming geheel was veranderd en, door den met Diopithes
heimelijk verbonden Cleon, de haat tegen de wijsgeeren onder de heffe des volks was
verbreid.


Op een laten avond, toen de straten van Athene reeds ledig waren geworden, liep een
man met haastigen en zachten tred, met blijkbaren angst dat hij bemerkt zou worden
rond zich ziende, onder de bescherming der duisternis, daar de hemel met zwarte wolken
bedekt was, uit de Tripodenstraat in de richting van den Illissus.


Hij was niet vergezeld van een slaaf met eene fakkel zooals gewoonlijk een nachtelijke
wandelaar bij zich had. Toen de man den Illissus bereikt had, ging hij dien over en
vervolgde zijn [228]weg tot aan de Itonische poort, waar slechts weinige en onaanzienlijke huizen stonden.


Aan een dier onaanzienlijke woningen klopte hij. De deur werd geopend en hij sprak
fluisterend eenige woorden tot den slaaf, die hem binnen gelaten had.


Daarop voerde deze hem in het slaapvertrek van een grijsaard. De kamer zag er armoedig
uit en op een armzalig leger rustte de grijsaard.


Die grijsaard was Anaxagoras en die late, nachtelijke bezoeker was Pericles.


Eenigszins verwonderd zag de oude man zijn vriend aan, dien hij sedert geruimen tijd
niet gezien had en door wien hij zich schier vergeten waande.


„Niet met eene blijde boodschap,” zeide Pericles, „kom ik u in uw nachtelijke rust storen; maar dat ik het ben, die
u de boodschap breng, moge u een troostrijk voorteeken zijn. En niet als bode alleen,
maar ook als raadsman en helper ben ik tot u gekomen.”


„Schoon ’t ook slechte tijdingen mochten zijn,” hernam de grijsaard, „die Pericles
tot zijn ouden vriend Anaxagoras voeren, zouden ze er mij te minder onaangenaam door
treffen. Spreek eenvoudig en zonder terughouding, wat u op het hart ligt.”—


„De eerzuchtige Cleon, naar ik weet, door den Erechtheüs-priester heimelijk opgestookt, heeft heden eene aanklacht tegen u wegens godloochening bij
den Archon Basileus ingediend.”—


„Op godloochening,” hervatte Anaxagoras rustig, „staat, als ik mij goed herinner,
de doodstraf, volgens de wet van Diopithes. Eene zachte straf voor een oud man!”


„Wanneer een grijs, eerwaardig hoofd bedreigd wordt,” zeide Pericles, „wekt het grooter
medelijden op, dan een jeugdig. Inmiddels, voor de veiligheid van uw hoofd zou ik
met het mijne instaan. Ik zelf zou voor uwe rechters optreden als uw pleitbezorger
en voor uw hoofd, als het noodig mocht zijn, het mijne aanbieden. Wat ik echter niet
[229]in staat ben te verhinderen, is, dat men u in den kerker zal brengen, tot uwe zaak
beslist is—en lang kan die snoode, meedoogelooze gevangenschap duren.”


„Laat men mij gevangen zetten,” hernam Anaxagoras. „Wat baat het mij de voeten vrij
te hebben, als mijn woord het niet meer is?”


„Dat zal voorbijgaan!” antwoordde Pericles. „Ook aan uw woord zal de vrijheid weder
gegeven worden, en eene prooi der knabbelende muizen zal de wet worden, die de sluwe
Erechtheüs-priester bij het opgewonden volk heeft doorgedreven, toen ik verre van Athene was en mijn
woord niet ter beslissing in de schaal kon werpen. Buk voor het oogenblik echter voor
den drang der omstandigheden. Sta op en bind de zolen onder uwe voeten. Verlaat onverwijld
en heimelijk voor een tijdlang Athene. Alle voorbereidselen voor uwe vlucht zijn genomen.
Beneden in de eenzame baai van Phaleron ligt een vaartuig gereed om u te voeren waarheen
gij wilt. Met mijn vriend Cephalus heb ik alles voor u bezorgd en in orde gemaakt,
en hij zelf zal u vergezellen op uwe vlucht, totdat gij eene gewenschte wijkplaats
hebt bereikt. Zwaar valt het mij in den nacht tot de legerstede van een zwakken grijsaard
te komen en tot hem te zeggen: „Maak u op en ga!” Doch ik moet het doen. In de diepe
duisternis van dezen nacht nog breng ik u zelf naar de baai van Phaleron, waar Cephalus
u wacht.”


„Ik heb geen gegronde reden om te gaan,” zeide Anaxagoras, „maar nog minder om te
blijven; want ik ben oud en alle wegen der wereld voeren naar de laatste rust van
den Hades. En wanneer de man in Phaleron met het vaartuig mij wacht, waarom zou ik
hem dan te vergeefs laten wachten? Breng mij naar de Mysische kust, naar Lampsacus.
Daar wonen mij bevriende mannen. Daar mogen zij mij begraven en het woord waarheid
op mijn graf beitelen. De kleinzonen der Atheners mogen het lezen, als zij Lampsacus
bezoeken, en zien, dat men aan het strand van den Hellespont, niet [230]verre van het gebied der Barbaren, der waarheid en een stervenden grijsaard, die haar
predikte, een plaatsje heeft gegund. Roep mijn ouden slaaf, Pericles, om mij de sandalen
aan de voeten te binden, en de weinige boekrollen tot een bundeltje samen te voegen
en mij naar de zee en verder, als hij wil, te vergezellen.”


De grijsaard stond met behulp van Pericles op van zijne legerstede, liet zich door
zijn slaaf de sandalen onder de voeten binden, wierp de chiton om en in eenige oogenblikken
was hij gereed voor de reis.


Toen gingen de beide mannen, met de slaaf achter zich, onder bescherming van den donkeren
nacht, door de Itonische poort en langs den langen muur over den eenzamen weg naar
de baai van Phaleron.


Spoedig hadden zij de baai bereikt en vonden Cephalus op eene door rotsen omsloten
plaats, waar de zee zacht als in een droom tegen het strand murmelde. Alleen met een
handdruk begroetten de mannen elkander.


Anaxagoras stond op ’t punt van Pericles afscheid te nemen en het vaartuig te bestijgen.
En terwijl zij elkander de hand reikten zag Pericles met een blik van diepe deernis
op den grijsaard neder, die in het eenzame uur van den nacht uitgedreven werd naar
den vreemde over de onstuimige baren.


„Waarom beklaagt gij mij?” zeide de grijsaard. „Mij treft in de wereld niets onvoorbereid.
Ik heb in mijn langen levensloop, ’t een na ’t ander, alles in mij gedood, wat vatbaar
was voor lijden. Als vurig jongeling leed ik veel, ik zag hoe verlokkend het leven
was, maar tevens hoe vluchtig en ijdel. Toen wierp ik langzamerhand alles van mij
en ik dompelde mij al dieper en dieper in de kalme wateren der bespiegeling. Zóó ben
ik oud geworden en mijn lichaam zwak, maar de hechte zuil van den onverstoorbaren
vrede staat onwankelbaar in mijne ziel. Op de onzekere zee meent gij Atheners mij
uit te drijven en zelven op het veilige vaste land [231]achter te blijven. Inderdaad echter ben ik het, die van het kalme strand u rond zie
dobberen op de woeste en opgestuwde baren des levens! U, mijn vriend, is een ander
lot dan mij ten deel gevallen. Gij hebt het schoone, het geluk, het genot, den roem
nagejaagd. Gij hebt u verbonden aan eene schoone vrouw, die uwe zinnen heeft bevangen,
eene vrouw, schoon genoeg om u zalig te maken. Zalig prijs ik u daarom, maar zal ik
u ook gelukkig noemen? Zalig is de genietende, maar gelukkig alleen hij, die niets
verliezen kan en dien het leven niet kan teleurstellen, omdat hij er niets van begeert.”


„Den stervelingen is het door ’t lot beschoren,” hernam Pericles, „verschillende wegen
te betreden. Ik heb veel nagejaagd, veel bereikt, maar eerst het laatste oogenblik
sluit de rekening af en alleen de dood maakt de balans op van het leven. Ik heb mij
gehecht aan eene schoone vrouw, zooals gij zegt. Een nieuw bond heb ik met haar gesloten,
dat voert tot een schoon, vrij en edel genot des levens. Wij vereenigden ons om iets
nieuws te beproeven, maar hoe de proef zal uitvallen is nog voor mij verborgen. Menige
stoornis heeft zich reeds doen gevoelen, somwijlen valt er een bittere droppel in
de vreugdekelk en eene zekere onrust bekruipt niet zelden mijn gemoed. Heb ik misschien
te veel op de schoonheid, het leven en het geluk vertrouwd met hunne schitterende
beloften? Hoe het ook zijn moge, de teerling des levens is geworpen en mijn lot zal
ik mannelijk dragen!”—


Zóó stortten Pericles en Anaxagoras in den stillen nacht, onder ’t klotsen der zee,
bij ’t afscheid nemen, het diepste en innigste van hun gemoed voor elkander uit.


Toen herdachten zij hunne vierentwintigjarige hartelijke vriendschap en omarmden en
kusten elkander.


Anaxagoras zag nog eenmaal naar de in schaduw gehulde stad en sprak:
[232]

„Vaarwel, gij stad van Pallas Athene! vaarwel, Attische grond, die mij zoo lang gastvrijheid
hebt verleend! Gij hebt mijne zaadkorrels eene plaats gegund. Uit hetgeen sterfelijke
handen zaaien, ontkiemt het goede zoowel als het kwade; doch alleen het goede blijft
onsterfelijk. Kalm en met mijn besten zegen neem ik van u afscheid en bestijg het
ranke vaartuig; ik vertrouw mij als grijsaard aan diezelfde golven weder, die mij
als jong en krachtig man naar uw strand hebben gevoerd!”—


Na deze woorden gesproken te hebben, beklom de wijze van Clazomenae het vaartuig.


Nog eenmaal wuifde hij Pericles met de hand toe, toen klonken riemslagen—zacht ruischten
de golven—en het schip gleed stil en snel over den grauwen waterspiegel naar de opene,
in nevelen gehulde zee.


Eenige zeevogels in de spleten der rotsen werden opgeschrikt uit hun slaap, klepten
even met hunne vlerken en sluimerden weder in.


Pericles stond op het eenzame strand en staarde het snel wegvarende schip langen tijd
na.


Toen ging hij in diepe gepeinzen verzonken terug naar de stad en eene huivering voer
hem door de leden bij de koelte van den aanbrekenden morgen.


Op de Agora gekomen, zag hij dat er reeds, trots den vroegen morgen, eene groote menigte
volks zich om de zoogenaamde koninklijke zuilengalerij verdrong.


De menigte staarde met verbazing op een geschrift, dat eene afkondiging van den Archon
inhield. ’t Was het afschrift eener akte van beschuldiging.


Zij luidde als volgt:


„Aanklacht, onderteekend en ingediend, onder eede bekrachtigd door Hermippus, de zoon
van Lysides, tegen Aspasia, de dochter van Axiochus uit Milete: Aspasia is schuldig
aan de misdaad de Goden des lands niet te erkennen, oneerbiedig gesproken te hebben
over de heilige gebruiken der Atheners, zich aan te sluiten bij de meeningen en [233]stellingen der godloochenende wijsgeeren. Voorts is zij schuldig aan de misdaad door
gevaarlijke leeringen de jeugd te verleiden en te bederven en zoowel jonge meisjes,
die zij in haar huis houdt als vrijgeboren vrouwen, die zij bij zich ontvangt, tot
ontucht en prijsgeving van zich zelven aan te zetten. Eisch: de dood.”


Luid klonken deze woorden over de markt, toen Pericles juist voorbijging, zonder opgemerkt
te worden door het volk, dat naar de koninklijke zuilengalerij gekeerd was. Hij verbleekte——


„Sapperloot!” riep iemand uit de menigte. „Dat valt in Pericles’ huwelijksgeluk als
de bliksemstraal in een duivennest!”


„En Hermippus de aanklager!” riep een tweede. „Hermippus, de blijspeldichter!”


„Dat was te verwachten,” hernam een derde. „Ik heb het immers zelf uit den mond van
Hermippus gehoord, nadat Pericles, door Aspasia opgestookt, de comedie gekortwiekt
had: „Heel goed!” zei hij, „als men ons op het tooneel den mond snoert, zullen wij
hem op de Agora openen.”—


Zelden waren door eene aanklacht de gemoederen der Atheners in zulk eene mate opgewekt
geworden, zelden de strijd der partijen zoo fel ontbrand, als door de aanklacht tegen
Pericles’ gade, en met niet minder ongeduld zag men den dag te gemoet, waarop de klacht
voor de Heliasten2 openlijk zou behandeld worden.


Op dienzelfden tijd kwam Phidias van Olympia naar Athene terug, en Diopithes was niet
weinig verbitterd, toen hij den gehaten man telkens op de Acropolis heen en weder
zag gaan, zich met Mnesicles en Callicrates onderhouden en door zijn raad de werken
der Propylaeën krachtig bevorderen.


Op zekeren dag merkte Diopithes, achter de zuilen van het Erechtheüm staande, Phidias
op, in gezelschap van zijn geliefdsten leerling Agoracritus. [234]De beide mannen wandelden in druk gesprek een tijdlang tusschen het Parthenon en het
Erechtheüm op en neder, vervolgens kwamen zij aan een blok marmer, niet ver van Diopithes,
dien zij niet opmerkten, gelegen, en zetten zich daarop neder om rustig hun gesprek
te vervolgen. Het viel den Erechtheüs-priester niet moeilijk hun geheele gesprek af te luisteren.


„Zonderlinge wegen,” zeide Agoracritus, „begint de beeldhouwkunst der Atheners in
te slaan; vreemde dingen vind ik, na menigen zwerftocht Athene weder bezoekend, ten
toon gesteld in de werkplaatsen van mijn jongere kunstbroeders. Waar is de oude verhevenheid
en waardigheid gebleven? Hebt gij den slaaf, die de ingewanden der offerdieren roostert,
gezien, door Styppax bewerkt? Wij besteedden onze beste krachten aan de beelden der
Goden en Heroën; en nu wordt met al de zorgvuldigheid der kunst een ellendige slaaf
afgebeeld, die, ingewanden roosterend, met bolle wangen het vuur aanblaast. De jonge
Strongylion beproeft zijne kunst aan het ruwe werk om het Trojaansche paard in metaal te gieten. Van Demetrius zag ik een oud man met een dikken buik en
een kalen schedel, opgezwollen aderen en een baard, waarvan enkele vlokken als door
den wind bewogen uit de massa fladderen.”


„De beeldhouwers zouden zoo iets niet maken,” hernam Phidias, „als het den Atheners
niet beviel. Wie zou kunnen loochenen, dat helaas! verbastering in het hart en de
aderen van het Atheensche volk binnensluipt. Evenals in de beeldhouwkunst het leelijke
zich naast het schoone begint te plaatsen, zoo wordt immers ook op de Pnyx, naast
de donderende, Olympische welsprekendheid van den edelen Pericles, het woest getier
van een Cleon vernomen. En vroeger hadden wij één Hipponicus en één Pyrilampes, thans
hebben wij er honderden.”


„Weelderigheid en genotzucht krijgen de overhand,” zeide Agoracritus. „En wie heeft
haar het eerst openlijk gepredikt, de boodschap van weelderigheid [235]en genotzucht? Sedert de vriendin van Pericles eens mijn, en ik durf schier zeggen,
ook uw werk den prijs ontzeide ten gunste van den overmoedigen Alcamenes, sedert dien
dag is de gramschap tegen de machtige vrouw niet uit mijne ziel verdwenen. Toen zij
boosaardig mijne Aphrodite tot eene Nemesis verklaarde, vloog de gedachte door mijn
hoofd: Ja, zij zal u eene Nemesis worden, mijne Aphrodite. Gij zult haar ondervinden,
de macht der wrekende Godin! En inderdaad met langzamen, maar zekeren tred nadert
zij, de wraak!”—


„Billijk en rechtvaardig zullen de Goden richten!” hernam Phidias ernstig. „En als
zij de overmoedige dartelheid der Milesische breidelen, zullen zij ook de geheime
listen van dien Diopithes straffen, tot wiens bondgenoot uwe wraakgierigheid u gemaakt
heeft. Wat wij ook in Pericles’ gade mogen berispen of wraken, vergeet niet, dat zonder
haar moedig en betooverend woord de tinnen van ons Parthenon hier niet voltooid zouden
prijken en dat wij geen feller tegenstander bij dit werk gehad hebben, dan den sluwen
Erechtheüs-priester!”


„Gij werpt u alzoo op tot vriend en beschermer van de Milesische?” vroeg Agoracritus.


„Dat niet!” hernam Phidias. „Ik houd evenmin van Aspasia als van den Erechtheüs-priester, en ik ruim het veld voor beiden, daar ik spoedig weder denk terug te keeren naar
het mij lief geworden Olympia. Ik heb ondervonden, dat de Eleërs dankbaarder zijn
dan de Atheners. Ik heb, dunkt mij, thans genoeg voor Athene gedaan. Het overige mijner
dagen wil ik aan het groote Hellas wijden. Ik laat Athene over aan zijne Aspasia’s,
zijne volksleiders, zijne brassers en aan zijne sluwe, nietswaardige, wraakgierige
Erechtheüs-priesters!”


„Gij had gelijk,” zei Agoracritus, „dat gij Athene den rug hebt toegekeerd; de Atheners
zouden misschien zelfs uwe kunst hebben ontwijd en bedorven; naar hun laatsten smaak
hadt gij wellicht [236]Priapussen moeten beitelen, in plaats van Olympische Goden.”


„Of de wanstaltige gedaante van dien bedelaar, die op deze reine hoogte zich koestert,
als een uit de onderaardsche poelen ontsnapte molik!” sprak Phidias en wees op den
welbekenden, kreupelen Meno, die juist tusschen de zuilen in de zon lag.


De bedelaar had de woorden van Phidias gehoord; hij grijnsde, balde de vuist en wierp
hem eene verwensching naar het hoofd.


Phidias stond met Agoracritus op, en eene schrede verder in de richting van het Erechtheüm
gaande, zag hij Diopithes achter de zuilen staan.


„Kijk eens, hoe waakzaam de uilen van het Erechtheüm zijn!” zeide Phidias.


Een donkere blik van diepen haat wierp de beschaamde luistervink op den beeldhouwer.


„Scherpe snavels en scherpe klauwen hebben ze, de uilen van het Erechtheüm!” riep
hij. „Pas op, dat zij u niet onverwachts de oogen uitkrabben!”


Zoo sprak Diopithes. De beeldhouwer echter herhaalde ook thans weder het woord van
Homerus:



„Pallas Athene gedoogt geen vrees in mij!”



„Welaan!” mompelde Diopithes voor zich heen, toen de beide mannen zich reeds verwijderd
hadden. „Bouw maar op de bescherming van uwe Pallas, ik bouw op de macht der mijnen!
Lang genoeg voorbereid is hij, de beslissende kamp tusschen uw gouden en ivoren maaksel
en het echte, oude Godsbeeld daar binnen in de heilige plaats van het Erechtheüm!”


Hij wilde zich juist verwijderen, toen de dolle Meno met zijne kruk, nog altijd in
zich zelven Phidias met smaadwoorden verwenschend, tegen eene der gladde, schitterende
zuilen sloeg, zoodat een splinter er afvloog.


Diopithes dit ziende naderde Meno; de blikken van den woesten bedelaar en van den
Erechtheüs-priester ontmoetten elkander.


Zij kenden elkander.
[237]

Meno was eens, zooals reeds verhaald is, met de overige slaven van zijn heer, die
aangeklaagd was, gefolterd geworden. Niet anders dan met de pijnbank werden Helleensche
voor het gerecht ondervraagd. Zóó derhalve had Meno getuigenis afgelegd en op grond
daarvan was de Athener vrijgesproken. Doch de slaaf Meno had van dit pijnlijk verhoor
eene verminking der ledematen overgehouden. Hij was kreupel geworden. Uit medelijden
had zijn heer hem in vrijheid gesteld en hem, bij zijn dood, eene aanzienlijke som
vermaakt. De half krankzinnige Meno echter wierp het ontvangen geld in het Barathon3 en verkoos als bedelaar werkeloos onder de Atheners rond te dolen. Hij leefde deels
van de spijzen, die men op de graven der dooden legde. Wanneer het ’s winters vroor,
warmde hij zijne jichtige leden bij de vuren der smidsen of aan de ovens der openbare
baden. Een lievelingsoord van hem was een afschuwelijke plek in Milete, waar men de
lichamen der ter dood gebrachten en de stroppen en kleederen der zelfmoordenaars wierp.
Hij verzamelde de stroppen zorgvuldig en telde ze dagelijks. Een hond, die schurftig
geworden was en daarom door zijn meester weggejaagd, was naar hem toegeloopen en sedert
onafscheidelijk van hem. Meno was van een kwaadaardig, sluw karakter en zijn hoogste
genoegen scheen hij er in te stellen, zoo hij twist en tweedracht kon zaaien of eenig
kwaad onder het volk te weeg brengen. Hij scheen door een heimelijk gevoel van wraak
bezield en in alles scheen zijn toeleg om de slavernij op de vrije onderdrukkers te
wreken. Opzettelijk deed de verminkte bedelaar zich krankzinniger voor dan hij inderdaad
was, om ongestraft den Atheners de hardste waarheden naar het hoofd te kunnen slingeren
en in ’t algemeen alles te mogen doen, wat men een mensch met gezonde zinnen niet
zou toestaan. Hij was steeds op de Agora of elders op openbare plaatsen te zien; [238]ook op de Acropolis was hij tehuis geraakt, waar hij onder de schare van werklieden
rondliep. Want overal vond hij zich op zijne plaats waar drukte van menschen was en
waar hij zijne duivelsche rol kon spelen.


Bovenal echter was ’t hem op de Acropolis bevallen, van het oogenblik af, dat hij
bemerkte hoe de Erechtheüs-priester Diopithes en de bouwmeester Callicrates elkander met verbittering bestreden. Hij
scheen zich tot taak te hebben gesteld de tempeldienaars van den Erechtheüs-priester en de werklieden van Callicrates tegen elkander in ’t harnas te jagen. Hij liet zich
ook gewillig als tusschenpersoon of als spion gebruiken. Hij diende beide partijen,
en beiden haatte hij evenzeer, zooals hij allen haatte, die vrijgeborenen en Atheners
waren.


Diopithes zelf sprak somwijlen met hem en erkende weldra de bruikbaarheid van dit
werktuig. De man was immers altijd onder het volk, hij bespiedde en beluisterde alles.
Niemand meende iets voor den onnoozele te behoeven te verbergen, en de scherpheid
zijner tong maakte hem even zeer gezocht als gevreesd bij het Atheensche volk.


Meno en Diopithes kenden derhalve elkander en zij verstonden elkander zeer goed. Lang
onderdrukte wrok en wraakzucht maakten den lammen bedelaar en den priester tot bondgenooten.


„Gij zijt boos op Phidias?” begon Diopithes.


„Moge de helhond met zijn honderd koppen hem vernielen!—Trotsche kerel! Joeg mij altijd
de deur uit, als hij merkte, dat ik mij warmde aan het vuur der smeltovens in zijne
werkplaats—mijne wanstaltigheid beviel hem niet.—Gij zijt een gedrocht, Meno, zei
hij, een monster—hij wilde alleen Olympische Goden en Godinnen om zich heen zien—ha,
ha, ha.—Dat de bliksem hem treffe, hem en alle Atheners te zamen!”—


„Gij waard dus nog al dikwijls in zijne werkplaats?”—


„Hij zag mij niet altijd—ik hem wel—Meno weet in hoekjes en gaatjes te kruipen—zag
hem zijn [239]ijdel, blinkend handwerk verrichten—zag hem roekeloos omgaan, hem en de zijnen, met
het witte marmer en het metaal en het ivoor en het blinkend goud.”—


„Zaagt gij hem roekeloos omgaan met het goud?”—


Bij dit woord begonnen de oogen van den Erechtheüs-priester zeldzaam te flikkeren en een grijnslach plooide zijne lippen.


„Zaagt gij hem met het goud spelen, Meno?” herhaalde hij, terwijl een onheilspellend
vuur uit zijne loensche oogen straalde; „met het blinkend goud, dat de stad der Atheners
hem in zijne werkplaats verschaft heeft, om daaruit en uit ivoor de Godenbeelden op
de Acropolis te maken?”—


„Ja zeker, zeker—met het blinkend goud der Atheners—ik zag hem grabbelen in gansche
schatten van goud en ivoor—dat blonk en glom.”


„Zou al dat blinkende goud wel in den smeltkroes gekomen zijn, Meno? Zou niet misschien
toevallig iets aan de vingers zijn blijven kleven van hen, die daarmede omgingen?”—


Bij deze laaghartige vraag zag de bedelaar den priester grijnzend aan. Een daemonische
glans lag op zijn gelaat.


„Ha, ha, ha,” lachte hij—„Meno weet te loeren, te bespieden—zag hem werken, ook als
hij meende niet opgemerkt te worden—zag hem heimelijk kasten openen, waar het verborgen
goud fonkelde,—ha, ha, ha,—het gele goud—het goud der Atheners—oogen zette hij dan
op als een griffioen, die een schat bewaakt,—tastte er in als met klauwen—zóó.—Het
schuim kwam hem op den mond, toen hij mij ontdekte—joeg mij de deur uit—wilde niet,
dat ik mij warmde—Wacht maar, ellendeling—zie mij maar aan met uw bliksemend oog,
oude, grauwe griffioen.”—


En wederom hief de bedelaar dreigend de kruk op tegen het Parthenon, als wilde hij
het uit wraak tegen den meester in puin slaan.


Na eene kleine pauze naderde de priester hem [240]nog dichter en fluisterde hem in ’t oor:


„Hoor eens, Meno, wat gij daar gezegd hebt, zoudt gij dat ook op de Agora durven zeggen
ten aanhoore van alle Atheners?”


„Ten aanhoore van alle Atheners—ten aanhoore van alle twintigduizend lompe honden
van Atheners dat de pest ze hale!”—


Sinds dit onderhoud verspreidde zich door geheel Athene het praatje van harde, trotsche,
beleedigende woorden, die Phidias zou gesproken hebben tegen zijne kunstbroeders en
tegen het geheele Atheensche volk. Er werd verteld, dat hij op de volksheerschappij
gesmaald, dat hij zijn vaderland veracht en de Eleërs geprezen had, dat hij gezworen
had Athene den rug toe te keeren en voortaan alleen aan andere Hellenen zijne diensten
te zullen wijden. Tevens werd er gemompeld van goud, hem van staatswege geleverd,
en dat niet geheel en al in de smeltkroezen zijner werkplaats gekomen was …


Als onkruid schoten deze praatjes op onder het volk tot eene giftige plant van verbittering
en vijandschap tegen den edelen, rustig werkenden meester van het Parthenon.


De dag was gekomen, waarop de zaak van Aspasia voor de Heliasten, onder voorzitterschap
van den Archon Basileus, in een der gerechtshoven van de Agora zou behandeld worden.


Van den vroegen morgen af drong het volk om het gerechtshof.


Rustig en kalm was op dien dag onder alle Atheners alleen Aspasia zelve. Zij stond
op een bovenvertrek van haar huis en zag door eene soort van venster op straat naar
de menigte, die naar de Agora trok.


Zij was een weinig bleek, doch niet van angst; want om hare lippen zweefde een verachtelijke
glimlach.


Pericles trad tot haar.


Hij was bleeker dan Aspasia en een diepen ernst lag op zijne trekken. Stilzwijgend
sloeg hij een [241]blik naar den somberen hemel boven zich. De lucht was betrokken. Zwermen van kraanvogels
vlogen van den Noordelijken Strymon4 naar Attica en hun gekras scheen een voorbode van regen te zijn.


Nu trad een lange trein van meest bedaagde mannen over de straat. Het was de afdeeling
der Heliasten, aan wie de zaak van Aspasia ter beslissing was opgedragen. Het waren
de rechters, voor wie de gade van Pericles zich moest verantwoorden en door wie haar
vonnis zou worden uitgesproken.


„Kijk, daar zijn die oude jongens!” zei Aspasia glimlachend, op de Heliasten wijzend.
„De helft van hen draagt afgesleten mantels, heeft een hongerig voorkomen en steunt
in het loopen op dien langen, mij onverdragelijken Atheenschen stok, dien Phidias
zelfs in het fries op de Acropolis aan ’t oog der schoonheidkenners heeft vertoond.
Er zijn er onder, die knoflook kauwen en de smerige obolen, die zij als rechtersloon
voor dezen dag zooeven ontvangen hebben, tusschen de lippen houden.”—


„’t Zijn mannen uit het volk,” zei Pericles en haalde de schouders op. „’t Zijn mannen
uit het Atheensche volk, ’t geen u eens zoo goed beviel, dat gij ter liefde daarvoor,
naar gij mij verhaald hebt, het Perzische hof en uw schoon Milete hebt verlaten, en
door sterke begeerte gedreven over de zee herwaarts zijt gekomen, om het op te zoeken
en er onder te leven.”—


Aspasia sprak niet één enkel woord.


„Dit knoflook kauwend, lange stokken dragend, obolen in den mond nemend Atheensche
volk,” vervolgde Pericles, „is juist hetzelfde, welks schoone gestalte en ongedwongen
houding uwe bewondering wekte, welks vaderlandsliefde u trof, welks kunstliefde u
niet alleen in de scheppende beeldhouwers en dichters onvergelijkelijk voorkwam, maar
insgelijks in zijne geestdrift, in zijn [242]fijnen smaak om te zien, te hooren en te genieten.”


„Nu echter weet ik,” hernam Aspasia, „dat het veelgeprezen, fijne Attische volk nog
sporen van ruwheid, ik mag wel zeggen, van barbaarschheid, in zich bevat.”


„Er is niets volmaakts onder de zon!” sprak Pericles, „een groot licht gaat altijd
met groote schaduw gepaard. Ik herinner mij onlangs in de werkplaats van een onzer
beeldhouwers een zonderling beeld gezien te hebben: ’t was eene gestalte met vleugels
aan de schouders en bokspooten. Dit wangedrocht schijnt mij het Atheensche volk. Het
heeft aanleg voor de hoogste vlucht, maar het loopt nog op bokspooten. Overigens moet
gij bedenken, dat het Atheensche volk zijne groote deugden zelf alleen bezit, terwijl
het zijne zwakheden met anderen deelt. En evenals de schoonste vrouw toch altijd vrouw
blijft, zoo is het voortreffelijkste volk nog altijd een volk, aangedaan met de zwakheden
en hartstochten van hetgeen men juist het volk, de massa, den grooten hoop pleegt
te noemen.”


„Meer dan andere,” riep Aspasia opstuivend, „is het Atheensche volk ondankbaar, wispelturig,
naar iederen wind draaiend, lichtzinnig.”


„Maar het is beminnelijk!” zei Pericles op een toon van fijne ironie, „genotlievend
en vroolijk en een vurig vriend en vereerder van het schoone.—Wat wilt gij nog meer,
Aspasia?—Hebt gij zelve niet dikwijls genoeg den armen suffer Socrates uitgelachen
en bespot, omdat hij van het Atheensche volk nog andere deugden scheen te verlangen,
dan die, welke ik u zooeven opnoemde?”


Aspasia wendde trotsch het hoofd af, alsof zij beleedigd was.


„’t Is tijd,” zei Pericles na eene pauze, „om te gaan en ons naar ’t gerechtshof op
de Agora te begeven, waar de rechters u wachten.—Zijt gij in het geheel niet bevreesd,
Aspasia? Uwe trekken verraden niet de minste bekommering. Wilt gij mij alleen de bange
zorgen overlaten?”
[243]

„Ik vrees,” hernam Aspasia, „veel meer de nare lucht van het knoflook in die vertrekken,
dan het vonnis, dat uit den mond dier mannen mij treffen kan. Nog voel ik mij door
denzelfden moed bezield, die mij vervulde onder het gepeupel van Megara en in het
volksgedrang in de straten van Eleusis.”


Terwijl dit gesprek tusschen hen beiden werd gevoerd, waren de Heliasten in het gerechtshof
op de Agora aangekomen; ook de Archon Basileus was met eenige ondergeschikte ambtenaren,
openbare schrijvers, verschenen, benevens de opgeroepen getuigen van den aanklager
en de aangeklaagden.


Vóór het gerechtshof echter woelde de schare des volks levendig dooreen. Bont door
elkander gonsden daar de stemmen; meeningen, wenschen, voorspellingen werden gewisseld.
Men kon tegenstanders en aanhangers der beklaagden, ook onpartijdigen, hooren.


„Weet gij waarom zij Anaxagoras en Aspasia aangeklaagd hebben?” riep er een. „Omdat
zij Pericles gevoelig willen treffen, maar zich aan hem zelven niet durven wagen.
Want er is geen sterveling in Athene, die Pericles zelven openlijk zou durven aantasten.”


„Maar zou men het daarom niet kunnen?” schreeuwde een verschrompeld mannetje, met gluipende oogen, nader bij komend. „Zou men het niet
kunnen? Zou men van Pericles, na een bestuur van zoovele jaren, geen betere en nauwkeuriger
rekening en verantwoording kunnen verlangen, dan hij tot nu toe gedaan heeft? Komen
in zijne rekeningen geen posten voor met de eenvoudige verklaring: doelmatig aangewend?
Wat moet dat beteekenen, bid ik u, doelmatig aangewend? Zeg? Kan men het volk onbeschaamder
zand in de oogen strooien? Hoort toch eens: doelmatig aangewend!”


Zoo riep de man en vervolgde zijn weg door de menigte en vroeg overal, wat het toch
beteekenen moest „doelmatig aangewend.”


„Dat zijn sommen,” merkte iemand op met een [244]geheimzinnig gezicht, „die Pericles aanwendt, om invloedrijke mannen in de Peloponnesus
den mond te stoppen opdat zij geen booze plannen zouden smeden tegen Athene.”


„Opdat zij hem niet zouden dwarsboomen in de herstelling der tyrannie5 te Athene!” viel het levendige mannetje met de loensche oogen schamper lachend in.
„Want wanneer gij u verbeeldt, dat de geleerde Pericles, zoo dikwijls hij met zijne
vrienden fluistert, alleen de lengte van vlooienpooten en de breedte van muggenbeten
met hen berekent, dan dwaalt gij! Hij bazelt reeds lang over de eenheid van geheel
Hellas—hij zou, om het kortweg bij zijn naam te noemen, vol gaarne tyran van het geheele
Helleensche land worden. Zijne vrouw, de Milesische, heeft hem dit in ’t hoofd gezet,
en dit denkbeeld vindt hoe langer zoo meer ingang bij hem en zal hem tot razernij
brengen. Naar niets minder dan naar eene koningskroon verlangt deze hetaere—zij zou
zoo gaarne koningin heeten—koningin van geheel Hellas—de lauweren harer landgenoote
drijven haar den slaap uit de oogen.”


Zoo zaaide de vijand der tyrannie, met zijne scherpe tong, twist en tweedracht.


In het gerechtshof echter op de Agora zaten reeds de rechters op hunne houten banken,
afwachtende de dingen, die komen zouden. De Archon Basileus bekleedde het voorzitterschap,
terwijl schrijvers en dienaren hem omringden.


De gerechtsplaats was afgezet; eene getraliede deur verschafte alleen toegang aan
hen, die de Archon Basileus opriep.


Aan de buitenzijde der omheining verdrong zich het volk, om aan te hooren, wat gesproken
zou worden.


Tegenover de banken der rechters was voor de beklaagden, zoowel als voor den aanklager,
eene eenigszins verheven stellage opgericht, waardoor zij in de verte gezien en op
een afstand gehoord konden worden.
[245]

Op eene dier hoogere plaatsen zat Hermippus, een man van een onaangenaam somber uiterlijk,
wiens doorborend oog onrustig ronddwaalde.


Op de andere plaats zat Aspasia, naast haar Pericles. Want als vrouw, maar vooral
als vreemdelinge, moest zij zich voor het gerecht door een man, een burger des vaderlands,
laten vertegenwoordigen.


Het was een schouwspel, dat het hart van velen bewoog en roerde, de schoonste en meest
gevierde vrouw van haar tijd, de vrouw van den grooten Pericles, op de bank der beschuldigden
te zien.


Dat Pericles naast haar zat, haar mede-aangeklaagde als het ware, verhoogde nog het
ernstige en treffende van het tooneel.


Met een zekeren trots zetten de rechters en een deel des volks de borst op, daar zij
zagen, dat ook de machtigsten zich voor hun rechterstoel moesten stellen en zich onderwerpen
aan de almachtige wetten van den staat.


Boosaardige blikken wierp Hermippus op de schoone vrouw, over wier gelaat eene zachte
bleekheid lag, die de uitdrukking van ongebogen fierheid, welke uit hare trekken straalde,
nauwelijks vermocht te temperen.


Thans opende de Archon Basileus de vergadering. Hij nam den aanklager den eed af,
dat hij alleen ter liefde der waarheid en der rechtvaardigheid de aanklacht had ingediend.
De rechters zelven hadden reeds bij de aanvaarding van hun ambt den eed van rechtvaardigheid
en stipte nauwgezetheid afgelegd.


Nu liet de Archon door een der staatsschrijvers eerst de aanklacht, daarna het tegen
de akte van beschuldiging ingediende tegenschrift voorlezen.


Vervolgens verzocht hij den klager zijne aanklacht mondeling en uitvoerig toe te lichten.


Hermippus stond op. Zijne rede vloeide over van sarkasme. Men zou meenen eene comedie
aan te hooren. Hij besprak met scherpe, snijdende woorden de feiten, waarop, naar
zijne meening, de aanklacht [246]tegen Aspasia berustte: hoe zij te Eleusis ten aanhoore van het geheele volk oneerbiedig
gesproken had over de Eleusinische Godinnen en over de heilige gebruiken des lands;
hoe zij omgang had gehouden met de Sophisten, met Anaxagoras en Socrates, boven alles
echter met dien welsprekendsten godloochenaar Protagoras, die zich een geruimen tijd
te Athene had opgehouden, doch thans weder zijne dwaalleer predikend en de jeugd bedervend,
in andere Helleensche steden rondzwierf: hoe zij verder haar geheele streven daarop gericht had, om de Atheensche vrouwen
tot verzet tegen de instellingen des lands op te ruien, hoe zij eens bij gelegenheid
van het Thesmophoriën-feest voor alle Atheensche vrouwen was opgetreden, om met haar
eene samenzwering te maken tot vernietiging van die eerwaardige wetten, waardoor de
echt en het familieleven der Atheners geheiligd waren; hoe zij verder vrijgeboren
Atheensche vrouwen in haar huis had gelokt, om haar tot een ontuchtig leven en de
lichtzinnige levensopvatting der hetaeren te verleiden; hoe zij eindelijk zelfs zoover
was gegaan, dat zij een aantal meisjes in huis had opgenomen, klaarblijkelijk met
geen ander doel, dan om ze tot onzedelijkheid op te kweeken en ze met aanzienlijke
Atheensche mannen te verbinden.


Als getuige voerde Hermippus velen dergenen aan, die te Eleusis de openlijk uitgesproken
woorden van Aspasia mede hadden aangehoord; van sommigen echter liet hij de schriftelijke
verklaringen door den openbaren schrijver voorgelezen. De aansporing der vrouwen tot
eene samenzwering tegen de wetten van den staat liet hij door de vrouwen getuigen,
die aan dat Thesmophoriën-feest hadden deelgenomen. De poging om vrijgeboren vrouwen
tot ontucht te verleiden liet hij door de voorgelezen verklaring van Xenophon’s gade
bevestigen, wie dit getuigenis was afgeperst door Telesippe en de zuster van Cimon.
Wat de jonge meisjes in Aspasia’s huis betrof, beriep hij zich op de algemeene bekendheid
[247]dezer zaak onder de Atheners, en hij verzuimde niet op den voorgrond te plaatsen,
hoe juist wegens de meisjes de Atheensche staat in den laatsten tijd in gevaarlijke
verwikkelingen geraakt was met Megara en met de bondgenooten van deze vijandig gezinde,
naburige Dorische stad.


Zijne slotsom was, dat Aspasia in drie opzichten gezondigd had: tegen het oude geloof
en den godsdienst des lands, tegen den staat en de eerwaardigheid zijner wetten, tegen
de goede tucht en de zedelijkheid. Hij liet door den schrijver een aantal wetten voorlezen
en toonde aan, dat naar Atheensch recht, al die handelingen strafwaardig waren en
dat op de meeste de dood gesteld was; dat Aspasia’s hoofd en leven derhalve, daar
zij van die misdaden voldingend overtuigd was geworden, aan de wet vervallen was.
Hij bezwoer bij gevolg de rechters in hartstochtelijke opgewondenheid en met verheffing
van stem, toch het heiligste wat een staat bezat, ter harte te nemen, den overmoed
der vreemdelinge, die het omverwerpen van de oudvaderlijke inzettingen beoogde, te
tuchtigen en den tot dusverre door de Goden geliefden en door de Goden gezegenden
staat der Atheners niet te laten te gronde gaan in de school van teugelloosheid, van
wetsverachting en van godloochening.


De vurige redevoering van Hermippus maakte een diepen indruk op de rechters, die meest
op gevorderden leeftijd en uit de laagste klasse des volks afkomstig waren. Ook uit
de menigte, die buiten de afsluiting in ademlooze stilte de rede van Hermippus had
gevolgd, verhief zich een gemompel:


„Hermippus heeft fraai gesproken—zijne bewijzen waren scherp en afdoende—hij heeft
de wetten op zijne hand—het hoofd der Milesische moet vallen.”


Nadat Hermippus geëindigd had en weder op zijne plaats was gaan zitten, verhief zich
Pericles.


Oogenblikkelijk heerschte weder de diepste stilte en ieder oor luisterde in gespannen
aandacht naar [248]den eersten klank uit den mond van Aspasia’s gemaal.


Pericles’ geheele wezen scheen veranderd. Zijn uiterlijk was niet, zooals hij voor
het volk op de Pnyx verscheen, wanneer hij het redenaarsgestoelte besteeg en in waardige
rust, zeker van den uitslag, zijne meeningen uitsprak. Voor de eerste maal scheen
de kalmte gedwongen, die hij uiterlijk ook nu ten toon spreidde, en eene lichte trilling
klonk in zijne stem, toen hij begon te spreken.


Hij ontkende de schuld van Aspasia. Het eene punt van beschuldiging na het andere
behandelende, trachtte hij aan te toonen, dat het alleen aan de hatelijke overdrijving
gelukt was Aspasia’s gedrag den schijn eener misdaad te geven, waarop de doodstraf
stond. En waar hij niet loochenen kon, dat de letter der Atheensche wet tegen Aspasia
sprak, beriep hij zich op hare daden en edele bedoelingen, en zocht te bewijzen, dat
een edel streven nooit misdadig kan zijn.


Doch er was ditmaal iets weifelends in de redevoering van den gevierden spreker, die
den bijnaam van den Olympiër voerde. Men kon duidelijk bemerken, dat zijne woorden
slechts een geringen indruk op zijne hoorders teweegbrachten. Was zijne inwendige
ontroering te groot, zoodat zij zijne scherpzinnigheid verstompte?—


Ten laatste echter deed Pericles, zooals Hermippus gedaan had. Hij liet op zijne bewijsvoering
eene aanspraak aan de rechters volgen, die uit het hart voortkwam en tot het hart
sprak.


Hij zeide:


„Deze vrouw hier is mijne gade. En wanneer zij schuldig is aan de misdaden, dan ben
ik ook schuldig. Hermippus klaagt ons aan, omdat wij de waardigheid der Goden hebben
gehoond, het gezag van den staat gekrenkt, de tucht en de goede zeden hebben geschonden.
Mannen van Athene! als ik mij mag beroemen op iets van hetgeen gij op mijne aansporing
hebt gedaan, dan heb ik het aanzien der Goden van ons land niet verkleind, [249]maar veeleer hen verheerlijkt, als iemand vóór mij, door prachtige tempels en schitterende
beelden op de Acropolis en te Eleusis. Ik heb den staat niet gekrenkt, integendeel
voor hem gestreden in bloedige slagen; ik heb de macht der oligarchen gebroken en
aan het volk de vrijheid gegeven. Ik heb de tucht en de goede zeden niet verslapt,
maar ze versterkt en veredeld, terwijl ik de beoefening en bevordering van het goede
en het schoone onder u heb zoeken te verbreiden, en daardoor het gemeene en ruwe tegen
te gaan. En in die pogingen, mannen van Athene, heeft mij deze vrouw, Aspasia van
Milete, niet belemmerd, maar ondersteund en aangespoord. Datgene, wat het volk en
de stad der Atheners misschien voor alle volgende tijden zal verheerlijken, is voor
een niet gering deel, hare verdienste. Niet met het verval van dezen staat, maar met
zijn edelsten bloei, macht en heerlijkheid zal de herinnering van haar naam voor altijd
verbonden zijn.—Dit zijn feiten, gij mannen van Athene, en wij beiden gelooven ons
verdienstelijk gemaakt te hebben omtrent het volk en de stad der Atheners. Gindsche
Hermippus echter komt en roept u toe: „Scheurt de uitverkorene, de geliefde wettige
vrouw van Pericles van zijn hart en sleept haar voor zijne oogen ter dood!”


Bij deze woorden parelde een traan in het oog van Pericles.


Een traan in het oog van den rustigen, waardigen Pericles! Een traan in het oog van
den Olympiër! Die traan had een, naar de gewone wetten der natuur onverklaarbare uitwerking.
Hij werkte verbijsterend als een wonder, als een meteoor, als een door de Goden gezonden
teeken uit den hemel.


Zij, die met eigen oogen hadden gezien, hoe de traan een oogenblik blonk in het manlijk
oog van Pericles, doch spoedig werd weggepinkt, zagen elkander met veelbeteekenende
blikken aan.


Zij fluisterden elkander toe:


Pericles heeft geweend!
[250]

Uit de gerechtszaal verspreidden zich over de Agora de woorden:


Pericles heeft geweend!


Van de Agora liep het in korten tijd door de geheele stad Athene:


Pericles heeft geweend!


Tegelijkertijd kwam te Athene het bericht van een zeeslag bij Sybota, waarin Atheensche
schepen den Corcyraeërs6 tegen de Corinthiërs met schitterenden uitslag ter hulp waren gekomen. Maar men luisterde
slechts ten halve naar het bericht—men sprak over niets, dan over den traan van Pericles.


Aan de rede van Hermippus voor de Heliasten was eene grens gesteld door den zandlooper,
aan de rede van Pericles maakte de opwellende traan een einde.


Een dienaar naderde op den wenk van den Archon en verdeelde de stemsteentjes onder
de rechters. Aan ieder reikte hij ten aanschouwe van allen een witten en een zwarten
steen, een die vrijsprak en een die veroordeelde.


Toen verlieten de Heliasten hunne zetels, traden een voor een naar eene koperen vaas
en wierpen een stemsteentje daarin, het witte of het zwarte. Den steen, dien zij over
hadden, wierpen zij in een anderen, houten bak.


De eerste stemming der Heliasten gold het schuldig of onschuldig; de tweede gold,
in geval van schuldigverklaring, de straf, die tegen den aangeklaagde geëischt werd.


Nu waren de steenen van alle Heliasten in de stembus. Zorgvuldig werden de witte en
de zwarte onmiddellijk geteld onder de oogen van den Archon.


Met onbeschrijfelijke spanning waren aller oogen op de uit de urn rollende witte en
de zwarte steenen gevestigd. En zie! De heldere loten, die ten [251]leven beslisten, namen in groote getale toe en zegevierend overtroffen zij de donkere
loten des doods.—


De vrouw van Pericles was vrijgesproken. In de weegschaal van Themis was de traan
van den held met beslissende zwaarte gevallen.


Uit den mond van den Archon klonk het gewijsde en als op vleugelen gedragen verspreidde
die mare zich over de gansche Agora.


Aspasia stond op. Een lichte blos kleurde haar gelaat. Haar blik zweefde een oogenblik
met helderen glans over de eerwaardige hoofden der Heliasten. Toen reikte zij stilzwijgend
hare hand aan Pericles. Deze voerde haar weg. Een sluier bedekte haar gelaat, terwijl
zij door de menigte gingen.


Op de Agora begroetten en vergezelden Pericles de door duizenden monden aangeheven
vreugdekreten der Atheners.


In alle straten, die Pericles op zijn terugweg met zijne gesluierde gade doorging,
verdrong zich het volk en de verschillendste uitroepen werden gehoord of gefluisterd,
al naar mate ieders gezindheid, bij het zien van Aspasia. Een uitroep echter had den
boventoon, die telkens en overal werd herhaald:


„Wat een schoone vrouw is nog altijd Aspasia!”


Deze uitroep verkreeg ten laatste de overhand over alle andere, en alleen de waanzinnige
Meno riep de schoone Milesische, toen zij hem voorbij ging, een scheldwoord na.


Plotseling stond Socrates, uit de menigte te voorschijn tredend, naast Pericles en
Aspasia.


„Ik wensch u geluk, Aspasia!” sprak hij, terwijl hij zich bij hen aansloot. „Welke
uren van kwelling en angst waren die laatste voor uwe vrienden!”


„Waar waart gij,” vroeg Aspasia, „toen de uitslag werd bekend gemaakt?”


„Altijd midden onder het volk,” hernam Socrates.


„En wat hoordet gij onder het volk in al dien tijd?” vroeg Aspasia weder.
[252]

„Vele en verschillende zaken,” antwoordde Socrates: „ten laatste echter bleven er
alleen twee gezegden over, die van mond tot mond gingen.”


„En welke waren die?”


„Pericles heeft geweend!” en: „Wat eene schoone vrouw is nog altijd Aspasia!”


„Zonderlinge samenloop van zaken!” vervolgde Socrates op zijne wonderlijke wijze sprekende.
„De schoonste vrouw is Aspasia, en de gelukkige echtgenoot der schoonste vrouw heeft
geweend!—Draag zorg, Aspasia, dat dit de laatste traan van Pericles moge blijven!
want alleen de eerste traan van den man is verheven, de tweede is belachelijk. Alleen
de eerste grijpt aan en schokt—de tweede is zonder eenige uitwerking. Pericles mag
nooit meer weenen! Hoort gij dat, Aspasia? Pericles mag nooit meer weenen!”


„Ben ik het dan soms, die tranen aan Pericles’ oog tracht af te persen?” vroeg Aspasia,
innerlijk beleedigd.


„Ik beweer alleen, dat Pericles nooit meer weenen mag,” hernam Socrates en verdween
onder de menigte.


Aspasia was verstoord. Hoe? Het vijandig gezinde volk der Atheners had haar heden
vrijgesproken en uit de schare der verzoende vijanden trad een vriend te voorschijn,
om haar scherpe, onheilspellende woorden toe te voegen!—


„Gij kent den zonderling!” zei Pericles. „Oefen geduld met hem! Gij weet, hij meent
het goed met ons.”—


Aspasia echter bleef toornig. En de gedachte, reeds lang in hare borst gekoesterd,
den zonderling te straffen voor de altijd vaardige, altijd onbeschroomde vrijmoedigheid
zijner tong, ontwaakte opnieuw in de fiere vrouw, terwijl zij in het bewustzijn harer
zegepraal aan de zijde van haar echtgenoot daarheen ging.—


Twee mannen volgden op eenigen afstand het paar met loerende blikken; een hoonende
grijnslach speelde om hunne lippen, terwijl zij met elkander [253]fluisterden.


Het waren Diopithes en de oligarch Thucydides.


„Het wijf is ons ontsnapt!” zei de oligarch met somberen blik.


„Des te erger voor haar!” hernam de priester. „Gij kent het volk. Ware zij veroordeeld
geworden, men zou haar beklagen om Pericles’ wille en medelijden hebben met Pericles;
doch nu zij er vrij is afgekomen, zal men spoedig zeggen, dat de rechters toch te
zacht hebben geoordeeld, en dat de macht van Pericles te gevaarlijker wordt wanneer
men uit liefde voor hem de schuldigen vrijspreekt!”


„Verheug u voor heden in uwe zegepraal!” hernam Diopithes, uit de verte de vuist achter
Aspasia’s gemaal ballend: „De pijlen, die gij van het hoofd uwer vrouw hebt afgewend,
zullen des te gewisser uw eigen hoofd treffen!”









1 Potidaeä, eene kolonie der Corinthiërs, lag op het schiereiland Chalcidice; in 432
v. C. viel zij van Athene af, doch werd na eene nederlaag, haar door de Atheners,
onder Callias, den zoon van Calliades, toegebracht, te land en ter zee ingesloten.
Na een tweejarig beleg gaf het zich op vrij gunstige voorwaarden over. ↑




2 De Heliasten waren de rechters in de Heliaeä, d.i. de hoogste rechtbank te Athene,
uit gezworenen samengesteld. ↑




3 Barathon beteekent afgrond, vooral de afgrond te Athene, achter de Acropolis gelegen,
waarin de ter dood veroordeelden geworpen werden. ↑




4 Eene rivier in Thracië, thans Karasoe of Stroema geheeten. ↑




5 Alleenheerschappij. ↑




6 Bewoners van Corcyra (Kerkura); het noordelijkste der Ionische eilanden, ten westen
van Epirus, omstreeks 700 v. C. door Corinthiërs bevolkt; thans Korfu geheeten. ↑










[Inhoud]






XXII.










STRIJD EN ZEGEPRAAL.




Pericles wandelde met zijn vriend Sophocles in het vroege morgenuur op de Agora, toen
Euripides, met somberen blik in gezelschap van den waarheidszoeker hen ontmoette.
Een weinig verwonderd over de vele bagage, die eenige slaven achter hem droegen, bleven
beiden een oogenblik staan en vroegen hem, waarom hij zoo reisvaardig was en werwaarts
hij voornemens was te trekken.


„Ik scheep mij in naar Salamis,” hernam Euripides. „Op dat stille eiland hoop ik eindelijk
de afzondering en den vrede te vinden, waaraan ik zoo groote behoefte heb. In de grot
aan het strand, waarin ik het levenslicht aanschouwde, wil ik voortaan mijn lievelingszetel
opslaan en zonder gestoord te worden mij aan mijne gedachten en overpeinzingen overgeven.”
[254]

„Biedt dan uw landhuis u geen stilte en afzondering genoeg?” vroeg Pericles.


„Spreek mij niet van het landhuis!” antwoordde de dichter gemelijk. „Dat is mij vreeselijk
gehaat geworden door het toenemend aantal kikvorschen, die des avonds in den nabijzijnden
vijver kwaken, doch nog meer door den zwerm van krekels, die door hun eindeloos gepiep
mij dag en nacht in mijn denken en dichten storen. De oude beuzelaar Anacreon heeft
ze bezongen, die „helklinkende cicaden,” ik echter verwensch ze! Mijn hoofd doet mij
zeer en ik ben bijna gek geworden van het schrille rumoer dier kwelgeesten, dier piepende
booze daemonen. Te vergeefs heeft mijn vriend Socrates mij een paar dagen lang geholpen
ze in hunne holen te vervolgen en uit te roeien … Lacht ge er om, plaagzieke Sophocles?
Ge zoudt gewis in staat zijn ons op staanden voet eene gloeiende lofrede op de krekels
en kikvorschen te houden!”


„Waarom niet?” hernam Sophocles glimlachend. „De geheele natuur is immers rijk aan
tonen en zingt. De golven zingen, de winden zingen, de pijnboom zingt, de steen zingt,
als de voet des wandelaars hem beroert. En zoo gaarne hoort het geluid zich zelf,
dat het, als een andere Narcissus1, zijn eigen beeld terugkaatst in den spiegel van Echo. Daarom, mijn beste Euripides,
laat ons ook de krekels en kikvorschen.…”


„Daar hebben wij het!” viel Euripides den spreker met heftigheid in de rede. „O, die
„vereerders van het schoone”, die „dweepers met het schoone,” die „aanbidders van
het schoone”, en hoe zij zich ook willen noemen! Alles, zelfs het afzichtelijkste
weten zij met het vernis van schoone woorden te bedekken, nooit durven zij den ernst
des levens onpartijdig [255]in het aangezicht zien! Ik zeg u, de cicaden blijven een onverdragelijk gespuis, wat
daarover ook de oude Anacreon en na hem de vrome Sophocles met hun dichterlijk gevoel
gezegd hebben. Overigens zijn het, zooals gij weet, niet alleen die krekels en kikvorschen,
die mijn verblijf op het Attische vasteland verbitteren. Het bevalt mij niet langer
te Athene. Ik heb er geen pleizier in, ter wille van eene weggelopen vrouw de spotternijen
der straatjongens te verdragen, hoe Attisch gekruid zij ook wezen mogen. Ik heb geen
lust mijn leven zoo door te brengen, terwijl allerlei dreigende verschijnselen zich
bovendien in de toekomst vertoonen. Waarom zijn wij toch verlichter geworden, als
de zeden hoe langer zoo slechter worden?—Vaartwel! Ik ga voorloopig naar Salamis.”


„Moet ons geluk dan van de plaats afhankelijk zijn?” vroeg Sophocles. „Men behoort
te volharden op zijne standplaats. ’t Moet, naar mijne meening, de trots zijn van
den Helleen, die al het bittere en sombere des levens, in zich zelven onveranderd
te blijven, zijn opgeruimdheid en schoonheidsgevoel te behouden, als iemand, die het
hoogste en beste van ’t menschelijk leven in de schoone harmonie van zijn eigen wezen
vereenigt en door niets gestoord wordt in het edelste levensgenot.”


„En wanneer de ouderdom tot u komt met knikkende knieën,” wierp Euripides hem tegen,
„en de bronnen des genots opdrogen?”


„Dan zal ik van het genot, welks bronnen opdrogen, afstand doen,” hernam Sophocles,
„maar alleen, om op den vroolijken levenslust des mans, die toch altijd met eene zekere
onrust gepaard gaat, de veel schoonere, waarachtig goddelijke rust en opgeruimdheid, den Halcyonischen vrede des grijsaards te doen volgen.”


„Gij spreekt als een zoon van den goeden ouden tijd,” zei Euripides, „en gij denkt niet, dat wij langzamerhand te verstandig zijn geworden, om in idyllisch-onverstoorbare
opgeruimdheid voort te [256]leven.”


„Wat mij betreft,” begon thans Socrates met een ernstig gelaat, „ik vind het door
Sophocles uitstekend gezegd, dat wij eene schoone harmonie van ons eigen wezen moeten
bewaren. Alleen zou ik wel gaarne willen hooren, ja waag ik het onzen vriend Sophocles
uitdrukkelijk te vragen, of hij van „schoone harmonie” sprekend, het zedelijke op
het oog heeft, of wel zich de harmonie in dien zin schoon denkt, zooals men bij voorbeeld
vrouwen of werken der beeldende kunst schoon en bevallig en voor het oog streelend
noemt? Of hij, om het anders uit te drukken, den klemtoon legt op het goede, dan wel
op hetgeen gewoonlijk schoon genoemd wordt? En daarmede zouden wij dan weder bij die
oude, zoo dikwerf tusschen ons opgeworpen en nooit opgeloste vraag terecht komen,
of het schoone boven het goede, dan wel het goede boven het schoone den voorrang verdient?”—


Met gespannen belangstelling zag de waarheidszoeker na deze woorden den dichter in
’t gelaat en wachtte zijn antwoord af.


Op hetzelfde oogenblik echter ontstond er een rumoer en eene beweging onder het volk,
dat inmiddels zich op de Agora verzameld had. Het teeken tot het begin der volksvergadering
op den Pnyx was gegeven en alles toog derwaarts.


[image: „Ik wil oorlog, maar zonder Pericles!”]„Ik wil oorlog, maar zonder Pericles!”





Glimlachend zei Pericles, die eveneens zich gereed maakte die zelfde richting te volgen:


„Ook heden, waarde zoon van Sophroniscus, zullen wij uwe lievelingsvraag niet kunnen beantwoorden. Want het volk der Atheners
wordt juist op de Pnyx bijeen geroepen en daar moeten wij dringender zaken beslissen.”…


Socrates stond daar, zwijgend en verslagen, als iemand, dien opnieuw juist ten ontijde
de mond, om zoo te zeggen, gesnoerd was.—


„Myrmecides,” zei een Atheensch burger tot zijn buurman, op het punt om de Agora te
verlaten en met de overige onstuimige volksmassa de hoogte van den Pnyx te bestijgen,
„wat wij heden ook [257]besluiten mogen, ik heb een voorgevoel van iets kwaads voor Hellas. Er wordt gesproken
van orakels—onheilspellende orakels, ook orakels van Bacis worden er medegedeeld,
die thans op eens verstaanbaar worden. Doch wat het bedenkelijkste is: gij weet dat
Delos, het heilige Delos, het eiland van den Ionischen God Apollo, nooit door eene
aardbeving is geteisterd geworden.”—


„Nooit,” antwoordde Myrmecides; „iedere knaap weet van kindsbeen af, dat het heilige
Delos als met koperen ketenen aan den bodem der zee is vastgeklonken en niet als de
andere eilanden van den Archipelagos door onderaardsche beroeringen kan geschokt worden.”


„Zoo geloofde men tot gisteren,” vervolgde Cynogenes; „doch gisteren is het bericht
gekomen, dat eene aardbeving, die een zeer korten tijd duurde, op het eiland heeft
plaats gehad en dat een dof onderaardsch gedreun zich heeft doen hooren.”


„Delos geschokt?” riep Myrmecides: „dan is er niets meer dat vaststaat in Hellas!”


Andere mannen voegden zich bij Myrmecides en Cynogenes en mengden zich in hun gesprek.
Doch zij werden weldra gestoord en gedwongen zich om te keeren door een luid rumoer,
dat achter hen op de Agora zich verhief.


„Een Megarische hond!” klonk het, „een Megarische hond!—doodt hem, steenigt hem!”


Eene groote, schreeuwende menigte had zich ijlings om een man verzameld, die door
eenige Atheners gegrepen en onder allerlei uitdrukkingen van toorn vastgehouden werd.


Het was niet de eerste maal, dat een Megarenser in onaangename verwikkelingen te Athene
geraakt was. Reeds voordat de Atheensche markt en de havens van Athene aan de naburige
Dorische stad ontzegd waren, was menig burger, die soms een vet gemest varken of iets
anders op de markt te Athene bracht, daar schandelijk voor den gek gehouden, uitgescholden
of mishandeld geworden.


Tot woede echter was de verbittering bij de [258]Atheners tegen de Megarensers gestegen, sedert dezen in barbaarsche ruwheid het gewaagd
hadden den van Athene naar Megara gezonden heraut dood te slaan. Sinds dien dag had
het Atheensche volk gezworen elken Megarenser, die zich te Athene vertoonde, oogenblikkelijk
te steenigen.


De arme man smeekte om zijn leven en zwoer bij alle Goden, dat hij geen Megarenser
was, dat hij uit Eleusis kwam.


„Gelooft het niet!” riep de man, die hem het eerst had vastgegrepen en hem nog steeds
als met ijzeren vuist omklemd hield. „Gelooft het niet! Ik ken hem! Een Megarische
hond is hij—een Megarische hond!”


Op dit oogenblik kwamen eenige Archonten voorbij, die, nadat zij de zaak hadden vernomen,
het vermoorden van den man verhinderden, door eenige Scythische boogschutters er bij
te roepen en den man gevankelijk weg te doen voeren.


Boven op de Pnyx, niet verre van de plaats der volksvergadering, fluisterden drie
mannen zacht maar druk met elkander. Het waren de leerlooier Cleon, de schapenkoopman
Lysicles en de worsthandelaar Pamphilus. Zij schenen het onderling niet eens te zijn …


Thans betraden de gezanten der Lacedaemoniërs den weg van de Pnyx, om zich naar de
volksvergadering der Atheners te begeven. Zij waren gekomen om voldoening te eischen
voor het hun verwante en met hen verbonden Megara. Met vijandelijke blikken zagen deze Spartaansche mannen
en het grootste deel der Atheners rondom elkander aan.


Doch een oligarch fluisterde den andere zacht in het oor:


„Zullen wij vrede of oorlog wenschen?”


„Het ware wellicht nuttig,” hernam de andere, „wanneer de Peloponnesiërs kwamen en
hier een weinig opruiming hielden …”


Opgewondener dan het Atheensche volk de Pnyx bestegen had, daalde het na eenige uren
weder daar af. Op de Agora vormden zich verscheidene [259]groepen.


„Ik vind, dat Pericles nooit zoo voortreffelijk heeft gesproken!” riep Myrmecides.
„O, die slimme vos met de leeuwenhuid! Hoe gematigd deed hij zich voor, hoe rustig,
hoe vol schijnbare toegefelijkheid! Hoe scheen hij bereid tot elke mogelijke tegemoetkoming!
Alleen stelde hij eischen, die men nooit zou toestaan! Welk een meesterlijke zet was
het, toen hij zeide, dat Athene bereid was zijnen bondgenooten de volle vrijheid terug
te geven, zoo slechts de Spartanen vooraf den hunnen hetzelfde deden!”


„Ik voorspel teerlucht, riemgeplas, triërarchen-geschreeuw, Pallas-beeldenvergulderij
in den Piraeüs”—zei de baardschrapper Sporgilus met een bedenkelijk gezicht.


„Waarom niet, lafaard?” riepen de anderen. „Hebt gij geen lust in een vroolijk zeetochtje?”


„Neen,” antwoordde Sporgilus, „de zee is toch altijd iets zilts en bitters!”


„Laat u met knoflook voeren!” klonk het rondom hem, „met knoflook, lamzalige vent,
zooals de hanen, om vuriger en moediger te worden!”


Thans werd de stem van Cleon, de stem van den beruchten leerlooier Cleon, in eene
andere dichte groep hoorbaar. „Ik wil oorlog, maar zonder Pericles!” schreeuwde hij.
„De krijg mag Pericles niet nog grooter maken. Hoe zullen wij rekenschap van hem kunnen
vorderen, als hij aan de spits van een leger of van eene vloot staat. Derhalve weg
met Pericles! Den eisch der Spartanen, dat hij als Alcmaeönide uit Athene verbannen
zou worden, dezen eisch alleen had men moeten inwilligen! Men verbanne Pericles! Pericles
moet verbannen worden!”


Zóó schreeuwde Cleon met heftige, lompe gebaren, terwijl hij met zijn geheele lichaam
in beweging was en geen enkel oogenblik op dezelfde plaats bleef.


„Oorlog, maar zonder Pericles!” herhaalde hij onophoudelijk.
[260]

Van dezelfde meening was Pamphilus, die echter met niet minder luid getier er bijvoegde,
dat men Pericles niet moest verbannen, maar ter verantwoording roepen wegens zijn
staatsbeheer en in den kerker werpen.


Thans naderde de oude Cratinus met Hermippus en een derden makker, een jongeling,
die in nog hoogeren graad den „Attischen blik” had dan zij beiden, en van wien het
gerucht liep, dat hij eerstdaags ook met een blijspel zou optreden.


„Zijt gij voor den oorlog of voor den vrede, oude Satyr?” riep een uit de menigte
den ouden brasser toe.


„Ik,” hernam deze, „ik ben voor gebraden hazen, wijn in de kan, zilver in de kast,
vijgen in de voorraadkamer, bekranste bokken, lammergeblaat, Dionysus-feesten, verschen
most, omgeworpen flesschen, mooie, hooggeschorte dansmeisjes.”


„Dan zijt gij dus ook voor den vrede?”


„Ja zeker, en er tegen, dat men den Megarensers de Atheensche markt ontzegt. Weest
toch wijzer, gij met viooltjes omkranste Atheners! Houdt toch op, elke oude vrouw,
die op de Atheensche markt komt, met argwaan aan te zien en te meenen, dat het een
man en een verkleede Megarenser is! Sinds gij de Megarensers van de markt uitgesloten
hebt, kan men geen goed gemest varken meer krijgen, zooals het de oude Marathon-strijders
verdienen. Spoedig zal het zoover komen, dat wij gebraden krekels zullen eten. Overigens,
wat zeurt en kijft gij toch over vrede en oorlog? Zijn de Spartanen met een ander
bescheid uit de volksvergadering gegaan, dan met hetgeen Pericles heeft voorgesteld?
Laat toch Pericles aan het roer van den staat, en de anderen, de volksmannen, de leerlooiers
en schapenkoopers en worstmakers, die u den baard schrapen en de vliegen van het hoofd
wegjagen en de vlokken van den mantel plukken …”


Die bijtende woorden brachten Cleon’s bloed in gisting. „In één opzicht,” schreeuwde
hij, „heeft Pericles gelijk gehad, toen hij het bijtend, onbeteugeld [261]gespuis der comedie-schrijvers trachtte te muilbanden—die keffers, die ieder naar
de kuiten bijten.”


„Ei, hoor eens dien Cleon!” riep Cratinus. „Cleon, de verschrikkelijke! Ik had stellig
niet gewaagd hierheen te komen, als ik geweten had, dat de man met de gretige tanden
en de vreeselijk rollende oogen er was. De leerlucht, die reeds op grooten afstand
merkbaar is, had mij moeten waarschuwen.”


Cleon stikte schier van gramschap. Myrmecides hield hem tegen, terwijl Cratinus voortging:


„Gij noemt ons onbeteugeld, omdat wij den geesel zwaaien over de hoofden, onbekommerd
wien hij treft? Treft hij niet altijd den rechten man, dan treft hij toch al licht
de rechte zaak. Vraagt Zeus in den hemel wel, als hij bliksemt, waar hij treft indien
de lucht maar gezuiverd wordt.”


„Oude gifspuwer!” riep Cleon. „Zijt gij niet de man van wien men zegt, dat hij zijne
geestdrift uit het vat tapt?”—


„En gij,” hernam Cratinus, „zijt gij niet de man, die opgezwollen zijt van gif, van
wien men zegt, dat u onlangs eene slang heeft gebeten, die onmiddellijk—crepeerde?
Maar dat doet er niets toe. Wij nemen den strijd aan met den stank van zeehondenleer,
met de verwoede blikken uit rollende oogen, met honderd roodharige Cerberus-koppen.
En wanneer wij eerst met den vrouwenheld Pericles klaar zijn, dan denken wij met die
halve gekken, de worstmakers, de schapenkoopers, de leerlooiers en alle „met viooltjes
bekranste Atheners” wel half slapend klaar te komen.”


Op deze woorden van Cratinus klonk plotseling achter eene zuil een luid, hoonend gelach.
Men keek om en zag den dollen Meno achter de zuil neergehurkt zitten.


„Daar hebt gij Meno!” riep de jongste der drie blijspeldichters. „De kerel ziet er
zoo berooid en gemeen uit, dat Euripides hem eerstdaags ongetwijfeld tot den held
van een roerend stuk zal maken!”


De Atheners lachten, Meno knarste op de tanden [262]en riep: „Lompe honden! Met viooltjes bekranste honden!”


Men wilde hem afranselen; doch hij hitste zijn hond tegen de aanvallers aan.


Thans nam men steenen op, om ze hem naar het hoofd te werpen. In dit oogenblik echter
kwam Socrates er bij, die zich over den man erbarmde en hem met zich uit het gedrang
voerde.


De menigte verstrooide zich daarop. Pamphilus, heftig vertoornd weggaande, kreeg Pericles
in ’t oog, trad op hem toe en vervolgde hem den ganschen dag, zoo dikwijls hij hem
zag, met smaadwoorden.


Wederom liep hij achter hem en zeide: „Gij zijt een tyran, evenals Pisistratus! Slechts
in schijn handhaaft gij de volksregeering. Inderdaad echter zijt gij het alleen, die
de teugels van Athene in handen hebt.”


Pericles zweeg.


„Gij wilt de Atheners in een oorlog wikkelen,” vervolgde Pamphilus, „ten einde het
roer in handen te houden en geen rekenschap af te leggen!”


Pericles antwoordde niets.


„Gij laat de verdiensten van andere mannen, die niet minder dan gij voor redenaars
en volksleiders geboren zijn, geen recht wedervaren!” schreeuwde Pamphilus.


Pericles bleef zwijgen.


„Gij hebt uwe heerscherskunst geleerd in den omgang met Sophisten en boeleersters!—Gij
hebt de kracht van het Atheensche volk door toenemende weelderigheid en verwijfdheid
ontzenuwd!”—


Toen Pamphilus deze woorden uitgilde, was Pericles bij zijn huis gekomen. Er heerschte
reeds volkomen duisternis op de straten. Pericles had volgens Atheensch gebruik een
slaaf met een brandende fakkel achter zich.


De slaaf klopte aan de deur. De portier opende. Pamphilus stond er nog altijd.


„Breng dezen man met uwe fakkel terug door [263]de straten; want het is zeer donker geworden!” zei Pericles tot den slaaf en ging
rustig zijne woning binnen.—


Nog altijd bezocht Socrates, nu eens in gezelschap van zijn boezemvriend Euripides,
dan weder alleen, gedurig Pericles’ woning. Nog altijd bezocht hij Aspasia, nog altijd
hield hij er veel van zich met haar te onderhouden, alleen klonken zijne woorden steeds
duisterder, raadselachtiger, steeds meer als orakels.


Weinige dagen na die belangrijke vergadering op de Pnyx betrad Socrates wederom het
huis van Aspasia. Weldra was hij in een levendig gesprek met haar gewikkeld. Aspasia
sprak met blijdschap over den ophanden zijnden strijd met de Doriërs, doch met weerzin
en afkeuring over de partijschappen op de Agora, over de vijandelijke plannen van
den Erechtheüs-priester, over de kuiperijen der Laconisten, over de ruwheid der demagogen. „Ter wille van
die barbaarschgezinde mannen,” zeide zij, „zullen wij wellicht spoedig den tanenden
bloei van Hellas aanschouwen.”


„Den tanenden bloei van Hellas!” riep Socrates. „Hoe is dat mogelijk? Gij vergist
u zeker! Hoe lang toch is het geleden, dat gij zeidet, dat Hellas zijn heerlijksten
bloei naderde? Sinds dien dag, toen wij in feestvreugde op de Acropolis voor het voltooide
Parthenon stonden en ik reeds het oogenblik van dien hoogsten bloei gekomen achtte,
gij echter beweerdet, dat onze kunst wel is waar bijna goddelijk was geworden, maar
dat er nog veel aan ontbrak, om ook ons leven geheel en al in elk opzicht tot het
schoone op te voeren—sinds dien dag zag ik met gespannen verwachting naar het beloofde
oogenblik van den heerlijksten bloei uit en wacht daarop met ongeduld. En daar ik
van bloemen in het Oosten gehoord heb, die slechts in één enkelen nacht, heimelijk
door de oogen van Zeus bestraald, haar wonderkelk ten volle ontplooien, dacht ik,
dat de bloeitijd der stervelingen misschien ook van dien aard [264]was, en deze gedachte liet mij, om zoo te zeggen, ook des nachts geen rust; ik vreesde
steeds, dat ik slapend het schoonste oogenblik zou kunnen verzuimen. Bijzonder echter
heb ik dat gansch nieuw en merkwaardig liefde- en huwelijksverbond, ’t welk Pericles
en gij vóór mijn beeld der Chariten op den burg gesloten hebt, steeds in gedachte
gehouden; want als dit gelukte scheen mij juist de schoonste bloei van het Helleensche
leven verzekerd. En daar gij ons, die om u stonden, toen uitdrukkelijk tot getuigen
riept, heb ik mijn plicht als zoodanig voortdurend trouw bij u vervuld; want ik heb
het ernstig opgenomen en ik achtte mij geroepen, niet alleen voor een oogenblik, maar
voor altijd, een nauwlettend getuige te zijn van dat wondervolle verbond. Evenals
men in een tuin een bijzonder zeldzaam en vruchtbeloovend boompje dag aan dag bezoekt,
immer vreezende, dat men het eens door eene ruwe hand geschonden, door de vorst bevroren
of door de zon verschroeid zal vinden, en zich telkens opnieuw over zijne ongestoorde
frischheid verheugt, zoo kom ik tot u, niet meer om te hooren als vroeger, maar om
te zien, wat de liefde is—en hoe zij zich ontwikkelt, van welke beginselen zij uitgaat
en tot welke doeleinden zij voert. ’t Is zeker eene gewichtige zaak, als de Ioniërs
en de Doriërs zich eindelijk tot een beslissenden strijd uitrusten; maar schier nog
gewichtiger is mij de geschiedenis van uw liefdeverbond en de beslissende strijd,
dien gij buiten en in u voert. Want de volkeren zijn onsterfelijk of hebben althans
een lang bestaan; hunne lotgevallen kunnen altijd weder veranderen en zich vernieuwen;
’t lot van den mensch echter is in een engen kring besloten; zooals het valt, zoo
blijft het meestal; want tot verandering en vernieuwing gunt de Parce geen tijd. Ik
volg met belangstelling de in- en uitwendige, voortschrijdende geschiedenis uwer zoo
zonderlinge, op de vrijheid gegrondveste liefde. En hoe zacht die ontwikkeling ook
voortgaat, mijne zinnen zijn niet te stomp om ze op te merken.”
[265]

„Dus zijt gij,” zei Aspasia, „van een minnaar een toeschouwer en getuige van eene
vreemde liefde geworden?”—


„Sinds dien dag in het Lyceüm, waarop gij van mij wegliept en mij toeriept, dat ik
aan de Chariten moest offeren,” hernam Socrates, „sinds dien dag heb ik aan de Chariten
geofferd: doch te vergeefs, naar het schijnt. Niet fijner zijn mijne lippen, niet
innemender mijne trekken geworden. En sinds dien tijd heb ik begrepen, dat het zelden
of nooit aan één en denzelfden sterveling beschoren is de schoonheid met den geest
te vatten en tegelijk met de zinnen te genieten.”


Aspasia twijfelde of de gloed, dien toenmaals in de ziel van den jeugdigen denker
voor een oogenblik geblaakt had, thans wel ten eenenmale was uitgedoofd.


De gelegenheid scheen zich thans aan te bieden voor het sinds lang gekoesterde plan,
om eene kleine wraak te nemen op den wijsgeer en hem opnieuw te deemoedigen en te
beschamen.


Met sluwe geveinsdheid sprak zij dus:


„Dat oogenblik in het Lyceüm, waaraan gij na langen tijd nu weder herinnert, is ook
uit mijne gedachte niet verdwenen, en, ik wil het eerlijk bekennen, ik betreurde menigmaal
in stilte, dat ik zonder redenen en in eene verkeerde meening u heb beleedigd, toen
ik mij van u verwijderde met de vermaning, dat gij aan de Chariten moest offeren;
gij hebt die woorden opgevat, alsof ik had willen zeggen, dat gij, om bemind te worden,
eerst de eigenschappen moest zoeken te verwerven, die beminnelijk maken. Ik had moeten
bedenken, dat gij een wijsgeer zijt, wien ’t niet in den zin kon komen, ernstig naar
mijne liefde te streven. Sinds dien tijd was ’t mij altijd, Socrates, alsof ik u eene
voldoening schuldig was.”


„Gij aan mij?” zei Socrates met een pijnlijken glimlach. „Neen, gij hebt geene verontschuldiging
noodig; ik zelf meende integendeel er eene bij u noodig te hebben, sinds dat oogenblik.”
[266]

„Ik was toen zoo heel dwaas!” hernam Aspasia. „Zonder eenigen schroom zou ik thans
mijn hoofd tegen uwe borst leggen, want thans ken ik u.”—


Aspasia zat met Socrates in een vertrek, dat zeer gezellig en weelderig ingericht
was en vervuld van welriekende, bedwelmende geuren, die van Aspasia zelve schenen
uit te stroomen; want zij was, evenals de Goden en Godinnen van den Olympus, steeds
met eene hemelsche lucht omgeven. Zij straalde van onverwelkbare, bloeiende schoonheid
en een betooverende glans van opgeruimdheid lag op haar gelaat. Zij scheen in de voortreffelijkste
luim te zijn—wanneer er van iets zoo onbelangrijks als luim bij Aspasia sprake mocht
zijn.


Eene duif vloog in de kamer rond. Het was de gevleugelde lieveling van Aspasia, een
fraai diertje, met glanzend witte vederen en een bevalligen, lichtgrijzen ring om
den hals.


Telkens vloog de duif op den schouder van Aspasia en pikte de gewone lekkernijen tusschen
de lippen der schoone weg. Nu en dan vloog zij ook op het hoofd van Socrates en ging
daar zoolang zitten, dat Aspasia herhaalde malen zich verplicht achtte zelve den gast
van den lastigen vogel te bevrijden, waarbij zij natuurlijk zijn hoofd moest aanraken.


Toen zij nu met moeite de duif van Socrates’ schedel had weggejaagd, fladderde deze
weder rond en liet zich elders neder, na vooraf haar „kir, kir” te hebben doen hooren.


„Als het niet algemeen aangenomen was, dat het gekir der duiven zacht en liefelijk
klinkt,” zeide Socrates, „zou ik het met mijn slechten smaak voor leelijk houden.
Ik zou het een sterk onderdrukt gehinnik noemen.”


„Hoe?” riep Aspasia, „gij smaadt den vogel van Aphrodite? Pas op, dat niet de vogel
of de Godin zelve zich op u wreke!”


„Dat hebben zij reeds te voren gedaan!” hernam Socrates.


„Onnaspeurlijk is de raad der Goden,” zeide Aspasia; [267]„nu eens zijn zij ongunstig en onthouden ons hunne gaven, dan weder zijn zij genadig
en schenken tienvoudig, wat zij vroeger weigerden. De luimigste echter van alle Godinnen
is Aphrodite. Zij verlangt volstrekt, dat iemand, die eene gunst van haar begeert,
het rechte oogenblik en de rechte luim afwacht en gedurig aanhoude. Dwaas is hij,
die slechts eenmaal zijn geluk bij haar beproeft. Weet gij dat niet, Socrates? En
doen de schoonen niet wellicht evenzoo als de Godinnen?”


„Ik weet het niet,” hernam Socrates; „want ik heb het nooit beproefd.”


„Daar hadt gij ongelijk in!” zei Aspasia. „Het is dus uwe schuld, dat gij niet weet
of Aphrodite en de vrouwen u gunstig zijn of niet.”


Op die zonderlinge en tergende wijze onderhield zich Aspasia met den wijze. Daarbij
liefkoosde zij de duif en kuste haar. Socrates herinnerde zich niet, haar ooit zoo
opgewekt tot uitgelatenheid toe gezien te hebben. Hoe dartelder en aanvalliger zij
werd, des te stiller, afgetrokkener en ernstiger werd hij zelf.


Wederom vloog de duif onder een gekir, dat thans veel van een schaterlach had, op
den schedel van Socrates. Ditmaal echter raakte zij met de kleine nagels harer pootjes
zoo vast in zijn hoofdhaar verward, dat zij niet meer los kon komen. Aspasia haastte
zich haar ter hulp te komen en hare nagels uit zijne haren te bevrijden. De onmiddellijke
nabijheid van een welriekend, warm, bekoorlijk vrouwenlichaam doortintelde hem van
verrukking—de boezem der schoone vrouw golfde vlak voor zijn gezicht, vlak voor zijne
lippen—slechts de minste beweging en zijne lippen moesten den liefelijk hijgenden
boezem aanraken. Geen zeegolf ruischt zoo verleidelijk, met zulk een groot gevaar
om er reddeloos in onder te gaan, als de borst eener vrouw.


Socrates’ lippen waren even dicht bij deze liefelijke golf, als zij bij den rozenmond
der schoone waren geweest toen de peinzende waarheidszoeker [268]in vertrouwelijk gesprek met haar in de eenzame zaal van het Lyceüm gezeten had.


Slechts de kleinste beweging—en de opnieuw ontvlamde Socrates zou zich eene nieuwe
beschaming, krenkender dan de vroegere in het Lyceüm, berokkend en door een nieuwe
overijling van hart en zinnen den triomf der listige schoone, zijne heimelijke vijandin,
voltooid hebben.—


Wat ging er in de ziel van Socrates op dat oogenblik om?


Rustig en kalm stond hij op en zeide:


„Laat de duif, Aspasia! Ik geloof niet te duur van den wraakgierigen vogel bevrijd
te zijn, als ik een lok mijner haren in zijn klauw achterlaat.


„Ik begrijp het best,” hernam Aspasia op een veranderden, eenigszins spotachtigen
toon, „ik begrijp het best, dat gij de kaalheid niet vreest. De kaalheid gaat immers
met de wijsheid gepaard en gij zijt een volslagen wijze geworden! Zoo volmaakt wijs,
dat gij verdient kaal geplukt te worden tot op uw laatste haar toe door de klauwen
van den aan Aphrodite gewijden vogel.”


„Kaalheid moge den wijze passen,” sprak Socrates, „weet echter, dat ik van alles zelfs
van den roem der wijsheid afstand gedaan heb, en dat ik voor het oogenblik er alleen
aan denk, om mijn burgerplicht te vervullen. Reeds morgen ga ik met andere burgers,
die het lot heeft aangewezen, naar het leger vóór Potidaeä. Alcibiades gaat insgelijks
mede.”


„Van hem schijnt ge dus nog geen afstand gedaan te hebben?” vroeg Aspasia, „nadat
gij, zooals gij zegt, al het andere hebt opgegeven?”—


„Wij volgen te zamen de roepstem des vaderlands!” hernam Socrates. „Vindt gij dit
soms niet goed? Geldt het niet de Doriërs te bestrijden?”


„Zijt gij voornemens de Doriërs te bestrijden?” riep Aspasia. „Gij zijt zelf een Doriër
geworden!”


„Neen,” antwoordde Socrates, „ik meen een echte zoon van den peinzende Pallas Athene
te zijn.”
[269]

„Inderdaad,” hernam Aspasia glimlachend, „gij hebt u, van Eros en de Chariten, geheel
tot de koele, schier manlijke Athene gewend. Waar is die gloed gebleven, die uwe ziel
in vlam zette, toen gij in het Lyceüm voor de laatste maal mij naar het wezen der
liefde vroegt?”


„Mijn liefdegloed, Aspasia,” antwoordde Socrates, „is hetzelfde wedervaren, als uwer
schoonheid, sedert Phidias uw beeld heeft verheerlijkt in de Lemnische Aphrodite.
Evenals namelijk uwe bekoorlijkheid in dat beeld het aardsche en tijdelijke overtreft,
zoo is ook mijne liefde veredeld en verheerlijkt, ik zou haast zeggen, versteend geworden.
Van eene gloeiende kool is zij eene ster geworden”…


Op dit oogenblik fladderde de duif op Aspasia’s schouder. Welke daemon, welke ondeugende
Eros stak in dien vogel.


Zij raakte thans met de klauwen verward op de plaats, waar eene gesp de beide smalle einden van den chiton samenhield.


Onstuimig trok de vogel met de pooten, om ze los te krijgen, tot de gesp opensprong
en de slippen van het gewaad afgleden, ’t welk de schitterende witte schouders omhulde.


„Offer deze vogel aan de Chariten!” sprak Socrates, wierp zijn mantel over de ontbloote
schouders der schoone vrouw en ging heen.


De trotsche Milesische verbleekte—zij greep onthutst met bevende hand naar een zilveren
spiegel en ontdekte voor de eerste maal met schrik eene schaduw van veroudering, die
over hare trekken toog.


Was de schoonheid dan niet langer alvermogend? Was er iets, dat haar durfde trotseeren?


Eene zachte huivering voer haar door de leden.






De jonge Alcibiades was zeer in zijn schik, toen eindelijk de wensch, dien hij tegen
Pericles had geuit, om op het oorlogsveld lauweren te mogen [270]plukken, vervuld werd. Hem, zoowel als Socrates, had het lot eene plaats aangewezen
onder de Atheensche burgers, welke gezonden zouden worden ter belegering van de van
Athene afgevallen bondstad Potidaeä.


Alcibiades had tot hier toe zijne dolle levenswijze voortgezet en liet het bij voortduring
niet aan stof ontbreken, die aan de praatzucht der Atheners voedsel kon verschaffen.


Hij had het zoogenaamde gezelschap der Ithyphallers opgericht, waarin de overmoedigste
en uitgelatenste jongelieden bijeen kwamen, om zich te zamen aan de meest teugellooze
hartstochten over te geven, zooals men van een club verwachten kon, die zich naar
den onreinen daemon Ityphallas noemde. Reeds het tooneel der inwijding was moedwillig
en dartel in den hoogsten graad. Alleen zij werden in den kring opgenomen, die op
de gunst van dien daemon in bijzondere mate meenden te kunnen bogen.


Om den spot te drijven met het gebruik, dat te Athene een drinkgelag vóór het middageten
verbood, legde Alcibiades met zijne vrienden slemppartijen in den morgenstond aan.
In zijne overmoed liet hij zich door een voortreffelijk schilder, op den schoot eener
jonge hetaere gezeten, afschilderen en heel Athene vloeide samen om het portret te
zien. Hij had een hond, waarvan hij zeer veel hield, wien hij den naam van „Daemon”
gaf; het was heel kluchtig om te hooren, als hij, evenals Socrates, van „zijn Daemon”
sprak.


Scheen het alzoo, dat de moedwil die den zoon van Clinias bezielde, zelfs Socrates
trof, dit belette toch niet, dat hij dienzelfden man voor de gansche wereld zijn besten
en liefsten vriend noemde. Hij droeg inderdaad den denker en waarheidszoeker nog altijd
eene bijna raadselachtige soort van liefde toe, hoewel dit, naar ’t scheen, niet den
minsten invloed op zijn doen en laten oefende.


Toen Alcibiades naar Potidaeä trok, geschiedde ook dit niet zonder toerustingen, die
stof tot spreken [271]gaven. Hij liet zich wapenen van eene bijzondere soort maken. Hij had een schild van
goud en ivoor. Op het schild voerde hij als wapen een Eros, gewapend met de bliksemschicht
van Zeus.


Eros met de bliksemschicht! Eene schitterende gedachte, een Helleenschen kop waardig.
’t Was immers de tijd, waarin, naar ’t scheen, de bliksemschicht van Zeus zou overgaan
in de handen van den gevleugelden knaap …


Eenigen van Alcibiades’ vrienden trokken eveneens te velde. Zij zochten hun voorbeeld
na te volgen door kostbare en bijzondere soorten van uitrustingen. De jonge Callias,
de zoon van Hipponicus, trok te velde, naar men zei in een pantser, uit eene leeuwenhuid
gemaakt.


Er was eene vrouw te Athene, die met diepe droefheid vervuld was, toen Alcibiades
op ’t punt stond de stad te verlaten; eene vrouw, die langen tijd nóch de smart had
gekend, nóch de liefde; die niet alleen de banden van Hymen veracht, maar ook met
de boeien van Eros had gespot, eene vrouw, die van zich zelve gezegd had: ik ben geen
priesteres der liefde, alleen die van het genot.


Die vrouw was Theodota. Zij was het, zooals reeds vermeld is, die de jonge Alcibiades
als zijne leermeesteres beschouwde, toen hij zich in den maalstroom van ’t genot en
der jeugdige brooddronkenheid stortte. Zijne ijdelheid bracht mede, dat hij boven
alles de schoonste en beroemdste hetaere van Athene de zijne wilde noemen, deze Theodota,
welke destijds niet meer op het glanspunt van haar bloei, maar toch nog op het toppunt
van haar roem stond. Ook Theodota was trotsch op het bezit van Alcibiades en niet
minder vermeerderde juist deze verovering ook weder den roep van haar naam.


Een geruimen tijd verkeerde de jonge Alcibiades met geen vrouw liever, dan met de
zwartoogige Corinthische, en voerde zijne vrienden zoo dikwijls mogelijk bij vroolijke
en uitgelaten partijen in Theodota’s huis. Hare vroolijkheid niet minder dan hare
[272]bekoorlijkheid waren de kruiderijen in den schuimenden vreugdebeker van Alcibiades
en zijne makkers.


Doch Theodota bleef niet altijd zoo vroolijk, als zij in ’t begin van haar omgang
met Alcibiades geweest was. Te schoon was de jongeling, dan dat een vrouwenhart, al
had het ook nooit bemind en de liefde voor altijd afgezworen, toch niet ten laatste
het genot van zijn verkeering met hare vrijheid zou moeten betalen.


Weinig had het haar in den beginne gehinderd, als haar jonge vriend ook andere vrouwen
en hetaeren behalve haar toelonkte. Zij zelve had, als hij met Callias en Demus bij
haar drinkgelagen hield, jeugdige en bekoorlijke vriendinnen in haar huis genoodigd.


Weldra echter meende de jonge aanvoerder der Ithyphallers niet zonder misnoegen te
bemerken, dat het geheele wezen der Corinthische meer en meer veranderde. Zij scheen
afgetrokken, ernstig; zij zuchtte telkens, hare hartelijke opgeruimdheid scheen als
ontaard in eene soort van onrust, van onstuimigheid; krampachtig sloot zij soms haar
lieveling in de armen, als wilde zij hem voor altijd vasthouden; menige traan mengde
zich in haren kus en als Alcibiades thans eene andere vrouw in hare tegenwoordigheid
vriendelijk toelachte of liefkoosde, verbleekte zij en hare lippen bewogen zich zenuwachtig
van ijverzucht.


Deze verandering in het wezen van Theodota viel niet in den smaak van den dartelen
jongeling, die zich overal den vreugdebeker ten boorde toe vol schonk, dien ledigde
en weder verder ging.


Gedaan was het voor hem thans met Theodota’s bekoorlijkheid, gedaan met hare betoovering.
Somber en naargeestig scheen zij thans den jongeling.


In oogenblikken, waarin zij zich aan ijverzuchtige opwellingen overgaf, wekte zij
zijn toorn op; doch hij vergaf haar dit veel eerder, dan die overmaat van dweepende,
in tranen uitbarstende teederheid, waarmede zij hem lastig viel.
[273]

Zij zwoer hem te beminnen, hem alleen toe te behooren. Het was hem onverschillig.
Het volle bezit eener enkele vrouw, de hoogste behoefte voor het hart van den rijperen
man, is den jeugdigen losbol zonder eenige waarde, ja zelfs lastig.


Alcibiades zeide tot Theodota:


„Sedert gij begonnen zijt met uwe liefdeklachten onder een stroom van tranen te kwellen,
begint gij mij onuitstaanbaar te worden. Gij weet niet, hoe leelijk eene vrouw is,
die in plaats van door den glans der vroolijkheid en bevalligheid te betooveren, haar
gezicht laat misvormen door de trekken der ijverzucht, hare eigene wangen, of ook
zelfs die van den geliefde, met een heeten tranenvloed besproeit en als een Furie
niets dan heftige klachten uit. Gij verschaft mij niet langer genoegen, Theodota!
Gij verveelt mij! Niet met sombere klachten en hartstochtelijke uitbarstingen kunt
gij mij boeien; daarmede voedt en verergert gij alleen hetgeen u mishaagt! Zal ik
zijn, die ik geweest ben, dan moet ook gij weder zijn, die gij geweest zijt!”


Zij trachtte vroolijk te schijnen. Doch het mislukte haar doorgaans. Wanneer Alcibiades
haar dan verstoord verliet kwam zij tot berouw, overstelpte hem met boden en brieven,
snelde tot hem, smeekte hem, liet zich door den overmoedigen jongeling mishandelen …


Op zekeren dag kwam Socrates ten huize van den jongen vriend en zag de vrouw in tranen
badend voor den drempel van den onverbiddelijken jongeling liggen.


Zij zag hem aan en herkende den man, die eens op hare blijmoedige „zelfopoffering”
eene zoo zonderlinge lofrede had gehouden. Zij was tot deze zelfopoffering niet meer
in staat. Zij wilde, wat zij toen zonder hinder ontbeerde: beminnen en bemind worden.
Jammerend klaagde zij Socrates haar leed. Hij sprak haar woorden van troost toe en
voerde haar weg.


Daarop wilde hij naar Alcibiades terugkeeren, om een goed woord bij dezen voor de
arme vrouw [274]te doen. Doch hij was zoo in gedachten verzonken, dat hij, bij de deur van Alcibiades
gekomen, niet binnentrad, maar peinzend bleef staan: zoodat Alcibiades, toen hij uitging
zijn vriend aan den drempel vond.


„Waarover staat gij te peinzen?” vroeg hij.


„Ik meende juist weder het wezen der liefde op ’t spoor te zijn,” antwoordde Socrates.
„Ik dacht voor een oogenblik gevonden te hebben, dat het wezen der liefde daarin bestond,
dat men noch tranen vergiet noch afperst—dat men noch mishandelt noch zich laat mishandelen—dat
men noch vertrapt noch zich laat vertrappen—maar in een enkel oogenblik is mij dit weder twijfelachtig geworden …”


Toen Alcibiades naar het leger voor Potidaeä vertrok, dankte hij de Goden, aan de
liefde eener vrouw ontkomen te zijn, die om zijne afwezigheid jammerde en zich de
haren uit het hoofd rukte.


Na eenigen tijd schreef Alcibiades uit het kamp voor Potidaeä het volgende aan Aspasia:


„Gij wenscht van mij te vernemen, hoe onze Socrates het in zijn nieuw beroep maakt.
Welnu, hij is in het leger voor Potidaeä precies dezelfde, als hij voor jaren in de
werkplaats van Phidias is geweest. Nu eens is hij met den grootsten ijver bij de zaak,
dan weder laat hij het hoofd hangen en is in ledige gepeinzen verzonken. In heldere
sterrennachten, als alles rondom in de tenten sluimert, gaat Socrates rond en waakt
alleen en peinst—en vraagt en zoekt—natuurlijk te vergeefs. Hij wil telkens afstand
doen van meer te weten, maar onwillekeurig wordt hij steeds tot nieuw peinzen en zoeken
en vragen gedrongen.


„Gij hebt mij eens voor geruimen tijd, toen ik nog een jongen was en gij voor een
enkelen dag een Spartaansch jongeling voorsteldet, van de vriendschapsbanden der jonge
Spartanen gesproken, vriendschapsbanden, die de jongeren aan de ouderen verbinden
en hen tot onafscheidelijke wapenmakkers [275]maken. Een dergelijke onscheidbare vriendschap is er thans tusschen Socrates en mij
ontstaan. En waarlijk, de goede man heeft steeds overvloedige gelegenheid om te toonen,
dat hij mijn vriend is. Ik heb telkens onaangenaamheden met menschen in de omliggende
tenten, die niet velen kunnen, dat ik in de mijne ’s nachts met goede vrienden drink
en zing omdat wij hen, zooals zij zeggen, in hun slaap storen. Ja, die oude paaien
komen er zelfs bij dag tegen op, dat wij vroolijk zijn en trekken den neus op, als
wij na het ontbijt nog een eindje in den dag brassen en pret maken. Zij dienen bij
de strategen en taxiarchen klachten tegen ons in, en geven voor, dat wij in onze dronkenschap
tegen hunne slaven en hen zelven allerlei baldadigheden plegen. Zoo is er dus altijd
en eeuwig gehaspel en soms ook eene kleine kloppartij. In zulke gevallen mogen zelfs
de strateeg en de taxiarch ons niet ontzien, en alleen de voorspraak van Socrates
redt den een of ander uit het gevaar naar alle regelen van het gymnasium op het zand
uitgestrekt of ook bont en blauw geslagen te worden.


„Bovendien bevalt mij Socrates, omdat hij dat aanmatigend vertoon niet heeft, dat
mij de andere sophisten, wijsgeeren en zedeprekers onuitstaanbaar maakt. Hij bezit
eene soort van zielenadel en nederige voortreffelijkheid, waarvan geen mensch in gansch
Hellas verder verwijderd is dan ik. Maar men bewondert het meest, wat men zelf niet
heeft en juist de contrasten, naar het schijnt, trekken de menschen tot elkander.
’t Is alsof uit zijn overigens aanzienlijk uiterlijk soms stralen schieten, als de
bliksem eener Godheid, en dit is met de jaren steeds krachtiger in hem geworden. Ik
heb dikwijls opgemerkt, dat iemand, die door dezen bliksem werd getroffen, als geheel
verlicht en verwarmd scheen: hij bloosde, zijn bloed bruiste, precies alsof hij tegenover
eene betooverende vrouw stond.


„Onlangs had ik eens met den jongen Callias afgesproken een klein nachtelijk avontuur
te bestaan. [276]Ons speelde het Homerisch gezang2 van den nachtelijken tocht van Diomedes en Odysseus door het hoofd en van den roof
der schoone paarden van Rhesus. Nabij de muren van Potidaeä wilden wij een bende vijanden
overvallen, neervellen en hunne wapenen als buit terugbrengen. Wij verlieten dus in
stilte tegen middernacht het leger en in de nabijheid der stad gekomen, stieten wij
inderdaad op een hoopje gewapenden, dat de ronde deed. Wij gingen op deze knapen los,
doodden een paar van hen, terwijl de overigen de vlucht namen; dezen echter sloegen
alarm, totdat anderen der hunnen toesnelden en zoo versterkt maakten zij nog eenmaal
rechts-omkeert en vielen ons met groote overmacht aan. Wij hielden dapper stand; maar
ik weet niet, wat er van ons geworden zou zijn, zoo niet eensklaps een man als uit
den grond was verrezen, zich in het treffen had gemengd en zoo dapper en met zulk
eene krachtige vuist op de Potidaeërs had ingehouwen, dat dezen, nadat eenigen hunner
dappersten neergesabeld waren, het nogmaals geraden achtten het gevecht te staken
en naar de muren te vluchten. Die helper was nu niemand anders dan Socrates, wien
de schoone nacht naar buiten had gelokt, wel is waar niet om op avonturen, maar op
gedachten jacht te maken; hij dan, buiten het kamp ronddolend, had het wapengekletter
gehoord en was te rechter tijd ons ter hulp gesneld. Bij die gelegenheid heb ik weder
gezien, wat die man zou kunnen doen, als hij met hart en ziel soldaat en niet daarbij
nog wijsgeer was. Hij sloeg op de Potidaeërs niet minder geweldig in, dan hij vroeger
op de marmerblokken in Phidias’ werkplaats hamerde. En evenals de steenen, toen hij
nog steenhouwer was, het ontgelden moesten, wanneer het probleem, dat hem juist bezighield,
hem groote moeilijkheden veroorzaakte, zoo moesten in dien helderen nacht de hoofden
der Potidaeërs er voor boeten, dat Socrates [277]juist weder te vergeefs getracht had het wereldraadsel op te lossen. Hij kan midden
in het gevecht naar het gezang van een vogel in de lucht luisteren, of, wanneer hij
op wacht staat, zijne aandacht, in plaats van op de bewegingen der Potidaeërs, op
die der sterren aan den hemel vestigen. Nog steeds namelijk is hij gewoon het meest
alledaagsche opmerkzaam gade te slaan en als men hem er naar vraagt, antwoordt hij,
dat de dingen hem spookachtig voorkomen, omdat hij ze niet begrijpt en omdat zij hem
haar eigenlijk wezen niet willen openbaren.


„Tegenwoordig zint hij op een plan, hoe men den oorlog onnoodig zou kunnen maken,
en als hij zelf niet bezig is op de vijanden in te houwen, zet hij ons uiteen, hoe
afschuwelijk die onderlinge menschenslachting is en hoe men eens over menschen, die
elkander in den krijg vermoorden, niet anders zal spreken, dan men thans over menscheneters
spreekt en dat er een tijd zal komen, dat men zelfs niet zal kunnen begrijpen, hoe
het menschelijk geslacht zoo woest en ruw is geweest. Hij zegt, dat er een bond onder
de wolken moest worden opgericht en een opperscheidsgericht ingesteld, waardoor de
geschillen zouden kunnen beslecht worden. En hij is van oordeel, dat iets dergelijks
reeds te bereiken ware, als slechts één of een paar staten openlijk wilden verklaren,
dat zij van stonde aan in iederen oorlog de partij van den aangevallene zouden opnemen
of van hem, wien onrecht wordt aangedaan. Droomerijen, een zonderling waardig! Men
mag de zucht naar heldendaden, die in den mensch leeft, de vleugels niet knotten;
bovendien, de wereld zou zonder haat en strijd en oorlog even vervelend zijn, als
eene wereld zonder liefde.


„Wat mij betreft, het krijgsmansleven schijnt mij best te bekomen. Ik ben, geloof
ik, reeds veel deugdzamer geworden. Ik matig mij thans in alle dingen zóó, dat ik
reeds sinds geruimen tijd met [278]mijn vriend Axiochus één gemeenschappelijk liefje heb.


„Doch dat zijn dingen, die u vervelen moeten. Vaarwel, Aspasia, en schrijf mij nu
eens op uwe beurt, hoe toch de stad der Atheners het zonder Alcibiades maakt.”—


Een staat van kleinen omvang kan nooit een groot landleger, gemakkelijker echter eene
groote vloot bezitten. Dit was de toestand van Athene, toen koning Archidamus van
Sparta met zestigduizend Peloponnesiërs in Attica was gevallen. Ook de meesten der
bondgenooten konden Athene alleen ter zee hulp verleenen.


Terwijl de vloot uitgerust werd, vluchtte het volk door Archidamus overstroomde dorpen
en vlekken naar de stad. Wat in de stad geen onderkomen kon vinden, legerde zich onder
den blooten hemel tusschen de lange muren, en richtte zich daar in, zoo goed en kwaad
het ging. De geheele ruimte tusschen de stad en den Piraeüs wemelde van deze gasten
en er ontstond hier langzamerhand eene tentenstad; want die menschen woonden onder
tenten, die onder beschutting der muren waren opgeslagen. Men zag echter de minder
gegoeden hun verblijf houden in reusachtige tonnen, zooals die te Athene in gebruik
waren. Van de muren der stad uit kon men de wachtvuren der Peloponnesiërs zien, die
in de velden en op de wijnbergen hun kamp hadden opgeslagen. Doch, dank den ijver
van Pericles, waarmede deze sedert lang de stad van versterkingen had voorzien, zag
deze zich voldoende tegen elken aanval gevrijwaard. Getrouw aan zijn oorspronkelijk
plan, waarvan hij zich in zijne kalme rust ook niet door het levendigst ongeduld der
Atheners liet afbrengen, zond Pericles alleen de ruiterij buiten de poorten der stad,
om deze en hare onmiddellijke omgeving te bewaken.


Toen Archidamus van de hoogten van Attica eene trotsche vloot van honderd schepen
den Piraeüs zag uitloopen en naar de Peloponnesus koers zetten, geschiedde wat Pericles
vooruit had gedacht [279]en overwogen. De Peloponnesiërs, de onaantastbaar sterke stad tegenover zich ziende
en tevens zich bewust, dat de onverdedigde, niet versterkte steden van hun vaderland
aan de machtige vloot en de uitgelezen manschap der vijanden prijsgegeven waren, braken
op, verlieten Attica en trokken terug over den Isthmus.


Pericles had er van moeten afzien, om persoonlijk de uitloopende vloot aan te voeren.
Want hij scheen onontbeerlijk te Athene, zoolang de Peloponnesiërs zich nog op Attischen
bodem bevonden.


Toen zij vertrokken waren, was Pericles’ eerste onderneming om met een klein, maar
voortreffelijk uitgerust leger naar Megara op te rukken. Het verbitterde volk der
Atheners vorderde gebiedend een geweldige afrekening met de gehate stad.


Pericles’ afwezigheid van Athene was daarentegen menigeen wederom hooggewenscht.


De uilen op de Acropolis ontwaakten in hunne schuilhoeken uit hun sluimer en sloegen
de vleugels uit.


Diopithes bediende zich van Meno tegen Phidias, begeerig het lang beraamde plan, om
den grooten man in het verderf te storten, ten uitvoer te brengen.


Een ongunstig bekend sycophant, Stephaniscus geheeten, trad op aandrijven van Diopithes
als eigenlijke aanklager van Phidias op. Deze ellendeling was met eene hetaere gehuwd,
die, zooals men zei, in zijn huis hare nering voortzette, terwijl hij zelf als sycophant
den kost zocht te winnen. Hij beweerde in zijne brutale aanklacht, dat Phidias van
het goud, ’t welk hem tot voltooiing van het standbeeld van Athene Parthenos ter hand
was gesteld, een deel verduisterd en zich zelve toegeëigend had. Voorts verweet hij
hem, dat hij eene, met den eerbied jegens de Goden en hunne heiligdommen onbestaanbare
ijdelheid aan den dag had gelegd, door in den Amazonen-strijd op het schild der Godin
zijn eigen beeld en dat van Pericles te beitelen. Als getuige voor het verduisteren
van het [280]goud voerde hij Meno aan. Deze had vroeger een geruimen tijd ook herhaaldelijk in
de werkplaatsen van Phidias zich opgehouden en er voor zulke giften, als men een bedelaar
geeft, ondergeschikte diensten bewezen. Gedurende dien tijd nu, beweerde hij, had
hij eens uit een donkeren hoek bespied, hoe Phidias, wanende niet opgemerkt te worden,
van het goud, dat hem ter vervaardiging der Parthenos op den burg toevertrouwd was,
een deel afgenomen en weggeborgen had, klaarblijkelijk met het doel om het zich toe
te eigenen.


Het zaad des lasters, sedert langen tijd door de handlangers van Diopithes, ook tegen
Phidias uitgestrooid, was welig opgeschoten. En zoo vond de aanklager Stephaniscus
bij het Atheensche volk een goed voorbereiden akker.


De eerwaardige beeldhouwer, die zich juist weder te Athene bevond, werd op die aanklacht
van Stephaniscus in den kerker geworpen.


De schepper van het schoonste gedenkteeken, dat, naar Pericles zeide, het Atheensche
volk zich voor alle volgende tijden had opgericht, werd op eene schandelijke beschuldiging
in de gevangenis gezet.


Evenals Diopithes zich de afwezigheid van Pericles ten nutte maakte, waren ook de
lage, eerzuchtige opruiers des volks druk bezig, gedurende de afwezigheid van den
man, die hen allen in toom hield, hun invloed onder het volk uit te breiden.


Door het binnentrekken der landlieden in de stad gedurende den inval der Peloponnesiërs,
was de massa van het mindere volk in Athene zeer vermeerderd. Deze menigte had zich
bovendien aan zekere lediggang gewend en velen waren, ook na den terugtocht van Archidamus,
in de stad achtergebleven, omdat hunne hoeven door de vijanden verwoest waren. Langzamerhand
vormde zich datgene, wat men gepeupel noemt, terwijl het getal der onbemiddelde burgers
toenam. Maar juist die hongerlijders stroomden het drukst naar de volksvergadering;
[281]want daar kregen zij immers hunne twee obolen in contant geld. Derhalve waren de volksvergaderingen
op de Pnyx talrijker bezocht en luidruchtiger dan ooit. Cleon, Lysicles en Pamphilus
durfden zich meer openlijk uitspreken en het Atheensche volk werd allengs er aan gewoon
lieden van dit slag het redenaarsgestoelte te zien beklimmen.


Van deze drie mannen was Pamphilus het krachtigst van meening, dat men beproeven moest
Pericles ten val te brengen. Eens stond hij op de Agora, omstuwd door een groot aantal
Atheensche burgers, en zette hun uiteen, op welke gronden men Pericles kon aanklagen.
Hij schold hem een lafaard, die het Attische land door den vijand had laten verwoesten
en die den burgers tyranniek de wijze voorschreef, waarop zij zich moesten verdedigen;
gedurende den geheelen tijd, dat de Peloponnesiërs op Attischen bodem gestaan hadden,
had Pericles geen volksvergadering op de Pnyx bijeen geroepen, alleen om geheel naar
persoonlijke willekeur te kunnen heerschen.


Er bevonden zich velen onder de menigte, die van Pamphilus’ meening waren; in het
bijzonder drong zich een zekere Crespilus op den voorgrond, die den worstenmaker in
woest getier tegen Pericles trachtte te overtreffen en die de noodzakelijkheid aantoonde,
den strateeg bij het volk onmiddellijk in staat van beschuldiging te stellen.


Daar kwam plotseling de barbier Sporgilus aanloopen. „Goed nieuws!” riep hij uit de
verte. „Een handvol geld voor den brenger van goede tijding!—Pericles is op de terugtocht
van Megara! Hij is reeds met zijn leger in Eleusis! De Megarensers heeft hij naar
behooren getuchtigd, en nog heden zal hij in Athene zijn!”


Pamphilus werd bleek van gramschap.


„Een handvol geld verlangt gij?” hernam hij met onderdrukte stem; „de tong moest men
u uitsnijden voor uw nieuws, hondsvot!”


Ook op de overige samenzweerders maakte het [282]bericht een zeer ontmoedigenden indruk, en hoewel Pamphilus ook nu nog de menigte
zocht op te ruien, sloop toch de een voor, de ander na weg en men oordeelde dat het
moeilijk was tegen den zegevierend terugkeerenden Pericles iets uit te richten en
dat men de zaak tot eene betere gelegenheid moest uitstellen.


Toen nu ook Crespilus schouderophalend wilde afdruipen, greep de vertoornde Pamphilus
hem bij zijn kleed en schreeuwde: „Lafaard! Ellendige overlooper! Schaamt gij u niet
enkel bij het woord: „Pericles is in aantocht!” schandelijk de vlucht te nemen?—Zie
naar mij! Ik ben volstrekt niet bang Pericles in eigen persoon onder de oogen te komen!
Ik heb moed! Ik ben geboren op den dag van de zege bij Marathon!”


„Ik niet!” hernam Crespilus. „Ik was een der kinderen die in den schouwburg te Athene
door de van schrik ontstelde moeders te vroeg ter wereld gebracht werden, toen men
de Eumeniden van Aeschylus opvoerde!”—


Met deze verontschuldiging rukte Crespilus zijn kleed los uit de handen van Pamphilus
en ijlde weg.


„Weg zijn zij,” riep de demagoog tandenknarsend, „weg zijn zij, die vervloekte kerels—uit
elkander gestoven, als had men een emmer vuil water over hunne hoofden uitgestort!”


Daar kwam de dolle Meno tot hem en vroeg hem naar de oorzaak zijner verbittering.


Hij klaagde hem zijn nood.


„Gek!” zei Meno met een grijnslach. „Wilt gij een muur omver werpen en duwt gij er
te vergeefs met den schouder tegen? Leg u er onder en ga slapen: te zijner tijd valt
hij van zelf over uw hoofd ineen!”
[283]








1 Narcissus was, volgens eene vooral te Thespiae in Boeötië inheemsche legende, een
schoon jongeling, de zoon van den riviergod Cephissus en de nimf Liriope, door allen
bemind. Vooral de nimf Echo werd smoorlijk op hem verliefd; uit heimwee naar hem verkwijnde
zij, zoodat alleen de stem van haar overbleef. Uit straf daarvoor werd Narcissus door
hartstochtelijke liefde voor zijn eigen beeld verteerd, dat hij in eene bron aanschouwde.
Eene andere overlevering is dat hij zich zelven doodde. Op die plaats ontsproot de Narcissus, de doodsbloem, het symbool der vergankelijkheid en des doods,
den Ondergoden gewijd. ↑




2 Iliad. Boek X. vs. 470–515. ↑










[Inhoud]






XXIII.










HET DIONYSUS-FEEST.




Met dubbelen luister, met dubbele levendigheid werden, na het herademen uit den treurigen
oorlogsnood, de winterfeesten gevierd. Ten volle echter is de vroolijke lust ontketend,
sedert de lucht zachter begon te waaien en de tijd van het grootste der Bacchus-feesten,
de tijd van de groote, in de stad gevierde, Dionysiën aanbrak. In de wouden vertoont
zich de wouw, vroolijk snateren aan het strand de halcyonen en aan de kroonlijsten
tjilpen de zwaluwen. Op de hoogten van den Hymettus, den Pentelicon, den Lycabettus ontluikt in iederen struik de lente. Viooltjes en
anemonen, primulae veris en crocussen openen hunne knoppen en de op de weiden vergeten
staf des herders is des morgens met bloemen getooid.


De zeelieden in de haven winden de ankers, maken het takelwerk los, richten de masten
op en zetten de zeilen naar de wind. Nieuw leven ontwaakt op de baren van den Saronische
golf. De afgezanten der verbonden steden en eilanden komen en brengen hunnen cijns
juist ten tijde van het feest naar Athene. In alle herbergen, in alle huizen der Atheensche
burgers wemelt het van gasten, die van heinde en verre zijn gekomen. Met kransen getooid,
in feestgewaad gedost, dolen thans van den vroegen morgen af zwermen van stedelingen
en vreemden door de straten. Niet alleen zijn alle in het openbaar staande altaren
en Hermesbeelden met kransen omhangen, maar ook geweldige mengvaten zijn er nevens
geplaatst, met de gaven van Bacchus gevuld, door de rijken ten offer gebracht en het
volk tot vrij gebruik aangeboden. Wederom biedt Hipponicus aan inboorlingen en vreemden
in den Ceramicus een gastvrij onthaal, door iedereen, die komen wil, tot zich te noodigen
[284]en hen in de open lucht op met klimop bekranste kussens te ontvangen.


Vergeten is de krijgsnood, de twist der partijen houdt een wapenstilstand, de aanslagen
van Diopithes rusten voor een oogenblik in hun anders rusteloozen gang. Alleen genot
en vrede heerschen. Wel is waar overal klinkt luider de scherts en het vroolijk gelach—en
dubbel scherp is thans de geestigheid, dubbel roerig de tong des Atheners;—maar wee
hem, die in dezen tijd geweld pleegt aan een Atheensch burger! Niet eens de verzachtende
omstandigheid van dronkenschap beschermt hem: zijn hoofd en leven is verbeurd.


Hoe komt het, dat men nu op eens zoovele bekoorlijke vrouwen in Athene’s straten ziet?
Wie zijn die vroolijk lachende, rijk uitgedoste, verleidelijke schoonen? Het zijn
hiërodulen uit den tempel van Aphrodite te Corinthe en andere priesteressen van het
genot, die het getal der inheemsche hetaeren vermeerderend, uit de verschillende steden
van Griekenland zijn samengekomen tot het vroolijkste en uitgelatenste feest der Atheners.


He! wat een mengelmoes van vreemd, ronddolend volk heeft de vroolijke, dartele Dionysische
feesttijd herwaarts gelokt! Ziet die behendige goochelaars en wondermannen met hunne
door de zon donker gekleurde gezichten! Ziet, hoe zij voor aller oogen zwaarden inslikken
of een vuurregen uit den mond spuwen! Ziet daar die Thessalische meisjes, die haar
zwaardendans uitvoeren te midden van een haar verbaasd aangapenden troep! Er ontbreekt
geen enkele vertooning, zelfs de rondtrekkende, overoude poppenkast niet, noch de
bont versierde, op kameelen dansende aapjes.


Ook neringdoend volk is van heinde en verre gekomen en slaat zijne winkels op, midden
in het gewoel der Agora, in den Piraeüs en langs den Ilissus.


Troepen landlieden mengen zich onder de stedelingen en deelen met hen de feestvreugde,
verzamelen zich om hunne lievelingen, de Thebaansche fluitspelers, [285]die anders blazend de landelijke streken plegen te doortrekken, of brengen het lievelingsspel
van hun landelijk Dionysus-feest in de stad over: het springen op geöliede zakken,
waarbij ieder zich met de bloote voeten op den gladden bal tracht staande te houden,
onder uitbundig gelach der toeschouwers, ondanks al zijn gespartel, steeds naar beneden
glijdt.


Uitgelatener heerscht de vreugde in de straten, zoodra de duisternis is ingevallen.
Dan zwerven talrijke scharen rond: zij hebben bellen en dragen fakkels en zijn met
bloemen bekranst; daaronder zijn vrouwen, die mannenkleeren aan hebben, en mannen
in vrouwengewaad—met de handen wordt geklapt onder het geraas der bellen, waarmede
als met cymbalen de maat geslagen wordt bij het gezang.


Velen loopen gemaskerd. Sommigen hebben enkel hunne gezichten met wijnmoer bestreken
of met menie of zich een masker gemaakt van boombladeren of boomschors. Anderen echter
dragen fraai geschilderde maskers, deels van een deftig, deels van een belachelijk
voorkomen: hier zwerft de gehoornde Actaeön rond, daar de honderdoogige Argus, ginds
de gedeeltelijk in een paard veranderde Euïppe; Giganten, Titanen, Centauren stampen
op den grond; Methe1 bedwelmt, Pitho2 vleit, Apate3 lokt, Hybris4 is dolzinnig en zelfs schrikgestalten mengen zich somwijlen onder de reien.


Het talrijkste echter, ja overheerschend, zwerven in de straten de Satyrs met bokspooten
en de Silenen met kale hoofden, die oude maar nog altijd vroolijke Satyrs. Zij hebben
de hoofden bekranst met het altijd groene klimop. Ook Bacchanten dolen rond; zij dragen
als Thyrsus dikwijls alleen een wingerdtak met klimop omwoeld.


Uitgelaten dartelheid, ja dronkenschap wordt als [286]een plicht jegens den God in deze dagen en nachten beschouwd.


En de God, hij rechtvaardigt in dien tijd zijn bijnaam van den „Bevrijder”. Zelfs
de gevangenen worden voor de dagen van het feest uit hunne kerkers ontslagen: op de
graven der dooden wordt wijn geplengd. Men wil de schimmen bevredigen, die immers
niet zonder afgunst de vreugde der levenden ontberen. Ja, zelfs de bijgeloovigen willen
weten, dat de zielen der afgestorvenen zich soms in dezen tijd in de reien der feestvierenden
mengen en dat onder menig Satyrmasker een ontvleeschde doodskop verborgen is.


De eerwaardige Telesippe kauwt in die dagen ijverig de bladeren van den hagedoorn
en laat haar deur met teer bestrijken; want alleen op die wijze is het onheil af te
wenden, dat ten tijde der groote Dionysiën den levenden van den kant der afgunstige
schimmen bedreigt.


Schier huiveringwekkend is het inderdaad te zien, hoe des nachts nu hier dan daar
in de donkere straten het schijnsel der fakkels zich vertoont en een phantastische
optocht voorbij trekt onder luidruchtig rumoer.


Thans beweegt zich een geweldige stoet door de straten die van het Lenaeüm5 naar den schouwburg voeren. Men draagt het beeld van Dionysus uit zijn tempel in
het Lenaeüm naar den schouwburg en stelt het daar te midden der feestelijke vergadering.
Het beeld van den God, dat er gedragen wordt, is een pas voltooid werk, een gewrocht
van de hand des vurigen Alcamenes. Evenals Phidias op den burg naast het oude, houten
beeld van Athene zijn nieuw, schitterend pronkstuk heeft geplaatst, zou wordt ook
thans in het Lenaeüm, naast het oude, eerwaardige, eenvoudige Dionysus-beeld, het
nieuwe, heerlijke werk van Alcamenes opgericht. En dit juist draagt men thans naar
den Dionysus-schouwburg. [287]Scharen Bacchanten omringen het. Wat is dat voor een dolle troep, die een zinnebeeld
dat vruchtbaarheid voorstelt, voor den God uitdraagt en liederen aanheft ter eere
van Priapus? Het is Alcibiades met zijn Ityphallergezelschap.


Op de kruiswegen en op de pleinen hield de stoet stil, om drankoffers te plengen of
offerdieren te slachten.


De platte daken der huizen zijn vol toeschouwers, van welke velen fakkels en lampen
in de handen houden. Ook de vrouwen ontbreken hierbij niet. Weldra voegt de moedwil
en scherts van de menschen op de dakterrassen zich bij de brooddronkenheid van de
dolle menigte op de straten.


De jonge Alcibiades schijnt ten toppunt van dolzinnige uitgelatenheid te zijn; hij
overtreft zichzelven in overmoedige streken aan het hoofd van zijn gezelschap.


„Bedenkt,” roept hij zijn Ithyphallers toe, „dat wij, die anders ook reeds razen en
tieren, op het Dionysus-feest verplicht zijn, dubbel te razen en te tieren, als wij niet in dolzinnigheid en overmoed
geëvenaard en overtroffen willen worden door de nuchterste oude paaien van de stad
der Atheners!”


Onder zulke aansporingen stormde Alcibiades met zijne makkers, alle Atheners kennende
en door allen bekend, door de drommen des volks heen.


Toen de nacht was ingevallen, liet hij fakkels voor zich uit dragen en voerde de zijnen
onder luid getier, voorafgegaan door muziek, naar de huizen van mooie meisjes en knapen,
om hun serenades te brengen. Die muzikanten zelven waren meest fluit- en citherspeelsters,
als Maenaden verkleed, en daar ook zij, die met eene serenade waren vereerd, zich
bij den stoet aansloten, begon deze hoe langer zoo meer op een troep Bacchanten te
gelijken, die zich om den God Dionysus hadden geschaard.


Ten laatste pakt de moedwillige, dronken Alcibiades eene jeugdige hetaere, Bacchis
geheeten, die hij op zijn tocht ontmoette, aan, en dwingt haar [288]zich bij den stoet aan te sluiten. Hij noemt haar zijne Ariadne6 en zich zelven haar Dionysus.


Voor de woning van Theodota gekomen, brengt hij ook haar eene luidruchtige serenade
en treedt met zijn gevolg haar huis binnen.


Theodota had reeds sinds geruimen tijd den jongen Alcibiades niet meer bij zich gezien.
Steeds heftiger was haar minnesmart geworden. Nu zag zij den geliefden jongeling weder;
maar hoe onaangenaam, hoe pijnlijk was voor haar hart zijn binnentreden! Dronken kwam
hij aan het hoofd van een dollen troep. Dat zou zij vergeven hebben, maar hij voerde
eene jonge, bloeiende hetaere met zich mede, die hij zijne vriendin onmiddellijk als
zijne Ariadne voorstelde en wier bekoorlijkheid hij in overdreven taal begon te roemen.


Nu werd in de vertrekken van Theodota een drinkgelag aangelegd, dewijl zij er zich
niet openlijk tegen durfde verzetten, hoewel haar hart schier van stille smart bezweek.
Alcibiades wilde, dat zij vroolijk en uitgelaten zou zijn. Hij begon in zijne dronkenschap
van streken te verhalen, die hij dezen avond reeds uitgevoerd had; hij beroemde zich
een eerbaar, jong meisje midden in het feestgewoel van het Lenaeüm gekust te hebben,
en prees de zeden en gebruiken, die ten minste op het Dionysus-feest de Atheensche
vrouwen in haar handelingen vrij maakten. Hij sprak van Hipparete, de bekoorlijke
dochter van Hipponicus, van haar heimelijken minnegloed voor hem, van haar blos, zoodra
zij hem zag. Daarbij maakte hij zich vroolijk over haar onnoozel, ingetogen en jonkvrouwelijk
voorkomen. Hij vertelde ook van Cora, het van Arcadië naar [289]Athene overgebracht herderskind, het belachelijkste en schuwste schepsel, ’t welk
er te vinden was en dat toch om elken prijs de zijne moest worden. Liever wilde hij
van de schitterende Simaetha, van die heerlijke, nieuwe parel van schoonheid, dan
van het Arcadische, hoofdige kind afstand doen.


Na deze uitweidingen begon de jongeling, door den wijn bedwelmd, hevig tegen Theodota
uit te varen, om hare stilzwijgendheid en haar treurig voorkomen.


„Theodota,” riep hij, „gij zijt leelijk geworden! Al dat huilen en pruilen misvormt
uw gezicht. Ontvangt men zoo een oud vriend, zooals ik? Waarover beklaagt gij u? Over
mijn moedwil? Zijt gij het zelve niet geweest, die mij deze moedwil hebt geleerd?
Herinnert gij u niet meer die vroolijke dagen en nachten, waarin ik onderricht van
u ontving in alle soorten van dien schoonen moedwil? En thans? Wat moet dat verdrietig
en gramstorig gezicht beteekenen? Waarom moet ik nu anders zijn, dan in den tijd,
toen wij elkander het best bevielen en de vroolijkste uren samen doorleefden? Wees
verstandig, Theodota! Denk aan die verliefde dwazen, wier sombere, teedere dweeperij
u eens lastig viel en verveelde, zoo dat gij hen meedoogenloos lachend wegjoegt! En
nu wilt gij zelve eene dweepster worden? Kan men zoo onverstandig zijne beste grondstellingen,
zijne beminnelijkste eigenschappen verloochenen? Wees weder vroolijk en uitgelaten,
Theodota! Geef ons een uwer prachtige dansen ten beste! Dans, ik wil het en wij allen
willen het! Laat u nogmaals eens in uw vollen glans bewonderen!”


Zoo sprak Alcibiades. Doch Theodota kon hare tranen niet weerhouden. Zij antwoordde
met hartstochtelijke verwijten, noemde hem overmoedig, trouweloos, misdadig, meedoogenloos.


„Waarvan beschuldigt gij mij,” hernam Alcibiades, „terwijl gij zelve ouder geworden zijt en de vroolijkheid der jeugd voor u verloren is gegaan? Beschuldig liever den
tijd, die ons allen verandert. [290]Ook ik moet het voor lief nemen, als ik eenmaal van een jongen Satyr een oude, kaalhoofdige
Sileen ben geworden. Doch ook als een kaalhoofdige Sileen zal ik nog altijd vroolijk
zijn. Gij echter zijt op mij verstoord en vaart tegen mij uit en tegen het noodlot,
omdat gij niet meer een bekoorlijk, bloeiend meisje zijt, gelijk Hipparete of Simaetha
of deze Bacchis hier. Welnu, wilt gij volstrekt weder eene schoone jonkvrouw worden,
reis dan naar Argos. Daar bevindt zich, zoo men zegt, een heiligdom met eene bron,
waarin gij u slechts hebt te baden, om weder als jonkvrouw daaruit te voorschijn te
komen. Ook Hera pleegt, zooals de dichters verhalen, van tijd tot tijd dit bad te
bezoeken, om zich bij den vader der Goden weder aangenaam te maken. Wanneer zelfs
de oude vader der Goden zulks nog weet op prijs te stellen, zou ik het dan niet doen,
ik, de levenslustige jongeling, de Ithyphaller-vorst?”


Op deze wijze sprak Alcibiades in overmoedige scherts, terwijl Theodota slechts in
nog heviger bewoordingen en met een vloed van tranen antwoordde; ja zelfs in de overmaat
harer woede vergreep zij zich aan de jonge Bacchis, zoodat zij eene Maenade geleek.


„Zie eens naar mijn wakkeren vriend Callias,” zei Alcibiades, „die heeft tot stelregel
geen vrouw meer dan ééns te naderen. En ik—ben ik niet telkens weder tot uw drempel
teruggekeerd? Ha, bij den zaligen Eros, ben ik niet dikwijls genoeg des avonds gekomen
met een of meer vrienden, met de gouden appelen van Dionysus op de borst, het haar
omwonden met den populierkrans van Heracles, getooid met purperkleurige banden? Maar
dat zal nu niet meer gebeuren. Ik denk nooit weder terug te keeren, noch alleen noch
met anderen! Gaan wij, mijne vrienden! Ik verveel mij hier! Vaarwel, Theodota!”


Verschrikt door deze bedreiging hield Theodota den vertoornden jongeling terug en
beloofde, hare tranen drogend, aan zijne wensch te zullen voldoen.
[291]

„Welaan!” riep Alcibiades, „dans dan, zooals ik u straks reeds verzocht. Doe uw geprezen
kunst nog eenmaal eer aan!”—


„Wat zal ik dansen?” vroeg Theodota.


„Gij geleekt zooeven,” hernam Alcibiades, „door den prikkel der hartstocht gedreven,
veel op Io7 die door eene door Hera gezonden paardenvlieg vervolgd, vertwijfelend over alle landen
der wereld voortgejaagd werd. Toon ons, als gij wilt, door de kunst veredeld, wat
ge ons vroeger liet zien in de ruwe, onbevallige werkelijkheid!”


Zwijgend maakte Theodota zich gereed de Io te dansen.


Zij danste onder de muziek der fluiten de geschiedenis van Inachus’ dochter, hoe zij
door Zeus bemind, toen door Hera vervolgd en gebonden en op haar bevel door den honderdoogigen
Argus bewaakt werd, hoe zij door den gewelddadigen dood van haar wachter op last van
de onverzoenlijke Hera door de vinnig stekende paardenvlieg vervolgd en over alle
landen werd voortgedreven.


In den beginne had Theodota met moeilijke zelfoverwinning aan het geuite verlangen
voldaan. Langzamerhand echter scheen zij, al meer en meer opgewekt, hare ziel geheel
en al uit te storten in ’t geen zij voorstelde. Haar mimische dans kreeg een volkomenheid
en eene uitdrukking, waardoor alle toeschouwers werden medegesleept.


Toen zij echter tot de jammerlijke omdoling van Io overging en de ontzetting uitdrukte
voor Hera’s toorn en voor het door de Goden gezonden, stekende dier, terwijl hare
gebaren het karakter van eene wilde, hartstochtelijke onstuimigheid aannamen, toen
in den angst der vluchtende het leed en het verloren liefdegeluk zich schenen te mengen,
toen kregen de trekken en het geheele uiterlijk van Theodota allengs een schier huiveringwekkend
voorkomen. Zij speelde met ontzettende [292]natuurlijkheid de razende, de vervolgde, de wanhopige.


Maar zij speelde ze weldra niet meer. Hare oogen puilden uit en rolden verschrikkelijk
in hunne kassen, haar boezem golfde, de geopende lippen bedekten zich met een licht
schuim.


Zoo wild en onstuimig werden hare bewegingen, dat Alcibiades en zijne vrienden verschrikt
op haar toeijlden, om haar vast te houden en aan de onbeteugelde dolheid paal en perk
te stellen.


Thans begon Io-Theodota rustig te worden. Zij zag in den kring rond met matte oogen,
glimlachte onnoozel en sprak de omstanders met zonderlinge namen aan. Alcibiades zelven
hield zij voor Zeus, den als Sileen verkleeden Callias voor haar vader Inachus, doch
in den jongen Demus meende zij den honderdoogigen Argus te zien, en plotseling het oog strak op Bacchis vestigend stoof zij wederom op in
dollen hartstocht; verwenschingen uitend tegen de haatdragende Hera, wilde zij zich
op het meisje storten.—


Theodota was krankzinnig geworden.—


Zij zonk nu uitgeput ineen en stiet verwarde klachten uit in onsamenhangende, onzinnige
taal.


Alcibiades en zijne makkers werden door eene lichte huivering aangegrepen. Maar zij
waren dronken van den wijn. Zij lieten de vrouw aan hare slavinnen over en zwierden
uit Theodota’s woning de straat op, waar de luidruchtige, bedwelmende Bacchantische
feestvreugde hen in haar maalstroom voortsleurde.


Den volgenden dag had een nieuwe omgang met het beeld van Dionysus plaats. En ditmaal
was het ’t overoude, uit Eleutherae naar Athene gebrachte beeld van den God, dat uit
het Lenaeüm naar een kleinen tempel buiten de stad, in de nabijheid van de Academie,
gedragen werd, waar het in vroeger tijden was opgericht geweest. Eenmaal ’s jaars,
bij de groote Dionysiën, werd het beeld voor korten tijd in een feestelijken optocht
naar de oude plaats gebracht.
[293]

Dit geschiedde juist nu weder.


Talrijk en bovenmate prachtig, als ooit te voren, zeer verschillend van de eenvoudige
wijze der voorvaderen, was ditmaal het feestelijk geleide van het beeld des Gods.
In alle straten, waardoor het gedragen werd en op alle dakterrassen, vanwaar men er
op neder kon zien, wemelde het van toeschouwers, die zelven in hun tooi van vioolkransen
een feestelijk gezicht opleverden.


Vooraan in den stoet liepen scharen Satyrs en Silenen in roode kleederen, hunne lichamen
met klimopranken omwonden.


Vervolgens werd een bekranst altaar rondgedragen, omgeven van knapen in purperen gewaad,
die wierook, mirre en saffraan op gouden schalen droegen.


Dan volgden allerhande vertooningen. Vooreerst een grijsaard achter een masker met
twee gezichten, die den Tijd voorstelde, daarna de jeugdige, bloeiende Horen, die
de vruchten droegen overeenkomstig haar jaargetijde; voorts eene prachtig uitgedoschte
vrouw, versierd met de symbolen van het Dionysisch feest, eindelijk een schoon jongeling,
die den vroolijken Dithyrambus8, voorstelde.


Verder kwam een schaar van dertig citherspelers die gouden kransen op het hoofd droegen
en op gouden lieren speelden.


Nu echter volgde een prachtwagen op vier raderen, waarop het beeld van Dionysus gevoerd
werd. De God was gekleed in een saffraankleurig gewaad, waarover een met goud geborduurde
mantel geworpen was. Hij hield in de rechterhand een gouden beker omhoog, met fonkelenden
wijn gevuld. Naast hem stond een reusachtig, gouden mengvat. Boven hem was een zonnescherm
gespannen, waarvan weelderige klimop- en wingerdranken nederhingen. De wagen zelf
was geheel met kransen omwonden en rondom versierd met tragische en comische [294]maskers, genen ernstig en waardig, dezen met grappige, grijnzende gezichten op het
volk nederziende.


Het onmiddellijke gevolg van den God vormden mannelijke en vrouwelijke Bacchanten
met loshangende haren, de hoofden met wijngaardrank, klimop of struikwinde9 bekranst.


Op dezen wagen volgde een andere, waarop zich een vergulde wijnpers bevond. De wijnpers
was geheel met kunstmatige druiven gevuld en dertig Satyrs stonden in den wagen en
persten schijnbaar de druiven onder het aanheffen van een lustig wijnlied, door fluitspel
begeleid, terwijl den geheelen weg over geurig vocht in een zak van pantervel droop.
Om den zak echter zweefden Satyrs en Silenen, die drinkend en tierend den wijnstroom
in bekers opvingen.


Daarop kwam nog een derde wagen. Op dezen was eene grot voorgesteld, gehouwen uit
heldere schitterende steen, met klimop omslingerd, waarin fonteinen van alle Helleensche
wijnen sprongen. Bekranste nimfen zaten lachend bij deze fonteinen, duiven omfladderden de grot, vlogen uit en in en trekkebekten in de groenende twijgen van het klimop.
Satyrs en Silenen zochten de duiven te vangen, die aan den boezem der nimfen zich
trachten te redden.


Vervolgens kwamen er reien van zingende knapen, gevolgd door den optocht der voorname
Atheners op prachtige rossen gezeten, verder jongelingen, die gouden en zilveren vaatwerk
droegen, aan den dienst van Dionysus gewijd.


Luidruchtige scharen sloten zich daarbij aan, en andere vermomde personen, die in
uitgelaten brooddronkenheid de pracht van den feeststoet potsierlijk nabootsten.


Op de Agora werd halt gehouden bij het altaar [295]der twaalf Olympische Goden en hier zongen reien van mannen en knapen den Dithyrambus,
waarbij het koor tegelijk zich in rhytmischen danspas om het altaar bewoog.


Deze tonen waren nauwelijks verdoofd en de Dionysische stoet verder getrokken, toen
een tooneel van de vreemdste en wonderlijkste soort de aandacht tot zich trok.


In dien tijd namelijk waren rondtrekkende bedelpriesters van Cybele, die men Metragyrten
placht te noemen, voorts Sabazius-dienaars, apostels van Sabazius10, een God, oorspronkelijk met Dionysus overeenkomende, maar wiens vereering allengs
mystiek was geworden, alsmede dwepers, die meenden de mystische wijsheid van Orpheus
wederom te kunnen invoeren, te Athene opgetreden en begonnen hunne leer te verkondigen.


De Sabazius-priesters, vereerden en predikten een Heiland der wereld, door wien de
menschheid van alle kwalen verlost en de sterveling het hoogste heil deelachtig zou
worden: die Heiland was Sabazius. Zij en de Metragyrten trokken rond in de straten
met het beeld van den God of ook met dat van de moeder der Goden, onder de klanken
van het cymbaal en den Aziatischen tamboerijn voerden zij dansen uit, waarbij zij
zich als razende Corybanten gedroegen. Geeseling zelfs en zelfverminking pleegden
en bevolen zij aan, gelijk de priesters van Cybele op den Tmolus. Het geheele land
zwierven zij bedelend door, een ezel droeg hunne heiligdommen, allerlei geheime middelen
verkochten zij en voor geld boden zij zich aan, om den toorn der Goden te bezweren,
ja zelfs gestorvenen van bedreven misdrijven te reinigen en uit de kwellingen van
den Tartarus te verlossen. Zij waren de verkoopers van en onderhandelaars in de hulp
der Goden voor de stervelingen.


De geest van den Helleen was niet geheel en al afkeerig [296]van zulke dweperij, en hier en daar begon zij in de gemoederen van enkelen wortel
te schieten.


Niemand zag met grootere verbittering zulke pogingen aan, om een somberen en mystieken
eeredienst uit het Oosten naar het levenslustige Hellas over te planten, dan Aspasia, en met alle middelen, die haar ten dienste stonden, streed zij daartegen.
De dartele, jonge Alcibiades, wien sombere dweepzucht niet minder onbegrijpelijk en
een gruwel was, stond haar als moedig kampioen tegen die mannen der duisternis en
kwakzalvers ter zijde.


Gedurende het Dionysus-feest achtten ook de rondtrekkende Metragyrten en Sabazius-dienaars
de gunstige gelegenheid gekomen, om aanhangers te werven voor hun God en Heiland Sabazius
en voor zijn fanatieken en gruwzamen dienst. Zij trokken rond, met populierloof en
venkel omkranst, en hielden slangen in de hand, die zij over hun hoofd zwaaiden, en
dansten, door eene groote menigte volks omstuwd, onder het Corybantisch rumoer en
cymbalen en tympanen, hun razenden dans, de zoogenaamde Sicinnis11. Daarbij geeselden en verwondden zij zich tot bloedens toe.


Een Metragyrt had eene groote menigte volks om zich heen verzameld en predikte met
heftige gebaren en luid geschreeuw den verlossenden God Sabazius. Hij sprak van geheime
wijding, en van de hoogste en den God welgevalligste handeling van den ganschen Sabazius-dienst,
de zelfverminking.


Terwijl de menigte aandachtig luisterde en voor een deel de gemoederen bewogen waren
door de taal van den Metragyrt, kwam eensklaps de schaar der tierende, dronken Ithyphallers
daarlangs. Zij hoorden den vreemden dweper van den Sabazius-dienst en de zelfverminking
spreken.


„Hoe?” riep de uitgelaten aanvoerder der Ithyphallers, „van zelfverminking waagt ons
iemand te spreken, te midden van de weelde der Bacchische [297]feestvreugde? Neen! Zulke taal mag op Helleenschen bodem niet gehoord worden, zoolang
er nog Ithyphallers zijn!”


Nauwelijks had hij dit gezegd, of de schaar der dronken overmoedige jongelingen viel
op den Metragyrt aan, sleurde hem voort en, gedachtig aan de wraak reeds lang aan zijns gelijken gezworen,
slingerde men hem in den naburigen afgrond, het Barathron.—


Onder de Bacchanten, die den feeststoet volgden, bevonden zich ook de leerlingen van
Aspasia.


Hoe zouden zij, die tot vrijheid werden opgevoed, de vrijheid niet volop genieten
in de dagen, waarop zelfs voor hen, die anders niet vrij waren, alle boeien werden
verbroken en alle slagboomen vielen?


Ook het Arcadische herderskind, hoewel het zich er met tegenzin in schikte, had men
als eene Bacchante gemaskerd en zij werd mede voortgetrokken door de onbeteugelde
reien.


De jonge Alcibiades scheen er groot belang in te stellen, dat aan de Bacchanten, die
uit Aspasia’s huis kwamen, ook Cora niet ontbrak.


Cora stond wel is waar in schoonheid verre achter bij hare speelgenooten. Doch zij
was preutsch en haar zonderlinge ernst prikkelde den moedwil van den jongeling en
voerde hem ten laatste tot vermetelheid.


Ter wille van Cora volgde hij met zijne makkers, door Satyrmaskers onkenbaar, Aspasia’s
meisjes. Het waagstuk, dat hij voornemens was te volvoeren, was niets anders, dan
de preutsche Arcadische van hare speelgenooten af te lokken, of, wanneer hem dit niet
gelukte, haar met geweld uit haar midden voort te slepen en naar zijn huis te ontvoeren.


Schertsend mengden zich de Satyrs onder de Bacchanten; Alcibiades drong zich in de
nabijheid van Cora, doch vond haar weerbarstiger dan ooit.


Plotseling vielen, op eene eenzame plaats, die voor de onderneming gunstig was, op
een wenk van Alcibiades, zijne makkers en hij zelf het meisje [298]aan, om het onder de bescherming der reeds aanbrekende schemering met geweld weg te
voeren.


Doch in het hart der Arcadische ontwaakte dezelfde moed, waarmede zij vóór tijden
reeds eenmaal een Satyr, die haar aanviel, op de vlucht had gedreven. En evenals zij
toen een brandend stuk hout uit het vuur in het woud had gegrepen, om den vermetele
daarmede te verjagen, zoo greep zij thans eene harer vriendinnen de fakkel uit de
hand en stiet ze den vermomden aanrander Alcibiades in ’t gezicht, zoodat zijn satyrmasker
in brand geraakte en hij in verwarring terugweek. Dit oogenblik maakte Cora zich ten
nutte, om met de snelheid eener vluchtende hinde weg te ijlen en weldra was zij spoorloos
uit de oogen harer vervolgers verdwenen.


Rusteloos vloog zij met kloppend hart door de straten totdat zij het huis van Aspasia
bereikt had.


Even als Cora heden onder de Bacchanten, was de jonge Manes, de pleegzoon van Pericles,
onder de Satyrs opgenomen.


Ook hem had men het masker opgedrongen, ook hij was Xanthippus en Paralus tegen zijn
zin in het dolle spel gevolgd. Onaangenaam, ja beangstigend scheen hem het gewoel,
dat hem omgaf. De feestvreugde nam een losbandig teugelloos karakter aan. De dolle
Meno gedroeg zich op de Agora even schaamteloos als zijn hond. Ten laatste werd Manes
geheel weerloos het mikpunt der spotters. Onbeholpen en schuchter in al zijn doen,
kon hij de plagerijen en de scherts waarmede hij van alle kanten bestormd werd, niet
beantwoorden.


„Past op!” schreeuwden eenigen in den kring. „Die naargeestige Satyr daar is niet
te vertrouwen! Reeds menigmaal zijn bij het Dionysus-feest afgunstige schimmen uit
de onderwereld onder de levenden geslopen; mogelijk is hij Thanatos zelf of de pest!—Scheurt
hem het masker af! Wie weet welk een grijnzenden kop wij dan zullen zien!”


Het brein van den jongeling werd beneveld, zijn hoofd bonsde, met zijne krachtige
armen baande hij [299]zich een weg door het gewoel en ijlde naar huis terug.


Daar aangekomen sloop hij ongemerkt naar het dakterras, dat op dit oogenblik geheel
verlaten was. Daar ging hij op eene kleine steenen bank zitten, nam het Satyr-masker
van zijn gelaat, lei het naast zich neder en verzonk in diepe gepeinzen.


Eene diepe zwaarmoedigheid was over zijne trekken verbreid. Hij scheen eene heimelijke
smart in zijne ziel te dragen. Toen hij zich aan het luidruchtig gewoel van het Dionysus-feest
onttrok, lag de reden daarvan wellicht niet alleen in zijn afkeer van dergelijke uitgelatenheid,
maar vooral in eene beklemdheid, die ten gevolge van een diepen en machtigen indruk,
zich van zijne ziel meester maakte.


Reeds lang had Manes op deze wijze, peinzend en treurig met de oogen naar den grond
geslagen, daar gezeten, met het masker nevens zich. Eensklaps stond Aspasia voor hem.


Verschrikt keek hij op. Zwijgend staarde de vrouw des huizes hem eenigen tijd in het
droefgeestig en sombere gezicht. Toen sprak zij hem aldus minzaam aan:


„Hoe komt het, Manes, dat gij de genoegens van uwen leeftijd zoolang versmaadt? Voelt
gij niets in uw bloed van ’t geen anderen drijft, om van den schoonen, vluchtigen,
nooit terugkeerenden tijd der jeugd te genieten?”


Manes keek getroffen naar den grond en antwoordde niets.


„Hebt gij soms een verdriet of iets wat u hindert?” vervolgde Aspasia. „Zijt gij ontevreden
in dit huis en zoudt gij liever onder andere menschen willen leven? Zijt gij misschien heimelijk op Pericles verstoord, omdat hij u van Samos medegenomen
heeft, en u als zijn eigen zoon in zijn huis heeft doen opvoeden?”


Bij deze woorden van Aspasia stond de jongeling onwillekeurig van zijn zitplaats op
en met levendige, afwijzende gebaren verwierp hij een dergelijke [300]veronderstelling, terwijl een traan in zijn oog opwelde.


Aspasia liet echter niet af naar de reden zijner droefgeestigheid te onderzoeken.


Manes antwoordde nu eens met eene lichte zucht, die aan zijn borst ontglipte, dan
weder met een blos. Zijne hand beefde een weinig. Hij waagde zelden op te zien; als
hij het echter deed, hadden zijne oogen eene diep gevoelige, schier roerende uitdrukking.


De jongeling was zoo houterig en stroef in zijn geheele wezen, en toch had hij thans
iets teeders, men zou haast zeggen, iets meisjesachtigs over zich.


Ieder oogenblik werd Aspasia meer versterkt in haar vermoeden, dat een geheim leed
aan het hart van den jongeling knaagde.


Liefde kon het niet zijn; want wie zou die stille gloed kunnen gelden! Dan toch alleen
eene der jeugdige huisgenooten? Maar deze had Manes immers altijd schuw en verlegen
ontweken? Had men niet alle moeiten aangewend, om den jongen man in den vroolijken
kring te trekken en waren deze pogingen niet altijd mislukt?—


Eene gedachte vloog Aspasia door het hoofd. Eene gedachte, die in ’t eerste oogenblik
haar schier kluchtig voorkwam, en haar bijna deed lachen.—


Maar als de jongeling zijn zielroerend oog tot haar opsloeg, werd die gedachte minder
belachelijk en Aspasia gevoelde zich, ’t geen anders niet in haar karakter lag, door
eene opwelling van innig medelijden aangegrepen.


Zij werd niet moede de onmannelijke zwaarmoedigheid van den stillen jongeling in zachte
bewoordingen af te keuren en hem tot de vroolijkheid, die aan zijne jeugd voegde,
op te wekken.


Terwijl Aspasia zich alzoo met Manes bezig hield, zat Cora eenzaam en verlaten in
het peristylium van het huis. Zij had, teruggekeerd uit de woeste bedwelming der feestvreugde,
zich daar [301]neergezet, haar Bacchanten-masker afgedaan en naast zich nedergelegd. Zoo zat zij
daar in diepe gepeinzen verzonken, toen Pericles, toevallig juist naar huis teruggekeerd,
het peristylium doorging.


Hij was getroffen door ’t gezicht van het meisje, dat daar zoo eenzaam en peinzend
zat, met het Bacchanten-masker nevens zich.


Hij trad op Cora toe en vroeg haar waarom zij zoo spoedig was teruggekomen en zich
van hare speelgenooten had afgescheiden, met wie zij was uitgegaan.


Cora zweeg. Zij had een krans op haar schoot, denzelfden, dien zij als Bacchante gedragen
had. Hare hand speelde schier onbewust met de bloemen van dien krans, en de grond
om haar heen was bedekt met de afgeplukte bladeren der bloemen.


Het meisje leverde een zonderling gezicht op, zooals zij op dat oogenblik daar zat.
Hare houding, het spel met den krans, de ernst van het bleeke gelaat, vormde met het
gewaad en de zinnebeelden der Bacchante, die zij aan of om zich had, een zoo scherp
contrast, dat het bijna den lachlust opwekte.


Pericles zag haar in het gelaat en sprak haar aan:


„Ik herinner mij niet ooit eene Bacchante met zoo’n droevig gelaat gezien te hebben.
Mij dunkt, Cora, gij zoudt den Thyrsus veel liever weder met den herderstaf verwisselen!—Is
’t niet zoo?—Gij voelt u niet gelukkig in dit huis? Gij hebt een heimwee naar uwe
vaderlandsche bergwouden, naar uwe lammeren en schildpadden.”


Cora sloeg hare oogen even naar Pericles op, die oogen, gelijk die eener hinde, en
zag hem aan met eene uitdrukking, die nog treuriger was dan te voren, doch tevens
met een trouwhartigen, schier kinderlijken blik, waarin eene toestemming, uit het
diepst harer ziel voorkomende, scheen te liggen.


„Wilt gij, dat wij u naar huis laten gaan?” vroeg Pericles op een hartelijken, vertrouwen
inboezemenden toon. „Spreek vrijuit, mijn kind, en ik [302]zal alles doen, om u zoodra mogelijk naar uw geboorteland en naar uw waarachtig geluk
terug te voeren. Wilt gij dit huis verlaten, Cora? Spreek!”


Eene zonderlinge uitwerking maakten deze woorden op het Arcadische meisje. In ’t eerste
oogenblik blonk er een glans van vreugde over haar gelaat. Plotseling echter keek
zij, als door eene nieuwe gedachte getroffen, weder ernstig naar den grond; zij werd
bleek, haar boezem begon te hijgen, een traan parelde aan hare wimpers.


„Zeg vrijuit,” hernam Pericles, „wat gij wenscht en wat uwe opgeruimdheid in dit huis
verhindert. Er is zeker iets, dat gij mist!”—Pericles sprak deze woorden op een beslisten
toon en zag, op een antwoord wachtend, het meisje strak in het aangezicht.


„Verlangt gij uit dit huis weg te gaan?” herhaalde hij.


Cora schudde treurig het hoofd, zonder een woord te spreken.


„Uwe droefgeestigheid schijnt dus zonder reden te zijn,” vervolgde Pericles, „eene
zwaarmoedigheid, die zich als eene soort van ziekte van uw gemoed meester maakt. Bestrijd
haar, mijn kind! Geef u niet aan hare macht over, maar verzet u er tegen! Zie, ook
mij zou de daemon der ontevredenheid somwijlen willen overweldigen, maar ik worstel
met hem. Het leven moet vroolijk zijn en genot voor ons: want ware dat niet het geval,
dan moesten wij immers de dooden benijden. Willen toch niet alle menschen opgeruimd
en gelukkig zijn en zich blijde met elkander in hun bestaan verheugen?


„Waarom zoekt gij de eenzaamheid? Wilt gij ook niet vroolijk en gelukkig zijn?”


Wederom sloeg Cora trouwhartig de oogen tot Pericles op en zeide op aarzelenden toon:


„Ik ben gelukkig, als ik alleen ben!”


„Zonderling kind!” riep Pericles.


Hij zag Cora zwijgend en peinzend aan. Zij was niet mooi. Hare maagdelijke schoonheid
was zonder alle betoovering der zinnen.
[303]

En toch lag in die maagdelijkheid, in die kinderlijkheid, in die zonderlinge gevoeligheid
iets, wat eene eigenaardige sympathie in edele karakters kon wekken.


Pericles had het ideaal van alle vrouwelijke bekoorlijkheden en voortreffelijkheid
in Aspasia verwezenlijkt gevonden. Thans trad plotseling voor hem de vrouwelijkheid
op in eene nieuwe, onbekende gedaante. Wat hij hier in Cora voor zijne oogen zag,
was verschillend van alles, wat hij tot heden gezien, wat hij bewonderd, wat hij bemind
had.


Niet betooverend, niet verleidelijk scheen hem deze nieuwe soort van vrouwelijkheid,
maar eene aandoening greep hem aan, even nieuw en vreemd, als hetgeen die in hem te
voorschijn had geroepen. Hij legde zijne hand op het hoofd van het meisje en beval
haar krank gemoed aan de machtige hoede der goden.


Daarop sprak hij: „Willen we samen Aspasia opzoeken? En toen hij van een slaaf hoorde,
dat Aspasia zich op het dakplat begeven had, nam hij het meisje vriendelijk bij de
hand om ze naar hare meesteres te voeren.


Zonderlinge samenloop! Op ’t zelfde oogenblik, dat Pericles in ’t peristylium van
het huis zijne hand met ernstige aandoening op het hoofd van ’t bedroefde herderskind
legde, op ’t zelfde oogenblik rustte de hand van Aspasia, die haar gesprek met Manes
op het dakterras geëindigd had, op het hoofd van den droefgeestigen Noordschen jongeling.


En ’t was alsof hare hand, met schier moederlijke teederheid zijne bruine lokken aanraakte,
alsof haar oog met warmte op de trekken van den jeugdigen zonderling rustte! Toch
zetelde opgeruimde blijmoedigheid op haar open, fier voorhoofd en met een kalmen glimlach
begroette zij Pericles, toen hij met het meisje aan de hand tot haar trad.


„Ik breng u de zwaarmoedige Cora,” zei Pericles tot Aspasia; „ik geloof dat zij niet
minder dan [304]Manes behoefte heeft aan vriendelijke toespraak!”


Terwijl Pericles naderde had hij den blik van warme toegenegenheid opgemerkt, waarmede
het oog van Aspasia op den jongeling rustte.


Zij volgde zijn nauw merkbaren wenk en hij voerde haar naar een afgelegen plek van
het dakterras, waar eene rustplaats onder bloeiende ranken was aangebracht.


Hier vertelde Aspasia haar gesprek met Manes aan Pericles, deze haar het zijne met
het Arcadische meisje.


Ten laatste zeide Pericles kalm en ernstig:


„Gij hebt gloeiende blikken, ja zelfs liefdevolle gebaren gebezigd, om het sombere
gemoed van den jongeling op te beuren!”


„En dat brengt u op de gedachte dat ik liefde voor hem zou gevoelen?” vroeg Aspasia.
„Neen,” vervolgde zij, toen Pericles zweeg, „ik bemin hem niet, want hij is schier
leelijk. Zijne plompe wangbeenderen beleedigen mijn oog. Maar eene vluchtige aandoening
overweldigde mij, ik weet zelve niet hoe haar te noemen. Wellicht was het medelijden.”


„Weet gij zoo precies, wat liefde niet is en wat wel?” vroeg Pericles.


„Wat liefde is?” riep Aspasia glimlachend. „Begint gij thans ook mij met die dwaze
vraag te kwellen?—Liefde is eene zaak, die men niet kan afweren, als zij komt, en
niet kan tegenhouden als zij gaat.”


„En weet gij er anders niets van te zeggen?” vroeg Pericles.


„Niets, dan wat ik reeds zoo dikwijls gezegd heb,” hernam Aspasia: „liefde is een
gevoel, dat in tyrannie kan ontaarden, wanneer zij het geliefde voorwerp tot een werktuig
wil maken, zonder zelfstandigen zin. Die onwaardige begeerte moest zij weten te onderdrukken.
Zij moest een in vrijheid gesloten, in vrijheid gehandhaafd vreugdeverbond des harten
zijn!”


„Zoo dikwijls gij mij dit herhaaldet,” sprak Pericles, „altijd is het mij onwederlegbaar
voorgekomen. [305]Mijn kalme, nadenkende geest is daarvan nog evenzeer overtuigd, als toen wij zelven
zulk een vreugdeverbond des harten in vrijheid sloten. Liefde moet die zelfzuchtige
begeerte opgeven om het beminde voorwerp te bezitten; maar de vraag bestaat nog altijd
bij mij: kan de liefde dit doen? Is zij in staat die begeerte te verwinnen?”


„Zij kan het,” hernam Aspasia: „want zij moet het kunnen!”


„Niet tegen te houden is de liefde, als zij gaat, zeidet gij straks,” vervolgde Pericles,
na eenige oogenblikken te hebben nagedacht. „Wat zal er van ons worden, Aspasia, als
haar schoon vuur ook in onze borst verdooft?”


„Dan zullen wij zeggen,” hernam Aspasia: „wij hebben met elkander de hoogste aardsche
zaligheid genoten! Wij hebben niet te vergeefs geleefd! Wij hebben op het toppunt
van ons bestaan, in de hoogste kracht des levens en der liefde, den vreugdekelk geledigd.”


„Geledigd—geledigd”—herhaalde Pericles, schier onhoorbaar in zich zelven sprekend.
„Gij doet mij daar een woord hooren, dat mij doet huiveren”——


„’t Is het lot der bekers geledigd te worden,” zei Aspasia, „en het lot der bloemen
te verwelken en het lot van al wat leeft schijnbaar te verdwijnen, inderdaad echter
in eene eeuwigdurende wisseling zich te vernieuwen. De plicht van den sterveling echter
is ’t, die verandering en wisseling om hem en in hem met de blijmoedige kalmte der
echte wijsheid te aanschouwen. Dwaas zou het zijn zich aan de hielen van het voortijlende
vast te klemmen. De tijd komt, dat men getroost den beker, waarin eens de zaligmakende
drank heeft geschuimd, in den afgrond zal werpen. Alles streeft naar het toppunt,
om dan weder neder te dalen langs de ladder der levens tot vernietiging. Alles volgt
den loop der natuur”—


Nadat Pericles en Aspasia dit gesprek hadden gehouden, maakten zij zich gereed zich
in huis te [306]begeven; en op de plaats gekomen, waar zij Manes en Cora achter gelaten hadden, zagen
zij hen beiden in een druk onderhoud gewikkeld.


Het platte dak was door Aspasia in eene soort van tuinterras herschapen. Daar bevonden
zich priëelen ter beschutting tegen de zon en hooge, bloeiende heesters, in bakken,
met aarde gevuld.


Zulk een heester verborg Pericles en Aspasia, toen zij naderden, voor de blikken van
den jongeling en van het meisje, die bovendien te zeer in hun gesprek verdiept waren,
dan dat zij hunne nadering zouden bemerkt hebben.


Pericles en Aspasia stonden onwillekeurig een oogenblik stil, hoogst verwonderd over
dit gezicht. Zij hadden nooit te voren bemerkt, dat Manes en Cora zich zoo vertrouwelijk
onderhielden, dat de een het gezelschap van den ander gezocht had.


’t Was op zich zelf een zonderling tooneel, dat het oog wel tot zich mocht trekken,
een treurige Satyr en eene zwaarmoedige Bacchante in een gesprek met elkander.


Cora vertelde den jongeling van haar Arcadisch geboorteland, van de schoone bergwouden,
van de schildpadden, van den God Pan, van de Stymphalische vogels, van de jacht op
wilde dieren.


Manes luisterde met gespannen aandacht. „Gij zijt wel zeer gelukkig, Cora,” zei hij
daarop, „dat gij dit alles zoo helder voor uw geest hebt en het u telkens kunt herinneren.
Ik herinner mij, als ik waak, volstrekt niets van mijn vaderland en van mijne prille
jeugd. Alleen in droomen en mijmeringen word ik somwijlen verplaatst in sterk ruischende
wouden of ik zie ruwe mannen in harige vachten gekleed, op snelle paarden gezeten
en daarheen rennend over de vlakte. Ik ben dan den geheelen dag door treurig, als
ik zulke droomen gehad heb en ik ben ziek van eene soort heimwee, ofschoon ik geen
vaderland heb en ik niet weet, waarheen ik mijne schreden het eerst zou richten, als
ik het wilde opzoeken. Alleen dit weet ik, dat ik noordelijk en steeds noordelijk
moet gaan, en dikwijls [307]droom ik ook, dat ik naar het Noorden trek, altijd meer naar het Noorden in eene onafzienbare
ruimte. Gij zijt zeker dubbel bedroefd, Cora, dat gij niet naar uw vaderland kunt
terugkeeren, omdat gij het kent en het altijd gemakkelijk weder zoudt weten te vinden.
Zeg het mij, Cora, als gij terug wilt keeren naar uw geboortegrond; ik zal er u heen
voeren en ik blijf er ook; want ik ben immers jong en sterk. Waarom zou ik niet met
de Arcadische mannen samen leven en met hen jagen op de wilde dieren?”


„Neen, Manes,” zeide het meisje, „naar Arcadië moet gij niet gaan, omdat u immers
het heimwee naar het Noorden heentrekt. Neen ik zou volstrekt niet willen, dat gij
naar Arcadië toogt, omdat u daar ongetwijfeld altijd een onweerstaanbaar verlangen
naar uw vaderland zal bekruipen. Gij moet koers zetten naar den Hellespont en dan
steeds meer naar het Noorden, zoo zult gij zeker uw vaderland vinden en wellicht zelfs
een koninkrijk.”—


„Ik zou wel gaarne naar het Noorden willen trekken,” zei Manes, „maar ’t zou mij bedroeven,
als ik er aan dacht, dat gij hier zijt en te vergeefs naar uw Arcadië verlangdet.”


Cora keek peinzend naar den grond en zeide na eene kleine pauze:


„Ik weet niet hoe het komt, Manes, dat ik even gaarne naar het Noorden zou willen
trekken, als naar Arcadië, zoo wij slechts samen gingen. En ’t is mij, als zou overal,
waarheen we ons begaven, Arcadië zijn.”—


Bij deze woorden van het meisje bloosde Manes en zijne hand beefde weder, als altijd,
wanneer hij door een groote innerlijke aandoening bewogen werd; hij kon eerst geen
woord zeggen; na eene korte pauze begon hij weder:


„Maar gij wilt zeker veel liever naar Arcadië gaan, Cora, naar de uwen! Ik wil u gaarne
vergezellen en herder worden, en ’t is mij, alsof ik overal, waarheen ik u voer, mijn
vaderland terugvind, ja zelfs een koninkrijk.”—
[308]

Hier stokte zijne stem en hij bloosde weder. Van de straten steeg het geraas en getier
van den voorbijtrekkenden Bacchanten-stoet naar boven. Fakkels schitterden, het genot
en gejubel waren ontketend tot volle vrijheid—hier boven echter stonden de jongeling
en het meisje met kranke harten, bleek en sprakeloos en schuchter tegenover elkander,
en geen van beide waagde het de hand van den andere te vatten en zelfs de oogen sloegen
zij voor elkander verlegen neer—de Satyr en de Bacchante!—


„Zij beminnen elkander!” zei Pericles tot Aspasia. „Zij beminnen elkander, die twee:
maar met eene zonderlinge soort van liefde, naar ’t schijnt. Het is alsof zij elkander
geheel en alleen met de ziel beminnen.—Zij spreken niet dan van offers, die zij elkander
zouden willen brengen.”


„Inderdaad,” hernam Aspasia, „met eene soort van liefde beminnen die beiden elkander,
zooals alleen Manes en Cora die konden gevoelen. Zij hebben door de liefde alle vroolijkheid
verloren, zij zijn bleek en ziek, zij zijn treurig, en hoewel zij weten, dat zij elkaar
beminnen, hebben zij toch geen genot van hunne wederkeerige liefde: want zij durven
elkaar niet eens de hand te geven, laat staan een kus.”


„Het is eene schuchtere liefde,” zei Pericles, „eene kuische, eene smartelijke, eene
onbaatzuchtige, eene zelfverloochenende, eene opofferende liefde. Wellicht vergoedt
deze soort van liefde door bestendigheid en schoone harmonie, wat haar ontbreekt aan
zalig en bedwelmend goddelijk genot. Wellicht geldt van haar minder, wat gij vroeger
van de liefde hebt beweerd, dat zij aan den blinden loop der natuur onderworpen is.”


„Eene krankheid is deze treurige liefde!” riep Aspasia geprikkeld. „Wee den dag, waarop
zij is uitgevonden! Niet uit de zee, door het morgenrood beschenen, maar uit de Arcadische
wateren der Styx verrees deze nieuwe, met witte rozen bekranste, bleeke Aphrodite!
Deze soort van smartelijke, hartstochtelijke [309]liefde is voor de menschen even erg, als oorlog en pest en hongersnood. Te Eleusis
heb ik deze soort van liefde onder het gevolg van den valen Thanatos gezien, en deze
gedachte was de eenige, die mij beviel, ginds in de Eleusinische, gewijde groeven!”


Thans kwamen Pericles en Aspasia uit hun schuilhoek te voorschijn en Aspasia voerde
het Arcadische meisje met zich naar huis.


Op den avond van dienzelfden dag werd in de woning van Pericles een klein feest gehouden,
zooals in den tijd der Dionysiën alle Atheensche burgers gewoon waren in hunne huizen
aan te leggen. Eenige gasten waren er, onder wie Callimachus met Philandra en Pasicompsa.


Men was ditmaal niet in de gewone eetzaal des huizes, maar in het koeler en ruimer
peristylium bijeen gekomen, waar de lucht van den zoelen lentenacht van boven verkwikkend
binnenwoei.


Pericles had zich naar gewoonte vroeg teruggetrokken.


Plotseling kwam de jonge Alcibiades met eenige zijner vrienden. Hij stormde in uitgelaten
feestvreugde de deur van het huis binnen en nam, met zijne makkers doordringend, onmiddellijk
plaats onder de reeds vergaderde gasten.


Bij zijne komst vluchtte Cora angstig naar het binnenste deel van ’t huis.


Toen Alcibiades dit bemerkte, wilde hij zich bij de bekoorlijke Simaetha schadeloos
stellen. Deze echter wees hem fier van zich. Zij verachtte hem, sedert hij zich zoo
diep had verlaagd, om het Arcadische herdersmeisje in zijne dolle opgewondenheid met
geweld te vervolgen. Ook de overige meisjes behandelden hem om dezelfde reden uit
de hoogte. Langen tijd deed hij zijn best om haar toorn te doen bedaren, maar te vergeefs.


„Hoe?” riep hij ten laatste, „Cora loopt voor mij weg, preutsch als eene hinde, door
de jagers vervolgd—Simaetha keert mij den rug toe—de geheele school van Aspasia ziet
ernstig en [310]fronst de wenkbrauwen, als de oude Anaxagoras—welaan! als gij allen mij afwijst, zal
ik mijne toevlucht nemen tot de lieve Hipparete, het eerzame, zedige, bekoorlijke,
bloeiende dochtertje van Hipponicus!”


„Doe dat gerust!” zei Simaetha.


„Dat zal ik!” riep Alcibiades. „Gij zult mij niet te vergeefs afgewezen hebben, Simaetha! Alcibiades laat niet met
zich spotten! Ik ga morgen zoo vroeg mogelijk naar Hipponicus en vraag hem zijn dochtertje.
Ik trouw, word deugdzaam, doe afstand van alle dolle genoegens en verdrijf mij den
tijd met Sicilië te veroveren en de Atheners naar mijne pijpen te doen dansen!”


„Hipponicus zal u zijne dochter niet geven!” riep de jonge Callias; „hij houdt u voor
een veel te grooten deugniet!”


Lachend herhaalden de overige gasten: „Hipponicus zal u zijne dochter niet geven,
gij zijt een veel te groote deugniet!”


„Hipponicus zal mij zijne dochter geven,” riep Alcibiades met nadruk, „al had ik hem
van te voren ook eene oorveeg gegeven. Wilt gij eene weddenschap met mij aangaan?
Ik neem aan, Hipponicus een klap om de ooren te geven en hem dan zijne dochter te
vragen. En hij zal ze mij geven.”


„Gij zijt een pocher!” riepen zijne vrienden.


„Laten wij wedden!” hernam Alcibiades: „duizend drachmen, als gij wilt!”


„Top!” riepen Callias en Demus.


Alcibiades bood zijn vrienden de hand en zij sloegen toe. De weddenschap van duizend
drachmen was aangegaan.


„Waarom zou ik mij niet bekeeren en deugdzaam worden,” zei Alcibiades, „daar rondom
mij zoovele treurige teekenen en wonderen geschieden? Niet genoeg, dat Cora mij ontvlucht,
Simaetha zich van mij afkeert, Theodota waanzinnig is geworden, moest ik ook nog beleven,
dat ik mijn oudsten en besten vriend verloor? Hij heeft zijne [311]trouw jegens mij verbroken en eene vrouw genomen.”


„Van wien spreekt gij?” vroegen eenigen.


„Van wien anders, dan van Socrates?” hernam Alcibiades.


„Hoe? Is Socrates getrouwd?” vroeg Aspasia.


„Zoo is het!” hernam Alcibiades, „in alle stilte heeft hij onlangs eene vrouw genomen.
Geef hem maar op—gij ziet hem nooit weer!”


„Hoe is dat gebeurd?” vroeg Aspasia verder, „ik heb er nog niets van gehoord.”


„’t Zal ongeveer twee weken geleden zijn,” zei Alcibiades, „dat ik in eene der stillere
straten daarboven aan den Ilissus met een vriend, dien ik toevallig ontmoette, stond
te praten. Plotseling gaat de met bloemen versierde deur van een huis open en eene
stoet van fluitspelers en zangers, met fakkels in de handen en bekranst, treedt naar
buiten. Hen volgt eene gesluierde bruid, tusschen den bruidegom en den nymphagoog12. Deze drie bestijgen een met muildieren bespannen wagen, die voor het huis staat,
en nemen er plaats in. Onderwijl komt de moeder der bruid, met de fakkel, die zij
aan den haard van het huis der bruid heeft aangestoken; bij haar sluit het overige,
in ’t wit gekleede gezelschap zich aan, met bloemen bekranst en fakkels dragende;
de wagen zet zich in beweging en voorwaarts gaat het de straat af tot aan het huis
van den bruidegom, onder de toonen der fluiten, het aanheffen van liederen, onder
vroolijk jubelen en dansen. Die bruidegom nu was niemand anders dan Socrates, de vriend
van Aspasia, de nymphagoog was de vrouwenhater Euripides.”


„En de bruid?” vroegen velen.


„Het eenvoudig kind van een eenvoudig man,” hernam Alcibiades, „dat echter onmiddellijk
de teugels van het huishouden als met ijzeren hand heeft aangegrepen, en de kunst
verstaat, met het weinige huis te houden, dat Socrates nog van zijn vaderlijk [312]erfdeel bezit. Socrates getrouwd! De arme waarheidzoeker! De waarheid heeft hij gezocht—eene
vrouw heeft hij gevonden! Ik herhaal het, er geschieden teekenen en wonderen! De oude
wereld wil, naar ’t schijnt, zich uit het oude spoor losrukken. Socrates getrouwd—de
vroolijke Theodota waanzinnig; voegt men hier nog bij, dat op Aegina en Eleusis, naar
men zegt, eenige gevallen van pest zijn voorgekomen, die reeds lang op het Aegyptische
strand spookt, en dat men heden op de Agora een verdacht Satyr-masker meent gezien
te hebben, waarachter zich Thanatos of de Pest of een ander afzichtelijk wezen verbergt—neemt
men dit alles samen, dan zult ge mij moeten toegeven, dat het in de stad der Atheners
vervelend dreigt te worden. En wanneer ik daarbij nog de dochter van Hipponicus huw,
dan krijgt de Helleensche hemel eene sombere tint. Maar heden willen wij nog vroolijk
zijn—bij Eros met de bliksemschicht! Niet langer getreurd en gepruild, meisjes! Laat
ons een lustigen, dollen strijd beginnen tegen de droevige machten, die ons bedreigen!
Laat ons met een verachtelijken glimlach alle teekenen en wonderen beschouwen! En
wanneer dartele lust en genot ook uit geheel Hellas verdwenen waren, dan moeten zij
nog in dezen kring te vinden zijn. Heb ik geen gelijk, Aspasia?”


„Gij hebt gelijk!” antwoordde Aspasia; „in den strijd tegen al het sombere zijn wij
bondgenooten.”


Zoo sprak zij en liet nieuwe bekers brengen en in het mengvat schuimde weder het kostelijk
nat; geledigd en nog eens geledigd werden de fonkelende bokalen. Vroolijke scherts,
gelach en dartel gezang schalden door het peristylium en Alcibiades tintelde van den
geest van Dionysus.


Zoo was het middernacht geworden. Plotseling gaat in den achtergrond eene deur open,
die naar het peristylium voert. Uit de deur komt langzaam als een spook, met gesloten
oogen, Manes te voorschijn—Manes, de slaapwandelaar!—Hij had geen deel genomen aan
het feest, maar zijne stille legerstede [313]opgezocht. Thans echter had de geheimzinnige ziekte den slapende uit zijne rust opgedreven.


Bij het gezicht van hem, die met gesloten oogen het peristylium doorwandelde, verstomde
de luidruchtige vroolijkheid en allen staarden, door eene lichte huivering aangegrepen,
sprakeloos naar den spookachtigen wandelaar.


Nadat hij het peristylium had doorgeloopen, ging hij naar de trap, die tot het platte
dak des huizes voerde. Met vasten tred beklom hij de trap en verdween weldra uit de
oogen der gasten. Het meerendeel der feestgenooten besloot, nadat de eerste schrik
voorbij was, hem te volgen.


„Zoo straft Dionysus degenen,” riep Alcibiades, „die zich tegen zijn blijden, vreugdevollen
dienst verzetten. Wij willen den verachter van den God bekeeren! Komt! Wij willen
hem wekken en hem dan met geweld deel doen nemen aan ons feest!”—


Daarop stonden de meeste gasten op en sloegen den weg in naar het dakterras.


Toen zij daar gekomen waren, deed zich een gezicht aan hunne blikken voor, dat opnieuw
angst en huivering in hunne borst wekte.


Manes wandelde op een eenigszins hoog, hellend uitstek van het dak, langs den uitersten
kant, op eene plaats, waar alleen een maanzieke met gesloten oogen gaan kon, ieder
wakende echter onvermijdelijk duizelend in de diepte zou neerstorten.


Inmiddels waren ook de overige huisgenooten op het bericht, dat Manes in slaap wandelde,
toegesneld.


Ook Pericles verscheen.


Hij huiverde, toen hij den jongeling zag en zeide: „Als hij op dit oogenblik ontwaakt,
stort hij reddeloos in de diepte. Hem echter te naderen en te redden van die plaats
is onmogelijk!”


Juist toen Pericles deze woorden sprak, naderde ook Cora.


Ontsteld, doodsbleek, de groote, ronde oogen wijd geopend, het gelaat door de loshangende
lokken [314]omgolfd, staarde Cora naar den slaapwandelaar. Bij ’t hooren der woorden van Pericles
voer haar eene huivering door de leden; vervolgens echter ijlde zij als op vleugelen
naar de plaats, waar Manes wandelde, boog zich over het hooge afdak, deed met vasten
voet, zonder te duizelen, eenige schreden naar beneden op de gevaarlijke, hellende
baan, greep de hand van den jongeling en trok hem van den uitersten rand terug, tot
waar zij den veiligen bodem onder zich voelde.


Eerst toen Manes gered was, maakte eene duizeling zich van haar meester en bezwijmd
zonk zij ineen.


Thans was het Manes, die ontwakend en de oogen opslaande, angstig het meisje omvatte
en het voortdroeg in zijne armen, tot zij weder tot bewustzijn kwam en half verschrokken,
half verlegen met een blos op de kaken henen vlood.


De feestgenooten hadden dit tooneel met verbaasde oogen gadegeslagen. Thans schaarden
zij zich om Manes en voerden hem onder vroolijke, opwekkende woorden naar beneden
naar het peristylium.


Alleen Pericles bleef een oogenblik met Aspasia achter.


„Hoe betreur ik het,” zei Pericles tot Aspasia, „dat Socrates geen getuige geweest
is van dit tooneel!”


„Waarom betreurt gij dat?” vroeg Aspasia.


„Hij zou nu toch wel eindelijk,” hernam Pericles, „gevonden hebben, wat ware liefde
is.”—


Aspasia zweeg een oogenblik en zag Pericles strak in het gelaat. Toen zeide zij: „en
gij?”


Pericles antwoordde:


„Mij brengt dit paar eenigszins tot schaamte en in verlegenheid. ’t Is alsof het zeggen
wil: Treedt gij beiden af van het tooneel en ruimt uwe plaats aan ons in!”


Nog eens staarde Aspasia Pericles in het ernstig en peinzend gelaat. Toen sprak zij:


„Gij zijt geen Griek meer!”


Weinig in getal waren de woorden, die hier [315]gewisseld werden, maar zij waren veelbeteekenend. Zij vielen zwaar in de schaal van
het noodlot.


Door die woorden ontstond er als ’t ware eene heimelijke scheuring tusschen twee edele
zielen, eens zoo schoon en innig verbonden.


Een lang voorbereide stroom van nieuwe, sombere machten, van twijfel en inwendigen
tweestrijd, was in de ziel van Pericles getogen.


Met dit kort gesprek stortte langzaam en zonder gerucht het grootsche, schoone en
heerlijke gebouw ineen.—


Met de woorden: „Gij zijt geen Griek meer!” had Aspasia, na een laatsten, half toornigen,
half medelijdenden blik, haar gelaat van Pericles afgewend.


Beiden gingen zwijgend naar beneden: Pericles naar zijn vertrek, Aspasia terug naar
hare gasten.


Inmiddels hadden de feestgenooten te vergeefs hun best gedaan, om den jongen Manes
te doen deelnemen aan hun festijn en hem tot den dienst van den vreugdegod te bekeeren.
Hij had zich losgescheurd en was teruggekeerd tot de binnenste vertrekken van het
huis.


Thans begon men een tijdlang over Cora te spreken; men bewonderde haar moed of liever
de merkwaardige kracht eener aandoening, eener gemoedstemming, van eene hartstocht,
onder wier invloed zij gehandeld had en waardoor zij als blindelings en onbewust medegesleept
was; hetgeen voor allen bijna den stempel van een onoplosbaar raadsel had.


En thans begon ook Alcibiades zijn leedwezen te betuigen, dat Socrates dit tooneel
niet had bijgewoond.


„Wat een heerlijk maal,” zei hij, „zou dit voor het oog van den peinzer en waarheidzoeker
geweest zijn; hij, die zich reeds over de meest alledaagsche dingen in ernstige beschouwingen
verdiept, zou ook thans niet rusten zonder de beteekenis van dit merkwaardige feit
tot in de fijnste bijzonderheden nagespeurd te hebben. Is hij zelf niet eene soort
van slaapwandelaar, iemand die door de [316]maanziekte der wijsbegeerte is aangetast, die de oogen sluit om beter te kunnen denken
en daarbij verdoold raakt op duizelingwekkende hoogte? Het eenige onderscheid is,
dat hem geen Cora ter hulp snelt, om hem met zachte hand van de afgronden der gedachte
weg te trekken. Nu, ik zal tot hem gaan en hem de geheele geschiedenis vertellen,
ofschoon ’t niet zonder gevaar is, Socrates in zijn eigen huis te bezoeken. Want zijne
jonge vrouw Xanthippe is bang, dat ik haar man zal verleiden, en ziet mij bovendien
met geen gunstig oog aan. Toen ik de pas gehuwden met eenige vrienden bezocht, brachten
wij haar reeds in groote verlegenheid, en het vrouwtje begon er over te schreien en
te klagen, dat zij zulke voorname lieden, als wij waren, niet in staat was behoorlijk
te onthalen. „Laat dat zijn zooals het wil,” zei Socrates, „als ’t goede menschen
zijn, die ons bezoeken, dan zullen zij tevreden zijn; als het slechte menschen zijn,
dan hebben wij ons niets om hen te bekommeren!”—Dit zijn echter redeneeringen, waarmede
hij Xanthippe nog meer in ’t harnas jaagt. Ik bemerkte aanstonds, dat zij in huis
de baas was. Nu maakte ik mij er een genoegen van, zoo vrij mogelijk met haar man
te spreken en hem met vriendschapsbetuigingen te overladen. Sinds dien tijd is zij
boos op mij en toen ik onlangs haar man een lekkeren koek zond, ging zij in haar toorn
zoover, dat zij hem uit de mand op den grond wierp en met de voeten trapte. En Socrates?
Die durfde alleen zeggen: „Wat hebt gij daar nu aan? Als gij den lekkeren koek niet
had vertrapt, dan zoudt gij hem hebben kunnen opeten!”—Het schijnt, dat de meeste
mannen te Athene hunne vrouwen niet meer weten te regeeren!—Bij mijn daemon,” vervolgde
Alcibiades, nadat hij zijn beker geledigd had, „ik zeg het nog eens, de wereld raakt
uit het oude spoor! Delos door eene aardbeving geteisterd, Theodota waanzinnig, de
wijzen door hunne vrouwen geregeerd, ik zelf op het punt om de dochter van Hipponicus
te trouwen, Sabazius-dienaars [317]in de straten, maanzieken op de daken, de Peloponnesus onder de wapenen, te Lemnos
en op het naburige Aegina de pest—”


„Vergeet de zonsverduistering niet,” viel hem Demus in de rede; „tevens moet nog vermeld
worden, dat er, naar men zegt, een spook rondwaart in het huis van Hipponicus.”—


„Is dat waar?” vroegen allen aan Callias, den zoon van Hipponicus.


„Ja, het is inderdaad zoo!” hernam deze, en vertelde, dat werkelijk een spook zich
in zijns vaders huis vertoonde; dat Hipponicus peinzend en bleek en mager was geworden,
dat hem de lekkerste spijzen niet meer smaakten en dat hij ’s nachts door de nachtmerrie
gekweld werd—


„Daar hebt gij het al!” riep Alcibiades—„dus ook nog zonsverduisteringen, en spoken
in de huizen van oude, lustige lekkerbekken. De drommel moge de wereld halen, als
zij zoo somber begint te worden. Nog eens, mijne vrienden: op ten strijde, tegen de
treurigheid der tijden, die zich dreigend aanmeldt!”


„Is het wel noodig daartoe opgewekt te worden?” riep de jonge Callias. „Bij Heracles!
hebben wij dan niet gedurende dezen geheelen feesttijd ons best gedaan, als nooit
te voren? Hebben wij den Metragyrt niet in het Barathron geworpen? Hebben wij ons
niet prachtig gedragen, zooals men van de lustige Ithyphallers kon verwachten? En
hadden wij niet de geheele Atheensche jeugd achter ons? Waren de Dionysiën te Athene
ooit darteler en uitgelatener dan die thans zijn gevierd? Hebt gij het volk ooit zoo
opgewekt en dol gezien? Heeft de wijn ooit in rijker stroomen gevloden? Is er ooit
een grooter aantal jonge meisjes in het gedrang verleid geworden? Wemelde het ooit
meer te Athene van bereidvaardige en gedienstige priesteressen van het genot? En waren
zij ooit meer gezocht? Wat spreekt gij van sombere tijden, Alcibiades? Het is een
vroolijke tijd, zeg ik. De wereld gaat vooruit in dartelheid en vreugde; niet achteruit,
zooals [318]gij meent. En welke donkere, dreigende wolken zich ook ooit aan den hemel mogen vertoonen,
hij zal weder helder worden! En zoo behoort het ook! Lang leve het genot!”


„Lang leve het genot!” galmde het van alle kanten en de bekers klonken, tegen elkaar.


„Callias, beste jongen, laat ik u omarmen!” riep Alcibiades en kuste zijn vriend.
„Zoo hoor ik u en u allen gaarne spreken! Lang leve het genot! En opdat het eeuwig
leve en groeie en bloeie onder het volk der Atheners, moeten de Ithyphallers eendrachtig
samenwerken met de school, die Aspasia heeft gesticht. Op de Ithyphallers en op de
school van Aspasia is de vaste burg gegrondvest van vroolijkheid, van alle bekoorlijke
dartelheid en van allen levenslustig en moedwil! Daarom niet gepruild, Simaetha! Niet
zoo preutsch, Prasina! Geen leelijk gezicht tegen Alcibiades getrokken, Drosis! Kom,
lach eens weder, Simaetha! Gij zijt nooit zoo bekoorlijk geweest als thans. Bij Zeus!
Voor één gullen, hartelijken lach van uw mond wil ik duizend drachmen, waarom ik gewed
heb, verliezen en het dochtertje van Hipponicus nog een poos laten wachten!”


Nu wendden zich allen tot Simaetha, om haar te overreden zich met Alcibiades te verzoenen.


Aspasia zelve mengde zich in de zaak. „Mok niet langer tegen Alcibiades!” sprak zij.
„Wanneer hij beweert, dat de school van Aspasia op een goeden voet moet staan met
het gezelschap der Ithyphallers, dan kan hij gelijk hebben; doch alleen in zooverre,
dat de uitgelatenheid der Ithyphallers betoomd en bedwongen moet worden door lieve
vrouwenhanden. Wij moeten onzen bijstand den Ithyphallers niet onthouden, maar hun
den teugel der rechte en schoone maat aandoen, opdat het heerlijke rijk der vreugde
niet in ruwheid en woestheid onderga.”


„Wij onderwerpen ons aan u!” riep Alcibiades. „Wij willen Simaetha tot koningin met onbeperkte macht verkiezen in het rijk der
vreugde.”—
[319]

„Dat willen wij!” klonk het in ’t rond. „Waarom zouden de Ithyphallers zich niet beteugelen
laten door zulke lieve handjes?”


In uitgelaten vroolijkheid werd de glimlachende, van bekoorlijkheid stralende Simaetha
tot koningin van het feest uitgeroepen en tot onbeperkt heerschende vorstin van het
rijk der vreugde.


Men richtte voor haar een heerlijken, met bloemen rijk getooiden troon op, men hulde
haar in purpergewaad, een gouden diadeem werd op de lokken gedrukt, haar lichaam met
kransen van rozen en viooltjes omslingerd.


Zij praalde in de volle betoovering van jeugd en schoonheid—eene echte koningin. Zelfs
Aspasia’s oog rustte met bewondering op haar.


„Aspasia beheerscht het tegenwoordige,” riep Alcibiades, „u, Simaetha, behoort de
toekomst!”—


De bekers werden gevuld met den bedwelmenden drank en ter eere van de schitterende
koningin der vreugde geledigd.


„Door deze koningin beheerscht,” riepen de jongelingen, „zal het rijk der vreugde
zich uitbreiden over den geheelen aardbol!”—


„Callias en Demus, neemt uwe duizend drachmen!” riep Alcibiades. „Ik geef de weddenschap
verloren. Ik ga morgen nog niet naar Hipponicus. De vorst der Ityphallers sluit een
nieuw verbond met de koningin der schoonheid en der vreugde! Den Gode zij dank! Zij
lacht weder en hare tandjes blinken daarbij, als eene marmeren zuilenrij van het Parthenon!”


Daarop naderde de bekranste, door wijn en vurige liefde bedwelmde, vermetele jongeling
het koninklijk uitgedoste, prachtige meisje, sloeg onder het gejubel zijner vrienden
den arm om haar heen en wilde het gesloten verbond met een kus bezegelen.


Op dit oogenblik bemerkten allen, die hunne blikken op Simaetha gevestigd hielden,
eensklaps, dat een geweldige kleur zich over haar gezicht verspreidde.
[320]

Zij strekte de hand uit en weerde Alcibiades af, klagende over een plotselinge, geweldige
hoofdpijn.


Tegelijk schenen hare lippen, droog van inwendige hitte, naar lafenis te snakken.


Men reikte haar een met wijn gevulden beker; zij wees dien echter terug en verlangde
naar frisch koel water.—Zij sloeg beker op beker van het ijskoude vocht naar binnen,
maar ’t was of slechts droppels op gloeiend ijzer vielen.


Nu bemerkte men ook dat hare oogen met bloed beloopen waren.


De tong van ’t meisje werd zwaar—schor, heesch klonk hare stem—zij begon over brandende
zwelling der keel, van den mond, der tong te klagen.


Tegelijk overviel haar eene vreeselijke benauwdheid—krampachtige bewegingen vertoonden
zich in de gewrichten der handen, het geheele lichaam beefde, het kille zweet droop
van hare leden.


Men wilde haar naar haar vertrek, naar haar bed brengen: maar, als door een woesten
angst gedreven, wenschte zij zich in eene bron, in een diep, koel water te storten,—zij
wilde wegijlen, aan eene razende gelijk—slechts met geweld kon zij teruggehouden worden.


Men had Pericles geroepen.


Hij kwam. Hij zag den toestand van het meisje en verbleekte.


„Verwijdert u!” sprak hij tot de feestgenooten.


Hunne hoofden waren nog half beneveld van de Bacchische bedwelming.


„Waarom ontstelt ge zoo over den toestand van ’t meisje?” riepen zij. „Kent ge haar
ziekte, zeg het dan!”


„Verwijdert u!” herhaalde Pericles.


„Wat is het, wat is het?” riep Alcibiades.


„De pest!” zeide Pericles op gesmoorden en zachten toon.


Hoe zacht het woord ook gesproken was, het viel als een donderslag in de vergadering.
[321]

Allen verstomden, verbleekten, stoven uit elkander.


De meisjes begonnen te jammeren—Aspasia zelve werd doodsbleek, en verzorgde bevend
en sidderend de door den dood aangetaste lieveling.


Het meisje werd weggevoerd. De feestgenooten begonnen zich verslagen in stilte te
verwijderen.


Alleen Alcibiades herwon spoedig zijne bedaardheid, hij, de dronkenste van allen.


„Zoo zullen wij ons overwonnen geven aan de duistere machten?” riep hij en greep naar
den beker. „Zou onze strijd te vergeefs zijn geweest?—Wat stuift gij uit elkander,
mijne vrienden? Lafaards, die gij zijt! Als gij allen versaagt en u schandelijk overwonnen
geeft, ik geef mij niet over! Ik trotseer ook de pest en alle verschrikkingen van
den Hades!”


Op dezen toon sprak hij voort, tot hij ten laatste bemerkte, dat hij geheel alleen
stond in het verlaten peristylium, te midden van verstrooide kransen en half geledigde
of omgeworpen bekers.


Hij keek om zich heen met glazige oogen. „Hei daar, waar zijt gij, lustige Ithyphallers?”


„Alleen!” ging hij voort—„geheel alleen!—zij hebben mij allen verlaten—allen!—Het
rijk der vreugde is verlaten en eenzaam—de sombere machten zegevieren”— —


„Het zij zoo!” riep hij ten laatste, den beker van zich werpende. „Vaarwel, schoone
lust der jeugd! Ik ga naar Hipponicus!”









1 De dronkenschap, roes. ↑




2 Zie Deel I noot 1 pag. 182. ↑




3 De verleiding, begoocheling. ↑




4 De overmoed, uitgelatenheid. ↑




5 Lenaeüm (Leenaion) is de plaats te Athene, waar het Bacchusfeest, de Lenaeä, in de
maand Lenaeön of Gamelion, d.i. de laatste helft van Januari en de eerste van Februari,
gevierd werd. ↑




6 Hamerling maakt hier gebruik van eene minder algemeen bekende mythe, dan die, volgens
welke Theseus, met behulp van Ariadne, de dochter van Minos, den Minotauris in het
labyrinth op Creta doodde en met haar huwde en vluchtte. Op het eiland Naxos werd
Ariadne door de pijlen van Artemis gedood. De tweede legende, waarop hier gedoeld
wordt is deze, dat Theseus na de volbrachte heldendaad Ariadne trouweloos op Naxos achterliet, waar zij door
Dionysus, die uit Indië zegevierend terugkeerde, werd gevonden en gehuwd. Na haar
dood nam Dionysus haar op onder de Onsterfelijken en plaatste de kroon, die hij haar
bij het huwelijk geschonken had, onder de sterren. Ariadne wordt dikwijls door de
beeldende kunst voorgesteld aan de zijde van Dionysus, omstuwd door Bacchanten en
rijdende op een panther. ↑




7 Io werd door Hera in eene koe veranderd. Deze mythe is dichterlijk behandeld door
Ovidius. Metamorph. I. vs. 568–748. ↑




8 Dithyrambus is een bijnaam van Dionysus. Vandaar een lied te zijner eer (ook wel van
andere Goden). ↑




9 De schrijver zal bedoelen de „Smilax aspera”, eene Zuid-Europeesche klimplant, die
in Italië en Griekenland, 30–50 voet hoog, om de platanen zich slingert (vgl. Salsaparille).
De bloemen zijn welriekend en waren in de oudheid zeer gezocht, met klimop dooreengewoeld,
voor kransen, vooral bij de Bacchus-feesten. ↑




10 Sabazius komt als een bijnaam van Dionysus voor. Hij luidt ook wel Sebasius, terwijl
nog verscheidene andere schrijfwijzen worden gevonden. ↑




11 Sicinnis (Sikinnis) is eene Satyr-dans, naar den uitvinder Sicinnus naar de nimf Sicinnis
alzoo genoemd. ↑




12 Nymphagoog (numphagoogos) is hij, die de bruid uit het ouderlijk huis naar den bruidegom
voert. ↑










[Inhoud]







XXIV.











DE SATYR EN DE BACCHANTE.




In dien merkwaardigen nacht, waarin Simaetha tot koningin der vreugde bij het vroolijke
maal in Pericles’ woning werd gekroond en de gloed [322]van de fakkels der Bacchanten in alle straten van Athene schitterde, in dien zelfden
nacht zat bovenop de eenzame, stille Acropolis, op den donkeren gevel van het Parthenon,
een ongeluksvogel, een somber starende uil, die herhaaldelijk zijn nachtelijk, huiveringwekkend,
onheilspellend gekras deed hooren.


[image: Eenzaam zat weder bij de doodsponde van den grooten Helleen, roerloos en marmerbleek, Aspasia.]Eenzaam zat weder bij de doodsponde van den grooten Helleen, roerloos en marmerbleek,
Aspasia.





Van de straten der stad steeg het vreugdegejuich naar boven en onder die klanken mengden
zich zonderling de nachtelijke klaagtonen van den uil op den gevel van het Parthenon.


Verre in den omtrek weerklonken, zij in de donkere ruimte van de tinnen der Acropolis
af, als eene doodstijding.


En waarlijk zoo was het.


Want juist op het oogenblik, dat de jonge Alcibiades en zijne makkers ten toppunt
van jeugdige uitgelatenheid hunne bekers ophieven bij het festijn in het huis van
Pericles en een dronk wijdden aan de bekoorlijke koningin der vreugde—in dit zelfde
oogenblik stierf Phidias in den kerker—in dit zelfde oogenblik blies de onsterfelijke
meester van het Parthenon, sinds geruimen tijd door eene slepende ziekte aangetast,
eenzaam den laatsten adem uit.


In die ure echter, waarin de verhevenste Hellenenziel, het middelpunt van de luisterrijkste
Atheensche scheppingskunst, in den donkeren kerkernacht haar stoffelijk hulsel verliet
en Aspasia Pericles de woorden toevoegde: „Gij zijt geen Griek meer!”—in die ure was
het, als werd niet alleen het heerlijke verbond van Pericles en Aspasia verscheurd,
maar ook een vlijmend zwaard scheen te gaan door het hart der Helleensche wereld:—’t
was alsof hare ster verduisterde, en nevens het zegevierend gekras van den uil op
het Parthenon klonk een boosaardig geschater van grijnzende daemonen in de lucht boven
de hoogte der Acropolis.


De Erechtheüs-priester ontwaakt bij het uilengekras, op zijn nachtelijk leger. Hem klonk het geroep van
den uil als de blijde mare in ’t oor: „Op, uw tijd is gekomen!”
[323]

En de daemonen fluisterden elkander toe: „Nu eindelijk is ons de macht gegeven los
te breken!—Op, laten wij ons neder op Athene, neder op Hellas!”


Aan ’t hoofd van dezen zwerm ongeluks-daemonen vlogen de Tweedracht en de Pest.


De laatste breidde hare vale vleugelen uit en vloog alle anderen voorbij; zij streek
neder op de in nacht gehulde, van het getier der Bacchanten weergalmende stad der
Atheners.


Zij zocht naar de plaats, waar feestvreugde het vroolijkst tierde—zij vond deze plaats
en stortte zich als een gier neder op de bekoorlijke, jonge koningin der vreugde in
Pericles’ woning.


Het schoonste en bloeiendste Helleensche meisje, aan wie, zooals Alcibiades meende,
de toekomst behoorde, was het eerste slachtoffer van een daemon.


Er zijn tijden, waarin met het inwendig bederf, met de omkeeringen der zedelijke wereldorde,
met de verzwakking en ontaarding, tevens groote physische rampen gepaard gaan, waardoor
de harmonie en de orde der zedelijke en stoffelijke wereld te gelijk schijnen vernietigd
te worden.


Zulk een tijd brak thans voor Athene aan, zulk een tijd brak thans aan voor geheel
Hellas.


Aan het inwendige verterend verderf van den staat, zooals het langzaam en allengs
voorbereid was door toenemende weelde en genotzucht, door het hand over hand toenemen
van de losbandige demagogie1, het meest echter door den natuurlijken loop der menschelijke zaken, die met ijzeren
noodwendigheid van bloei tot verval en ontaarding voert—aan dit inwendig verderf paarde
zich het uitbreken van bloedige veeten onder de stammen van Hellas, waaruit ten laatste
niemand als overwinnaar te voorschijn trad, maar waardoor integendeel de welvaart
en de vrijheid van allen gemeenschappelijk te gronde gingen; en hierbij [324]voegden zich de gruwelen der pest, die moorddadige ziekte.


De Helleensche „kalokagathia”2 moest verbroken worden—niet meer moest het zijn: „eene gezonde ziel in een gezond
lichaam,” waarop zich het Helleensche leven had mogen beroemen.—


Snel had zich de mare van het eerste pestgeval ten huize van Pericles in de geheele
stad der Atheners verspreid, en eensklaps maakte de uitgelaten Bacchantische feestvreugde
plaats voor den bleeken angst, voor verlammende bezorgdheid.


Andere doodelijke pijlen van den engel des verderfs werden afgeschoten en binnen weinige
dagen woedde reeds de pest in al hare verschrikkingen3.


Evenals bij Simaetha geschied was, placht de ziekte met groote verhitting van het
hoofd uit te breken, tegelijk met ontsteking in de keel. Bloedige etter werd uit de
keel, uit de mondholte, zelfs uit de tong afgescheiden. Voorts werd de borst aangetast
en onder hevige hoestbuien werd weinig en dun speeksel met moeite opgegeven. Geweldige
suizingen in de ooren volgden, krampen in de hand, eene beving over het geheele lichaam,
een gevoel van angst en onrust, tot waanzin stijgend, een verterende dorst, inwendige
brand, zoo fel, dat zij menigeen naar de regenputten dreef. Soms ook, op de ingewanden
slaande, veroorzaakte de ziekte een hevig braken. Die huid was rood, somwijlen donkerblauw,
met zweren en blaren bedekt. Evenwel ontbraken, naar ’t schijnt, hier, evenals bij
de overige pestziekten, waarvan de Oudheid gewaagt, die builen, welke als ’t voornaamste
kenteeken bekend zijn van de zoogenaamde Oostersche pest, dien in latere tijden zoo
gevreesden geesel der volken.


Tot aan den achtsten dag woedde doorgaans de ziekte; dan volgde de dood bij holle
oogen, spitsen [325]neus, terwijl het lichaam op het gevoel koud en ruw was. Niet ongedeerd kwamen zelfs
de herstelden er af. Want menigmaal sloeg de ziekte op de uiterste deelen des lichaams:
voeten, handen en andere ledematen verstierven, verlamd of aangegrepen door het brandend
vergif. Ook het gezicht ging niet zelden verloren. Het geheugen en ’t verstand leden
er onder; menige herstelde bleef krankzinnig en er waren er, die zich zelfs hunne
namen noch die hunner vrienden herinnerden.


Zonder uitwerking bleven alle geneesmiddelen. Op raad van Hippocrates werden er groote
vuren gebrand, daar men meende opgemerkt te hebben, dat smeden, die aanhoudend in
de nabijheid van vuur arbeidden, zeldzamer door de ziekte werden aangegrepen.


Maar het geweld van de ziekte nam steeds toe.


Daar de wetenschap machteloos bleek, zocht men hulp bij het bijgeloof. Nooit werden
de tallooze gebruiken van zoenoffers, reinigingen, bezweringen, die den Hellenen ten
dienste stonden, met meer ijver betracht.


In de eerste weken weergalmde de stad van de jammerklachten der stervenden; zij was
vol van lijkstatiën, die de door de pest weggeraapte ter begrafenis brachten naar
de graven of brandstapels.


Maar toen de sterfte toenam en de besmetting, die van de kranken en de lijken uitging,
angst en ontzetting verbreidde, zelfs velen eenzaam en verlaten in de ontvolkte huizen,
ja op de straten stierven, toen werd op de heilige gebruiken geen acht meer geslagen.
Niet meer werd den doode zijn obolus voor den veerman in de onderwereld4 in den mond gestoken, niet meer werd hem de koek, om den helhond te bedwingen, in
de hand gedrukt, niet meer werd hij zorgvuldig gebaad en met welriekende oliën gezalfd,
niet meer werd hij, fraai gekleed en bekranst met klimop, op een leger in [326]het peristylium van het huis tentoongesteld, niet meer gingen luid weeklagenden de
lijkstatie vooruit, niet meer werd hij vereerd door een lange rij van rouw dragers,
door doodmalen en doodenoffers, door het anders gewone rouwgewaad, dat door de overblijvenden
werd aangenomen: haastig en zonder misbaar, ja bijna zonder eenig geleide droeg men
ze uit, de tallooze lijken en stopte ze onder den grond of lei ze op brandstapels.
Ten laatste echter gebeurde het, dat men zelfs dezen plicht van eer, den dooden verschuldigd,
die den Helleen altijd als een der heiligsten had gegolden, verwaarloosde. In uitgestorven
woningen bleven de laatste lijken liggen, aan het verderf ten prooi. Men vond zelfs
dooden in ledige tempels, waarheen de stervenden zich wellicht hadden gesleept, om
de hulp der Goden in te roepen; men vond er ook velen bij de bronnen, werwaarts zij,
door inwendigen gloed verteerd, gekropen waren om de droge lippen te laven: en als
het akeligste en afschuwelijkste, vond men zelfs lijken in het water der regenputten,
waarin de lijders door inwendige hitte verteerd, zich geworpen hadden. Weldra werd
het verkwikkende bronnat slechts met vrees en huivering beschouwd—het kon toch verontreinigd
zijn door afschuwelijke verrotting.—


In de straten lagen de lijken opgehoopt van dezulken, die òf zich zelven daarheen
gesleept hadden òf ontzield uit de huizen waren gedragen en in overijlde haast daar
neergelegd, òf zelfs van de daken afgeworpen waren, ten einde er, in den wanhopenden
angst, ten spoedigste van bevrijd te zijn.


Als men dan deze lijken bijeen zamelde, bracht de afschuw van den Helleen voor de
aanraking van doode lichamen, gepaard met den angst voor besmetting, de gemoederen
in zoodanige verbijstering, dat stervenden onder dooden, bewusteloozen onder rottende
lijken vermengd werden.


Waar door aanverwanten een brandstapel ter verbranding van een afgestorvene was opgericht,
daar drongen anderen met hunne dooden er bij en wilden ook deze in dezelfde vlammen
werpen, [327]totdat het vuur door de menigte lijken verdoofde en een woeste strijd ontstond om
de smeulende brandstapels.


Men meende op te merken, dat de roofvogels en wilde dieren, hoe gretig ook op aas,
de onbegraven, aan de pest gestorven dooden, niet aanraakten. Deden zij het echter,
dan werden zij zelven weldra eene prooi der ziekte en vielen dood ter neder. Dit gebeurde
ook dikwijls met de honden.


De vrees voor besmetting vervreemdde de menschen van elkander. De Agora werd ledig,
de worstelscholen bleven onbezocht, het volk durfde zich niet meer op de Pnyx verzamelen.
De deuren der huizen waren òf vast gesloten omdat men elke aanraking afweerde, òf
stonden geheel open, omdat het huis ledig was en uitgestorven. De vrees verscheurde
zelfs de banden des bloeds. Ook zagen velen zich aan de willekeur der slaven prijs
gegeven, daar dezen zich thans voor vroegere onderdrukking wreekten door ongehoorzaamheid,
trots, het weigeren van hulp, diefstal en onbeschaamde plundering.


Bittere smart wisselde in de gemoederen af met stompzinnige onderwerping. Niet weinigen
echter dreef het verlangen om zich te bedwelmen tot woeste uitgelatenheid en tot onbeteugelden
lust van genot. Men zocht moed of vergetelheid in verbijstering.


De dolle Meno echter verachtte onverschrokken het gevaar en lachte er om. Hij was
overal te vinden, waar de pest in hare afschuwelijkste vormen heerschte. Het liefst scheen hij onder lijken te vertoeven. Men zag hem menigwerf
op een hoop doode lichamen zitten, alsof hij zich verheugde over het onheil, en hij
spotte met het laffe volk, dat de lijken en hem zelven den verpeste, ontvlood. En
daar men opmerkte, dat juist hij, die in dronken overmoed het gevaar tartte, verschoond
bleef, vermeerderde het getal van hen, die hetzelfde deden. Weldra waren de straten
en pleinen aan dronken onverlaten prijs gegeven, die als ’t ware der Koningin [328]Pest een feestdronk wijdden en lachend hare verschrikkingen trotseerden. Juist dezen
waren het ook, die voor geld zich lieten overhalen, om de dooden uit de huizen weg
te dragen of in de straten te zoeken en ze ter begraving of ter verbranding wegbrachten.
Zij oefenden hun handwerk uit met de ruwe driestheid van menschen, die het niets achten
hun leven op het spel te zetten. Zij eischten en namen wat hun lustte, plunderden
en roofden, en pleegden in de huizen, waarin hun bedrijf hen voerde, allerlei gewelddadigheden.
Ontzag voor de wet bestond er niet meer; want de werkzaamheden der gerechtshoven waren
reeds geruimen tijd gestaakt en de misdadiger dacht, dat de pest òf hen, die hem zouden
kunnen aanklagen, zou wegrapen, òf hem zelven van de noodzakelijkheid zich te verantwoorden
ontheffen.


Maar niet alleen mannen uit de armere en laagste klassen veroorloofden zich de ruwe
uitspattingen, ook gegoeden deden hetzelfde: vooral was het de jeugd, die op zulke
wijze zich tegen den indruk der haar omringende ellende zocht te wapenen. Velen zagen
zich plotseling rijk geworden, doordat de nalatenschap hunner ouders, hunner broeders
en zusters of verwanten eensklaps hun deel werd. Daar zij echter moesten vreezen weldra
een dergelijk lot te zullen ondergaan, als zij van wie zij geërfd hadden, zochten
zij hunne erfenis zooveel mogelijk in genot en in bedwelmende, woeste uitspattingen
te verteren. Bij ’t zien van deze plotseling rijk gewordenen kwam ook bij anderen
de verwachting op, zich in een dergelijk lot te zullen verblijden: uit die verwachting
wederom ontkiemden de hoop en een misdadig verlangen.


Zoo werden ook in dit opzicht de zedelijke banden al zwakker en zwakker, en de overlevenden
verheugden zich over de voordeelen, die uit den jammer der algemeene sterfte voor
hen voortvloeiden.


Schoon ook de pest met hare vreeselijke gevolgen bij velen de genotzucht tot eene
ziekelijke [329]hoogte opdreef, gold echter ook hier de algemeene regel, dat de uitersten elkander
raken of het eene uiterste tot het andere overslaat. Bij die teugellooze genotzucht,
breidde ook het sombere bijgeloof hoe langer zoo meer zijne heerschappij uit. Weldra
hoopten zij, die nog zooeven in woeste dronkenschap en uitgelatenheid heul hadden
gezocht, eene nieuwe kracht en een nieuwen troost te vinden in bijgeloovige vereering
der Goden.


Mannen als Diopithes traden op, die de ramp, waardoor Athene bezocht werd, als eene
straf voorstelden voor de vroegere verachting der Goden, en de woede des volks keerde
zich tot hen, die door Diopithes en zijns gelijken als de hoofdoorzaken van den toorn
der Goden aangewezen werden.


Nu herinnerde men zich ook dien geheimzinnigen Sabazius-dienst en er werd gesproken
van den Metragyrt, die in het gapende Barathron door de overmoedige, dronken Ithyphallers
was geworpen. Er werden thans velen gevonden, die meenden, dat men wellicht ten onrechte
dien Heiland Sabazius had versmaad, dien Verlosser van alle kwalen, en dat de misdaad,
aan den onschuldigen Metragyrt begaan, de eigenlijke oorzaak was van den toorn der
Goden en vooral van de wraak des beleedigden Sabazius. Hem te verzoenen, meenden zij,
was nu de eerste plicht en het eenige geneesmiddel tegen de menschenverdelgende pest.
Zekere te Athene wonende vrouw, eene vreemdelinge, Ninos geheeten, die zich op alle
toovenarijen en geheimzinnige zaken verstond, wierp zich tot priesteres van Sabazius
op, dien zij den volke zou prediken. Zich te laten wijden tot den dienst van dezen
God gold weldra als heiliging en redding. Met zonderlinge gebruiken werd die plechtigheid
des bijgeloofs voltrokken: ’t vel eener ree werd den profaan omgehangen, een gewijde
drank hem aangeboden; met klei en leem werd hij ingewreven en eene slang werd om zijn
borst gewonden. Hij zat daarbij op den grond en met den uitroep: „De ramp ontkwam
ik, het betere bekwam ik” stond hij op, nadat [330]de wijding volbracht was. Een nachtelijk Bacchanaal verbond de sombere plechtigheden
met de Orgiën der zinnen. Zoo vond uitspatting en bijgeloof zich in den Sabazius-dienst
vereenigd. Men zag talrijke omgangen ter eere van Cybele en Sabazius. Velen waren
er, die het voorbeeld der Metragyrten volgden en de Sicinnis dansten, terwijl zij
zich daarbij geeselden en verwondden. Maar ook de aanhangers van den Phrygischen God5 beroemden zich de pest te kunnen stuiten. Zij plaatsten den kranke op een stoel en
dansten daaromheen onder woest getier. Zich in deze reien te mengen, gold voor de
gezonden als een behoedmiddel tegen de ziekte.


Zoo ver was het gekomen met het volk der Atheners!


Wat Aspasia gevreesd had en meende te kunnen verhinderen, geschiedde: vreemde en sombere
gebruiken drongen door in de heldere en schoone Grieksche wereld, om, zij ’t ook niet
terstond tot eene volledige zegepraal te geraken, toch datgene voor te bereiden en
te verkondigen, waarin het Helleensche leven als eene heldere ster achter donkere
wolken zou ondergaan.


Terwijl te Athene de vreeselijke pest domme vertwijfeling en verbijsterenden waan
uitbroedde en voor een vreemd bijgeloof den weg baande, dat niet meer onschuldig was
als het inheemsche en overoude, maar integendeel aan den wortel van ’t gezonde leven
knaagde, bedreigden verschrikkingen van een anderen aard het Attische land.


De oorlog was opnieuw ontbrand. Andermaal viel het Peloponnesische leger in de landouwen
van Attica en drong hare bevolking naar de stad: andermaal was eene sterke vloot,
ditmaal door Pericles zelven aangevoerd, uitgeloopen, en wederom dwongen de overwinningen,
die zij op de kusten van [331]de Peloponnesus behaalde, den Spartaanschen koning tot overhaasten terugtocht. Doch
Potidaeä bood nog steeds weerstand, Corinthe moest belegerd worden en nu eens hier
dan weder daar sloeg in de koloniën en verbonden steden de vlam des oproers in lichte
laaie uit.


Om Aspasia en zijne beide zoons, Paralus en Xanthippus, aan het dreigend gevaar te
onttrekken, had Pericles hun voor den tijd zijner afwezigheid zijn landgoed tot verblijf
aangewezen. Derwaarts begaf zich Aspasia met haar gansche gezin. Doch het onheil volgde
ook hier, en uit de kweekschool van schoonheid en vernuft werden, na Simaetha, ook
Drosis en Prasina weggemaaid. Zij waren door den zegevierenden Pericles uit de gevangenis
te Megara bevrijd, slechts om te Athene in den bloei harer jeugd aan den vreeselijken
doodsengel ter prooi te vallen.


Wie het kon, ontvluchtte, evenals Aspasia, de verpeste stad en begaf zich naar de
landelijke vlekken of de nabijgelegen eilanden, waar het gevaar geringer scheen.


Uiteengescheurd was de vriendenkring van Aspasia. Euripides had reeds voor eenigen
tijd Athene verlaten. Hij was een menschenhater geworden en leefde op Salamis in stille
afzondering; ’t liefst bracht hij zijn tijd door in die grot aan het strand, waarin
hij onder ’t gekletter der wapenen en het gekraak der schepen het levenslicht had
aanschouwd. Hier zat hij eenzaam en alleen, en verdiepte zich in gepeinzen, met het
oog op de zee gevestigd, en niets verlangde hij van Athene te hooren, dan wat de baren
hem toefluisterden, die van daar aanrollend, voor zijne voeten in schuim spatten.


Sophocles leefde nog als te voren in zijne landelijke lustgaarde aan den Cephissus-oever
en het hoofd van den lieveling der goden bleef daar gespaard voor den geesel, dien
het Noodlot over de Atheners zwaaide. Opgeruimde, levenslustige wijsheid was zijne
trouwe gezellin gebleven en had hem geleerd het lot van Pericles te ontwijken, [332]aan niets zijn hart te zeer te hechten en den ernst des levens geene te groote macht
over zijn gemoed te verleenen.


Ook het hoofd van Socrates bleef ongedeerd door den geesel, hoewel hij het broeinest
der vreeselijke ziekte niet verliet, onverschrokken Athene’s straten doorwandelde,
de menschen opzocht in hunne ellende, en overal, waar hij kon, hulp en troost gaf.


De jonge Alcibiades had intusschen de dochter van Hipponicus, de bloeiende Hipparete,
als gade zijn huis binnengevoerd.


Ook hij trotseerde met zijn ouden overmoed de verschrikkingen der pest, hoewel hij
zag dat de toorn der Goden de Ityphallers niet spaarde en de pest een zijner liefste
vrienden, den jongen Demus, den zoon van Pyrilampes, van zijne zijde wegraapte. Toen
Pericles met de galeien uitzeilde, bevond Alcibiades zich onder zijn gevolg. Daarom
konden de Sabazius-dienaars hun eeredienst verrichten, zonder vrees van de woeste Ithyphallers en het gapende Barathron.


De pest nam een weinig af, zooveel ten minste, dat de burger ook weder aan den staat
begon te denken en de stad der Atheners van ’t geen haar onmiddellijk had bedreigd,
den blik weder kon richten naar hetgeen haar op grooten afstand boven ’t hoofd hing.
Opnieuw was de krijgstrompet gestoken, doch de gemoederen waren versaagd: de strijdbare
manschap was door de pest gedund en ook op de vloot en vóór Potidaeä zwaaide de doodsengel
zijn geesel. Zegevierend streed ook thans Pericles met zijne vloot op de Peloponnesische
kust. Doch wat baatte het, dewijl allengs geheel Hellas in partijschappen verdeeld,
in den maalstroom werd medegesleept, zoodat de krijg hier verflauwd, ginds weder met
nieuwen gloed ontbrandde? Wat nut hadden de zegepralen van Pericles, daar niet alleen
de twee groote tegenstanders, maar ook hunne bondgenooten, slaags raakten, terwijl
deze zelven echter òf altijd weifelden òf van partij veranderde? [333]Het opperbevel van één enkele was niet meer mogelijk; wat hier werd veroverd, ging
op een verder gelegen punt weder verloren; nergens bood de vijand een beslissenden
slag aan; in tallooze kleine gevechten werd de groote Helleensche krijg verbrokkeld.


Op de mare, dat het moedelooze Atheensche volk onderhandelingen met Sparta aan wilde
knoopen, keerde Pericles haastig naar Athene terug. Hij hoopte de Atheners met nieuwen
moed te bezielen, eene schandelijke vertwijfeling te verhinderen. Maar de Atheners,
gedwee en verlamd geworden door de zware bezoeking, waren gunstiger dan ooit gestemd
voor de geheime plannen der demagogen en van Diopithes.


De Erechtheüs-priester was door de pest aangetast geweest, doch weder genezen. Sedert dien tijd was zijn
woeste, fanatieke ijver nog grooter geworden. Eene besturing der Goden zag hij in
zijne redding uit het doodsgevaar.


’t Gebeurde op zekeren dag, dat een hoopje burgers op de Agora om een man verzameld
was en naar zijne woorden luisterde. Want langzamerhand waagden de Atheners het weder
elkander te naderen, terwijl nog kort te voren de een den ander als de pest zelve
had geschuwd.


De man, die te midden van het hoopje toehoorders stond, was een van die moedige en
vrijzinnige mannen, wier tong thans bij wijlen weder scheen losgemaakt. Hij verstoutte
zich niet alleen onverholen tegen de demagogen te ijveren en ten krachtigste Pericles
te verdedigen, maar ook het bijgeloof te veroordeelen, dat zich van het Atheensche
volk had meester gemaakt. Daar zich onder de toehoorders vele aanhangers van Diopithes
en Cleon bevonden, ontstond er weldra een hevige woordenstrijd en de onversaagde kampioen
werd ten laatste door de op hem losstormende tegenstanders aangegrepen en mishandeld.


Op dit oogenblik kwam de Erechtheüs-priester daarlangs, vergezeld door eene menigte zijner aanhangers [334]en vrienden.


Toen hij hoorde dat die man Pericles verdedigd en het vertrouwen der Atheners op de
Goden een kleinmoedig bijgeloof had genoemd, namen de trekken van den priester de
uitdrukking van onheilspellende toorn aan.


Hij hield een tijdlang zijne oogen strak ten hemel gewend, alsof hij zich in den geest
onmiddellijk met de Hemelingen onderhield, en begon toen tot het volk te spreken.


„Weet dan, gij Atheners,” sprak hij, „dat de Goden mij dezen nacht een droom toezonden
en mij te rechter tijd op deze plaats hebben doen komen. Te Athene is schuld op schuld
gestapeld gedurende eene lange reeks van jaren: Sophisten en godloochenaars hebben
u verdwaasd, hetaeren hebben u beheerscht, tempels en godenbeelden zijn er opgericht,
niet ter eere der Goden, maar tot ijdele pronk en tot verderf van het eenvoudige en
vrome geloof der vaderen. Tot straf voor uwe verbastering, godloochening en weelderigheid
treft u nu datgene wat gij lijdt. Niet voor de eerste maal ontlast zich de toorn der
Goden over de Hellenen. En gij weet op welke wijze de toorn der Goden in overoude
tijden pleegde afgewend te worden. Gij weet, dat de Goden somwijlen alleen door het
hoogste aller offers, door een menschenoffer, konden worden verzoend. Grijpt dezen
godslasteraar: zijn leven is bovendien reeds door zijne misdadige godloochening volgens
de wet verbeurd verklaard. Hij is een misdadiger, reddeloos een kind des doods. Maar
in plaats van door de hand van den scherprechter zijne straf te ondergaan, moet hij,
volgens het overoude, half vergeten gebruik, den Goden als zoenoffer gebracht worden,
moet hij onder de toonen der muziek door de straten geleid en verbrand worden en zijne
asch naar alle windstreken verstrooid!”


Terwijl de priester sprak, had zich steeds meer volk verzameld. Daaronder ook Pamphilus.
Toen hij hoorde, dat men den vriend en verdediger van [335]Pericles te lijf wilde gaan, was hij onmiddellijk bereid te helpen.


„Ginds aan den oever van den Illissus,” sprak hij, „branden dag en nacht de brandstapels,
waarop de door de pest weggemaaiden verteerd worden. Op een van die lustig flikkerende
vuren zal ook nog wel een plaatsje zijn voor hem!”


Daarbij greep hij zelf het eerst den schuldige aan en eene menigte der meest woesten
onder zijne makkers voegde zich bij hem om den ongelukkige voort te sleepen.


Thans kwam Pericles op de Agora, voornemens om zich naar het buleuterium6 te begeven. Hij zag de opschudding en vroeg naar de oorzaak daarvan.


Luid klonk het uit de woeste en opgewonden menigte dat de Goden een zoenoffer verlangden
en dat men juist van plan was dit in den persoon van den misdadiger en godloochenaar
Mechillus te gaan brengen.


Pericles drong zich midden tusschen het volk, terwijl hij met woorden en gebaren zijne
afkeuring te kennen gaf. Diopithes trad hem te gemoet.


En nu stonden de beide mannen, de hoofdaanvoerders van den grooten strijd, die sedert
jaren te Athene gestreden werd en der beslissing steeds meer en meer naderde, voor
de eerste maal persoonlijk als in een tweegevecht tegenover elkander.


„Terug, Alcmaeönide!” riep de Erechtheüs-priester. „Wilt gij ook nu weder den Goden onttrekken wat hun toekomt en wat zij gebiedend
verlangen? Wilt gij het volk der Atheners beletten het schuldige zoenoffer te zoeken
en eindelijk redding te verkrijgen uit den nood waarin niemand anders dan gij zelf
hen hebt gestort? Ziet gij niet, waarheen uwe verblinding dit vroeger door de Goden
rijk gezegende volk heeft gevoerd? Uw werk is het, dat het zich van de oude, vrome
zeden heeft afgekeerd, dat het naar rijkdom, genot [336]en ijdelen glans heeft gestreefd, dat het het valsche licht is gevolgd en geluisterd
heeft naar de woorden der godloochenaars!”


„En gij, Diopithes?” antwoordde Pericles op ernstigen, bedaarden toon, „waarheen denkt
gij het volk der Atheners te voeren? Tot dweepzieken moord van burgers—tot hernieuwing
van ruwe en onmenschelijke wreedheden, waarvan de Helleensche geest, vooruitgaande
op de baan der ontwikkeling en humaniteit, reeds sinds eeuwen zich met afgrijzen heeft
afgewend!”


„Dank den Goden, Pericles!” riep Diopithes, „dat zij dezen man in onze hand hebben
gegeven—dank den Goden, dat zij zich voor het oogenblik met het bloed van dezen man
tevreden stellen! Want als zij den waren schuldigen van ons eischten, den schuldigste
uit het geheele volk der Atheners, weet gij wien wij dan moesten vatten en aan de
vlammen prijsgeven? Evenals eens de ziener Tiresias den overmoedigen, hoovaardigen
Oedipus, zoo moesten wij u toeroepen: Alcmaeönide, gij zijt de schuldige, gij zijt
de oorzaak van den toorn der Goden! Een oude vloek rust op uw geslacht! Door u, door
uwe handlangers en vrienden is Athene goddeloos geworden, door u is de rampzalige
krijg over ons losgebarsten en de ergste geesel in de handen der Goden, de pest, behoorde,
tot volledige verzoening door geen ander dan door uw bloed afgewend te worden!”—


„Als het zoo is, als gij zegt,” hernam Pericles rustig, „laat dan dien man los en
offer dengene, die u de schuldigste schijnt!”


Tegelijkertijd bevrijdde Pericles den ter dood gewijde uit de hand van Pamphilus.
Met een grijnslach van innig welgevallen liet deze zijne eerste prooi los en sloeg
onmiddellijk, verheugd om den ruil, de hand aan den hem gehaten, thans zich zelven
ten offer biedenden strateeg.


„Wat aarzelt gij?” zei Pericles tot de verbaasde Atheners, die stilzwegen en zich
niet verroerden. „Denkt gij, dat ik mij alleen heb aangeboden in [337]de verwachting door u ontzien te worden? Gelooft mij, Atheners, dat het mij vrij onverschillig
is, of gij mij spaart dan of gij mij ter dood brengt! Tot het schoonste geluk, den
schitterendsten glans, het volle licht der waarheid en der vrijheid meende ik Athene
nader gebracht te hebben, en nu zie ik, dat een door de godheid beschikte omkeer—of
is ’t een vloek, die met den natuurlijken loop der wereld gepaard gaat?—ons wederom
overweldigt en terugvoert naar nacht en dwaling; dat niet alleen uitwendige rampen
over Hellas losbreken, maar ook in onzen eigen boezem allengs donkere machten over
de heldere en ware zegevieren! Ik dank den Goden, als ik den luister en bloei van
mijn vaderland niet overleef!—doodt mij!”


Sprakeloos en roerloos stonden nog altijd de Atheners. Pamphilus werd ongeduldig.


Thans trad een man uit de menigte te voorschijn en zeide, terwijl hij zich bereidde
om weg te gaan: „Als gij Pericles wilt dooden, doe het dan zonder mij. Ik wil daar
niets van zien. Mij heeft hij eens in Thracië, toen ik zwaar gewond was, met eigen
handen gered, terwijl alle anderen voor de overmacht der vijanden vluchten en mij
in de hand des vijands wilde achterlaten.”


„Ook ik ga!” riep een tweede. „Ik kreeg van hem in den Samischen oorlog genade, toen
de andere strategen, op mij gebeten, mij om een gering vergrijp ter dood wilden veroordeelen.”


„Ook ik wil met de zaak niets te doen hebben,” zei een derde; „ook mij heeft Pericles
door zijne voorspraak geholpen, toen ik bij alle overheden te Athene geen recht kon
krijgen.”


„Ook mij! ook mij!” klonk het uit de menigte, en steeds grooter werd het getal der
mannen, die zich van den troep afscheidden.


„Door de opzettelijke schuld van Pericles heeft geen Athener ooit rouw gedragen!”
klonk het7.
[338]

Pamphilus hield zijn offer, dat hem dreigde te ontgaan, krampachtig vast.


„Laat Pericles los, Pamphilus!” riepen eenigen. Daarop schreeuwden nog meerderen hetzelfde
en eindelijk ging er maar één kreet uit de gansche menigte op:


„Laat Pericles los, Pamphilus!”—


Aan dezen man konden de Atheners zelfs in hunne slechtste oogenblikken zich niet vergrijpen.


„Nog eens hebt gij gezegevierd!” riep Diopithes honend den bevrijden Pericles toe.
„Maar wellicht is dit de laatste uwer triomfen. Op uw hoofd werp ik de schuld, als
de Goden onverzoend blijven en hun geesel voortwoedt over ons!”—


Korten tijd na deze gebeurtenis werden de beide zonen van Pericles, Paralus en Xanthippus,
door de pest aangetast en vielen als offer der vreeselijke ziekte.


Met innig welgevallen wees de Erechtheüs-priester op den thans duidelijk zich openbarenden vloek der Goden, die nu eindelijk het geslacht
der Alcmaeöniden geheel wilden verdelgen.


Het geweld der pest nam weder toe. Aan de verstoring van het zoenoffer, en aan Pericles,
die daarvan de schuld was, herinnerden thans onophoudelijk Diopithes en zijne aanhangers.
Die schuld en de toorn der Goden schenen ontegenzeggelijk, na de ramp dien de Hemelingen
over den man hadden gebracht.


Meer dan ooit waren de gemoederen der Atheners gedrukt en verslagen.


Het veld was vrij gelaten aan de tegenstanders van Pericles.


In eene soort van stompe onverschilligheid liet Pericles, na zooveel rampen ook nog
door den plotselingen dood van zijne zonen, door den ondergang van zijn geslacht,
diep ter neer geslagen, de dingen haar loop. Het oogenblik voor zijne vijanden, om
den lang beraamden, beslissenden slag te slaan, was gekomen.


In eene weinig bezochte volksvergadering werd [339]door lage boosheid voorgesteld hem van zijn ambt als strateeg en zijne andere waardigheden
te ontzetten, en de domme verbijstering der meerderheid nam het voorstel aan.


Zou Pericles, de Olympiër, na tientallen van jaren roemrijk den staat te hebben bestuurd,
weder een eenvoudig, Atheensch burger worden? Zou Diopithes ten laatste toch gezegevierd
hebben?


Welaan dan, gij mannen, zoo riep men thans, die het groote woord onder het volk voert,
Cleon, Lysicles, Pamphilus, welbespraakte redenaars en raadgevers op de Pnyx—stelt
u aan de spits der vloten en legers! grijpt de teugels, die men aan de handen van
den heerschzuchtigen Pericles heeft ontwrongen!


Op de Agora beijvert zich inderdaad weder de onvermoeide Pamphilus, een grooten hoop
volks om zich heen verzamelende, ten einde zijn vriend Cleon tot aanvoerder te doen
verkiezen, zijn moed, zijne gezindheden, zijne bekwaamheden op te vijzelen.


Na een lang en levendig gesprek treedt eensklaps uit de vergaderden een armoedig man
op, van een zonderling, half verwilderd uitzicht en begint tot het volk met vuur te
spreken.


„Medeburgers!” roept hij, „wij hebben Pericles afgezet, wij, het Atheensche volk.
En dit was goed, in zooverre Pericles daaruit heeft kunnen zien, dat wij hier te Athene
nog de volksheerschappij bezitten. In zooverre, zeg ik, was het goed. Overigens echter
blijft het toch eene ongehoord domme zaak zich een been af te zagen op het oogenblik,
dat men te Olympia een wedren wil gaan houden—en nadat wij van kwaad tot erger zijn
vervallen en de os, om zoo te zeggen voor een appel en een ei te krijgen is, en worsthandelaars
ons willen wijsmaken, dat zij vogelmelk te koop hebben …”


„De duivel hale u, ellendeling!” viel hem een man uit de heffe des volks verwoed in
de rede. „Wilt gij eens zwijgen!”


„Ik wil niet zwijgen!” hernam de opgewondene. [340]„Ik ben een Atheensch burger zoo goed als iemand, en ik vrees geen mensch. Ik ben
een man uit Halimus: marskramer was ik en ik heb betere dagen gekend; maar nadat mijne
vrouw en kinderen aan de pest zijn gestorven en ik zelf ter nauwernood te midden der
lijken van het ziekbed ben opgestaan, heb ik alles laten liggen, zooals het lag, en
heb mij hier in de stad als lijkuitdrager verhuurd, dat wil zeggen, ik help de pestlijken
uit de huizen naar de brandstapels sleepen.”


Na deze woorden van den man weken allen met zekere huivering terug en hielden zich,
door angst gedreven, op een afstand van hem.


De voormalige marskramer uit Halimus stoorde zich echter daaraan volstrekt niet, maar
vervolgde:


„Ik beroem er mij op, dat ik, zooals gij mij hier ziet, een man ben van ervaring in
staatkundige zaken. Ik behoorde vóór vijftien jaar op de Pnyx tot hen, die vóór den
bouw van het Parthenon stemden en die de rechtersoldij en de schouwburggelden toestonden.
Ik heb altijd mijn burgerplicht vervuld en het belang van den staat op ’t oog gehad,
en ik zeg u, dat de Peloponnesiërs geen runderen en schapen zijn, die zich door den
leerlooier Cleon goedschiks hun huid zullen doen touwen. En toen de beide zonen van
Pericles aan de pest gestorven waren, had men eigenlijk den ongelukkigen man, den
kinderloos geworden vader, moeten beklagen, en hem daarom niet minder achten, noch
hem beschouwen als een door den toorn der Goden getroffene en hem als zoodanig vervolgen.”


„Genoeg van Pericles,” viel de verwoede Pamphilus den marskramer in de rede. „Wij
willen niets meer hooren van Pericles. Hij deugt tot niets meer. Hij sukkelt, naar
men zegt. En wat hebben wij aan een ziekelijk man?”


„Pas op, Pamphilus!” riep de andere; „het geneesmiddel van den zieken leeuw is, zooals het spreekwoord
zegt, dat hij een baviaan opeet!”


„Wilt gij mij beschimpen?” schreeuwde de worstmaker, zijn been oplichtende, om zijn
tegenstander [341]een trap in de lendenen te geven.


„Kom maar op!” riep de man uit Halimus, „ik zal u zoo looien, dat uw huid er uit ziet
als purper! Ik zal u de longen uit het lijf scheuren en uw ingewanden dooreen klutsen!”


Pamphilus week huiverig terug voor de aanraking van den drager van pestlijken.


„Terug!” riep hij, „terug! Waag het niet uwe verpeste hand aan het lichaam van een Atheensch
burger te slaan! Terug, ellendeling! Ellendigste, allerellendigste der menschen!”—


„Waarom?” riep de drager van pestlijken, grijnzend. „Gij zult het misschien toch moeten
toelaten, dat ik u aanraak! Van zulke knapen als gij zijt hoop ik er nog ettelijke
dozijnen op mijn wagen te krijgen! Overigens echter herhaal ik: het was goed, dat
wij Pericles afzetten, opdat hij zou zien, dat wij hem kunnen afzetten, als wij willen.
Nu hij dit echter gezien heeft, is het beste dat wij heengaan en hem weder aanstellen
en hem de vloot weer toevertrouwen; want wij kunnen hem niet missen, zeg ik u—wij
hebben geen tweede, hem gelijk, en niet ieder, die eene knots8 draagt, is daarom een held.”—


Wat de half verwilderde man uit Halimus op zijne zonderlinge, maar eerlijke manier
te berde bracht, was eene moeilijk te bestrijden logica.


Inderdaad, wie te Athene weder den oorlog wilde, die moest Pericles ook willen. Potidaeä
was eindelijk gevallen:—opnieuw, zij het ook met zwakken vleugelslag, ontvouwde zich
de hoop. Snel veranderde dan ook weder de stemming onder het bewegelijke volk der
Atheners.


Op den volgenden dag stroomden de Atheners naar de Pnyx en herstelden Pericles in
al zijne ambten en waardigheden.


Zij meenden, dat het nog de oude Pericles was, aan wien zij zich andermaal toevertrouwden.
Zij vergisten zich.
[342]

Sophocles was de eerste, die zijn vriend de tijding van het nieuwe besluit des volks
bracht.


„De Atheners hebben u alles teruggegeven!” zei de dichter hem gelukwenschende.


„Alles,” hernam Pericles met een bitteren lach, „behalve het vertrouwen op hen, het
vertrouwen op het geluk van Athene en het vertrouwen op mij zelven!—


„Diopithes triomfeert toch!” vervolgde hij. „Schijnbaar heeft hij nu ook het onderspit
gedolven, maar in waarheid zijn wij te Athene de overwonnenen. De hoogste zijner bedoelingen
wel is waar heeft Diopithes niet bereikt, maar wat hij en de zijnen sedert lang voorbereid
en gedaan hebben, dat is niet verloren gegaan bij het volk der Atheners!”—


„Verban die sombere gevoelens uit uw hart!” vermaande Sophocles. „Athene en Hellas
staan nog op hun glanspunt: nog menig heerlijk gewrocht zullen zij voortbrengen, nog
menigen zegekrans behalen. Ons betaamt het niet te klagen, ons, wien het vergund werd,
den edelsten bloei ontwikkeld te zien.”


„Maar ook den worm, die aan dien edelsten bloei knaagt!” hernam Pericles. „Nog is
hij er niet, de tijd, die zich aankondigt, maar eene donkere toekomst werpt hare schaduw
ver voor zich uit. Naar het toppunt van opgewekte vroolijkheid, schoonheid en kennis
streefden wij. Van onze droomen heeft zich de droom der schoonheid verwezenlijkt—de
andere echter zijn in nacht en verwarring opgegaan. Kort zijn, naar het schijnt, de
levenslenten der volkeren en hunne bloesems welken, vóór zij zich nog ten volle hebben
ontwikkeld!”


Zoo sprak op dien dag Pericles tot den edelste zijner vrienden.—


Nog eenmaal verhief zich de geweldige, verderfelijke ziekte.


Er kwam bij de verandering der maan een donkere nacht, een nacht, waarin de storm
vreeselijk huilde. Koud blies de wind over het Attische land van de kloven en hoogten
van den Pindus. [343]Dof sloegen in den Piraeüs de golven tegen de steenen dammen. De schepen in de haven
werden heen en weder geslingerd, de masten kraakten, het want gierde. In de ontvolkte
straten van Athene loeiden de winden als spoken, zij speelden met de open deuren der
verlaten huizen en huilden door de eenzame peristylia. Men wist soms niet of ’t huilen
en bulderen van den wind was, dan wel het klagen en zuchten van jammerende moeders,
dat men vernam. Over de tinnen, gevels en marmeren beelden van het Parthenon vlogen
zwarte wolken. De als wijgeschenken opgehangen schilden sloegen klapperend tegen de
architraaf, waaraan zij hingen. Nachtvogels krasten. Het reuzenbeeld der met lans
en helm gewapende Athene Promachos trilde op zijn granieten voetstuk.


In dezen donkeren, stormachtigen nacht, waarin ieder zich binnenshuis hield en de
straten als schoongeveegd waren, dwaalde een man rond, door eene zonderlinge onrust
gedreven. Die man was Socrates. Zijne oude gewoonte om des nachts rond te dolen, ten
einde jacht te maken op gedachten, was hem meer en meer eigen geworden: evenwel werd
hij zelf meer door gedachten gedreven, dan hij haar najaagde. Zoo zwierf hij ook dien
nacht rond, blindelings, als naar een onzeker doel voortgestuwd.


Hij naderde den verlaten oever van den Illissus, waar uitgebrande brandstapels lagen
en waar de dolle Meno zat bij hoopen asch en glimmende kolen. De dolle kerel grijnsde,
blies de kolen aan en warmde zich daaraan; nu en dan nam hij een slok uit eene flesch edelen Chiër, die hij uit een door de pest ontvolkt huis weggenomen had, welks voorraad den roovers een gemakkelijke buit geworden was.


Hier en daar stiet de voet van den voortijlenden Socrates in het donker op slechts
half verbrande, zwart verkoolde ledematen.


En verder vervolgde hij, zonder doel, zijn weg. Eensklaps werd hij getroffen door
den geur van viooltjes. Hij treedt nader en komt bij eene bron, [344]die, naar de gewoonte der Atheners, met viooltjes is omplant. Socrates buigt zich
neder, om zijn heet voorhoofd te verkoelen en zijne droge lippen zoeken het lavende
vocht. Maar ook hier grijnst de dood hem tegen en spoedig wordt de zonderlinge geur
der viooltjes hem verklaarbaar. De bron was verontreinigd door een lijk, een dier
ongelukkigen, dien de vertwijfelende begeerte naar verkoeling nog in de ure van den
doodstrijd naar de bron had gedreven.


Huiverend week Socrates terug. Toen echter zich herstellend plukte hij een der viooltjes,
beschouwde het lang en peinzend en zeide: „o gij Attische viooltjes, wie zal in de
toekomst u nog roemen en de met viooltjes omkranste Atheners, als uwe gevierde geur
zoo vreeselijk vermengd is met de walmen des doods?”—


Hij ijlde terug, dieper de straten in, waar de deuren in den wind klapperden en de
moeders als in wedstrijd met de winden huilden en klaagden. Hij staarde naar de Acropolis
en zag het zwarte, in lage wolken verscheurde zwerk, dat als krijschende nachtvogels,
aan ongeluksgeesten gelijk, het reusachtige beeld van Athene Promachos zweefde …


Alsof de ongeluksgeesten, die hij daar meende te zien, op hem nederdaalden en hem
dreigden en vervolgden, doolde Socrates rond. Eensklaps stond hij vóór het huis van
Pericles.


Hij bleef staan. Hoe dikwijls was hij over dezen drempel getreden! Hoe lang was ’t
geleden, sinds dit voor ’t laatst geschied was!


Hij naderde schier onbewust en onwillekeurig de deur. Hij bemerkte, dat zij niet gesloten
was, als ware het vergeten of verzuimd, en zonder bewaker.


Hij trad naar binnen; eenzaam en verlaten was het voorportaal. Geen geluid drong van
binnen tot hem door. Huiveringwekkend was de stilte, die hem omgaf.


Thans zag hij uit het peristylium het schijnsel van eenige somber flikkerende lichten.
[345]

Eene rilling voer hem door de leden; hij wist niet waarom. Maar tegelijk drong eene
onbekende macht hem voorwaarts.


Daar zag hij midden in het peristylium eene legerstede, met purperen kussens opgemaakt.
Op de purperen kussens lag een doode, het lichaam gehuld in een schitterend wit gewaad—het
voorhoofd omkranst met groenende klimopranken.


Nevens de sponde zat eene vrouw, met gebogen hoofd, bleek en sprakeloos als een steenen
beeld.


Socrates bleef op den achtergrond. Hij bleef als vastgenageld staan, zonder een woord
te spreken. Zijne oogen staarden strak en als van een krankzinnige op het lijk en
op de vrouw, die bij het lijk zat.


Die marmerwitte, onbewegelijke vrouw was Aspasia. De met klimop omkranste doode op
de purperen sponde was Pericles, de Olympiër.


Ontzield lag daar de Alcmaeönide, de aanvoerder van die onsterfelijke schaar verheven
geesten, die Griekenland voor eeuwig hebben verheerlijkt—de held van een gouden bloeitijd
der menschheid, die nog altijd naar hem wordt genoemd, dien hij over Hellas gebracht
heeft en met welks verval hij zelf ook het leven verliet.


Grooter en statiger nog scheen thans het lichaam van den held, door de pijlen van
den doodsengel gevallen. Maar zachtheid lag er, evenals bij zijn leven, ook thans
uitgebreid over zijn mannelijk gelaat. Zelfs de pest had die edele trekken niet misvormd.
’t Was, alsof de dood den Olympiër niet verslagen en vernietigd had, maar integendeel
den door zielsleed gebrokene weder in zijne volle grootheid opgericht. Verjongd straalde
nu weder in de trekken des dooden die opgeruimde kalmte, welke den levende eindelijk
ontzonken was, verdwenen was de tweestrijd, dien ten laatste het gemoed van Aspasia’s
gemaal was binnengeslopen …


Waarover peinsde de bleeke Aspasia aan de doodsponde van Pericles?


Aan haar geest ging eene schitterende reeks van [346]schoone, grootsche, heerlijke herinneringen voorbij.


Zij dacht aan het oogenblik in de werkplaats van Phidias, waar het vurig oog van dien
man voor ’t eerst het hare had ontmoet, waar, na manlijken, ernstigen strijd voor
de grootheid en macht van Athene, de schoonheid hem in banden sloeg.


Zijn beeld zweefde voor hare oogen, nu eens hoe hij op het redenaarsgestoelte der
Pnyx stond en het volk aan zijne lippen hing—dan weer hoe hij vol fierheid en geestdrift
met haar wandelde over de hoogten van de Acropolis, zich verheugend over het heerlijke
en grootsche, dat daar onder zijne oogen verrees;—nu eens hoe hij, door begeerte naar
krachtige daden aangegrepen, voor Samos zich nieuwe lauweren bevocht—dan weder hoe
hij in zalige liefde, het schoonste menschenlot vervullend, op de bloeiende hoogte
des levens den bedwelmenden kelk der vreugde met haar ledigde—of hoe hij op de Acropolis
in het gezicht van nieuw voleindigde, onsterfelijke gewrochten een verbond met haar
sloot, zijne ziel vervuld van grootsche plannen en verwachtingen.


In zijne edele grootheid zweefde hij voor haar geest, in zijne overweldigende macht
over de menschen, in zijne gevoeligheid en warmte van hart, in zijne waardige, mannelijke
kracht—zacht, verstandig en moedig te gelijk—het toonbeeld van den echten Helleen,
te zeer vervuld van geest en gemoed om op te gaan in ruwen heldenzin, en van den anderen
kant te ijverig, te degelijk om enkel genoegen te vinden in weekelijk genot, in de
bekoring van schoonheid en liefde.


Maar ook zweefde zijn beeld voor hare oogen, hoe hij aan hare zijde wandelde in de
dreven der Peloponnesus, hoe meer en meer de ernst met zachte schaduwen over zijn
voorhoofd gleed, hoe hij vervuld van het leven en streven van den voortschrijdenden
tijd, aangespoord door een voorgevoel eener nieuwe, ernstige, treurige toekomst, zwijgend
zijn diepst gevoel verborg, totdat hij ophield een Helleen te zijn in den geest en
den zin der schoone [347]vrouw, met wie hij het schitterend vreugdebond der liefde had gesloten, en totdat
hij, na den loop der ontwikkeling van het Hellenisme in zijn eigene ziel doorleefd
te hebben, door onheilspellende, sombere voorgevoelens aangegrepen, met de macht en
grootheid van zijn vaderland zelf bezweek.


Evenals Aspasia’s oog strak op het gelaat van den ontzielden Pericles was gericht,
zoo staarde het oog van Socrates onbewegelijk op het bleeke gezicht der vrouw.


In haar scheen hem Hellas verpersoonlijkt, dat treurend zat aan de lijkbaar van den
edelste zijner zonen …


Hoe bleek en ernstig zien die trekken van de schoone vrouw, dit eens zoo levenslustige
Hellas!


Thans sloeg Aspasia haar oog op en haar blik ontmoette dien van Socrates. Het was
een lange, lange blik, dien Aspasia en Socrates wisselden.


Het was een lange, diep ernstigen blik en geen woord zou de gewaarwordingen kunnen
uitdrukken, die in dezen langen blik opgesloten lagen.


Geen enkel woord, alleen deze ééne blik werd tusschen hen beiden gewisseld.


Toen verdween Socrates. Als eene spookachtige schim was hij voor de vrouw opgerezen—zonder
geluid verdween hij.—Eenzaam zat weder bij de doodsponde van den grooten Helleen,
roerloos en marmerbleek, Aspasia.—


Socrates zette zijne nachtelijke wandeling voort. Zonder bepaald plan of doel ijlde
hij door de straten, een geruimen tijd met diep bewogen gemoed.


Het geweld van den gierenden en huilenden rukwind had opgehouden. Stiller en nog eenzamer
dan te voren was het geworden om den nachtelijken zwerver. Het was reeds lang over
middernacht. De morgen kondigde zich van verre aan met eene bijna nog onmerkbare grauwen
streep in het Oosten. Maar nog was het nacht, donkere nacht, in de straten van Athene.
Door de gescheurde wolken des hemels fonkelden slechts enkele verflauwende sterren.
[348]

Plotseling stond voor Socrates een man, reisvaardig, naar het scheen, vergezeld door
een slaaf. Hij vestigde den blik strak op Socrates.


Socrates keek op, toen gene hem den weg versperde, en hij herkende Agoracritus.


„Waarheen gaat gij in den donkeren nacht?” vroeg de voormalige makker in Phidias’
werkplaats aan den denker.


„Mij riepen dringende zaken naar Athene,” vervolgde Agoracritus, toen Socrates met
het antwoord draalde; „maar ik haast mij weder weg te komen uit de verpeste stad.
Ik ga naar Rhamnus, om eindelijk te doen, wat men sinds zoovele jaren van mij verlangt:
mijne daar geplaatste Godin met die uiterlijke kenteekenen te versieren, die haar
ongetwijfeld van eene Aphrodite tot eene Nemesis zullen maken. Ik heb lang geaarzeld—maar
thans drijft mij ook de lust dien menschen te believen. Zij moeten niet langer twijfelen,
de mannen in het land van Attica, dat werkelijk de Nemesis in plaats van de lachende
Aphrodite midden onder hen staat. Ben ik haar toch geen dank verschuldigd, deze met
langzame, maar zekere schreden naderende Godin? Heeft zij mij niet gewroken op de
vrouw, die ik haat? De Godin der vergelding heeft hare tenten opgeslagen in het huis
van Pericles en Aspasia. En nu vernam ik nog ten laatste, dat de pest voor weinige
dagen Pericles aangegrepen en op het ziekbed heeft geworpen.”


Socrates sloeg zijn oogen op, zag Agoracritus in ’t gelaat en zeide zacht:


„Hij is dood.”


Agoracritus zweeg getroffen.


Beiden gingen een eind weegs sprakeloos naast elkander.


„Dood?” vroeg toen Agoracritus.


„Ik zag hem zelf!” hernam Socrates op doffen toon.


Wederom zwegen beiden een tijd lang.


Eindelijk begon Agoracritus:


„Gij hebt Pericles ontzield gezien; mij is het ten [349]deel gevallen Phidias voor mijne oogen in den kerker te zien sterven. Ik was bij hem
in zijn laatste ure. Toen ik hoorde, dat hij erg ziek was, ijlde ik naar hem. De menschen
zeiden mij, dat hij alle geneesmiddelen en iedere soort van hulp van de hand wees.
Pericles had Hippocrates tot hem gezonden: hij echter begon met den geneesheer over
de verhoudingen der vormen en lijnen van het menschelijk lichaam te spreken. Want
ook thans op zijn ziekbed hield hem datgene bezig, wat hem vroeger alleen bezield
had.


„Toen ik kwam, vertelden mij diegenen, welke in den kerker om hem heen waren, dat
hij herhaaldelijk in koortsachtige droomen sprak en zelden iemand meer herkende. Ik
ging tot hem en vond hem stervende. Hij herkende mij in den beginne nog even, allengs
echter werden zijne gedachten in de hitte der koorts verward. Hij sprak immer door
van groote tempels en beeldwerken, van gouden en ivoren standbeelden en marmeren friezen—hij
gaf zijnen leerlingen aanwijzingen, geheel en al alsof hij nog in zijne werkplaats
was, spoorde hen tot den arbeid aan en berispte de tragen, duidde ook nauwkeurig aan
hoe zij dit of dat moesten voltooien en was ontevreden, dat zij het niet geheel naar
zijn wil deden. Menigmaal riep hij uitdrukkelijk mij of Alcamenes. Ten laatste echter
scheen hij geheel alleen te zijn met zijne heerlijke beelden en zijn Goden en Godinnen,
zijne Pallas Athene, zijne Olympische Zeus zweefden voor zijn geest. ’t Was, alsof
de Goden van den Olympus allen tot hem nederdaalden en rondom zijn leger stonden,
voor hem alleen zichtbaar, terwijl hij stierf; want hij schouwde met een verhelderd
gelaat om zich heen, groette hen en sprak hen bij hunne namen aan. Ten laatste echter
scheen het, dat Pallas Athene geheel alleen bij hem was achtergebleven en hem wenkte;
want hij zei de eensklaps: „Waarheen wilt gij mij voeren? Ik kom!” Daarop richtte
hij zich een weinig op, alsof hij wilde opstaan, om met haar, die hem wenkte, te [350]vertrekken; hij zonk echter achterover en blies den laatsten adem uit.


„Hij stierf midden in zijn droomgezicht. Hij stierf schoon, als ooit eenig Helleen,
daar het schoonste licht van Hellas nog eenmaal hem omstraalde en de Goden hem als
’t ware van de aarde naar den Olympus voerden, op het oogenblik, dat de nacht des
onheils over Athene losbrak, zoodat hij van al dat leed niets meer bemerkte, maar
met onbenevelden geest heenging.


„In den beginne had het mij innig smartelijk getroffen te zien, hoe deze man in den
kerker op zijne eenzame legerstede lag te sterven; want nadat hij de Athene Promachos
op den burg, de Athene Parthenos en het Parthenon zelf, benevens dien Olympischen
Zeus te Olympia had geschapen; en zooveel groots en heerlijks, wat niemand heeft overtroffen
en niemand ooit zal overtreffen, ’t geen Griekenland de meeste luister heeft aangebracht,
was zijn loon van de menschen, dat hij smadelijk en eenzaam stierf in den donkeren
kerker.


„Toen ik hem had zien sterven, voelde ik eene aandoening in de ziel, die niet zonder
troost was, en ik ging stil heen, nadat ik den meester de oogen toegedrukt en zijn
voorhoofd gekust had: ik beklaagde slechts Hellas te meer en ons allen, die achterbleven,
nadat de grootsten en besten heen zijn gegaan!”


Na dit verhaal van Agoracritus gingen de beide mannen nog een poos peinzend naast
elkander. Toen scheidden zij.


Agoracritus ging noordelijk naar Rhamnus; ook Socrates zette, door innerlijke aandoening
gedreven, zijn weg verder voort, doch toen hij nauwelijks een paar schreden gegaan
was stiet hij op een ontstoken brandstapel. Daarop waren vele pestlijken geworpen.
Onder deze lijken zag Socrates ook den dollen Meno liggen.


De dragers der pestlijken hadden hem, bedwelmd en verdoofd in een vasten slaap, te
midden van lijken gevonden en den schijndoode op den brandstapel [351]geworpen, waar de vlam reeds om hem likte. Een hond liep huilend om den brandenden
hoop.


Thans greep de vlam den dollen Meno aan. Op dit oogenblik sprong ook de hond op den
stapel en verbrandde met zijn meester.


Een zonderling gevoel kwam in Socrates op. „Nu zijt gij vrij, Meno!” sprak hij.


„Nu zijt gij vrij!” herhaalde hij nog verscheiden malen, terwijl hij met een gloeiend
voorhoofd zijn weg vervolgde. „Zal er wellicht eens een tijd komen, waarop alle slaven
vrij zullen worden?” dacht hij al voortgaande—„of alle vrijen slaven!” voegde hij
er peinzend in zich zelven bij—


Hij doorliep nu reeds ver afgelegen straten, niet meer in den omtrek van de stad zelve,
maar in hare omstreken, waar landgoederen en tuinen der Atheners met de open dreven
afwisselden.


Een zwaluw vloog op en verkondigde den dag, met vluggen wiekslag door de lucht scherende.


Socrates, door zijn daemon geleid, naderde een huis, waarin zekere beweging en drukte
heerschten. Vele menschen liepen af en aan.


’t Was de woning van Ariston, een aanzienlijk Athener. Socrates bleef staan en vernam
van hen, die daar uit- en ingingen, dat Ariston in dezen nacht een zoontje was geboren.
Na, zoovele beelden des doods eene geboorte, een ontwakend leven …


Wederom rees een raadselachtige drang in de borst van Socrates op. Hij betrad het
huis van den hem bevrienden man.


Het kind lag in het peristylium, in de armen der voedster. Een hoogbejaarde grijsaard,
die een ziener of priester scheen te zijn, hield zijn sneeuwwit hoofd er over gebogen
en beschouwde het aandachtig. Ook Socrates sloeg zijn oog op het kind, dat een breed
voorhoofd had, een denkersvoorhoofd, en welks gelaat reeds omschenen werd door een
zachten, verheven, meer dan kinderlijken ernst.


Plotseling kwam eene bij aangevlogen—eene bij van den naburigen Hymettus—eene der
geprezen Attische bijen—zij komt aanvliegen, gonst om ’t [352]hoofd van het kind en raakt een oogenblik zijne lippen aan, even slechts en zonder
kwaad te doen, ze als het ware kussend. Toen vliegt zij weder weg.


Bij dit gezicht spreekt de grijze ziener:


„Een goddelijk teeken is de kus van deze Hymettusbij. Van de lippen van dit kind zal
eens de taal vloeien, zoeter dan honig!”9


Het zien van dit kind maakt een diepen indruk op Socrates. Hij kan het voorgeval in
zijne ziel niet verklaren. Maar de toekomst zal het eens ontsluieren.


De knaap die daar voor de oogen van den rustelooze waarheidzoeker ligt, zal, tot jongeling
gerijpt, eene nieuwe zending vervullen.


Zijne lippen zullen druipen van Attischen honig. Maar met de zoetste welsprekendheid
zal hij de bitterste leer verkondigen:


Hij zal leeren, dat het lichaam een kerker is der ziel en dat de ziel, zich van hare
boeien bevrijdend, opwaarts moet stijgen naar het bovenaardsche. Hij zal leeren, dat
Eros de menschenwereld verachten en naar hooger moet streven, naar het heldere rijk
der eeuwige, in onveranderlijke schoonheid schitterende gedachten—


En deze leer zal een weergalm vinden aan naburige en verre stranden; zij zal het wachtwoord
worden van een nieuwen tijd en op de lippen van een Galilaeër de wereld veroveren—


Met haar echter zal ook in een anderen zin het woord der Sabazius-dienaars en Metragyrten
triomfeeren, het sombere woord der zelfkastijding en zelfverloochening—


Socrates ging peinzend uit de woning van Ariston. Hij had nu eene hoogte bereikt,
vanwaar hij het Attische land en de zee kon zien, beschenen door de vriendelijke stralen
der morgenzon.


Op de zee, in de richting van Sunion, zag hij een vaartuig het zilte nat doorklieven.
Hij staarde, in gedachten verzonken, werktuigelijk naar dit vaartuig.
[353]

Het droeg den „Satyr” en de „Bacchante”—het droeg Manes en Cora naar het Noorden;
het voerde hen een nieuw vaderland te gemoet.


Zij togen daarheen, zalig in het bewustzijn hunner ernstige liefde.


Van de baai uit zagen zij terug en beschouwden, scheidend voor altoos, voor het laatst
de stad der Atheners.


Een licht, wit wolkje steeg, niet verre van de Acropolis, uit de stad omhoog in de
reine, heldere morgenlucht. Het kwam van den brandstapel, die het zielloos overschot
van Pericles in heiligen gloed verteerde.


Dit wolkje steeg omhoog en zweefde om de tinnen van de Acropolis.


Manes en Cora volgden het met hunne oogen, toen het om de witte marmeren kruin van
den heiligen Pallas-burg zweefde.


Maar het wolkje verdween, en rein en schitterend doemden in het heldere licht de tinnen
en gevels van het Parthenon en der onlangs voltooide Propylaeën op uit de verte.


Hoog verhief zich, boven de ellende en verdeeldheid van de stad der Atheners en der
sterfelijke menschenkinderen, de onsterfelijke kruin van den berg.


Uit de puinhoopen van het vergankelijke verrees in het land der Hellenen iets onvergankelijks,
zegevierend in eeuwigen glans.


En het scheen te zeggen:


„Verheven ben ik boven het wisselend lot der menschen en hunne nietige ellende. Ik
schitter door alle eeuwen heen. Ik besta ten allen tijde. Ik ben als het betooverend
licht over de bergen van Hellas, en als de eeuwige glans der wateren in zijne golven!”


Naar het Goede en naar het Schoone streven de volkeren.


Menschelijk en edel is het Goede—goddelijk en onsterfelijk echter het Schoone.


EINDE.

[355]








1 De volksregeering. ↑




2 Onder „kalokagathia” verstonden de Grieken die harmonische vereeniging van al wat
schoon, goed en edel is; ons „rechtschapenheid” drukt het nog niet voldoende uit. ↑




3 De volgende beschrijving van de pest is ontleend aan de overschoone schildering daarvan
door Thucydides, die zelf door de pest is aangetast geweest, Bell. Pelop. Boek II.
47–56. ↑




4 Charon, die de zielen der afgestorvenen over de rivieren in de onderwereld zette.
Hij is, naar de mythe, de zoon van Erebus en Nux. Zij, die het veergeld niet konden
betalen, moesten als schimmen aan de oevers van den Acheron verwijlen. ↑




5 Attis, (ook Atis, Atys en Attys geschreven) een zoon van Calaüs koning van Phrygië;
hij was, naar de mythe, een priester van Cybele. Gestorven zijnde opgewekt, komt hij
als de trouwe begeleider van Cybele voor. Te zijner eere werden jaarlijks te Pessinus
in Phrygië in de lente feesten gevierd. Wellicht doelt de mythe op het sterven der
natuur in den winter en haar ontwaken in de lente. ↑




6 Het raadhuis (bouleuterion). ↑




7 Plutarchus, leven van Pericles, cap. 38, aan welk geschrift veel van het hier vermelde
ontleend is. ↑




8 Spreekwijze ontleend aan Heracles. Vergelijk Deel I pag. 220 en de noot. ↑




9 Hier wordt Plato, Socrates’ groote leerling bedoeld. ↑












[Inhoud]







AANTEEKENINGEN VAN DEN SCHRIJVER.




DEEL I, PAGINA 24.


Men spreke uit: Ictinus, zoo ook Hipponicus, Cratinus, daarentegen Prómachos, Pápyrus, Pháleron, Agorácritus.


DEEL I, PAGINA 149.


De klemtoon worde op de volgende namen aldus gelegd: Pasicòmpsus, Execéstides, Astrámpsychus, Mnesárchus, waardoor het eigenaardige van die harde, ruw klinkende woorden, in het oog valt.
De lezer bederve dat niet door eene verkeerde uitspraak.


DEEL I, PAGINA 320.


De bijzonderheden van deze schildering aan den zeeslag bij Tragia zijn geheel verdicht, alleen overeenkomstig met de behoefte van den roman, om het karakter van Pericles in zijne kracht en heldenmoed uit te doen komen.


DEEL II, PAGINA 349 EN 350.


Het in het vorige jaar verschenen dichterlijk album „Egeria” (Eger 1875), alsmede
de epische dichtbundel „Orient und Occident” van K. B. v. Hansgirg bevatten een gedicht „Phidias” getiteld, waarin, evenals hier,
Pallas Athene den stervenden beeldhouwer verschijnt. Hansgirg geeft zelf in het laatste
boek, pag. 79, het jaar 1874 op, als het jaar, waarin dit gedicht werd opgesteld.
Mijn verhaal daarentegen van Phidias’ dood werd reeds in 1873 geschreven en daar deze
geheele roman in de eerste maanden van 1874 in het bureel van de Weener „Neuen freien Presse” aanwezig was, kan ik mij ook nog op het getuigenis van hen, die het werk daar in
handen gehad hebben, beroepen, dat, hoeveel ook sedert in het handschrift van „Aspasia”
veranderd is geworden, toch juist dit tooneel reeds toen woordelijk zoo geschreven was, als het thans in
druk verschijnt, zoodat derhalve aan plagiaat niet kan gedacht worden.






[Inhoud]


[image: Oorspronkelijke rug.]



 




[image: Oorspronkelijke achterkant.]












Inhoudsopgave



	
	VOORREDE.
	5



	1. 
	DE SCHAT VAN DELOS.
	8



	II. 
	TELESIPPE.
	49



	III. 
	DE MARSKRAMER VAN HALIMUS.
	75



	IV. 
	DE PANSGROT.
	102



	V. 
	DE PAUWEN VAN PYRILAMPES.
	133



	VI. 
	IN HET CEPHISSUS-DAL.
	161



	VII. 
	DE DISCUS-WORP.
	193



	VIII. 
	HET OFFER AAN DE CHARITEN.
	218



	IX. 
	ANTIGONE
	241



	X. 
	DE KONINGIN VAN HET FEEST.
	272



	XI. 
	SAMOS.
	302



	XII. 
	UREN VAN ZALIGHEID.
	333



	XIII. 
	DIOPITHES EN HIPPARETE.
	356



	XIV. 
	DE PANATHENAEËN.
	5



	XV. 
	UILEN OP DE ACROPOLIS.
	33



	XVI. 
	DE VROUWEN OP HET THESMOPHORIËNFEEST.
	59



	XVII. 
	HET MEISJE UIT ARCADIË.
	86



	XVIII. 
	DE NIEUWE GOD EN ZIJN BLIKSEMSCHICHT.
	127



	XIX. 
	HET KIND DES LICHTS EN DE PRIESTERS DER DUISTERNIS.
	157



	XX. 
	DE SCHOOL VAN ASPASIA.
	185



	XXI. 
	DE MUILEZEL VAN CALLICRATES.
	218



	XXII. 
	STRIJD EN ZEGEPRAAL.
	253



	XXIII. 
	HET DIONYSUS-FEEST.
	283



	XXIV. 
	DE SATYR EN DE BACCHANTE.
	321



	
	AANTEEKENINGEN VAN DEN SCHRIJVER.
	355











Colofon

Beschikbaarheid

Dit eBoek is voor kosteloos gebruik door iedereen overal, met vrijwel geen beperkingen
van welke soort dan ook. U mag het kopiëren, weggeven of hergebruiken onder de voorwaarden
van de Project Gutenberg Licentie in dit eBoek of on-line op www.gutenberg.org.


Dit eBoek is geproduceerd door het on-line gedistribueerd correctieteam op www.pgdp.net.


Metadata



	Titel:
	Aspasia
	



	Auteur:
	Robert Hamerling (1830–1889)
	Info



	Vertaler:
	Willem Frederik Paulus Enklaar (1848–1916)
	Info



	Illustrator:
	A. Poussin [Pseudonym van Albert Hahn Jr. (1894–1953)]
	Info



	Taal:
	Nederlands (Spelling De Vries-Te Winkel)
	



	Oorspronkelijke uitgiftedatum:
	[1917]
	




Codering

Dit boek is weergegeven in oorspronkelijke schrijfwijze. Afgebroken woorden aan het
einde van de regel zijn stilzwijgend hersteld. Kennelijke zetfouten in het origineel
zijn verbeterd. Deze verbeteringen zijn aangegeven in de colofon aan het einde van
dit boek.

Documentgeschiedenis


	2021-03-29 Begonnen.




Externe Referenties

Dit Project Gutenberg eBoek bevat externe referenties. Het kan zijn dat deze links
voor u niet werken.

Verbeteringen

De volgende verbeteringen zijn aangebracht in de tekst:



	Bladzijde
	Bron
	Verbetering
	Bewerkingsafstand



	6
	idividueele
	individueele
	1



	9
	mytische
	mythische
	1



	11
	Alcmaeonide
	Alcmaeönide
	1 / 0



	11
	Alcmaeoniden
	Alcmaeöniden
	1 / 0



	11
	brug
	burg
	2



	17
	Aeolusharp
	Aeölusharp
	1 / 0



	22, 171, 45, 205, 307, 314, 341, 355, 355
	
[Niet in bron]

	.
	1



	24
	Aegaësche
	Aegaeïsche
	2 / 1



	25
	Propylaëen
	Propylaeën
	2 / 0



	27
	Percicles
	Pericles
	1



	27
	Conversationslexion
	Conversationslexicon
	1



	32
	Hesidus
	Hesiodus
	1



	32
	Boëotië
	Boeötië
	2 / 0



	40
	an-anders
	anders
	3



	44
	geweldadig
	gewelddadig
	1



	Passim.

	Erechtheus
	Erechtheüs
	1 / 0



	44
	Panathenaëen
	Panathenaeën
	2 / 0



	48
	beöogd
	beoogd
	1 / 0



	50, 158, 257, 118, 340, 341
	
[Niet in bron]

	”
	1



	51
	staaswege
	staatswege
	1



	53
	hoorden
	hoorde
	1



	55, 46, 169, 172, 318
	,
	.
	1



	55
	scheide
	scheidde
	1



	57
	Alcmaconide
	Alcmaeönide
	2 / 1



	57, 192
	Aegaeische
	Aegaeïsche
	1 / 0



	60
	Aegaïsche
	Aegaeïsche
	1



	60
	geweldadige
	gewelddadige
	1



	63
	voortspuiten
	voortspruiten
	1



	Passim.

	
[Niet in bron]

	„
	1



	73
	Hiero
	Hiëro
	1 / 0



	75, 75
	Coloneus
	Coloneüs
	1 / 0



	78
	pottenbakkersmarkt
	pottebakkersmarkt
	1



	88
	zeide
	zeiden
	1



	90
	Sicyonier
	Sicyoniër
	1 / 0



	91
	parisiet
	parasiet
	1



	105
	ofkomst
	afkomst
	1



	106, 117, 10
	Erechtheum
	Erechtheüm
	1 / 0



	106
	‘
	
[Verwijderd]

	1



	106
	’
	
[Verwijderd]

	1



	106
	Cecrosp
	Cecrops
	2



	107, 313
	Erechtheus-tempel
	Erechtheüs-tempel
	1 / 0



	109, 235
	Erechtheus-priesters
	Erechtheüs-priesters
	1 / 0



	111
	Plataeae
	Plataea
	1



	111
	Promethus
	Prometheus
	1



	Passim.

	Erechtheus-priester
	Erechtheüs-priester
	1 / 0



	120, 203
	moeielijkste
	moeilijkste
	1



	120
	Pericles
	Phidias
	5



	124
	Arcadie’s
	Arcadië’s
	1 / 0



	125
	Colones
	Colonos
	1



	133
	Brillessus
	Brilessus
	1



	134
	adelijk
	adellijk
	1



	134
	Gaëa
	Gaea
	1 / 0



	134
	Callassen
	Calliassen
	1



	139
	begnine
	beginne
	2



	139
	Apasia
	Aspasia
	1



	139
	verlangd
	verlangt
	1



	145
	Pericles
	Hipponicus
	8



	153
	Telesippe
	Elpinice
	7



	161
	
[Niet in bron]

	-
	1



	161
	laurier-boschjes
	laurierboschjes
	1



	164
	..
	…
	1



	165
	Lamina
	Lamia
	1



	168
	todat
	totdat
	1



	169
	over
	oever
	1



	169, 365, 5, 6, 89, 113, 144
	
[Niet in bron]

	,
	1



	173
	aargorden
	aangorden
	1



	174
	wordt
	word
	1



	175
	plukte
	plukten
	1



	175
	trachten
	trachtten
	1



	176
	af
	of
	1



	178
	niet niet
	niet
	5



	185
	poezië
	poëzie
	2 / 0



	190
	onbrak
	ontbrak
	1



	195
	zuilenrei
	zuilenrij
	2



	197, 55
	bij
	hij
	1



	204
	Boeötie
	Boeötië
	1 / 0



	204
	Troie
	Troje
	1



	206, 207
	Sophoniscus
	Sophroniscus
	1



	211
	Africa
	Afrika
	1



	215, 116, 138
	„
	
[Verwijderd]

	1



	227
	Delphise
	Delphische
	2



	228, 234
	Aprodite
	Aphrodite
	1



	232
	Teodota
	Theodota
	1



	237
	irone
	ironie
	1



	242
	carcasme
	sarcasme
	1



	242
	Phytho
	Pytho
	1



	249, 136
	”
	
[Verwijderd]

	1



	249
	Polos
	Polus
	1



	252
	familien
	familiën
	1 / 0



	255
	Overwe-wegen
	Overwegen
	3



	259
	Crotinus
	Cratinus
	1



	260
	Euripidis
	Euripides
	1



	262
	toegevrouwen
	toegevouwen
	1



	265
	
[Niet in bron]

	verhevene, zóó 
	15



	271
	Dionysusschouwburg
	Dionysus-schouwburg
	1



	275
	atheisme
	atheïsme
	1 / 0



	277
	aanlidbed
	aanligbed
	1



	280, 300
	Dionycus
	Dionysus
	1



	281, 88, 200
	moeielijke
	moeilijke
	1



	287
	be-beslissen
	beslissen
	3



	291
	Skolien
	Skoliën
	1 / 0



	299
	Bachus
	Bacchus
	1



	302
	?
	!
	1



	306
	Chysilla
	Chrysilla
	1



	306
	triëarchen
	triërarchen
	1



	306
	Cephissusdal
	Cephissus-dal
	1



	306
	Piraëus
	Piraeüs
	2 / 0



	312
	weggejaagt
	weggejaagd
	1



	323
	verbrandden
	verbranden
	1



	327
	toeëigend
	toeëigent
	1



	329, 361
	hun
	hen
	1



	330
	treuspeldichter
	treurspeldichter
	1



	334
	Klein Azië’s
	Klein-Azië’s
	1



	334
	Corinthiers
	Corinthiërs
	1 / 0



	335
	ontwikkeld
	ontwikkelt
	1



	337
	papagaaien
	papegaaien
	1



	339
	rozekransen
	rozenkransen
	1



	340
	verassingen
	verrassingen
	1



	345
	bezielde
	bezielden
	1



	350
	Phoeniciers
	Phoeniciërs
	1 / 0



	357
	Antaëus
	Antaeüs
	2 / 0



	357, 89, 161, 174, 197
	,
	
[Verwijderd]

	1



	373
	Goddellijke
	Goddelijke
	1



	374
	Bachanten
	Bacchanten
	1



	374
	Aegaëische
	Aegaeïsche
	2 / 0



	374
	verlichten
	verlichtten
	1



	380
	Ik
	In
	1



	380
	Anstig
	Angstig
	1



	383
	Pallas beelden
	Pallasbeelden
	1



	384
	staart
	staat
	1



	6
	Nersus
	Nessus
	1



	10, 73
	
[Niet in bron]

	een 
	4



	12
	Gaeä
	Gaea
	1 / 0



	13
	Panathenaëische
	Panathenaeïsche
	2 / 0



	21
	verkante
	vierkante
	1



	23
	Sparstaan
	Spartaan
	1



	33
	noot 1 pag. 96.
	noot 2 pag. 94.
	2



	34
	dan
	dat
	1



	35
	
[Niet in bron]

	der 
	4



	37
	Lacedaemonier
	Lacedaemoniër
	1 / 0



	40
	Lacedaëmon
	Lacedaemon
	1 / 0



	43
	Muzenreiën
	Muzenreien
	1 / 0



	47
	Pararalus
	Paralus
	2



	51
	rede
	reden
	1



	51
	onsluiering
	ontsluiering
	1



	54, 54
	Candaules
	Candaulus
	1



	61
	ververwezenlijken
	verwezenlijken
	3



	62, 62
	labyrint
	labyrinth
	1



	64
	veinzerei
	veinzerij
	2



	65
	het het
	het
	4



	65
	verwaarloosd
	verwaarloost
	1



	66
	ge-gemoet
	gemoet
	3



	71
	gevaarlijklijkste
	gevaarlijkste
	4



	72
	Vele
	Velen
	1



	73
	sesamus meel
	sesamusmeel
	1



	76, 78
	Tesmophoriën-tempel
	Thesmophoriën-tempel
	1



	78
	leesmeesteres
	leermeesteres
	1



	78
	Chritylla
	Critylla
	1



	79
	Crytilla
	Critylla
	2



	79
	chachet
	cachet
	1



	85
	Bedaard
	Bedaart
	1



	86
	Iönische
	Ionische
	1 / 0



	87
	moeielijk
	moeilijk
	1



	87
	uitgegelatene
	uitgelatene
	2



	88
	voorbereidsmaatregelen
	voorbereidingsmaatregelen
	3



	92
	dat
	Dat
	1



	92
	Peseus
	Perseus
	1



	92
	Sroomen
	Stroomen
	1



	94
	Aeschyles
	Aeschylus
	1



	96
	verschrikten
	verschikte
	2



	99
	ontzichtbare
	onzichtbare
	1



	105
	Achillis
	Achilles
	1



	105
	.
	,
	1



	110
	en
	in
	1



	111
	heete
	heette
	1



	112
	geitenbok
	geitebok
	1



	114
	tan-tanden
	tanden
	4



	117
	verojeg
	verjoeg
	2



	119
	Atalanta
	Atalante
	1



	119
	Augonautentocht
	Argonautentocht
	1



	123
	hardersgeschiedenissen
	herdersgeschiedenissen
	1



	129
	harstochtelijke
	hartstochtelijke
	1



	130
	Boeëtië
	Boeötië
	1



	133
	Boestië
	Boeötië
	1



	136
	Maeänder
	Maeander
	1 / 0



	136
	Lechaeùm
	Lechaeum
	1 / 0



	136
	gegeheele
	geheele
	2



	136
	Kenchreër
	Kenchraeër
	1



	141
	duurde
	duurden
	1



	143
	athleten maag
	athletenmaag
	1



	145
	Anacter
	Anactor
	1



	145
	Tessalische
	Thessalische
	1



	145
	Boeöter
	Boeötiër
	2 / 1



	146
	den den
	den
	4



	150
	vroegegeren
	vroegeren
	2



	150
	opopzicht
	opzicht
	2



	155
	relief
	reliëf
	1 / 0



	157
	Hierd
	Hier
	1



	160
	mysteriën stad
	mysteriënstad
	1



	160
	labyrintische
	labyrinthische
	1



	164, 220
	moeielijkheden
	moeilijkheden
	1



	166
	feestreiën
	feestreien
	1 / 0



	167
	hetmet
	het met
	1



	169
	slaaplelei
	slaaplelie
	2



	174
	geheimnissen
	geheimenissen
	1



	174
	nader
	ander
	2



	174
	be-bevinden
	bevinden
	3



	178
	instaat
	in staat
	1



	180
	Paphin
	Paphia
	1



	181
	halm
	kalm
	1



	182
	Erechtheuspriester
	Erechtheüs-priester
	2 / 1



	185
	wettein
	wetten
	1



	187
	lachtte
	lachte
	1



	191
	danstte
	danste
	1



	192
	voorsnelden
	voortsnelden
	1



	194
	bekoorlijkder
	bekoorlijkste der
	4



	195
	Philammom
	Philammon
	1



	196
	zeggeen
	zeggen
	1



	198
	warraan
	waaraan
	1



	201
	Sapho
	Sappho
	1



	202
	verrastte
	verraste
	1



	204
	adjectif
	adjectief
	1



	205
	Aleen
	Alleen
	1



	206
	havikken
	haviken
	1



	206
	rythmus
	rhythmus
	1



	207
	Polypphemus
	Polyphemus
	1



	216
	,,
	,
	1



	220
	een
	en
	1



	221
	vrienden
	vriendin
	1



	225
	Hericles
	Heracles
	1



	228
	bootschap
	boodschap
	1



	234
	Troiaansche
	Trojaansche
	1



	243
	schreeude
	schreeuwde
	1



	246
	rond zwierf
	rondzwierf
	1



	253
	Diophithes
	Diopithes
	1



	254
	plaatst
	plaats
	1



	255
	goddelijk
	goddelijke
	1



	255
	dedenkt
	denkt
	2



	256
	Sophronicus
	Sophroniscus
	1



	258
	verwantte
	verwante
	1



	269
	snavels
	klauwen
	6



	274
	nocht
	noch
	1



	274
	Nu
	Na
	1



	279
	Ishtmus
	Isthmus
	2



	283
	Hymetlus
	Hymettus
	1



	287
	Dionysusfeest
	Dionysus-feest
	1



	288
	Thesus
	Theseus
	1



	289
	geworedn
	geworden
	2



	292
	Archus
	Argus
	2



	294
	omfladderen
	omfladderden
	1



	296, 343
	den
	dan
	1



	296
	ver-verwondden
	verwondden
	4



	297
	Metagyrt
	Metragyrt
	1



	298
	grijzenden
	grijnzenden
	1



	299
	.
	?
	1



	303
	geeindigd
	geëindigd
	1 / 0



	307
	terugvindt
	terugvind
	1



	327
	afschuwlijkste
	afschuwelijkste
	1



	332
	zondes
	zonder
	1



	332
	of
	òf
	1 / 0



	335
	Eurechtheus-priester
	Erechtheüs-priester
	2 / 1



	338
	Alcmaeönieden
	Alcmaeöniden
	1



	343
	ontvlokt
	ontvolkt
	2




Afkortingen

Overzicht van gebruikte afkortingen.



	Afkorting
	Uitgeschreven



	b.v.
	bijvoorbeeld



	d.i.
	dat is



	o.a.
	onder andere



	v.d.
	
[Uitgeschreven vorm niet beschikbaar]




	V.d.
	
[Uitgeschreven vorm niet beschikbaar]




	v.v.
	en volgend











*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK ASPASIA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		VOORREDE.

	ASPASIA I. DE SCHAT VAN DELOS1.

	II. TELESIPPE.

	III. DE MARSKRAMER VAN HALIMUS.

	IV. DE PANSGROT.

	V. DE PAUWEN VAN PYRILAMPES.

	VI. IN HET CEPHISSUS-DAL.

	VII DE DISCUS-WORP.

	VIII. HET OFFER AAN DE CHARITEN.

	IX. ANTIGONE1

	X. DE KONINGIN VAN HET FEEST.

	XI. SAMOS.

	XII. UREN VAN ZALIGHEID.

	XIII. DIOPITHES EN HIPPARETE.

	ASPASIA XIV. DE PANATHENAEËN.

	XV. UILEN OP DE ACROPOLIS.

	XVI. DE VROUWEN OP HET THESMOPHORIËNFEEST1.

	XVII. HET MEISJE UIT ARCADIË1.

	XVIII. DE NIEUWE GOD EN ZIJN BLIKSEMSCHICHT.

	XIX. HET KIND DES LICHTS EN DE PRIESTERS DER DUISTERNIS.

	XX. DE SCHOOL VAN ASPASIA.

	XXI. DE MUILEZEL VAN CALLICRATES.

	XXII. STRIJD EN ZEGEPRAAL.

	XXIII. HET DIONYSUS-FEEST.

	XXIV. DE SATYR EN DE BACCHANTE.

	AANTEEKENINGEN VAN DEN SCHRIJVER.

	Inhoudsopgave

	Colofon

		Beschikbaarheid

		Metadata

		Codering

		Documentgeschiedenis

		Externe Referenties

		Verbeteringen

		Afkortingen

	



	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/cover00533.jpeg
ASPASIA

DOOR
ROBERT HAMERLING

Cohen=Editie






OEBPS/Images/image00537.jpeg





OEBPS/Images/image00536.jpeg





OEBPS/Images/image00535.jpeg
’ m———————,
. ASPASIA

ROBERT HAMERLING

VOLLEDIGE VERTALING DOOR
W. F. P. ENKLAAR

VIERDE GEAUTORISEERDE UITGAVE

MET ILLUSTRATIE’'S VAN
A. POUSSIN

EERSTE DEEL

0000002000900 000 000004 H01 040 THIINIIIITIOIINIIIIIIISIIIIININIIIIIIININIIIIIIITIIINIIEIINIIITIIITIIITINIRIINIIEIIIIRININIIIIIIIIINIIIINIRIINIINIRIIIN

UITGAVE VAN
GEBROEDERS E. & M. COHEN, AMSTERDAM
HEERENGRACHT 326

|
|
|
§
|
|
|
%
|
|
—
§
|

T S YT T T TP YO T IO B T T IO TP 4T Y YT YTV T EVE OISV SE PO OTT0 140 S H DTN VOO TI OV





OEBPS/Images/image00532.jpeg





OEBPS/Images/image00531.jpeg
Robert | Robert.
HamerlinfHamerlin|
I |

ASpasi. ASpaq
,§

|






OEBPS/Images/image00530.jpeg





OEBPS/Images/image00529.jpeg





OEBPS/Images/image00528.jpeg





OEBPS/Images/image00527.jpeg





OEBPS/Images/image00526.jpeg





OEBPS/Images/image00525.jpeg





