
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of Storia degli Italiani, vol. 06 (di 15)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Storia degli Italiani, vol. 06 (di 15)


Author: Cesare Cantù



Release date: September 20, 2021 [eBook #66347]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Italian


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DEGLI ITALIANI, VOL. 06 (DI 15) ***





C. CANTÙ

STORIA DEGLI ITALIANI
TOMO VI.









STORIA

DEGLI ITALIANI



PER



CESARE CANTÙ



EDIZIONE POPOLARE

RIVEDUTA DALL'AUTORE E PORTATA FINO AGLI ULTIMI EVENTI



TOMO VI.



TORINO

UNIONE TIPOGRAFICO-EDITRICE

1875








INDICE










LIBRO OTTAVO

CAPITOLO LXXXI.
Origine dei Comuni.




Un pregiudizio attaccatoci da moderni scrittori confonde
il Comune colla repubblica, la libertà civile colla
libertà politica; onde, al nominare l’istituzione dei
Comuni, immaginiamo una di quelle formidabili sollevazioni
del dolore irritato, ove le plebi insorgessero
contro i governanti, risolute di partecipare ai diritti
politici di questi.



Nulla di ciò. Erano i deboli, che aspiravano ai diritti
dell’umanità, a scuotersi di dosso il giogo feudale
divenuto intollerabile, staccarsi dalla gleba, tornare
liberi della persona, degli averi, della volontà, unendosi
coi signori sotto una comune giustizia. In Italia queste
franchigie crebbero fino a costituire gloriose repubbliche;
in Francia, al contrario, diedero fondamento
all’autorità monarchica; in Inghilterra i Comuni si congiunsero
coi baroni onde fare a quella contrappeso;
insomma possono associarsi con qual sia forma di
governo, essendo il Comune un’estensione della famiglia,
anzichè uno sminuzzamento del principato.



L’origine de’ Comuni è uno dei punti che più vennero
esaminati e controversi, dopochè le molte carte tratte
in luce, e l’esame de’ varj elementi della vita sociale
mostrarono l’importanza di quella oscura transizione
dal vecchio mondo al moderno, donde cominciò il

medio ceto, o, come dicono, il terzo stato, che in
sostanza è il popolo d’oggi. Gli scrittori municipali
troppo poco s’avvidero dell’interesse che ispirerebbe
ai loro racconti il tratteggiare la vita interna e il particolare
incremento degli uomini e della società comunale:
sicchè noi non abbiamo, ch’io sappia, la compiuta
storia d’alcun Comune. Il Sismondi saltò di netto la
quistione, che pur era capitalissima in una storia delle
repubbliche. Il Muratori adunò preziosi documenti, ma
non ne dedusse un concetto generale e coerente, pur
in massima allineandosi co’ suoi contemporanei nel
credere che i Comuni nostri fossero una continuazione
degli antichi. Ciò fu sostenuto incidentemente da molti
e con erudizione dal Savigny e dal Pagnoncelli; il quale
avrebbe avanzato assai questo tema se avesse meglio
distinti i tempi. Altri sentirono col Raynouard, che
in Francia, e principalmente nella parte meridionale,
vedea le antiche municipalità sopravivere al naufragio
barbarico, e al lentare dell’oppressione rigalleggiare
per formare il Comune[1]. S’egli in ciò (come in quella
sua lingua romanza, alla quale pur aderirono spensieratamente
altri Italiani) abbia recato un’erudizione di
buona lega, se con rettissima coscienza sostenuto un
paradosso, non è qui luogo a discuterlo: basti che in
quistioni sì delicate bisogna stare guardinghi di non
attribuire un senso generale a ciò ch’è particolare, nè
applicare ad una nazione quel che in un’altra si avveri.



V’inciamparono in senso opposto i Tedeschi, sostenendo
i Comuni nostri figliati dalla società germanica;
essere in ogni città rimasti uomini della stirpe conquistatrice,
e in conseguenza liberi, sebbene non possessori

di feudi, e dipendenti soltanto dal re; i quali moltiplicaronsi
mediante le emancipazioni ed il commercio, tanto
che il loro Comune esclusivo divenne il nuovo Comune
generale[2].



L’eclettismo, riprovevole quando assonni in mezze
verità gli spiriti non bisognosi di profonde convinzioni,
merita lode quando, nessuna escludendone, tutte le
pondera senza predilezione, onde raggiungere la certezza
relativa dove l’assoluta è inarrivabile. E in Italia
appunto tutti que’ sistemi hanno alcuna parte di verità,
attesa la diversissima sorte che corsero i paesi nostri,
da diversissimi elementi derivando.



Prima di Roma, l’Europa civile era disposta in municipalità
sovrane, mai non essendosi alzato un grande
impero che le singole riducesse ad unità di legge e di
amministrazione; e in ciò risiede la capitale differenza dei
popoli nostri dagli asiatici. Roma stessa fu un municipio,
il quale prevalse dapprima agli altri italici, poi a tutti
d’Europa, e quei governi parziali restrinse all’amministrazione
civile. Tali noi gli abbandonammo allo sfasciarsi
dell’Impero; tali li trovarono i Barbari. Questi
forse lasciarono sussistere qualche forma di regime
comunale, non già per generosa indulgenza, ma per
ignoranza e per difetto d’ordini surrogabili; ma se permisero
alla stirpe vinta qualche resto di paesano reggimento,

non potè essere che ristretto e precario quanto
il portava una militare oppressione. Tassarsi fra loro
per conservare un ponte, una via; eleggere chi riscotesse
le taglie imposte dal vincitore; congregarsi per
nominare i parroci e i vescovi; qualc’altro atto di non
maggiore rilievo, erano per avventura i soli residui di
costituzione cittadina. Vero è che ogni memoria quasi
ce ne manca nel IX e X secolo[3]: ma di quant’altre
cose non è allora interrotta la ricordanza fra tanto
scompiglio e sì poche scritture?



Nè questa persistenza sotto i Barbari parrà fuori di
buona congettura a chi veda persino i Turchi abbattere

amministrazione, istituzioni, costumi, gerarchia dell’impero
orientale; eppure ai tributarj non imporre nè le
loro forme amministrative, nè la legge civile, talchè
le istituzioni adottate dai raja si mantennero indipendenti
affatto dal canone musulmano.



Quel che meno comprendo è come mai il Comune
potesse conservarsi sotto le sbricciolate dominazioni
feudali, quando ogni villaggio avea, direi quasi, un re
che immediatamente amministrava, giudicava, provvedeva;
e forse perì del tutto il sistema comunale ove
il feudalismo si assodò. In Italia, per altro, a conservarne
almeno la memoria valse il non esservi mai caduto in
totale dimenticanza il diritto romano, il quale forse si
insegnò sempre nelle scuole, certo modificò le barbare
legislazioni, spesso fu applicato nelle decisioni dei tribunali,
massime degli ecclesiastici. Un codice romano
del secolo IX o X nell’archivio di Udine mostrerebbe
magistrati municipali, e che le città avessero decurioni,
nominassero giudici per amministrare la giustizia e per
sovrantendere ai beni ed alle entrate loro, con giurisdizione
però dipendente dalla pubblica, e limitata agli
affari civili dei Romani, cioè dei vinti, e ai minori
delitti delle classi basse[4]. Ma, qual l’abbiamo alle
stampe, quel documento è rozzo e incoerente, nè tampoco
sappiamo per qual paese venisse compilato.



Alle città che rimasero sottoposte ai Greci era stata,
pel codice Giustinianeo, tolta la scelta de’ proprj magistrati,
che costituisce il privilegio capitale del Comune.
Ma molte, inviolate dai Barbari, dall’impero greco

dipendeano di mero nome; onde non v’è ragione che
n’andasse abolita la costituzione comunale. Tali ci pajono
Roma, Gaeta, le isole venete, ove, allo sfasciarsi dell’Impero,
le curie presero le redini, l’amministrazione traducendo
in governo. Gl’imperanti di Costantinopoli,
che agio, che forza aveano per provvedere a queste
disgregate provincie? onde anche quelle che stavano a
loro obbedienza, si videro spinte ad amministrarsi e
difendersi da sè. A tal uso applicarono il tributo che
riscotevano col metodo antico; come ebbero erario,
così formarono una milizia; regolarono la polizia; fecero
anche decreti quando li sentissero necessarj. Il
duce che soleva essere mandato da Costantinopoli, fu
eletto fra cittadini, a nessun più importando di venire
fin qui ad una dignità di molto peso e di scarso profitto;
poi ogni legame andò sciolto in tempi di vacanza o di
anarchia, e definitamente nella guerra che gl’imperatori
teologastri indissero alle sacre immagini; talchè ne
uscì un governo affatto a popolo.



Questi vivi e vicini esempj e le non cancellate reminiscenze
poterono nutrire o ridestare il desiderio della
libertà ne’ residui Italiani, appena l’oppressura si rallentasse
a segno, che non dovessero pensare unicamente
alla vita e alla sicurezza.



Ma non dal solo elemento romano costituironsi i
Comuni; bensì, come ogni altra cosa del medioevo,
dal germanico insieme e dal cristiano. L’invasione dei
Longobardi avea ridotto i natii a condizione quasi servile;
esclusi interamente dal governo perchè esclusi
dall’armi, restavano uomini altrui, mentre i conquistatori
formavano la classe dei liberi, de’ quali soli la legge
prendeva cura; e non si disse più un cittadino milanese
o bergamasco, ma soltanto un Longobardo o un Romano.
Altrettanto seguitò sotto i Franchi; ma la prosapia
vinta fu più ravvicinata alla vincitrice, giacchè si prefisse

un guidrigildo anche sulla vita e sulle offese recate
ai Romani; e se ciascuna stirpe conservava le leggi
proprie, i capitolari emanati dai Carolingi obbligavano
tutti; allo stesso diritto longobardico faceansi glosse e
commenti di senso romano, alterandoli per modo che,
restando longobarda la legge, romanamente giudicava
il fôro.



Spezzatosi l’impero di Carlo Magno, coll’estendere
dei feudi si spegnevano le differenze d’origine, poichè
l’uomo non era più longobardo o franco o romano,
ma del tal feudo o del tal signore; e nell’autonomia,
propria di ciascun feudatario, restava assorta la varietà
di diritti. I feudi passo a passo s’intrusero anche nelle
terre dominate dai Greci, massime dopo la conquista
dei Normanni; sicchè per la più parte d’Italia restò
mutata la natura delle proprietà, e ciascuno fu l’uomo
del proprio terreno, e corse la fortuna di quello.



Ciò in campagna. Ma delle città le più non dipendevano
da un feudatario, bensì da un conte, magistrato
regio. I conti si rendeano sempre meno dipendenti da
imperatori fiacchi e distanti; onde screditavasi l’autorità
regia, mentre invigoriva la feudale. Squarciato il corpo
politico in infiniti brani si può dire indipendenti, e
scomposta l’unità governativa, i grandi vassalli operavano
di pieno arbitrio nella loro giurisdizione, quasi
la tenessero non dai re, ma in patrimonio; negli interregni
strascinavano in lungo la nomina del successore,
e lo desideravano debole perchè non pensasse a ricuperare
il ceduto od usurpato dominio. Duranti poi le
violenze che descrivemmo fra l’Impero e la Chiesa,
tutto andava in frazioni e sêtte, che ondeggiavano a
seconda dei capi e degli accidenti; nè ben accertandosi
qual fosse il re legittimo, se ne togliea pretesto di non
obbedire a nessuno, o poneasi la docilità a prezzo di
crescenti privilegi.

In società d’origine feudale, stante il generale principio
che ogni podestà emana dal re, nessun diritto si
trova che non sia privilegio e concessione; lo saldano,
lo garantiscono, lo dilatano, ma sempre come concessione.
Laonde la libertà cui allora si aspirava, non era
un governo fondato sull’assenso di tutti i membri del
corpo sociale adunati, ma un privilegio concesso ad
alcuni in particolare.



Sarebbesi allora potuto scomporre affatto la monarchia,
ma le città non sentivano ancora la propria forza;
i gentiluomini e la nobiltà inferiore, discendenti dai
primitivi conquistatori, temeano che il cessare di essa
non li riducesse dipendenti da altri nobili, sicchè preferirono
di cercare dal re immunità, cioè d’esercitare
giurisdizione sulle proprie terre o sui proprj dipendenti,
senza che il conte regio vi potesse. Primi a domandarla
furono gli arimanni[5], cioè uomini liberi, residuo
dei conquistatori, non legati a verun feudatario, e protetti
dal conte come appartenenza del re; poi i monasteri,
i corpi d’arte, gli ordini cavallereschi. Re e gran
signori non rendeansi malagevoli ad emanciparli, contenti
anzi di far con ciò acquisto di sudditi per sè, e

indebolire i vassalli dipendenti. I feudatarj poi e i
vescovi domandavano immunità più estese, cioè che il
conte regio cessasse da ogni giurisdizione anche sovra
i liberi, abitanti nel loro terreno, nel quale ne istituivano
una loro propria, dove erano richiesti alla pari e i
liberi discendenti dai conquistatori, ed i villani e censuali,
gente per lo più romana. Eccovi un embrione
del Comune.



Stanno dunque a fronte molti poteri. I re, mirando
a ridurre in prerogativa monarchica il primato feudale,
desiderano comandare direttamente al popolo senza
l’interposizione dei baroni, e perciò quello da questi
emancipare. I baroni, all’opposto, eransi affaticati ad
assicurarsi l’indipendenza e convertire il politico dominio
in reale e personale privato, e v’erano riusciti
col rendere vitalizj i feudi, poi ereditarj. Da ultimo i
vinti, non gravati più dal peso sproporzionato di un
potere centrale, ridestavansi per conservare o ricuperare
i possessi antichi, le leggi non dimentiche, la
contrastata religione, partecipare ai privilegi dei vincitori,
ed essere considerati pari alla gente dominatrice
ne’ servigi e nella giustizia. In Francia si strinsero
attorno al re, che venne per tal modo via via rinforzandosi:
in Italia non poteano altrettanto, perchè la
regia era accoppiata all’autorità imperiale, che si mutò
da Franchi a Italiani, poi a Tedeschi, controbilanciati
sempre dai papi e dai grandi vassalli.



Mentre a questi dava rinforzo la lontananza del principe,
gl’indeboliva l’aumentarsi dei piccoli feudatarj e
il prevalere degli ecclesiastici, che, come ogni altra
cosa d’allora, aveano preso sembianza feudale, cioè
congiunto ai possessi la sovranità. La Chiesa è costituita
con forme a popolo; assemblee, rappresentanza, giurisdizione
propria mantenne anche sotto ai Barbari;
unica aveva asili contro la prepotenza, richiami contro

la tirannia. Il popolo dei vinti, privo d’ogni diritto legale
in faccia al conquistatore, più volentieri recava le sue
querele ai sacerdoti che non ai baroni; a chi le giudicasse
per prudenza e per leggi scritte, che non a chi
le recideva a colpi di sciabola; onde l’autorità ecclesiastica
erasi ingrandita perchè popolare. L’innalzarsi
dunque del clero importava sollievo del popolo; e tanto
avvenne allorchè, sotto ai Franchi, esso diventò essenziale
elemento della civile società, e i vescovi entrarono
nelle assemblee legislative, e finirono col signoreggiarle.
Venuti di tanto peso nelle pubbliche rivolture, ottennero
dai re l’immunità dei proprj possessi, indi delle
città ove sedevano, per modo che al conte più non
restasse giurisdizione, ma fosse trasferita nel vescovo.
Così la esercitavano sopra i liberi borghesi, i quali non
godeano rappresentanza nella costituzione, ma crescevano
d’importanza col crescere del commercio e delle
industrie.



Il primo esempio sicuro d’immunità in Italia è di
Carlo il Grosso, che al vescovo di Parma concede di
«giudicare, definire, deliberare, come il conte del
nostro palazzo, tutte le cose e le famiglie, sì de’ cherici
come di tutti gli abitanti d’essa città». Lamberto imperatore
a Gamenulfo vescovo di Modena nell’898 confermava
tutti i possessi, e che, secondo il costume delle
altre chiese, gli affari della modenese siano esaminati
da persone idonee e veraci, fin alla piena giustizia; nè
alcun conte pubblico o curatore della repubblica vada
a cercar ragione ne’ monasteri o nelle chiese, o ad
esigere fredi e tributi nei possessi, o farvi mansioni e
parate, o levarne statichi, o pignorare od obbligar
uomini, siano servi o liberi, nè condurli in oste o chiederli
d’illeciti servizj; nella città stessa continuino ad
esservi chierici che stendano libelli e citazioni negli
affari ecclesiastici; possa la chiesa, invece del re, esigere

il censo dovuto dalle strade, porte, ponti, e da quanto già
pagavasi anticamente alla città e ai curatori della repubblica;
e cavar fossi, costruire mulini, eriger porte e
forti a due miglia in giro, e aprire e chiudere l’acqua
senza pubblica opposizione[6].



Nel 904 re Berengario privilegiava il vescovo di
Bergamo di riedificar le mura della sua città a riparo
dagli Ungheri, dovunque esso vescovo e i suoi concittadini
credessero necessario; e a lui assicurava la
libera giurisdizione sopra la città e i distretti[7]. Ottone
II nel 973 concedeagli di nuovo omnes districtiones
et publicæ functiones villarum et castellorum,
quæ sunt in circuitu ipsius civitatis de eodem comitatu
pertinentes, usque ad spacium et extensionem,

per omnes partes ejusdem civitatis, trium miliarium,
fin ad Aciano e Seriate; inoltre la val Seriana fino alla
Camonica. Enrico III nel 1041 confermava a quel
vescovo tutto il contado bergamasco sino alla Valtellina,
all’Adda, all’Oglio, a Casal Butano, con piena autorità di
fare e disfare, senz’essere impedito da veruna autorità
superiore.



Ottone il Grande aveva largheggiato di tali concessioni
a segno, che ne fu tenuto l’autore universale: al
vescovo d’Acqui assicurava la giurisdizione della città
e di quattro miglia in giro[8]; a quel di Lodi, l’esenzione
per sette miglia; per tre miglia a quel di Novara[9];
per cinque a quel di Cremona; e così a
Reggio, a Bologna, a Como, il cui vescovo ebbe anche
il contado di Bellinzona; quel di Firenze credeva pure
aver da lui ottenuto la giurisdizione di sei miglia.



Al vescovo di Pavia nel 977 Ottone II concedeva e
confermava i possessi e il dominio, e che castella,
ville, eidem episcopo subjecta, ita sub ditione episcopi
maneant, ut residentes in eis ad nullius hominis
placitum eant neque distringantur: sed si quis ab
eis legem poposcerit, presentia ejusdem episcopi vel
ejus missi justitiam quam exigent accipiet[10]. Anche
nel diploma del 1004 di re Enrico, attesi i molti litigi
e scismi, che dalla parte del conte venivano alla chiesa,

è concesso al vescovo il muro di Parma, il distretto, il
teloneo e ogni funzione pubblica nella città e fuori sin
a tre miglia in giro[11]. Morto il conte, Corrado Salico
nel 1035 estese a tutto il contado la giurisdizione del
vescovo.



Guido vescovo di Volterra sporgeva querele contro
il conte e gli altri ministri pubblici per la fierezza con
cui esigevano dal clero e dai loro servi i diritti regj:
laonde Enrico III nel 1052 lui e il clero esentuava dai
conti, autorizzando il vescovo a trarre a sè le cause
in tal materia, e definire le contestazioni mediante il
duello. Più tardi da Federico Barbarossa il vescovo
Galgano ebbe titolo di principe, e il governo della città
e di molti luoghi, l’elezione dei consoli e la zecca, retribuendo
al regio erario sei marchi d’argento.



Nel 1055 Eriberto vescovo di Modena, coi cittadini
suoi, invocò da Enrico III di poter riedificare, fortificare,
ingrandire essa città; e quegli il permise, concedendone
al vescovo tutte le regalie e la giurisdizione,
pure confermando alla chiesa e ai cittadini le buone
consuetudini antiche: ai quali cittadini presenti e futuri
concede di derivar canali dalla Secchia, dalla Scultenna
e da qualunque altro fiume[12].



Enrico IV confermava a Landolfo vescovo di Cremona
la giudicatura della città e di cinque miglia in

circuito, già attribuitagli da’ suoi antecessori[13]. A
Gregorio vescovo di Vercelli concedeva Casale, Olceningo,
Oldenigo, Momolerio, Scherino, Rodingo, con
tutti gli arimanni e con quanto spetta al contado[14],
vale a dire le giurisdizioni che il conte esercitava, fra
cui era quella sugli uomini liberi. Molti abitanti di
Treviglio, borgata della Geradadda, si sottoposero alla
badia di San Simpliciano in Milano, e nel 1081 Enrico
confermava questo fatto, e che essi e i loro figli o discendenti
rimanessero perpetuamente in podestà di
quel monastero, non dovendo più alcuna funzione pubblica
od angaria o altro servizio a chichefosse, eccettuato
il fodero al re quando venga in paese, e la sculdassia
ai conti ogni anno[15].



Talvolta queste concessioni davansi in premio di prestato
favore, tal altra per castigare un conte sleale: e
poichè ogni giorno cresceva il numero de’ semplici

cittadini, i quali, invece del magistrato regio, si mettevano
in tutela de’ signori immuni, i re non iscapitavano
gran fatto col cedere ai vescovi i contadi, che ormai
non teneano dipendenti se non di nome.



Ecco dunque città e borgate dalla giurisdizione del
conte passare a quella del vescovo o d’un monastero;
e mentre dapprima la popolazione restava divisa fra
dipendenti dalle chiese e dipendenti dal re, fra la giurisdizione
laica e l’ecclesiastica, vennero a formare un
Comune solo conquistati e conquistatori; nobiltà feudale
e semplici liberi si trovarono chiamati al medesimo
tribunale; e gli scabini dei nobili e quelli dei liberi
costituirono un collegio unico, sottomesso al vicario
secolare del vescovo, detto l’avvocato o il visdomino o
il visconte appunto perchè esercitava gli uffizj devoluti
una volta al conte.



Il vescovo di Mantova era stato fatto immune da
Ottone III nel 997, col diritto di nominare avvocati e
batter monete; e nel 1084 Ubaldo vescovo, costituendo
visdomino un suo nipote, divisava i diritti attribuitigli.
I quali sono di andare per tutta la diocesi di qua e di
là dal Po, tenendo albergaria e placito, esaminando e
definendo discordie, liti, offese personali e reali, infliggendo
la pena a sua volontà. Tutto il denaro percepito
in tali operazioni lo lascia a lui, e un terzo del
ricavo della pesca, dell’investitura, degli approdi, dello
sterpatico. Da ciascuna masseria del vescovo abbia due
majali grossi, e così la decima delle giumente e dei
porci di tutte le terre vescovili. Promette che gli uomini
di lui non saranno giudicati dal vescovo nè da’ suoi
successori o messi o gastaldi o decani, nè richiesti al
placito, a prestar garanzia o albergo o fodro[16].



Al popolo tornava vantaggio dall’essere i contadi

attribuiti ai vescovi piuttosto che ai conti, crescendo probabilità
di vederli affidati al merito, anzichè distribuiti
dal capriccio della nascita o dalla volontà d’un re straniero;
e se la plebe e i manenti restavano ancora senza
diritti nè rappresentanza, ne migliorava la giustizia, che
è il bisogno più immediato de’ popoli.



La decisa predilezione del clero pel diritto antico indurrebbe
a credere che le forme municipali romane,
dove ancora sopraviveano, si sodassero dacchè il vescovo
si trovò investito del governo cittadino. Ma poichè
ogni cosa aveva a conformarsi al reggimento che
unico allora si conoscesse, i vescovi, fatti conti delle
città, ridussero a feudali le cariche municipali, alterandone
la natura senza forse annichilarle.



Pertanto dal vescovo dipendevano le città e i beni
immuni; dal conte il resto, cioè la campagna, la quale
da ciò prese il nome di contado. Ma que’ beni immuni
trovavansi intarsiati ai contadi per modo, che vescovi
e signori s’impacciavano a vicenda nell’esercizio della
mal determinata giurisdizione. Tendevano i primi a
dilatare la propria anche sul contado; i signori vi si
opponeano, e cercavano ingrandire a spese de’ vassalli
minori: sicchè la lotta intestina discendeva sino agl’infimi
elementi della società. Epperò Corrado Salico
emanò la famosa legge dei feudi (t. V., p. 443), per cui
anche i piccoli passassero in eredità, e non si potessero
togliere se non per sentenza degli scabini.



Si trovava allora il dominio feudale partito fra i
capitanei o valvassori maggiori, immediatamente investiti
dalla corona; i valvassori, cioè vassalli de’ capitanei;
e i valvassini, che ritraevano dai predetti. Valvassori
e valvassini, assicurati d’esistenza indipendente,
più non furono stromenti agli arbitrj de’ vescovi, i quali
non poterono, come in Germania, riuscire principi ecclesiastici.







Ma altrove i nobili vassalli e i semplici liberi, formato
il Comune, aveano costituito rappresentanti e
giudici proprj, che equipollevano alla curia vescovile,
e indipendentemente da questa assumevano aspetto di
civile ordinanza. Altrove ancora la gente raccoltasi sopra
terre di un feudatario, crescendo di ricchezze per
l’industria, e a quello rendendosi necessaria, lo costringeva
a concessioni, che non davano la civile indipendenza,
ma favorivano il prosperamento e l’importanza
del Comune.



Scomposta ogni centrale potestà per lasciar solo associazioni
limitatissime e poteri meramente locali, più
facilmente poterono costituirsi da sè le città, nelle quali
gli uomini trovavano maggior numero d’interessi comuni.
Queste allora ebbero giurisdizione propria, e
l’affidarono agli scabini, del che ricrebbe il terzo stato;
e nobili e liberi venendo abbracciati nel Comune medesimo,
cioè sotto comune giustizia, mozzavasi la prerogativa
feudale, atteso che, chi bisognava di sicurezza,
non andavala a chiedere sotto la rôcca d’un barone,
ma tra le mura d’una città.



Benchè il feudalismo togliesse importanza alle città,
le nostre non la perdettero mai, ed erano abitate da
ricchi e nobili col nome di arimanni[17], i quali anzi
costituivano un’università o corporazione, e avevano
possessi e ragioni comuni. Nel 1014 Enrico II agli
arimanni della città di Mantova e d’altri luoghi confermava
i possedimenti con tutte le loro eredità paterne
o materne, e i beni comunali e il teloneo e ripatico a
Garda e Lazise e Riva, e che niun magistrato li turbasse.
I cittadini di Mantova, cioè gli arimanni abitanti
in essa città, ricorsero a Enrico III contro le eccedenti
esazioni e gl’importuni aggravj (superstitiosas exactiones

et importunas violentias); ed esso decretò che
queste cessassero e s’abolissero radicalmente, e nessuna
autorità grande o piccola si mescolasse dei costoro
beni comuni, de’ benefizj precarj o livelli, de’ servi,
delle ancelle, o d’altro qual fosse loro possesso mobile
o immobile. Tanto confermava Enrico IV il 1091, volendo
avessero «la buona e giusta consuetudine che
ottiene qualunque città del nostro impero». Donde
parrebbe che gli arimanni avessero una tal quale signoria
di Mantova[18].



Il Gennari, negli Annali della città di Padova, sotto
il 1077 adduce un placito ivi tenuto avanti a due messi
regj, al conte della città Ogerio avvocato, e a varj giudici
e buoni uomini. Ai quali Giovanni abate di Santa
Giustina dichiarò come i cittadini dentro e fuori della
città gli avevano intentato lite (cives vel intra civitatem
vel extra nobis intentionem mittunt) circa al possesso
della val del Mercato e del prato col Zairo, dell’acqua
del fiume Rodolone, e degli altri possessi del
monastero. Fu dato torto ai cittadini, ed obbligati all’intera
cessione; la quale fecero col prendere una
lunga verga, e trasmetterla al vescovo, che la consegnò
all’abate.



Anche nel peggior tempo del dominio militare questi
arimanni formavano tra loro delle gilde, le quali non

m’hanno aria di fraternite religiose, bensì di quelle
associazioni, di cui maggiore si sente il bisogno quanto
più lentato è il legame sociale. In effetto esse fecero
paura ai forti; e Carlo Magno decretava che «nessuno
presuma far giuramento per gildonia; se vogliono disporre
delle limosine per incendj o naufragi, il facciano
in altro modo che giurando». E più rigorosamente
Lotario I: — Non vogliamo che alcuno per giuramento
nè per obbligazione faccia gildonia; e se l’oserà, chi
primo ne diede consiglio venga dal conte mandato a
confine in Corsica, e gli altri paghino multa»[19].



Ripetiamo che qualche rappresentanza il popolo aveva
sempre goduta in faccia alla Chiesa; e a tacere le lettere
di Gregorio Magno già indicate (t. V, p. 133), il Diurno
Romano offre la formola, con cui il clero e il popolo
invocano dal papa e dal metropolita che confermi il
vescovo da essi eletto: all’elezione di Guido vescovo di
Piacenza il 904, sono sottoscritti preti, diaconi, suddiaconi,
acoliti, e infine ventisei e populo[20]: Giovanni
vescovo di Modena nel 998 faceva al monastero di
San Pietro una donazione con notizia e consenso dei
canonici, de’ militi e del popolo: l’anno stesso in Ravenna
si tenne un placito, assistentibus in judicio pollentibus
et bonæ opinionis et laudabilis famæ viris
de civitate Ravennæ[21]; e nel 1004 Turbino giudice
di Cagliari, col consenso de’ suoi parenti e di tutto il
suo popolo, donava alcuni dazj ai Pisani amici suoi,
affinchè quel popolo gli fosse amico[22].



Ecco qui pure una rappresentanza e un esercizio di
diritti comuni, che avviava all’emancipazione. Viepiù

vi condusse l’essersi nella città pel commercio formate
compagnie, le quali offrivano l’embrione d’un governo
a comune, e poteano divenir tali per poco che si ampliassero.



Una lapida sotto al portico della notabilissima cattedrale
di Lucca riferisce come nel 1111 i cambisti e
mercanti, che allora stavano di bottega nella corte di
San Martino, ove pure gli alberghi de’ forestieri, giuravano
di non far frode[23]; antichissima sistemazione
del commercio in consorzj, con consoli per risolvere i
litigi.



Già nel 1046 Enrico III confermava agli abitanti
della bergamasca val di Scalve il diritto di negoziar di
ferro per tutto l’impero, col solo aggravio di mille
libbre di ferro secandum suorum parentum morem;
nessun duca, marchese, vescovo, conte o altra qualsiasi
persona hominibus in prædicto monte Scalvi habitantibus
audeat aliquam molestiam aut aliquam superpositam
inferre; e a chi violi l’ordine commina cento
libbre d’oro, metà da darsi alla Camera, et medietatem
prædictis hominibus. Poi nel 1091 nella città di
Bergamo tenendo placito il conte Corrado, messo regio
ad justitias singulorum hominum faciendas ac deliberandas,
con molti giudici e conti e col vescovo,
gli si presentarono alcuni vicini et consortes de loco
Burno, che è in val Camonica, e gli chiesero pronunziasse
un bando super nos et super nostros vicinos vel
consortes a proposito del monte Negrino, che era stato
ad essi usurpato da quelli di val di Scalve: e il conte

Corrado gli esaudì[24]. Non sono queste evidenti forme
comunali con possessi consorziali? I querelanti nel loro
libello citano una decisione già riportata anteriormente;
e come in tali litigi centum quinquaginta librarum
denariorum mediolanensium veteris monetæ inter judices
et advocatos dispendio in Bergamo perpessi sumus
damnum; e gli Scalvini usarono ad essi prepotenze
molte, onde reclamano giustizia, quia dedecus est
omnium nostrum.



Esempj di simili comunanze ricorrono in Toscana,
ove nel 1004 Filippo di Fidante e Benedetto di Martino
furono nominati consoli del comune ed università di
Monte Castelli[25]. Chiavenna, borgo della diocesi comasca,
situata allo sbocco di due valli che mettono ai
paesi transalpini del Reno e dell’Inn, faceva una concordia,
citata già come antica nel 1155, tra gli abitanti
suoi e quelli del vicino Piuro, per la quale quattro uomini
di ciascuno di essi giuravano di guidare i due Comuni
e le persone e i beni loro con buona fede e senza
frode in pace ed in guerra, non usurparsi roba alcuna,
ma d’ogni acquisto ripartire tre quarti a’ Chiavennaschi,
uno a’ Piuriesi, e nell’eguale proporzione le spese[26].







N’era vantaggiata l’industria; e poichè essa è gran
conduttrice di libertà, si cominciò a levar lamenti delle
violenze che turbavano il commercio; i lamenti procedeano
a minaccie; e se queste non trovassero ascolto,
riuscivano in aperta rivolta, cacciando gli esattori e gli
espilatori del barone, assalendone anche il castello, e
opponendogli barricate e mura; e unitisi sulla piazza
del mercato o nella chiesa, gl’interessati giuravano sostenersi
contro chiunque pretendesse sopraffarli. E a
noi si fa credibile che uno de’ più efficaci addirizzi a
costituire i Comuni fossero appunto le società mercantili
e artigiane, che trovandosi già ordinate con una
gerarchia, con regolamenti, con statuti[27], con cassa,

non aveano a dare che un passo per chiedere di partecipare
coi nobili al Governo.



Talvolta i re medesimi ne’ loro bisogni esibivano di
vendere le regalìe, cioè dogane, zecche, mercati, pedaggi;
e i Comuni s’affrettavano a comperarle, o le
ottenevano in premio della fedeltà e del favore prestato.
Tal altra i grandi vassalli insorgevano contro dei vescovi,
e gli uni e gli altri armavano i cittadini, che per tal
modo venivano a conoscere le proprie forze, e invocavan
diritti, in prezzo degli offerti soccorsi. Nella contesa,
capitanei e vescovi apprendevano che ricchezza
principale era l’abbondare d’uomini, lo perchè ne favorivano
l’incremento sminuzzando i possessi, e contentandosi
d’una tenue prestazione, purchè vi andasse
congiunto l’obbligo di servire nelle milizie.



Stiamo dunque a gran pezza da chi crede che i Comuni
derivassero da generosità dei re, o da accorgimento
loro politico. Erano conseguenza del risorgimento
popolare; ma i diritti che i liberi traevano in
campo, non erano astrazioni costituzionali, e accademici
divisamenti repubblicani, bensì un richiamo alle
norme dell’umanità, a quella libertà d’innocui atti, di
cui ciascuno sente mestieri come dell’aria. L’associazione
dirigevasi non a riforme amministrative, ma ad
acquistar forza per diminuire la propria servitù; specie
di mutua assicurazione delle inferme moltitudini contro
i pochi armati. Non che fosse rivoluzione contro il Governo
regio, a questo appoggiavansi coloro i quali scotevano
il giogo feudale. E poichè il feudatario, il re ed
il vescovo trovavansi spesso a cozzo, e dividevano tra
sè i possessi e le città, all’uno ricorreva chi fosse malcontento
dell’altro, sicuri di trovarlo favorevole, non
per generosità ma per proprio interesse.



Neppure fu una rivoluzione sola che mutasse la
forma politica, giacchè non v’aveva un potere unico da

abbattere; e a ciascun Comune sovrastando un signore
particolare, in ciascuno richiedevasi una particolare
rivoluzione. Variissimi dunque erano gl’impulsi, variissimi
i mezzi e i risultamenti, e molto vi poteva il caso,
nè sempre riuscivasi all’intento; ma la libertà, fallisca
cento volte, non però dispera.



Sarebbe peraltro stato difficile strappare ai feudatarj
anche sì poco, quando essi soli e i loro castelli fossero
stati muniti, e tutto il resto inerme; atteso che la forza
brutale può a lungo conservare gli ordini più repugnanti
alla ragione. Ma allorchè gli Ungheri avevano
passato le Alpi, non si potè combattere in campagna
rasa e con eserciti ordinati le loro bande scorridore,
ma dovette munirsi ciascun villaggio, ciascuna casa, ciascuna
persona; le città rinnovarono le mura, diroccate
dai Barbari o sfasciate dal tempo[28]; ogni monastero,
ogni borgata scavò una fossa, rizzò uno steccato; e le
armi, adoperate soltanto dagli uomini del feudatario e
per suo cenno, si affilarono per l’individuale sicurezza.
Qual cosa infonde tanto coraggio, quanto il conoscere
di bastare alla propria difesa? e i nostri padri, che si
erano misurati contro l’Unghero, più non temeano d’affrontare
la masnada del vescovo o del castellano.



Di più, in Italia l’aristocrazia non avea messo così
robuste radici come oltr’Alpi; e nella vasta Lombardia
soli forse il marchese di Monferrato e il conte di Biandrate
estendeano tanto i possessi, da abbracciare borghi
e città. La supremazia che i re di Germania pretendevano

qui, era d’opinione più che di forza. Dalla
lontananza o dalle guerre proprie erano impediti di
venirvi sovente in persona, unico modo di farvi valere
la propria autorità; se venissero, senza truppe nè rendite
mal si reggevano, e lagnavansi che i vassalli non
gli sovvenissero del necessario, e li riducessero a cascar
di fame. Maggiormente si protraevano gl’interregni di
qua dell’Alpi, atteso che non bastava che un re fosse
nominato in Germania, ma conveniva venisse a farsi
coronare in Milano e Roma; nè di rado i signori nostri
negavano omaggio all’eletto dai Tedeschi. Tutto ciò
fece la contesa men dura, e più pronto l’effetto.



Questo restituire gli uffizj da signorili a municipali
ed elettivi cominciò attorno al Mille, crebbe mentre Ottone
II combatteva gli emuli in Germania e i Greci in
Calabria, e più nei tredici anni che Ottone III indugiò
a scendere in Italia. Allora i Comuni cittadini costrinsero
i baroni ad accasarsi nelle città, che si trovarono
popolate non più da soli artieri ed arimanni, ma anche
da potenti, e crebbero di lustro e considerazione. Alcune
gelose ottennero che gli imperatori non entrassero
più nelle loro mura; altre ne demolirono il palazzo,
per edificarlo nei sobborghi; sicchè debole e
limitata restava la giurisdizione dei re, i quali tanto più
facilmente cedevano per denaro o per favore ciò che
nè ricusare potevano, nè conservato fruttava. Pavia nel
1024 distrusse il palazzo regio, e quando Enrico III
volle costringerla a riedificarlo, gli si oppose con un
giusto esercito, avendo alleati molti signori.



Gran destro ne porse la contesa fra il Sacerdozio e
l’Impero, giacchè in quelle reciproche esagerazioni,
dove più che le armi poteva l’opinione, si trovavano
messe in bilancia le competenze delle due autorità, richiamato
a discussione quanto la conquista germanica
aveva innestato sul tronco romano, la legittimità del

potere nato dalla forza, il dominio della spada sovra gli
spiriti, l’intrusione delle discipline militari nell’ordine
civile e fin nella gerarchia ecclesiastica; e l’una e l’altra
parte si credette obbligata a dimostrare le proprie ragioni
ai popoli, di cui le bisognava l’appoggio. E i popoli
impararono che avevano diritti, che per argomenti
potevano scegliere a quale prestare il sussidio
dell’oro, del brando, delle convinzioni; e di quelli e di
queste misurata la potenza, vollero servirsene ad assicurare
e crescere quei diritti, che avevano appreso a
conoscere e stimare. Trattavasi poi di combattere?
bisognava che il conte o il vescovo si servissero del
braccio delle plebi: e guaj pe’ tiranni il giorno che han
bisogno de’ loro oppressi!



Contesa tanto vitale non limitavasi a battaglie in
campo aperto, ma penetrava nelle città e nelle case:
spesso una chiesa trovavasi disputata da due vescovi,
uno papale ed uno intruso, i quali si perseguivano in
guerra; diuturne le vacanze, perchè o il papa negava
l’investitura, o i cittadini obbedienza al nominato dall’imperatore;
e sempre i vescovi sentivansi sotto ai piedi
vacillare il terreno, perchè o non investiti dal re, o non
riconosciuti dal papa; e per formare e mantenersi partigiani,
cedevano particelle de’ loro diritti ai Comuni.
Esse città giuravansi con altre del sentire medesimo,
onde in armi tener testa alle contrarie. Uscita poi vittoriosa
la parte ecclesiastica, ingegnavasi di menomare
le prerogative regie, ma con ciò raccorciava anche
la podestà temporale de’ vescovi, fondata sopra regie
concessioni.



Col carroccio (t. V, p. 439) i popolani s’erano avvezzi
a considerarsi, non più guerrieri obbligati d’un signore,
ma d’una bandiera cittadina, del Cristo che allargava
le braccia su quell’antenna, del sant’Ambrogio, del
san Zenone, del sant’Alessandro che li benediceva dal

gonfalone. Quel parteggiare per l’imperatore o pel papa
avea misto i varj ordini d’uomini, per modo che non si
guardava tanto se uno fosse capitaneo, nobile o plebeo,
ma se imperiale o pontifizio. Le armi e i campi comuni,
e la necessità di usare concordemente le braccia
o l’ingegno nella mischia o nei parlamenti, scemavano
le distanze fra quelli della parzialità medesima; poi la
trionfante conseguiva vantaggi o privilegi sull’altra,
sicchè gli ordini fin allora scrupolosamente distinti venivano
ad unirsi nel Comune cittadinesco; e i giudici
della città, che già, duranti le vacanze del vescovado,
decidevano in propria testa senza riguardo al visconte,
qualora al conte o al vescovo strappassero alcuna nuova
porzione di autorità, la esercitavano più piena sovra
maggior numero di cittadini, e con restrizioni minori.



Insegnati a discutere dei diritti, prendono in dispetto
gravezze fino allora tollerate di cheto; alla prima taglia
troppo pesante si ammutinano; cominciato che uno
abbia, il seguono altri; la torre, da cui il feudatario o
il conte minacciava, diviene spesso il ricovero degli
affrancati; spesso i monumenti dell’antica magnificenza
convertonsi in difese di nuova libertà; e si preparano
lotte, risolute perchè di scopo evidente e semplice, e
non per capriccio o per obbedienza, ma per tutela dei
diritti più sacri. Il tentativo fallisce? sono smantellati
i fortilizj, uccisi gl’insorti: riesce? i sollevati comprendono
la necessità di unirsi.



Non poca opportunità vi aggiunsero le crociate; per
passare a terrasanta molti baroni vendettero od impegnarono
i dominj, o per denaro cedettero qualche parte
della giurisdizione ai cittadini, che, durante l’assenza
loro, rassodarono i diritti, e di nuovi ne acquistarono;
mentre gli uomini che combattevano in Palestina s’abituavano
alla libera disciplina dei campi, s’accostavano
fra loro ed ai padroni, e ne riportavano più libere idee,

men servili sentimenti. Quelli poi che fossero capaci
di riflettere e di ponderare i civili ordinamenti, dovevano
rimanere attoniti allo spettacolo di Venezia, di
Pisa, d’altre città marittime, che già si reggevano a
popolo: poi nelle Assise di Gerusalemme trovavano un
governo, baronale bensì, ma dov’era provveduto anche
alla plebe, chiamata pur essa a parte delle discussioni.



Ecco dunque risalire alla dignità civile quei che l’avevano
perduta fin dall’invasione dei Longobardi: ecco
vincitori e vinti ricondotti sotto una giustizia ed un governo
medesimi. E poichè le reliquie degli antichi Romani,
sentendo rivalere l’ingegno sopra la forza, tornavano
su quelle antiche memorie che un popolo perde
per ultima cosa, e che servono spesso di lievito acciocchè
l’inerte massa non imputridisca; e i discendenti
medesimi de’ conquistatori rispettavano quelli che un
tempo avevano soggiogati; perciò si ridestarono i nomi
e le forme romane, e i magistrati cittadini non s’intitolarono
più scabini alla tedesca, ma consoli.



Adunque in due atti spiegavasi quel movimento:
sottrarsi con braccio forte alla dominazione armata, poi
colla prudenza costituirsi. Che se era difficile quel primo
contro conquistatori armati, difficilissimo è sempre il
secondo, e allora viepiù quando di costituzioni non
s’aveva alcuna esperienza.



Ma in che consistevano le pretensioni dei Comuni?
Domandavano libertà materiale di andare e venire senza
pagar pedaggi; di vendere, comprare, possedere il
proprio, e lasciarlo ai figli; contrar matrimonj anche
fuori del feudo, e con persone di qualsiasi condizione;
sicurezza della casa e della persona; una misura fissa
nei dazj, nelle decime, nelle prestazioni di corpo dovute
al signore, ne’ giorni in cui servirlo colla marra
o colle armi, nella retribuzione pel forno o pel mulino
privilegiato in tutto il feudo; se qualche bestia si svii,

non venga al castellano, ma rendasi al proprietario;
possa tagliarsi legna morta al bosco; nessuno arresti
un comunista senza intervenzione di giudici; siavi un
tribunale a cui richiamarsi anche dei torti ricevuti dal
signore, e dove giustificarsi col giuramento o per testimoni,
anzichè col duello.



Scossi che si fossero dal giogo, non d’un Tedesco o
d’un Franco, ma d’un tiranno, vinto in unanime concorso
il contrasto del vescovo o del conte, cercavano un
titolo ai loro diritti col farseli non dare ma confermare
dal re in quelle che chiamaronsi carte di Comune. I
re vi trovavano il proprio conto, perchè, oltre deprimere
i feudatari privandoli della giurisdizione, con esse
carte davano regole di diritto criminale e civile, traendo
a sè una parte sì principale della regia autorità qual è
la legislativa, istituendo o convalidando le costumanze
locali.



Le carte che ci rimangono, per quanto variate, importano
l’abolizione delle servitù personali e delle tasse
arbitrarie, assicurato agli abitanti lo scegliersi i magistrati
municipali, e data a questi autorità di movere in
armi i comunisti quando il credano necessario a tutelare
i diritti e le libertà del Comune, sia contro i vicini,
sia contro il signore. In quelle medesime ove propriamente
veniva riconosciuta una giurisdizione distinta,
non si stabiliva già chiaro e preciso in qual relazione
starebbe d’allora innanzi il Comune col re, col feudatario,
col vescovo, bensì riducevasi in iscritto l’ordinamento
sociale interno, tutto ciò che potesse contribuire
alla civile sicurezza, e massime all’applicazione della
giustizia; la parte ove i popoli sentono più immediatamente
la servitù o la libertà.



V’avea però Comuni propriamente stabiliti da baroni
o da re, sulle proprie terre aprendo asilo ai vagabondi
e agli avveniticci, costituendo città nuove, borghi nuovi,

castel franchi, franche ville, sotto un preposto del re
o dei signori, con una carta, alla quale davano pubblicità
affine di allettare gente forestiera a stanziarvisi e
comprare terreni. Il conte Guido Guerra, suocero del famoso
Bellincion Berti, nel 1208 dava nel suo viscontado
di val d’Ambra il diritto ad uno per ciascuna terra di
formare insieme uno statuto, unirsi per deliberare degli
interessi pubblici, e assistere lui, capo dello Stato; il
quale delegava i suoi poteri al podestà, salvo l’arbitrio
di modificarne le sentenze.



Siffatte carte occorrono men frequenti in Italia, forse
perchè, sussistendo alcuni Comuni fin dall’età romana,
od essendosene costituiti durante il reggimento feudale,
non si trovava bisogno di nuovi diplomi per regolare
l’amministrazione interna, i diritti de’ magistrati, le relazioni
col signore e coi vicini. Pure d’alcune abbiamo
gli apografi, d’altre fondatissima presunzione, tanto da
poter asserire che i Comuni nostri sono i più antichi
del mondo moderno, e fin anche di quello di Leon
in Ispagna, conceduto da Alfonso V coll’assenso delle
Cortes entrante l’XI secolo.



Venezia dall’origine sua medesima si trovò stabilita
in repubblica; e a lei somigliare dovevano le altre città
marittime di maggior fiore, Pisa, Amalfi, Napoli, Gaeta.
Adria, ancora di qualche conto, nel 1017 menò guerra
coi Veneziani, i quali vincitori obbligarono il vescovo
Pietro e i primati a venire al doge, chiedere scusa, e
promettere fedeltà. Dall’alto di tal sommessione esso
vescovo appare anche capo politico del Governo; ma
contraeva coll’intervento de’ suoi canonici e di varj
laici, de’ quali il primo è Anastasius consul. Le città
del litorale istriano, aggregato talvolta al regno d’Italia,
conservarono le forme comunali all’antica, e nel 991
Capodistria faceva col doge Pietro Orseolo II una convenzione,
stipulata da un conte Sicardo suo governatore,

e cunctos habitantes civitatis Justinopolitanæ, tam
majores quam minores[29]. Anche Ragusi, città
mista che per tante ragioni s’annesta alla storia italiana,
e che sotto una costituzione aristocratica gareggiò con
Venezia, e fu l’Atene della letteratura slavo-illirica,
degna di storia più che i vasti imperj da cui fu ingojata,
antichissimo esempio ci è di governo municipale, poichè
in un diploma del 1044 Pietro detto Slaba (slavo) priore,
cum omnibus pariter nobiles, atque ignobiles mei,
tam senes, juvenes, adolescentes, quam etiam pueri,
restituisce alcuni beni all’abate di Santa Maria di Lacroma,
presente il vescovo Vitale[30].



I Genovesi, costretti a schermirsi dai Saracini di
Frassineto, buon’ora si ordinarono a comune sotto il
vescovo, dividendo le città nelle compagne di Castello,
Borgo, Piazzalunga, Maccagnana, San Lorenzo, Portanuova,
Sosiglia e Portoria, ciascuna avente consuetudini
proprie e gonfalone, e deliberando per consigli e
parlamenti. All’888 si fanno risalire i suoi primi consoli,
il senato, l’assemblea del popolo e le forme municipali,
che ricevettero conferma da un diploma di Berengario II
del 958, il quale assicurava ai Genovesi le proprietà,
già jure acquistate[31]. Poi nel 1056 Alberto marchese
giurava osservare le consuetudini di essi, che sono le
seguenti:



«Qualora si contenda sopra la sincerità d’una carta
tra Genovesi e forestieri, se il notajo e i testimonj sieno
presenti, basta che il presentatore della carta giuri non
l’avere corrotta in veruna parte: se manchino notajo e
testimonj, il presentatore trovi quattro persone che il
giurino con lui. La femmina longobarda può vendere
e donare senza l’assenso dei parenti e l’autorità del

principe. Così pure i servi, gli aldj delle chiese e i servi
del re vendano e donino liberamente le cose di loro
proprietà, ed anche le livellarie. I villani de’ Genovesi,
che abitano sui poderi dei padroni, non sono tenuti a
dare fodro, fodrello, albergaria o placito ai marchesi,
nè ai visconti, o loro mandati. I livellarj delle chiese,
che per gravi casi non possono soddisfare l’annuo
canone, non perdano un fondo livellato, se prima del
decimo anno paghino i livelli scaduti. Gli abitanti di
Genova non devono stare in giudizio fuori di città, nè
obbediscano a sentenza renduta fuori. I rettori di
Sant’Ambrogio possano conceder beni a livello. I forestieri
abitanti in Genova devono fare la guardia coi
Genovesi contro gl’insulti dei Pagani. Chi giura con
quattro testimonj di aver posseduto per trent’anni un
podere, sia cheto contro qualunque podestà ecclesiastica
o laica, nè v’abbia luogo a duello. Quando i marchesi
vengano a tener placito a Genova, il bando non duri che
quindici giorni. Un laico a cui un cherico abbia ceduto
i beni ecclesiastici, li posseda tranquillamente finchè il
vescovo vive. Se uomo o femmina prese a livello beni
ecclesiastici, o per compra, o per eredità, niun altro
può acquistare livello sui medesimi: e se nasce controversia,
chi è in possesso giuri con quattro testimonj
che da dieci anni egli od i suoi antecessori possedono
quei beni a livello. I cherici legittimamente investiti di
beni ecclesiastici li tengano alla sicura quanto vivono,
nè altro cherico acquisti ragioni su quelli. Gli uomini
dei Genovesi, che vogliono risedere sui poderi de’ padroni,
sieno franchi da ogni servizio pubblico».



Nel 1109 il conte Bertrando donava al Comune di
Genova la terra di Gibeletto in Siria: nel 1130 Pavesi
e Genovesi stipulavano concordia e reciproca difesa.
Nel 1166 i consoli de’ mercanti e de’ marinaj di Roma
agli uomini del Genovesato da Portovenere fino a Noli

concedeano pace e sicurezza della persona e degli averi
per terra e per mare da Terracina a Corneto, cassando
le rappresaglie e qualunque procedura per rapine da
trent’anni in poi; renderanno buona giustizia e riparazione;
potranno condurre a Roma qualsiasi merce, e
farvi contratto; obbligheranno a giurar questa pace i
visconti e balii di Terracina, Stura, Ostia, Porto, Santasevera,
Civitavecchia; se alcun Romano rechi danno
a Genovesi, l’obbligheranno a rifarli, e se non possa,
li rifaranno dal Comune; non soffriranno si armino a
danno loro legni di corso da Capodanzo a Terracina, e
da Caponaro a Corneto; terranno per nemici i Pisani,
nè gli accoglieranno sul loro territorio; serberanno
pace cogli uomini di Albenga, Portomaurizio, Diano,
San Romolo, Ventimiglia, se i loro consoli la giurino
ad essi. Di rimpatto i consoli del Comune di Genova
giuravano pace ai Romani coi patti medesimi[32].



Siena, città primaria sino al tempo de’ Longobardi,
e dove il vescovo appare lungamente anche capo temporale,
già avea Comune nel 1151 quando il conte
Paltonieri dava in pegno al sindaco il castello di San
Giovan d’Asso col suo distretto, per dieci anni: anzi
nel 1137, in communi colloquio molti nobili di Staggia
e Strove donavano alcuni castelli a Ranieri vescovo e
capo civile di Siena. Poi nel 1186 Enrico di Svevia,
vivo Federico Barbarossa, dava e confermava a questo
Comune la zecca, la libera elezione de’ consoli, del rettore,
del podestà, con giurisdizione sopra tutto il contado,
salvo ai giudici imperiali l’ultimo appello delle
cause, e pagando alla Camera imperiale settanta marche
d’argento[33].



Pisa, a comodo anche dei tanti avventicci, raccoglieva,
fin dal 1160, gli statuti precedenti, fin allora tenuti per

memoria, donde ricaviamo l’interno suo ordinamento
e la persistenza del diritto romano; aggiungeva regole
per le contestazioni marittime, che voglionsi approvate
il 1075 da papa Gregorio VII; poi nel 1085 Enrico IV,
oltre varie esenzioni, le prometteva osservarne le consuetudini
di mare, lasciare che i seniori facessero le
leggi e rendessero giustizia, non mandare in Toscana
verun marchese se non approvato da dodici uomini,
eletti nell’assemblea dei cittadini di Pisa, raccolta a
suon di campana[34]. Prometteva inoltre non distruggere

le case, non incendiar la città nè diroccarne le mura,
non esigerne alloggi; se rechi offesa ad alcuno, ne giudicherà
per mezzo di dodici sacramentali senza duello,
salvo se si tratti della vita o dell’onore del re; non
impedirà i viaggi, e di mariti che siano in viaggio non
arresterà le mogli; non porrà altro aggravio se non
quello che tre seniori per ciascuna villa e castello giurino
essersi praticato al tempo del marchese Ugo;
lascerà che vedove e fanciulle si maritino, senza

costringerle a sposarsi a chi egli voglia, o esigerne
prezzo; non torrà nè farà lavorar le terre a mezzo
miglio in giro, che furono paludi o pascoli pubblici o
delle chiese; il pezzo del muro vecchio sin all’Arno
lascerà libero a comune vantaggio, non permettendo
vi si eriga casa; se alcuna nave sia fermata da Gaeta a
Luni, nessuno ardisca predarla.



Lucca, prediletta sede dei marchesi di Toscana, in
un documento del 1124 chiamata gloriosa civitas,
multis dignitatibus decorata, atque super universam
Tusciae marchiam caput ab exordio constituta, possiede
uno de’ più ricchi archivj d’Italia, da cui potrebbe
trarsene la storia comunale. Fra il 965 e il 972 Ottone
I conferiva a quella Chiesa un’immunità, la quale
era piuttosto personale ed ecclesiastica, salvo che cedevasi
ad essa Chiesa e al clero la facoltà regia di eleggere
il proprio avvocato, e dispensavasi dal giurare
nelle cause con molti sacramentarj. Ottone II nel 981
confermò ed estese questi privilegi, volendo che tutte
le persone dimoranti nelle terre e castella d’esso vescovado
fossero sottoposte unicamente al tribunale del
vescovo, che potesse citarli e giudicarli (distringere) a
modo della potestà regia. Nessun duca, marchese, conte,
visconte, giudice pubblico o gastaldo o qualsiasi altro
magistrato presuma porvi piede per udir cause, esigere
multe, far foraggio, levare sfatichi; chiunque possedesse
beni del vescovado ingiustamente, li restituisca[35]; seguono

altri provvedimenti opportuni al libero esercizio
del dominio e dei diritti vescovili, e comminando ai
contravventori mille libbre d’ottimo oro, da pagare

metà al fisco imperiale, e metà alla chiesa di Lucca
ejusque vicario. Alessandro II papa attribuì a quel
Comune per sigillo una bolla di piombo[36].



Vedemmo Anselmo vescovo di Lucca zelantissimo
per Gregorio VII contro l’imperatore; onde i cittadini
gli si ribellarono, ed Enrico IV, da Roma il 23 giugno
1081, in premio della fedeltà e de’ servigi prestatigli,
conferiva ai Lucchesi un privilegio, nel quale vieta ai
vescovi, duchi, marchesi, conti e qualsiasi persona o
autorità di demolire il recinto delle mura nè i casamenti
urbani o suburbani; o di fabbricare castelli nel
circuito di sei miglia, nè di esigervi il fodro o il ripatico;
abolendo le consuetudini perverse, introdotte dalla
durezza del marchese Bonifazio; non vi abbia palazzo
imperiale in città o nel borgo, nè siano tenuti agli
alloggi; chi per negozj va a Lucca sia pel Serchio sia
per terra, non venga molestato nè derubato, nè alcuno
lo impedisca o svii; i Lucchesi possano negoziare sopra
i mercati di Parma e San Donnino ad esclusione dei
Fiorentini; siano giudicati solo da chi ha legittima giurisdizione;
non venga obbligato al duello chi adduca
il possesso di trent’anni, o altro documento; il giudice
longobardo non possa proferirvi giudizio, se non in
presenza del re o del suo cancelliere[37].







Qui avete sott’occhio una vera carta di Comune; e
quantunque v’appajano come concessioni quelle che oggi
si hanno per generale giustizia, pure alleggeriva la
soggezione immediata ai marchesi e conti; la mediata
moderava nell’esigenza delle tasse e ne’ giudizj; dava
a Lucca un’esistenza comunale in faccia ad altri Stati,
sicchè l’università e i singoli cittadini fossero rispettati
come tali.



Benchè, col cessare della guerra delle Investiture,
rivalesse l’autorità dei marchesi, questa non tolse al
Comune di Lucca di operare indipendente: dal 1088
al 1144, ebbe guerra coi Pisani; distrusse i castelli
Castagnoli, Vaccole, Vecchiano, Ripafratta, appartenenti
a Cattanei o conti rurali; da Uguccione e Veltro, visconti
di Corvara nella Versilia, comprò questo tenimento
e il castello di Vorno che spianò; e chiamò a
giudizio arbitrale i vescovi di Luni e i marchesi di

Malaspina[38]. Non sapremmo dunque definire a che si
riducesse la supremazia dei marchesi di Toscana, che
pur sussistette fino a che il marchese Guelfo della casa
di Matilde, principe di Sardegna, e duca di Spoleto,
nel 1160 al popolo lucchese cedette ogni diritto, azione,
giurisdizione, che gli competessero sia a titolo del
marchesato, sia per l’eredità della contessa; solo per
novant’anni riservandosi il censo di mille soldi, sebbene
non siano pur la metà di quel ch’egli potrebbe ritrarne[39].
Così que’ cittadini furono riscattati da ogni

servitù particolare, e l’assicurata libertà garantirono
col giurar fedeltà e sommessione all’imperatore.



Benchè Lucca sia così ricca di documenti, il Tommasi,
nel Sommario della storia di essa, dice non
potersi «fissar con sicurezza quando v’incominciasse
la repubblica, gli storici lucchesi segnando un’epoca
chi più chi meno remota;..... se narrano i primi scrittori
fatti bastantemente provati donde traspirano manifesti
segni di libertà e d’indipendenza, producono i
secondi tali carte contemporanee da smentire appieno
gl’indicati segni, perocchè mostrano esse più presto
soggezione gravissima, che la ben menoma franchigia».
Quest’incertezza è di gran lunga maggiore per gli altri
Comuni, e deriva dal fatto dei mal determinati poteri,
tanto dominante nel medioevo, che non deve presumere
d’intendere la storia civile chi non l’abbia sempre
sott’occhio.



Ampio privilegio fu concesso il 1129 da re Ruggero,
e confermato il 1164 da re Guglielmo alla città di
Messina, in benemerenza de’ sussidj prestati a snidare
i Normanni. Portava che i Messinesi, tranne i casi di
Stato, non potessero convenirsi in civile o in criminale
se non da giudici eletti da loro, neppur nelle cause col
fisco; il re non operasse dispotico, ma si attenesse alle
leggi, e se contrario a queste dava alcun decreto, fosse
irrito e nullo; non nominasse uffiziali pubblici che
messinesi e benevisi; e fosse reputato cittadino coronato
di Messina. I deputati di questa tenessero il primo

luogo nelle assemblee convocate dal re; solo colà si
coniasse la moneta del regno; nel tribunale suo fosse
un consolato per deliberare in affari marittimi, composto
di Messinesi, nominati dai padroni delle navi e
dai negozianti. I Messinesi andassero esenti da dogana
per tutto il regno; potessero senza compenso tagliar
nelle foreste regie quanto occorresse a fabbricare e
risarcir le navi: nessuno d’essi fosse forzato al servizio
militare; la galera di Messina inalberasse lo stendardo
reale; nelle assemblee dal re convocate per gl’interessi
di quella città non si deliberasse che in presenza dello
stratego, dei giudici e d’altri uffiziali della città; gli
ebrei vi godessero diritti e immunità pari ai cristiani.
Tale carta, confermata poi ed accresciuta, rendeva il
comune di Messina quasi sovrano[40].



Al popolo di Ferrara Enrico III nel 1055 concedeva
che i cortensi fossero assolti dal dare la terza pel placito;
i villani nelle lor terre abitanti non andassero al
placito pubblico, ma per loro rispondessero i padroni;
le navi e i cavalli loro non fossero obbligati a servizio
se non quando esso imperatore venisse in Italia; non
pagassero il ripatico se non a Pavia; e così vien fissato
quanto retribuire pei pesci, pel sale a Cremona, a Venezia,
a Ravenna; tutt’altrove si era immuni d’ogni
esazione. Due volte l’anno tengano il placito generale
per tre giorni, in ciascun de’ quali diano tre porci,
cento pani, una libbra di pepe, una di cinnamomo, tre
sestieri di miele, e in tutto una vezza di vino; al quarto
giorno diano a colui che tenne il placito, un majale e
cinquanta pani[41].







Anteriori diritti possedevano le comunità del lago di
Como, giacchè Ottone il Grande nel 962, ad istanza
dell’imperatrice Adelaide, confermava agli abitanti dell’Isola
Comacina e di Menaggio i privilegi che avevano
ottenuti dagli antecessori suoi, assolvendoli da molti pesi
e dal venire al placito, se non tre volte l’anno in Milano[42].
Verso il 1090 troviamo i Comaschi alle
prese coi popoli della riva dell’Adda, quando il beato
Alberto, fondatore del famoso convento di Pontida,
s’interpose di pace: i Comaschi lacerarono il suo lodo;
mal per loro, giacchè nel combattimento ebbero la
peggio.



Fin dal 990 il popolo di Cremona sosteneva briga
con Olderico, suo vescovo insieme e conte, e cacciatolo,
abbattè la città antica, e una maggiore ne fabbricò
contro l’onore imperiale[43]. Il 1114 Enrico V confermava
i privilegi de’ Cremonesi, cioè i beni ch’essi
in loro lingua chiamano proprietà comunali[44], e
di fabbricare fuor di città il palazzo imperiale, il che
equivaleva a promessa di non entrarvi coll’esercito.







Del Comune di Brescia trovansi vestigia al 1000: nel
1020 già sono citate le concioni pubbliche che si tenevano
in San Pietro de Dom, e il banditore comunale,
a nome di esso Comune, investiva gli uomini degli Orzi
del castello, delle fosse e degli spaldi di Orzi: essi a
vicenda promettendo difendere quella rôcca contro chi
fosse ardito a disputarne il possesso al Comune di
Brescia, presterebbero ogni quindici anni il giuramento,
pagherebbero alla madonna d’agosto cinque soldi milanesi.
Del 1029 si conosce uno statuto che concerne
anche i feudi. Nel 1037, per togliere le contese tra il
vescovo e il Comune, più di cencinquanta uomini liberi
di Brescia si radunano, e Odorico vescovo promette
non eriger fortilizj sul colle Cidneo, e cedere al popolo
alcuni boschi di Castenedolo e di Montedegno, pena
duemila libbre d’oro se fallisca al promesso.



I Bresciani nel 1102 avevano promulgato una legge
contro gli usuraj: e due anni appresso Ardizzo Aimone,
console di colà, girava per le città lombarde onde
indurle a federarsi in difesa comune, convenendo nel
monastero di Palazzuolo[45].



Dicemmo come a Mantova fosse costituito il Comune
degli arimanni. Ai 27 giugno 1090 la contessa Matilde
gittava un bando qualmente i fedeli suoi Mantovani
cittadini ricorsero alla clemenza di essa, bramando
esser rilevati dall’oppressione d’alcuni loro concittadini
e domandando fosser loro restituiti gli arimanni, e le
cose tutte comuni, tolte ad essa città dai predecessori
della contessa. Al che annuendo, abolisce e sterpa tutte
le esazioni ed angarie non legali, imponendo che nè
essa nè gli eredi suoi od altra persona grande o piccola
di sua podestà possa molestare i cittadini di Mantova
per le persone loro, i servi, le ancelle, i liberi dimoranti

in quella terra, e l’arimannia e le cose comuni ad
essa città spettanti sulle rive del Mincio, o le cose
mobili e immobili. Nessuno alloggi in qualsiasi casa
della città, o in quella d’un gentiluomo (militis) nel
sobborgo, o nella canova di chicchessia, contra lor
voglia. Restituisce loro i beni occupati, in modo che
pascolino, seghino, caccino a voglia; possano sicuramente
andare e venire per acqua e per terra senza
pagar pedaggio, ed avere quella buona e giusta consuetudine
che ottiene ogni miglior città di Lombardia[46].
Nel 1133 Lotario II confermava al popolo di

Mantova i privilegi conceduti già dall’imperatore Enrico
II, compresa l’arimannia e le cose comuni di essa
città, su ambe le rive del Mincio e del Tàrtaro; abbiano
facoltà di trasferire il palazzo imperiale dal borgo
San Giovanni al monastero di San Rufino di là dal
Mincio; restino liberi dall’albergaria, e possano andare
e venire a tutti i mercati dell’Impero, senza molestia
nè esazione di teloneo. Concede inoltre l’isola dov’era
stato il castello di Ripalta, sicchè altro fabbricarne non
potesse egli nè i successori suoi[47].



Nella vita del beato Lanfranco, sotto il 1030, leggesi
che il padre di questo era di coloro che custodivano
le leggi e i diritti della città di Milano[48]; e lo storico
Landolfo di San Paolo nel 1107 chiamasi secretario dei
consoli[49]. In quell’anno stesso i Milanesi erano alle
mani colla città di Lodi, e la stringevano d’assedio;

Pavia cavalcava Tortona, la quale chiese l’alleanza dei
Milanesi, mentre Pavia univasi co’ Lodigiani e Cremonesi,
e presa la città nemica, la mandò a fuoco. E di
vita propria ci diè sentore Milano sia nell’antica contesa
coll’arcivescovo Landolfo, sia più chiaramente in
quelle delle Investiture e pel matrimonio dei preti; poi
i principi di Germania e Federico arcivescovo di Colonia
nel 1118 scrivevano ai consoli, capitanei, cavalieri
e all’intero popolo milanese, come a Comune
indipendente, istigandoli contro Enrico V a tutelare le
proprie libertà, fidati nell’ajuto di Cristo[50]. Nel 1117
i Lombardi, sgomentati da fenomeni straordinarj, pioggie
di sangue, nascite di mostri, tuoni sotterranei,
risolsero provvedere alla giustizia, all’ordine, alla penitenza;
onde l’arcivescovo Giordano radunò in Milano
una dieta straordinaria, dove non comparvero più
principi e conti o feudatarj, ma sovra un palco da una
parte si posero tutt’i vescovi, dall’altra i consoli delle
varie città, i giurisperiti e popolo immenso, e trattarono
del metter pace[51]: assemblea di liberi, che da se
stessi consultano il proprio meglio, e che forse allora
avvisarono come adempiere al difetto della giurisdizione
reale, caduta così in basso. Sembra difficile che
si abbia a intendere qui soltanto del Comune dei conquistatori,
senza partecipazione del popolo.



Di questa distinzione del Comune dei nobili dal

popolano ci presentò insigne documento Mantova; un
altro abbiamo in Bergamo, dove i nobili troviamo più
volte convocati insieme col clero a trattare di possessi
ecclesiastici[52]. Poi re Corrado nel 1088 teneva in
quella città un placito, assistenti varj giudici del sacro
palazzo, alquanti vescovi, marchesi, conti, valvassori
milanesi e bergamaschi, e varj cittadini di essa
città[53].



Quanto alle terre del Piemonte, nel 1090 Ottone Riso
e Benedetta sua moglie vendono una casa e una cascina
omnibus vicinis de Bugella; acquisto comune, che
indica una comune amministrazione dei Biellesi, benchè
qui pure potrebbe supporsi dei soli conquistatori. Due
anni appresso, gli abitanti di Saorgio maschi e femmine
fanno una donazione a Sant’Onorato di Lerino. Nel
seguente trovasi già in Biandrate un Comune con dodici
consoli, e quei conti Guido e Alberto fanno patto di
assistenza coi militi, cioè coi valvassori, per conservare
i possessi e feudi che ottennero, promettendo lasciar
che trasmettessero ai loro figli maschi e femmine i
terreni di cui gli abbiano infeudati, nè proibire che
vendano un edifizio che v’abbiano eretto, purchè non

vendano essa terra senza consenso dei conti. I quali
conti non imporranno pena ai militi di Biandrate se
non per omicidio, spergiuro, furto, adulterio con una
parente, tradimento, duello giudiziale e aggressione;
gli altri delitti rimetteranno al laudo di dodici consoli.
I militi a vicenda giuravano stare ligi ad essi conti,
conservarne di buona fede i feudi; e tra loro stessi
promettevano garantirsi i possessi contro chicchessia,
nelle discordie rimettersi ai dodici consoli[54]: i quali
pure giureranno risolvere le liti in Biandrate al miglior
vantaggio del Comune e ad onor del luogo[55].



Nel 901 Lodovico IV imperatore al vescovo d’Asti
Eilulfo concedeva la corte e il castello di Bene, Cervere,
Niella, Salmour, e la contea di Bredulo fra il Tanaro e
la Stura: ma nella città non aveano que’ vescovi che il
castelvecchio, sin quando Ottone III nel 992 a Pietro
concesse anche la città con quattro miglia in giro, e
giurisdizione, il letto del Tanaro e le rive, e tutti i
diritti camerali, e le successioni agli intestati, vietando
a qualsiasi conte di pigliarvi ingerenza[56]. L’anno

stesso agli abitanti d’Asti esso Ottone concedea facoltà
di trafficare ove loro paresse; poi Corrado Salico nel
1037 li faceva esenti da ogni dazio e dogana in qualunque
parte arrivassero mercatando, sempre ad istanza
del vescovo. Al quale però già stavano mal soggetti,
talchè due volte la principessa Adelaide dovette venire
ad assisterlo, gettando il fuoco alla città; poi alla morte
di essa, vi si formò il Comune, e li troviamo ben presto
sostener guerra col marchese Bonifazio di Savona, e
nel 1098 già stringer lega con Umberto II di Savoja
erede di essa Adelaide. Amedeo III di quella casa,
morto il 1148, dava franchigie comunali a Susa; Tommaso
ad Aosta nel 1188, ricevendola in protezione:
attesochè l’esser costituiti in Comune non repugnava
alla dipendenza da un signore.



Chi cercasse, troverebbe in quel torno stabilite a
Comune tutte le città italiane; ma l’accertarne il principio
è difficile tra quell’agitazione costituzionale, reggimento
indeciso fra la pace e la guerra, fra la sommessione
e la rivolta, fra l’opposizione legale e l’insurrezione.



D’altro passo erano proceduti i paesi di Romagna.
Inviolati da Barbari, aveano essi conservato l’ordinamento
quale sotto l’Impero bisantino, con consoli sopra
il Governo e i giudizj, e con tribuni che comandavano
ai borghesi, distribuiti in scuole militari. Staccati che
furono da quello, la difesa venne commessa ai vassalli,
e il loro capo assunse l’aspetto generale d’allora, cioè
di signore feudale ereditario, e trasse il titolo dalle terre
che possedeva. L’ordinamento civile vi si trasformò

quando i varj vescovi, che pretendevano alla superiorità,
dopo Ottone il Grande s’inchinarono al pontefice;
sicchè a questo rimase la primazia sovra la Romagna,
e ai vescovi la giurisdizione e il nominare i magistrati,
che, secondo allora solea, retribuivansi con terre feudali.
A capo pertanto d’ogni contado aveasi un visconte,
sotto cui i capitanei vescovili, indi i vassalli e i valvassori,
e da ultimo il Comune dei liberi, i quali formavano
il consiglio municipale coi vassalli del vescovo.



In qualche città, e nominatamente a Ravenna e sue
dipendenti come Bologna, durava traccia delle istituzioni
bisantine, essendo i cittadini distribuiti per scuole
d’arti, che erano ad un tempo divisioni militari, aventi
alla testa decurioni finchè durò l’antica costituzione
romana, e con magistrati particolari per definire i loro
affari, detti consoli de’ mercanti, de’ pescatori, de’ calzolaj,
e così via. In ciascheduna corporazione un capitolario
vigilava che fossero mantenuti i capitoli, vale a
dire i diritti speciali di ciascuno, regolava i mercati, e
risolveva le controversie. Il popolo di Bologna nel 1116
ottenne da Enrico V la conferma dei privilegi e delle
consuetudini sue.





Più tardi si riscosse la campagna. La conquista dei
Barbari aveva arrestato lo spopolamento, prodotto
dall’affluire della gente nelle città; poi collo stabilirsi
dei feudi la politica prevalenza fu trasferita dalle città
alla campagna[57]. Attorno al castello del barone o

al sagrato della chiesa accoglievasi una gente laboriosa,
manufattrice, mercadante, che presto cresceva in borgate.
I signori, accortisi come potessero vantaggiarne
d’entrate e di forza materiale, concessero alcuni privilegi,
che non li facevano indipendenti, ma ne cresceano
le ricchezze e gli abitanti; e quest’incremento rendeva
necessarj nuovi privilegi, per quanto poco garantiti
contro la prepotenza. Alcuni anche per bisogno li vendevano,
nè denaro mancava ai sudditi per tale acquisto,

avessero pur dovuto togliersi il pane di bocca. Altrove
non erano concessi ma pretesi, e l’esempio delle città
ispirava ai campagnuoli desiderio di scuotere la dipendenza,
e fiducia di riuscirvi. Rifuggiti in un bosco,
sovra un colle, dietro un terrato, sfidavano di colà lo
sdegno del signore finchè egli non calasse a ragionevole
componimento.



Del come si formassero le borgate attorno alle chiese
un bel documento ci resta. Compita nel 1093 la chiesa
di Empoli, una delle più antiche collegiate di Toscana,
prete Rolando ne divenne custode e prevosto, al quale
nel 1119 la contessa Emilia promise quel che il marito
suo Guido Guerra signore di Empoli già aveva giurato,
cioè che a tutti gli uomini del distretto empolitano, o
vivessero sparpagliati o riuniti in castelli e ville, imporrebbe
di stabilirsi attorno alla chiesa matrice di Sant’Andrea,
donando a tutte le famiglie un appezzamento
di terra per costruirvi le abitazioni, oltre uno per erigere
il castello: prometteva pure difendere esse case, di
modo che, se mai, per guerra o per violenza dei ministri
regj o per altro, fossero abbattute, i conjugi Guido le
rifarebbero a loro spese[58]. Di poi nel 1182 i Fiorentini
obbligarono gli Empolitani a giurar loro obbedienza
e fedeltà contro chicchefosse, eccetto i conti
Guido antichi loro signori, pagar cinquanta lire annue
nel giorno del Battista, un cero più grosso di quel che
gli uomini di Pontormo offerivano quand’erano vassalli
del conte Guido Borgognone di Capraja.



Il parabolano frà Jacopo d’Acqui ricorda che, al
tempo del Barbarossa, molte terre grosse si formarono
in Piemonte coll’unire ville: e prima Chivasso, per opera
de’ Milanesi: poi alquanti rustici, congregati in opposizione
ai marchesi di Saluzzo, edificarono Savigliano,

che vuol dire savio-villano, per venire dalla servitù di
essi marchesi a libertà: altri coll’ajuto de’ Milanesi fra
la Stura e il Gesso fecero una città detta Cuneo, perchè
avea tal forma: così furono costituiti Fossano, Mondovì,
Cherasco, per tenere in freno quei di Asti e di Alba[59].
Nel 1251 molte famiglie di Marmirolo nel Mantovano,
trovandosi angariate da Guidone Gonzaga, abbandonarono
in unanime concorso la patria, e si mutarono
nel paese di Imola: il qual Comune donò loro molte
terre colte e incolte, che essi obbligaronsi di mettere a
frutto, pagandone annuo censo, e abitando uniti in un
villaggio che Imola fabbricherebbe apposta, e che fu
Massa Lombarda[60]. Fin dal 1157 il popolo di Marti
e quello di Montopoli nel Valdarno inferiore discutevano
de’ proprj confini, e si citarono i consoli a far
dichiarare dai più vecchi e probi quali fossero veramente[61].
Firenze, l’anno 1300, decretava si facessero
tre terre nel Valdarno superiore, per frenare gli Libertini
di Gavelle e quei di Soffena e i Pazzi; le quali
furono Terranova, Castelfranco di Sopra e San Giovanni.



Ad emanciparsi erano i borghi ajutati dalle medesime
città, cui giovava l’aversi in giro consenso di liberi,
anzichè minaccia di tiranni. Perciò i fuggiaschi s’accoglievano
sopra le terre suburbane, che anticamente
erano appartenute al vescovo, o, come allora dicevasi,
al santo patrono, e perciò si chiamavano corpi santi
in Lombardia, e appodiato a Bologna, camperie nella
Toscana, sottoposte alle leggi e al podestà medesimo
della città. Se i Comuni cittadini avessero dichiarato

sciolti i feudi, tutti i campagnuoli sarebbero affluiti
nelle città: ma queste non aveano mai avuto mente a
costituire un diritto nuovo demolendo il preesistente,
onde non attentavano ai legami che tenevano l’uomo
alla terra ed al padrone, sebbene volentieri aprissero
ricovero a’ fuggiaschi, e sostenessero chi si ribellava ai
conti rurali.



Milano nel 1211 concedeva a tutti i contadini e borghesi
di accasarsi in città, e li faceva esenti da ogni gravezza
rurale, e accomunati ai diritti di cittadini, purchè
non lavorassero di propria mano la terra, abitassero in
città trent’anni, eccetto il tempo del ricolto. Imola nel
1221 prometteva la quinta parte degli uffizj a quei di
Castello Imolese che andassero accasarsi in città. L’anno
stesso Bologna prometteva immunità ai forestieri, e il
consolato ad ogni venti famiglie che venissero a formar
villa nel territorio bolognese.



I signori si opponevano a che i loro dipendenti giurassero
il Comune; ed essendosi i terrazzani di Limonta
e Civenna accomandati al Comune di Bellagio
sul lago di Como, l’abate di Sant’Ambrogio, che n’era
feudatario, protestò non averne mai dato concessione,
e chiese sentenza, per la quale furono assolti dalla vicinanza
dei Bellagini, dal contribuire il fodro, e venire al
placito e alla giurisdizione[62].



Ad alcuni signori le comunità indissero guerra, poichè
il diritto della personale vendetta, allora universalmente
riconosciuto, rendeva alle città legittimo l’osteggiare
i baroni, che fin sotto le loro mura aveano
piantato fortifizj; e bandivasi pace alle capanne e guerra
ai castelli. I conti d’Acquesena dominavano sei popolose
terre in val di Belbo, e sorretti dal marchese di Monferrato
e dalle armi, mille soprusi si permettevano

sopra i vassalli, ed esigevano una oscena primizia. I
terrieri soffersero un pezzo come sbigottiti; poi fecero
popolo, e al tocco della campana di Belmonte assalsero
determinatissimi le rôcche dei signori, questi uccisero,
quelle diroccarono; e difesisi dal marchese Bonifazio
mediante l’ajuto degli Alessandrini, trasferirono le
proprie abitazioni là dove la Nizza sbocca nel Belbo, e
vi edificarono Nizza della Paglia[63].



Altre volte non colla forza, ma otteneasi cogli accordi:
come i conti Guido cedettero a Firenze i loro castelli
per cinquecento fiorini; e come troveremo spesso nel
procedere. Ma gli abitanti di Montegiavello, scontenti
della dominazione d’essi conti Guido, scesero a stormo
dall’altura, e compro un prato sul Bisenzio, vi costituirono
il Comune, che poi fu la cittadina di Prato[64].



Nel 1200 la città d’Asti dai molti consignori comprava
il castello e il territorio di Manzano, obbligando
gli uomini a trasferirsi nel nuovo paese di Cherasco.
Nel 1228 Genova comprava dai marchesi di Clavesana
i castelli e le ville di Diano, Portomaurizio, Castellaro,
Taggia, San Giorgio, Dolcedo, per l’annua prestazione
di lire ducencinquantadue genovesi: nel 1233 faceva
altrettanto con Laigueglia. Nel 1180 il Comune di Vercelli
comprava in moltissime porzioni il castello di
Casalvolone.



Converrebbe fare la storia di ciascuna borgata chi
volesse dire come le città crescevano dalle ruine della
feudalità campagnuola. Alcuni signori abbracciarono
spontanei lo stato civile, fosse per maggior sicurezza o
per godere l’autorità che l’opulenza, il dominio antico,
le aderenze procacciano sempre in una comunità;
sicchè discendendo dalle minacciose rôcche, giuravano
il Comune e fedeltà ai magistrati cittadini, sottoporre

i loro terreni alle tasse, servire alla patria colla
persona e coi vassalli, e parte almeno dell’anno fissar
dimora nelle città[65].







I Transalpini, avvezzi ancora a non vedere nei loro
paesi che dominio de’ baroni, meravigliavano allo scorgere
che le città di Lombardia aveano ridotto tutti i

signori della diocesi a coabitare; talmente che a fatica
si trovava alcun nobile o grande che non obbedisse alle
leggi della città[66]. Alquanti duravano ancora nei
loro castelli, massime ove li francheggiava la montagna,
circondandosi di armigeri e di donzelli, per conservare
l’antico potere: ma sebbene dissoggetti dai Comuni,
non poterono mai costituire una salda aristocrazia,
attraversati com’erano dalle altre classi. Restava dunque
che sfoggiassero in lusso e in finte prodezze, assaltando
un pagliajo od una grancia, o ferendo torneamenti,
ovvero empiendo il tempo con giocare alle palle, agli

aliossi, alla quintana, e mettersi attorno buffoni, nani,
cantastorie, sonatori: finchè impararono a vendere ai
pacifici Comuni il valore, cui si erano educati ed
esercitati.



A tal modo formaronsi i Comuni; e combinando le
idee classiche colle nuove, definivano la città essere un
convegno di popolo, raccolto a vivere secondo il diritto;
e che tutti gli uomini d’una città, e massimamente
delle principali, devono operare civilmente e
onestamente[67].



CAPITOLO LXXXII.
Effetti dei Comuni. Nomi e titoli.
Emancipazione dei servi.




Se dunque ricapitoliamo la storia del popolo, dopo
Carlo Magno ci occorre anarchia e scompaginamento
universale; città e stirpi discordi; ogni barone, ogni
guerriero animato da interessi diversi; non un pensiero
della povera plebe. La feudalità comincia a collegare
duchi e conti col vincolo di devozione allo stesso capo
e di servizj reciproci; i possessori di allodj, franchi di
ogni carico pubblico, indipendenti fra loro e quindi
antisociali, consentono o sono forzati a divenire vassalli,
cioè a prestare ligezza ad un signore, nella cui protezione
trovano un compenso alle servitù, all’omaggio,
agli obblighi. L’uomo preferisce sempre lo stato socievole
all’isolamento, e il governo feudale offriva la

combinazione per allora migliore di sforzi materiali
onde organizzare la pace e dirigere la guerra.



Nelle città non v’era modo come uno potesse distinguersi:
ignote le lettere; a soli nobili le ricchezze; dei
gregarj le armi. In conseguenza le plebi rimanevano
ancora fuori della società, e ad insinuarvele s’industriarono
i Comuni, dove conquistati e conquistatori, uomini
dipendenti dal re o dal vescovo o dai signori, venivano
fondendosi in una stessa cittadinanza, a giurisdizione
dei vescovi; poi anche da questi si emanciparono,
istituendo il Comune laico. Nè era un tremuoto popolare
che diroccasse i castelli: essi non domandavano la libertà,
ma l’eguaglianza sotto un signore, un freno alla
gerarchia feudale, o di potere in questa pigliar posto.
Per tal modo la gente bassa diventa un ordine; la ricchezza
mobile si erige a fianco alla fondiaria; e il feudalismo,
che dianzi era la società intera, si restringe a
sola la nobiltà.



L’Italia non avea di quei duchi o conti, poderosi
quasi piccoli re: l’autorità regia, annessa all’imperiale,
restava lontana e controversa; sicchè le città trovarono
minori ostacoli a costituirsi, tanto più che avevano
sugli occhi l’esempio delle marittime. Perciò, caduta la
Casa Salica, i Comuni lombardi muovono guerra ai
capitanei, togliendo loro le entrate e la giurisdizione di
conti, e la esercitano in vece loro. I Comuni si valgono
degli imperatori e dei papi per cacciar le picche più
a fondo nelle viscere de’ nemici; e li strascinano nelle
microscopiche loro inimicizie; laonde queste parziali
associazioni, combinate per salvarsi dalle baronali prepotenze
e dal politico scompiglio, vennero ottenendo o
conquistando giurisdizione particolare, diritto di guerra
e di moneta[68], governo proprio, insomma a farsi

piccole repubbliche. Gli uffiziali, non più dai vassalli,
ma sono scelti fra’ comunisti; onde sottentra l’abitudine
agli affari, e ne vengono magistrati da far fronte allo
Impero, giuristi che in parlamento potranno pettoreggiare
i capi della feudalità, e dottori alle cattedre, e
cherici che saliranno ai vescovadi e alla tiara.



Consoli era l’antico nome de’ magistrati civili, detti
alla tedesca scabini o giudici perchè principale loro
uffizio il giudicare. Altri consoli erano i capi delle
maestranze e delle compagnie mercantili, la cui efficacia
nella istituzione de’ Comuni fu maggiore che non soglia
credersi. Man mano che si affrancassero, le città attribuivano
i poteri a questi magistrati, che allora dalle
funzioni giuridiche fecero tragitto alle amministrative,
dalle particolari alle pubbliche. Il vescovo di Luni avea
guerra col marchese di Malaspina, che compose nel
1124 coll’interposto dei consoli di Lucca[69].



I consoli erano due o più: Perugia, che vuolsi già
facesse guerra a Chiusi nel 1012, a Cortona nel 49, a
Foligno nell’80 e 90, ad Assisi nel 94, era governata
da dieci consoli nel 1130, quando in piazza San Lorenzo
gli uomini dell’isola Palvese fecero la loro sommessione[70]:
Bergamo n’avea dodici: Milano sei o sette
per ciascuno dei tre ordini di capitanei, valvassori e
cittadini[71]: probabilmente anche altrove erano scelti
in questa proporzione, ovvero da cittadini e nobili,
dove questi costituissero un unico stato, o anche da uno
stato solo, che fosse agli altri prevalso. A Firenze

furono quattro, poi sei, secondo la città era divisa
per quartieri o sestieri; ma uno godeva maggior
fama e stato, e dal nome di esso qualche cronista notava
l’anno.



Nè le sole città, ma anche borghi e castellari ebbero
consoli proprj: e per mille esempj valga Pescia, non
ancora città, i cui consoli e consiglieri nel 1202 concordavano
con quelli delle limitrofe comunità di Uzzano
e Vivinaja intorno all’elezione e alle attribuzioni dei
consoli, per evitare le controversie[72].



Niuno confonda i Comuni del medioevo coi municipj
che trovammo fra gli antichi. Questi ultimi erano formati
da coloni venuti da Roma, che, sostenuti dalle
armi della metropoli, si piantavano sopra il territorio

conquistato per tenere i vinti in soggezione: nel medioevo
sono i vinti stessi che aspirano ad esser pareggiati
ai vincitori, acquistando i diritti, prima d’uomini,
poi di cittadini. Nel Comune romano il padre è in casa
sua magistrato e sacerdote: nel nuovo, il clero costituisce
classe distinta e indipendente, e l’autorità paterna
rimane circoscritta entro i limiti della pietà. Alla comunanza
romana non partecipava propriamente che
l’ordo, vogliam dire le prosapie senatorie iscritte nell’album,
per eredità trasmettendo il potere e l’amministrazione;
che se una si estinguesse, l’Ordine medesimo
sceglieva tra le megliostanti della città quella che
dovesse empiere il vuoto: pochi ricchi, in possesso della
piena cittadinanza, erano circondati da una turba di
schiavi, alle cui mani abbandonavano tutti i servizj.
Nel nuovo Comune invece, per la prima volta al mondo,
l’industria si esercita libera, e frutta ricchezze e franchigie.
In quello gli uomini di miglior diritto stanno
adunati nelle città, rimanendo alla campagna i servi:
nel medioevo i prepotenti vivono ne’ castelletti foresi,
mentre le città sono di gente industriosa, che poc’a
poco e a forza di lavoro si affranca. Colà insomma è
aristocrazia, qua democrazia: quello provvede alla
politica potenza d’una classe eccezionale, questo ai diritti
dell’intera popolazione: in quello i privilegiati si
conservano col gelosamente escludere le classi inferiori;
nel moderno ognuno si travaglia verso miglior condizione,
e nella lotta invigorisce la personalità.



Ma la prima rivoluzione dei Comuni può considerarsi
come aristocratica, tanti elementi signorili abbondarono
nella sua composizione, i quali vedremo poi sistemare
i governi, dettar leggi a tutto loro pro, combattere più
valorosamente che non avrebbe saputo una plebe inesercitata.
Dipoi si ampliò il Comune a segno, che
chiunque avesse pane e vino proprio, esercitasse mestiere

d’importanza, o si trovasse agiato di sue fortune,
ebbe parte almeno indiretta alla municipale autorità,
e contribuiva ad eleggere i magistrati nel generale
convegno degli abitanti. Allora nella classe degli uomini
liberi si trovarono accomunati gli antichi arimanni,
liberi quantunque non possessori; gli abitanti delle
città municipali, sempre rimasti indipendenti; i borghesi
affrancati delle città feudali; gli abitanti sollevati dei
Comuni; alfine anche i servi emancipati della campagna.



Ma dalla libertà civile e dall’equità suprema, ch’è ora
il fondamento d’ogni Stato, stavano ben lontane. Dappertutto
le persone rimaneano libere in grado diverso;
sopra viveva qualche antico arimanno; in alcuni Comuni,
sebbene già redenti, sussistevano borghesi del re e borghesi
dei signori, i primi più alteri e in migliore stato,
gli altri affrancati sì, ma in mezzo a parenti ed amici
tuttavia servili; poi i nobili, i liberi uomini del Comune,
del barone, dei privati; ecclesiastici privilegiati, guerrieri
assoldati, viventi con diritto straniero.



Tutto ciò derivava dal sistema feudale, che non fu
già distrutto, come sarebbe avvenuto in una rivoluzione
radicale, ma in esso presero posto i Comuni, che perciò
si potrebbero chiamare repubbliche feudali; carattere
che non vuolsi dimenticare da chi brami intenderne la
storia e le evoluzioni. I Comuni entravano nella feudale
società, traendo a sè i diritti già proprj de’ signori,
come giudizj, imposte, zecca, guerra, e via discorrete:
e conseguivano un grado in quella gerarchia, rilevando
da re o dall’imperatore, e tenendo sotto di sè
altre persone o corpi morali. Il concetto feudale non
ammette esistenza indipendente; e però i Comuni si
consideravano vassalli d’un signore, ed obbligati verso
lui a certi doveri pattuiti, siccome un uomo. Tale dipendenza
non era più del cittadino, bensì del Comune; ma
coloro che a questo non appartenessero, restavano

quasi iloti, senza impiego, nè nomi, nè le esenzioni o i
privilegi degli altri. Come membri della società feudale,
i Comuni aveano il diritto della vendetta privata, in
conseguenza la guerra. Ciascuno era poi tenuto a quel
solo per cui si era personalmente obbligato; donde una
grande indipendenza personale; e il Comune provvedeva
non al meglio degli individui, bensì all’oggetto di sua
formazione, cioè a francarsi dalle vessazioni.



In conseguenza voleasi garantire la sicurezza o la
prosperità col costituire altri Comuni nel Comune,
fossero quelli di nobili, d’ecclesiastici, di borghesi, o
i minori di ciascun’arte, o de’ singoli quartieri. E ogni
Comune avea vita propria, con magistrati, borsa, leggi,
tutto ordinato sempre alla propria conservazione, nè
cooperante al ben generale se non in gravi contingenze.



Gli elementi stessi ond’eransi formati, doveano sfiancare
i Comuni, uscendo da una società costituita guerrescamente,
e da una sovrapposizione di conquiste. Da
ciò confusione e mistura nei diritti; e per tradizione o
per usurpamento o concessione o pietà, chi l’uno assumeva,
chi l’altro; e v’avea possessi e contratti ed eredità
a legge romana, a salica, a longobarda[73]. Il signore

feudale o il vescovo a cui eransi sottratti, conservava
diritto ad alcune tasse o a privilegi, e a nominare il
magistrato coll’assistenza dei deputati comunali. All’arcivescovo
di Milano rimaneva sottomessa la parte di

città che si chiamava il Brolo; in nome di lui si proferivano
le sentenze, quantunque non vi prendesse più
parte; suo un pedaggio alle porte, sua la zecca: privilegi
ottenuti dagl’imperatori, o che forse erasi riservati
quando volontario o costretto depose l’autorità principesca
di conte della città. Quel di Genova partecipava
al governo insieme coi consoli, anche in suo nome faceansi
i trattati e si segnavano gli atti, e nel suo palazzo
s’adunava il consiglio[74].







Volta veniva che, nel medesimo Comune, sopra certi
reati avesse giurisdizione il conte, sopra altri il vescovo;
a questo pagavasi una taglia, a quello una dogana; alla
tal chiesa un canone speciale, un altro alla comunità,
un terzo all’imperatore, forse il quarto ad un privato
od al Comune confinante. Chi dunque dalla città uscisse
al territorio, passava sopra uno Stato diverso: da una
città all’altra v’era la differenza che oggi da regno a
regno: che più? una città era qualche volta divisa in

due o fin tre giurisdizioni; una ecclesiastica intorno al
vescovado, una regia intorno al palazzo o al castello,
una comunale; nè di rado ciascuna era cinta di mura
proprie, con porte che si custodivano gelosamente.
Qualche villaggio era diviso fra due o più condomini,
aventi ciascuno diverse gabelle, giurisdizioni distinte:
l’università godeva privilegio di foro pe’ suoi scolari,
le maestranze una giurisdizione sopra i loro consociati,
il monastero sopra la tal fiera da esso istituita: poi diritti
d’asilo, poi immunità personali. A Como il vescovo
riscoteva il teloneo da’ fornaj: a Pisa la pubblica pesa
era privilegio dei Casapieri della Stadera. Talora diversi
Comuni costituivano una sola repubblica senza reciproca
dipendenza, com’era in Piemonte la Valsesia, e
così i dodici cantoni della val di Maira, sottopostisi poi
ai marchesi di Saluzzo[75], e come fin oggi vediamo
ne’ Comuni de’ Grigioni. Talora un Comune ne soggiogava
altri, formando più estesa signoria.



Uniformandosi a questa natura feudale, anche i Comuni,
divenuti persone con privilegi e rappresentanza,
assunsero una bandiera propria e uno stemma. I più
dei nostri ebbero la croce, variamente colorata, partita,
campeggiata: Venezia adottò il leone del santo suo
patrono; Napoli la sirena; Sicilia le tre gambe che
ricordano la forma triquetra dell’isola; Empoli la facciata
del tempio di Sant’Andrea, attorno a cui si formò
la nuova città. Milano aveva l’insegna bianca colla croce
rossa; poi ogni quartiere spiegava insegna propria,
cioè porta Romana rosso, la Ticinese bianco, la Comacina
scaccato rosso e bianco, la Vercellina rosso sopra
e bianco sotto, la Nuova un leone a scacchi rossi e
bianchi, la Orientale un leon nero. Delle regioni di Roma,
quella de’ Monti ebbe per insegna tre monti in campo

bianco; Trevi, tre spade in campo rosso; Campo Marzio,
la mezzaluna in rosso; Ponte, il ponte Sant’Angelo
in rosso; Parione, l’ippogrifo in campo bianco; Regolo,
un cervo in campo azzurro; Sant’Eustachio, una testa
di cervo portante la croce; Pigna, una pigna. Così
delle otto compagne di Genova quella di Castello avea
per arma un castello sopra archi sormontato da una
bandiera, avente in campo bianco croce vermiglia; di
Maccagnana, partito di azzurro e bianco; Piazzalunga,
scudo terzato in palo d’azzurro; San Lorenzo, campo
ondato rosso; Portoria, orlo di rosso, e in campo un P;
Sosiglia, banda di rosso in campo bianco; Portanuova,
inquartato d’azzurro e bianco; Borgo, palato in otto
pezzi d’azzurro e argento. Altrettanto dicasi dell’altre
città.



Sul vago e artistico pavimento della cattedrale di
Siena vedesi, fatto nel 1373 a pietre tessellate, un rosone,
artifiziosamente intrecciato di nove, oltre quattro
tondi agli angoli del quadrato circoscritto; e figura lo
stemma di questa città, cioè una lupa che allatta due
gemelli, e attorno ad essa il nome e i simboli di
dodici città amiche; il leone per Firenze, il lupo cerviero
o pantera per Lucca, il lepre per Pisa, l’unicorno
per Viterbo, la cicogna per Perugia, l’elefante colla
torre per Roma, l’oca per Orvieto, il cavallo per Arezzo,
il leone rampante con rastrello per Massa, il grifone
per Grosseto, l’avoltojo per Volterra, il drago per Pistoja;
animali diversi da quelli che esse città portavano
di consuetudine.



Monza, posseditrice della corona ferrea, la improntò
sul suo suggello, nel quale già da antico leggevasi Est
sedes Italiæ regni Modæcia magni. Lucca portava
Luca potens sternit sibi quæ contraria cernit. Verona,
Est justi latrix urbs hæc et laudis amatrix. Padova,
i proprj confini, Muson, Mons, Athesis, Mare certos

dant mihi fines. Bologna, un san Pietro in pontificale,
e Petrus ubique pater, legum Bononia mater; e così
Urbs hec Aquilegie capud est Italie; — Est aquilejensis
fides hec urbs Utinensis; — Ferrariam cordi
teneas, o sante Georgi; — Salvet Virgo Senam quam
signat amenam; — Herculea clava domat Florentia
prava e Det tibi florere Christus Florentia vere. Messina
dopo i Vespri siciliani alzò lo stendardo colla croce
portata da un leone, e il motto Fert leo vexillum Messana
cum cruce signum. Pistoja scrive attorno agli
scacchi del suo stemma Quæ volo tantillo Pistoria celo
sigillo. Firenze ebbe da principio la bandiera partita
bianca e rossa, cui unì la luna rossa di Fiesole; dappoi
il giglio, o piuttosto il fior di giuggiolo (ireos florentina):
e quando i Guelfi prevalsero, si adottò il giglio
rosso in campo bianco, mentre i Ghibellini tennero il
giglio bianco, unendovi l’aquila nera imperiale. Inalberava
anche il leone, il quale pure sta nel sigillo di
Cortona colla scritta Tutor Cortonæ sis semper Marce
patrone.



Spesso l’arma era parlante: come a Torino il toro
rampante; a Monsumano e Montecatino, un monte sormontato
da una mano o da un catino; a Barga una
barca; a Pescia un pesce coronato. Gli animali stessi
dello stemma si mantenevano vivi nelle città, come a
Venezia e Firenze i leoni, una lionessa a Parma, gli
orsi a Berna, Appenzell e Sangallo. Quando i tirannetti
s’impadronivano d’un Comune, vi univano il proprio
stemma, come i Visconti diedero a Milano la vipera;
la quale poi insieme col leone veneto entrò nel petto
dell’aquila bicipite austriaca.



Nati dal bisogno sentito di esimersi da ingiuste gravezze,
non determinati da mutua fiducia ma da mutuo
timore, de’ loro poteri non trovandosi in verun luogo
la definizione e il confine, i Comuni, siccome si erano

congiurati per la difesa, congiuravansi di nuovo per
sostenere o una fazione o un capriccio; i signori per
ricuperare le giurisdizioni; i mestieri e le università
per sottrarsi ai pesi ed agli abusi: donde reciproca
diffidenza, sfrenato egoismo, gelosia che induceva a
ricorrere a particolari aggregazioni di classe o di sella,
le quali generano il sentimento di corpo, tanto micidiale
al sentimento di patria. Mancando un legame universale
fra tanti parziali, si perpetuava la lotta de’ vassalli
colle corporazioni tra sè, de’ confratelli di ciascuna
corporazione, delle suddivisioni di ciascun Comune:
mancando un freno e una direzione centrale, rompevano
a guerre, tenevansi armati nel cuor della pace,
edificavano le case a foggia di torri, e l’amministrazione
era esercitata in mezzo e coll’aspetto d’un perpetuo stato
di guerra.



Fondati non su libertà generali, ma su privilegi
esclusivi e reciproca gelosia, tutti i Comuni cercavano
prerogative a scapito degli altri; ciò che un tempo avevano
praticato i feudatarj, allora lo facevano essi, imponendo
pedaggi e taglie ad arbitrio, servizj gravissimi
ed obbrobriosi: i magistrati municipali operavano con
altrettanta prepotenza che i feudali; i prevalenti voleano
soperchiare: gli oppressi se ne rifaceano sopra chi non
fosse cittadino: l’oligarchia rinnovava le scene dell’aristocrazia
antica; anzi, nel mentre i tiranni opprimevano
l’uomo, qui toglievasi qualche volta la vita civile
a classi intere; e uno statuto milanese del Comune aristocratico,
al nobile che uccidesse un plebeo non comminava
che tenue multa.



Mal si andrebbero dunque a cercare fra quei Comuni
gli esempj della libertà politica, come oggi la intendiamo;
alla quale nulla è più avverso che lo spirito di
famiglia e di paese. Onde sottrarsi all’anarchia di
piazza, i possessori cercavano stabilire qualche ordine

restringendosi col re o coll’antico feudatario, donde i
partiti interni, fomite di nuove dissensioni. Altre volte
ricorsero a que’ signorotti medesimi da cui s’erano
emancipati, e questi, unita la forza all’abilità, riuscirono
a costituirsi tiranni. E tanto più che bastavano bensì a
frangere l’ingrata soggezione, e prevalere al barone e
al vescovo; ma allorchè que’ signori si collegassero, o
venisse contro di loro il re o l’imperatore, l’impeto, comunque
volonteroso, di borghesi e mercanti non valeva
contro eserciti agguerriti, e bisognava ricorrere a
capitani addestrati.



I Comuni dunque a principio crebbero a grande importanza,
poi cozzarono tra loro; e se in paesi stranieri,
annodatisi intorno al monarca, ebbero meno
splendore, ma condussero all’unità nazionale, qui la impedirono.
Come in fatto si sarebbe potuto maturare la
coscienza nazionale ove ciascuna comunità avendo l’occhio
soltanto a sè, nella sua piccola indipendenza per
nulla brigavasi del ben generale? anche quando nell’universale
pericolo le città s’allearono, come vedremo
nella Lega Lombarda o nella Toscana, il vincolo era
troppo lasso, troppo scarsa la civile sperienza, sicchè
potessero costituire una regolata federazione.



Nei patimenti aveano i borghesi invigorito il carattere
per modo, da sdegnare la servitù: ma è mai possibile
arricchirsi a un tratto di civile sperienza? Furono
dunque costretti procedere tentoni, parte servendo alle
idee rimaste delle antiche istituzioni municipali, parte
imitando l’ecclesiastica gerarchia, poi innovando via
via che il bisogno si sentiva o cadeva l’opportunità. Ma
se non riuscirono a coronare l’edifizio civile, niuno
corra ad incolparli prima di riflettere che costoro erano
un pugno di popolani inermi e disorganati, ignari della
guerra come della politica, circondati da villani rozzissimi
e incalliti al servire, contrastati dall’autorità regia,

dalla signorile, dalla sacerdotale; talchè ci dee piuttosto
toccare di grata meraviglia che essi abbiano osato ripudiare
la servitù e aprire la nuova era del popolo.



E immensi furono i vantaggi venuti dai Comuni, chi
li guardi meno come rivoluzione politica, che come
sociale. Mentre la scala degli antichi proprietarj scendeva
dal barone o valvassore fino al semplice fittajuolo,
quella dei redenti si elevava dal servo della gleba al
semplice libero, talchè le razze servili poterono sottrarsi
dalle nobili, per arrivare ad un’amministrazione
propria e indipendente. In siffatta comunanza d’uffizj e
di servigi ribattezzavansi nel nome di cittadini, disimparavano
a tenere come unico diritto la conquista e la
forza, e obbligati ad uscire dall’angusto circolo de’ personali
interessi per provvedere ai pubblici, ripigliavano
la coscienza delle magnanime cose.





Coi Comuni crebbe l’importanza delle famiglie e
degli individui, e in conseguenza si dovette notarli e
distinguerli meglio che non si facesse quando l’uomo
non era nulla se non per la terra che possedesse, o pel
signore cui apparteneva. L’uso latino de’ nomi, prenomi,
cognomi e soprannomi, accumulati all’eccesso negli ultimi
tempi[76], cadde coll’Impero; giacchè non rimasero
quasi che schiavi d’un nome solo, e stranieri che
un solo pure ne usavano. I nomi dei santi ebraici o
cristiani prevalsero ben presto, e si applicavano o mutavano
nel battesimo, il quale soleasi conferire in età
già fatta, ovvero nella cresima; talora le donne lo cangiavano
al matrimonio, e frati e monache conservarono
fin ad oggi di cangiarlo all’atto del professarsi. E poichè
ai costumi antichi sta tenace la Chiesa, oggi medesimo

i vescovi non soscrivono che col nome di battesimo,
e i frati si distinguono solo dalla patria, come
usava al tempo della loro istituzione.



Per quanto scarse fossero le relazioni, è facile scorgere
quanta confusione dovesse produrre l’indicarsi
l’uomo col nome soltanto[77]; tanto più che, nelle scritture,
il nome stesso ci si presenta mozzo, diminuito,
accresciuto, storpiato[78]. Vi si rimediava in parte coi
soprannomi, dedotti da qualità personali, dal luogo
d’abitazione o di provenienza, dall’impiego[79], e
spesso anche beffardi[80].







Queste però erano denominazioni personali, che non
si trasmetteano alla parentela. Solo quando i feudi si
resero ereditarj verso il Mille, da questi si dedusse il
titolo delle famiglie; donde quelli di Ro, di Este, di
Romano, di Muntecuccoli: e poichè talora veniva da
paesi tedeschi, alterandosi nel tragitto in Italia, n’è
scomparsa l’etimologia[81]. Non è però sicuro indizio
d’antico possesso d’un paese l’averne il cognome, attesochè
spesso plebeamente traevasi dalla terra da cui
uno si fosse mutato in un’altra. Ma le famiglie che
spingono l’albero genealogico più indietro del Mille, e
que’ cataloghi di vescovi, di cui si nota il casato fin in
antichissimo, sono vanità e imposture.



I Veneziani, reliquia latina, aveano ritenuto i cognomi
antichi, e tali pajono que’ Crassi, Memmi, Cornelj,
Querini, Balbi, Curzj; fin nell’800 troviamo i dogi
indicati col cognome de’ Particiaci, Candiani, Giustiniani
e simili; e in una scritta del 1090 sono firmate cencinquanta
persone, a nessuna delle quali manca il cognome[82]:
Cornuinda Molino, Stefano Logavessi, Bonfilio
Pepo, Giovanni de Arbore, Sebastiano Cancanino,
Manifredo Mauroceni, Stadio Praciolani, Domenico Contareno,
e così via. Anche Genova conservò molti cognomi
latini: Apronj, Asprenate, Balbi, Bassi, Bibulini,
Calvini, Camilli, Carboni, Cerchi, Clementi, Costa, Crarsi,
Erminj, Fabiani, Forti, Galerj, Galli, Galleni, Gavi, Gemelli,
Giusti, Graziani, Laberj, Lena, Longhi, Lupi, Mari,
Marciani, Marini, Massa, Montani, Muzj, Natta, Nigri,

Ottoni, Palma, Pansa, Persi, Persici, Pisani, Ponzj,
Ruffini, Sabini, Salvi, Serrani, Settimj, Sertorj, Staieni,
Stella, Valenti, Veri, Viviani; non gliene mancano di
greci: Bisio, Cybo, Grillo, Macarj, Medoni, Parodi, Partenopei;
e in una carta del 1117 vi si trovano nominati
i buoni uomini che presero parte a un laudo,
fra’ quali Lanfranco Roca, Oberto Maluccello, Lamberto
Gezone, Uggero Capra, ed altri quorum nomina sunt
difficilia scribere.



Era consuetudine nei nobili di rifare l’avo nel nipote,
talora anche il padre nel figlio, o riducendolo a diminutivo,
o aggiungendo juniore, novello o simile; onde
Guido Novello da Polenta, Malatestino, Ezelino da Etzel.
Siffatto nome di predilezione si trasformò spesso in casato,
onde i Pieri, i Ludovisi, i Carli, i Mattei, gli
Agnesi: o adottavasi quel d’un personaggio che si fosse
distinto, come i Degiorgi, i Delpietro: talvolta anche vi
si prefisse la parola figlio sincopata, onde i Figiovanni,
i Fighinelli, i Firidolfi; o il titolo, come i Serangeli, i
Serrislori. Talora nella bassa Italia, ad esempio degli
Arabi, enumeravasi tutta l’ascendenza[83].



A molti venne il nomignolo dalla nazione, come Franceschi,
Lombardi, Milanesi: a molti più dal soprannome
d’alcuno, ridotto ereditario, ovvero dalla sua professione
o dignità; onde i Grossi, i Grassi, i Villani, i Caligaj,
i Molinari, i Calzolaj, i Sartorj, i Malatesta, i Balbi,
i Cavalieri, i Barattieri, i Fabbri, i Cacciatori, i Ferrari,
i Cancellieri, i Medici, i Visconti, gli Avvocati, e
i tanti Confalonieri e Capitanei o Cattanei. La bella moglie
acquistò il titolo ai Dellabella; ai Dellacroce un

crociato; il pellegrinaggio a Roma ai Romei e Bonromei:
l’amore di re Enzo prigioniero per una fanciulla
bolognese è ricordato nei Ben-ti-voglio; un’invenzione
preziosa nei Dondi dell’Orologio. Poi il carretto, la
rovere, il tizzone, la colonna, la spada, la luna, la stella
che uno assumeva per impresa del torneo o per stemma
nelle spedizioni, diventava nomignolo; come il colore
bianco, rosso, verde, nero, di cui si divisava nelle comparse,
o che distingueva la fazione.



Son dunque i cognomi o aristocratici, dedotti dalla
terra o dallo stemma; o borghesi, derivati dal mestiero;
o popoleschi, tratti dai soprannomi; e molti rustici,
dalla località o dalla coltivazione, come i Demonte,
Dell’era, Dellavalle, Delprato, Delpero, Dellavernaccia.
Si sbizzarrì poi assumendo nomi che consonassero o
contrastassero col cognome, onde Castruccio Castracani,
Spinello Spinelli, Nero Neri, Buontraverso de’ Maltraversi,
e somiglianti.



I Latini usavano lo schietto tu, dicevano semplicemente
Cesare saluta Mecenate, ed Augusto ricusò fermamente
il titolo di dominus, e s’adontò quando si
volle offrirlo a’ suoi nipoti. Tosto però l’accettarono i
successori suoi, e fin nelle medaglie trovasi surrogato
a quel di divus: indi irruppero titoli più pomposi, di
nobilissimo, felicissimo, piissimo: religiosissimo fu
intitolato Costante da un concilio, dopo convertiti i
Donatisti dell’Africa: poi nelle acclamazioni il senato
fe gara di aggettivi encomiastici agl’imperatori. Allora
pure invalse di non parlar più alla persona loro direttamente,
ma alla clemenza, alla celsitudine, all’eternità
di essi. Nell’ordinamento del Basso Impero, la gerarchia
delle cariche vedemmo distinta coi titoli d’illustre,
illustrissimo, eccelso, chiaro.



Coi Barbari tornò la semplicità antica, ma al tu fu
sorrogato il voi; il titolo di domnus, proprio di vescovi,

abati e re, s’accomunò a tutti i monaci; più tardi
se l’arrogarono anche i laici, raccorciato in don. Ambito
era il nome di cherico, che sonava uom di lettere,
per contrapposto di laico od illetterato[84]; indizio di
tempi, in cui la scienza era tutta ristretta ne’ sacri
recinti.



Nel secolo XIV, monsignore intitolavasi un principe
della Chiesa, messere un cavaliero e gentiluomo, e madonna
la moglie sua; maestro l’avvocato o magistrato
o chi sapesse, il che continuano gl’Inglesi. Nelle legazioni
del Cinquecento vediamo col tu trattati ancora
gli ambasciadori dalle repubbliche e dai principi; e
«s’usa comunemente (dice il Varchi de’ Fiorentini nel
XVI secolo) se non è distinzione di grado e di molta
età, dire tu e non voi ad un solo; e solo a cavalieri e
canonici si dà del messere, come a’ medici del maestro,
e ai frati del padre». Dagli Spagnuoli ci fu poi attaccata
la prurigine dei titoli; quando Carlo V s’intitolò
maestà, moltiplicaronsi le altezze, e colle aggiunte di
serenissima e di reale; l’eccellenza restò ai nobili,
tanto che Urbano VIII nel 1631 trovò pei cardinali il
nuovo titolo d’eminenza: quelli di cavaliere, dottore,
notajo, conte del sacro romano imperio furono pascolo
della vanità borghese.







Nell’attuazione dei Comuni, tra i fatti isolati se ne
consumava uno grandissimo, l’emancipazione del servo.
Sempre la religione vi si era adoperata, e molti per
pietà e per salvezza dell’anima propria affrancavano i
loro schiavi[85]. I Comuni, appena costituitisi, aprivano
asilo ai servi cui riuscisse importabile il giogo del padrone,
o a denaro li ricompravano; e quando movessero
in armi contro i baroni del contorno, li sollecitavano
a vendicarsi in libertà, sicchè fuggendo lasciavano
questi indeboliti, mentre invigorivano la città. Si estesero
le manomessioni, e talvolta vennero affrancati
tutti gli abitanti d’un borgo, o certe professioni. Così
a Bologna nell’anno 1256 il prefetto Bonacursio raduna
anziani, consoli, maestri dell’arti e dell’armi, e tutti i
membri del grande e del piccolo Consiglio, e propone
si liberino i servi e le serve del Comune tutto. Passato
il partito, si stanzia chi ne possiede li venda al prefetto
e al pretore, per soldi dieci se di quattordici anni, otto
se meno, sborsati dall’erario; e furono annoverati tra i
fumanti, coll’obbligo di dare certa quantità di grano[86].
Erano descritti in un libro chiamato Paradisum dalla
parola con cui cominciava, e dove esponeasi la creazione

dell’uomo, il peccato, la redenzione, per la quale
gli uomini son rifatti liberi: laonde Civitas Bononiæ
quæ semper pro libertate pugnavit, avea redenti a
prezzo i servi, statuens ne quis, adstrictus aliqua servitute,
in civitate vel episcopatu Bononiensi deinceps
audeat commorari, ne massa tam naturalis libertatis,
quæ redempta pretio, ulterius corrumpi possit fermento
aliquo servitutis, cum modicum fermentum
totam massam corrumpit, et consortium unius mali
bonos plurimos dehonestet. Un atto solenne del 1289
appella a uno statuto del Comune di Firenze, pel quale,
essendo di naturale diritto la libertà individuale e il non
dipendere ciascuno che dal proprio arbitrio, laonde le
città pure e i popoli si schermiscono dall’oppressione,
e i proprj diritti difendono e sviluppano, veniva provveduto
che nessuno, di qual paese o condizione si fosse,
potesse comprare, o altrimenti acquistare coloni, servi,
censiti, nè angherie o altro vincolo alla libertà delle
persone[87]. Due anni dopo, la legge fu confermata,
perdonando a quei che l’avessero trasgredita per lo
addietro.



Erano tentativi isolati, come ogn’altra cosa di quel

tempo; nè un generale provvedimento per abolire la
schiavitù mai fu preso: pure si vedono scemare i
servi personali nel XII e XIII secolo, succedendovi i famigli
o servi moderni, i quali a volontà possono togliere
congedo dal padrone. Le chiese, che erano state
di tanto sollievo agli schiavi, furono di ritardo alla totale
loro affrancazione, atteso che non credeansi in diritto
d’alienare le proprietà, delle quali l’attuale investito si
considera solo utente: la stessa larghezza con cui li
trattavano, facea non si trovasse tale schiavitù ripugnante
all’umanità e alla religione. Perciò servi della
gleba in Italia trovanti ancora nel secolo XIV.



Nei capitoli del 1296 di Federico I d’Aragona pel
legno di Sicilia, frequente memoria ricorre di schiavi
anche cristiani; del qual tempo anche lettere papali e
contratti ne menzionano: tra i Veneziani ne incontriamo
eziandio nel seguente, come nel Friuli sottoposto al
patriarca d’Aquileja[88]. Del 1365 abbiamo un contratto,
ove uno schiavo consente di passare da uno
ad altro padrone[89]. Fra i provvedimenti fatti per

sostenere la guerra di Chioggia, s’imposero tre lire
d’argento il mese per ogni testa di schiavo; anzi nel
1463 i Triestini obbligavansi a restituire ai Veneziani
i loro schiavi disertori[90].



A contatto con paesi non cristiani, i nostri poterono
trarne di là, o imparare a tenerne per lusso, talchè
la schiavitù si prolungò sotto la forma domestica. Gli
statuti di Lucca fin nel 1537 dichiarano che il padrone
d’una schiava può costringere il violatore di essa a
comprarla pel doppio valsente, oltr’essere multato in
cento lire. Le leggi genovesi opponeansi al trasportare
gli schiavi in terra d’Egitto[91]; ma il divieto si eludeva
col recarli a Caffa, dove il soldano spediva a farne
accatto, giovandosi della franchigia di quel porto. Lo
statuto criminale di Genova del 1556 pronunzia pene
contro chi ruba schiavi, e considera il servo qual proprietà
del padrone[92]: quello dell’88 lo tiene qual
mercanzia, e caso che devasi far getto, si riparta il danno

per æs et libram all’antica, comprehensis pecuniis,
auro, argento, jocatibus, servis masculis et fœminis,
equis et aliis animalibus. Probabilmente questi

tardi servi erano di gente infedele, e massime prigionieri
musulmani, quando la tolleranza religiosa neppur
di nome si conosceva. Altre volte i soldati per abuso
della vittoria vendevano schiavi i vinti, come i ribaldi
dello Sforza fecero nel 1447 coi Piacentini: alla schiavitù
condannavano pure le scomuniche. N’era però sempre
tenuissimo il numero: come eccezione si notavano
nel catasto delle città; e voglionsi intendere piuttosto
come dipendenti, giacchè il famoso Bartolo a’ suoi
tempi già dichiarava che servi propriamente detti non
v’erano più.



Nei Comuni adunque non s’ebbero i vantaggi rapidi

d’una subitanea e radicale rivoluzione; ma neppure la
terribile responsalità d’un’insurrezione fallita. Riuniti
per la resistenza, ponendo questa per primo dovere e
mezzo e scopo, invece di sistemare aveano a distruggere,
invece di fondare sconnetteano. Nella lotta si vince,
ma l’odio sopravive e diventa seme di discordie; i dinasti
mal frenati si rialzano per soggiogare i Comuni;
i re ingrandiscono favorendo questi; la spada prolunga
la guerra contro l’industria e la capacità. Que’ mali
passarono, ma restano gli effetti; resta la rivoluzione
da loro operata, perpetua e legittima come quelle che
migliorano la sorte delle classi numerose: lo schiavo

non è più cosa, ma uomo, dall’impersonalità sollevato
ad avere nome proprio e responsalità: nè sforzi e
sangue e rovine pajono soverchi a questo fine sacrosanto.
Dove a pochi è data la forza e l’intelligenza, facile
è guidar la moltitudine: dove tanti esercizj s’aprono
alle facoltà morali e intellettive, come avviene nelle fazioni,
grandemente sono eccitati gl’ingegni, e ne esce
una gente operosa, accorta, che cerca e trova mille
occasioni di segnalarsi: e l’uomo dall’angustia degl’interessi
domestici volgendosi alle pubbliche cose, mentre
cresce di pratica, nobilita le passioni, dilata l’accorgimento,
scopre e pondera i diritti. Che se a noi Italiani
i Comuni non lasciarono una patria, lasciarono la dignità
d’uomini; ed offrono nella storia moderna le prime
di quelle pagine, tanto attraenti, dove si vede un popolo
travagliarsi contro i suoi oppressori, ingrandire
col proprio coraggio, rassodarsi con opportune se non
sempre savie istituzioni.



CAPITOLO LXXXIII.
I Comuni lombardi. Lotario II e Corrado III imperatori.
Ruggero re di Sicilia. Arnaldo da Brescia.




Sciolta la servitù della gleba, raccolti sotto un’amministrazione
e una giudicatura sola i tre ordini ridetti
cittadini, e da tutti scegliendo i consoli, e una specie
di unità ricevendo dalla supremazia del papa, l’Italia
trovavasi in essere di nazione assai più che non la Francia
o la Germania. Non condensata, è vero, intorno ad
una reggia, ma vigorosamente ripartita attorno ai tre
centri d’autorità, il castello, la chiesa, il palazzo comunale,
sarebbe camminata ad altissime fortune se gl’imperatori

non l’avessero scompigliata col crearsi un
partito.



Deboli erano questi, in Germania osteggiati dai maggiori
feudatarj, che aspiravano alla sovranità territoriale;
e in Italia dai papi nel lungo certame delle Investiture.
Enrico V, ambizioso ed avido ma operoso,
accorto, sprezzatore della pubblica opinione, poco sopravisse
all’accordo di Worms col papa, e in lui si
estinse la stirpe francona, che avea per un secolo dominato
la Germania. Lotario II datogli successore (1125), rassegnò
il suo ducato di Sassonia, e molt’altri possedimenti
al genero Enrico di Baviera, della casa Guelfa:
glieli disputò Federico il Losco di Hohenstaufen duca
di Svevia, uno degli aspiranti al trono germanico: sicchè
fra le due case cominciò l’inimicizia, che, dopo mutato
natura ed oggetto, sconvolse Germania e Italia sotto il
nome di Guelfi e Ghibellini.



Questi ultimi traevano il nome dal castello di Waiblingen
nella diocesi di Augusta, appartenente agli
Hohenstaufen; gli altri dalla famiglia bavarese dei
Guelfi d’Altdorf. Azzo, marchese di Lombardia, morendo
centenario nel 1097, avea lasciato tre figli:
Guelfo, che, come nato da Cunegonda erede dei
Guelfi di Baviera, andò a ducare questo paese, e divenne
stipite della casa di Brunswick, salita poi al trono
d’Inghilterra; Ugo si condusse alla peggio, e vendè
le proprie ragioni all’altro fratello Folco figlio di Garsenda
principessa del Maine, e progenitore dei marchesi
d’Este in Italia. Signoreggiava egli il paese dal
Mincio fin al mare, cioè Este, Rovigo col Polesine,
Montagnana, Badia, oltre molte terre nella Lunigiana e
nella Toscana. Guelfo ne pretendeva una porzione; e
venuto a ripeterla coll’esercito, collegandosi al duca di
Carintia e al patriarca d’Aquileja, di molti paesi s’impadroni:
infine fu stipulato che la linea di Germania

tenesse un terzo della città di Rovigo e la terra d’Este,
senza pregiudicare alle pretensioni che ostentava sull’eredità
della contessa Matilde.



Da questa linea proveniva Enrico, che per la cessione
di Lotario era divenuto il più ricco signore d’Europa
e il più potente di Germania, tenendo una serie
di paesi dal mar Baltico al Tirreno. Ma dalla parte
ghibellina Corrado duca di Franconia, fratello di Federico
il Losco, aveva redato di qua dell’Alpi i beni
allodiali della casa Salica, e scese in Italia cercandone
la corona. Un principe non d’altre forze provveduto che
di quelle somministrategli dal paese, non poteva riuscir
pericoloso alla nascente libertà, onde fu il ben arrivato.
A Milano lo storico Landolfo di San Paolo e il
cavaliere Ruggero de’ Crivelli, deputati dall’arcivescovo
Anselmo, discussero le ragioni dei due principi emuli
davanti al popolo, il quale indusse il metropolita a
coronar re Corrado (1128): molte città gli prestarono omaggio
e doni; ma Pavia, Novara, Piacenza, Brescia e Cremona
stettero contrarie a Milano, fin a dichiararne
scomunicato l’arcivescovo che aveva unto l’usurpatore;
anche la Toscana repugnò da lui; e Onorio II papa,
che aveva riconosciuto imperatore Lotario, scomunicò
questo pretendente. Il quale tentò invano occupar Roma;
sicchè gli stessi che s’erano chiariti a lui favorevoli
per farsene un appoggio, l’abbandonarono quando il
videro incentivo di guerre. Maneggiatosi alcun tempo,
egli si riconciliò con Lotario, e dopo essere stato a
carico de’ Milanesi e Parmigiani, partì dall’Italia covando
contro i Comuni lombardi un dispetto che trasmise
al nipote Federico Barbarossa.



Essi Comuni, appena costituitisi, esercitavano nimicizie
un contro l’altro; e particolarmente in quel piano
che dalle alpi Retiche e Leponzie declina sino al Po
ed al mare, ricco di nove città indipendenti, Como,

Bergamo, Brescia, Milano, Lodi, Crema, Cremona,
Pavia, Novara, frequenti appigli di risse porgeano i
terreni confinanti, le rivalità di mercato, la comunanza
delle acque irrigatorie. Presosi quel diritto del pugno,
cioè della guerra particolare, che fin là avevano esercitato
i feudatarj, i Comuni, non compressi da superiorità
materiale, non da morale ritegno, abbandonavansi
a quella ostilità di vicini a vicini, che sembra
inesorabile maledizione degl’Italiani. Non avevano ancor
finito di abbattere i conti rurali, e già rompevano
guerra (1110) Cremona a Crema e Brescia, Pavia a Tortona,
Milano a Novara e Lodi; l’ambizione e la forza davano
ai poderosi il desiderio e l’ardire di opprimere i deboli.



Pavia, memore di essere stata sede dei re goti e
longobardi, e Milano superba d’antichità, di vasto territorio,
di popolazione maggiore e della superiorità
metropolitica, gareggiavano di preminenza, e si contrariavano
in ogni fatto. Nella lite delle Investiture
Pavia propendeva alla parte imperiale, alla pontifizia
Milano, con cui parteggiarono Lodi, Cremona, Piacenza;
e per insinuazione della contessa Matilde, giurarono
lega di vent’anni onde osteggiare re Enrico, e
sostenere Corrado quando al padre si ribellò. Le due
parti erano equilibrate di forze; e poichè nessuno stabile
nodo le congiungeva, era sicura della vittoria quella
che arrivasse ad isolar la rivale. In fatto, secondo preponderasse
una parzialità o l’altra, le città mutavano
bandiera; e girati pochi anni, a Milano troviamo unite
Crema, Tortona, Parma, Modena, Brescia (1117); mentre con
Pavia parteggiavano Cremona, Lodi, Novara, Asti, Reggio,
Piacenza.



Quella mescolata che allora si faceva delle prerogative
secolari colle ecclesiastiche, portava a nuove scissure.
Crema col suo contado, che chiamavasi Isola di
Folcherio, era stata a giurisdizione de’ marchesi di

Toscana, fin quando nel 1098 la contessa Matilde ne
fe cessione al vescovo e alla città di Cremona. Tale
dipendenza spiacque ai Cremaschi, che coll’armi assicurarono
la propria libertà: ma di qui cominciarono
nimicizie lunghe e vergognose[93].



Milano pretendeva non solo alla superiorità che il
suo metropolita traeva dal posto gerarchico, e per cui
ordinava i vescovi della provincia e li convocava a
concilio; ma che a lui competesse anche l’eleggerli,
mentre le chiese particolari tenevano gelosamente al
diritto antico di nominare i proprj pastori. Da ciò elezioni
tempestose, contrastate, doppie, complicate dall’appoggio
del papa e dell’imperatore, e per le quali il
litigio delle Investiture dalle sommità sociali scendeva
fin a contingenze affatto particolari. Per simili ragioni,
e insieme per gelosia del ricco mercato che vi si teneva,
i Milanesi campeggiarono Lodi, rinnovando le
ostilità, cioè lo sperpero della campagna e la rapina
delle messi per quattro anni, in capo ai quali ridottala
per fame, la smantellarono (1111); gli abitanti dissiparono in
sei borgate del contorno, sottoposte a rigide condizioni;
sciolsero il ricco mercato, nè Lodi-vecchio risorse più.



Eguale contesa per l’elezione dei vescovi cagionò la
guerra di Milano contro Como, descritta da un rozzo
poeta contemporaneo[94], dolente di pubblicare il duolo
anzichè la letizia d’un popolo da molti secoli fiorente.
Aveano i Comaschi eletto canonicamente Guido de’ Grimoldi
di Cavallasca; mentre il milanese Landolfo da
Carcano, destinatovi da Enrico V, si fece ordinare dal
patriarca d’Aquileja, parziale d’esso imperatore; intruso
di rapina nella sede, procurava mantenervisi ad

onta del popolo, e fortificatosi nel castello di San Giorgio
presso Maliaso sul lago di Lugano, scialacquava in
privilegi e donazioni il patrimonio della mensa. Risoluti
a tor di mezzo lo scisma e lo sperpero, i consoli comaschi
Adamo del Pero e Gaudenzio da Fontanella coi
vassalli di Guido vi assalgono Landolfo, e fattolo prigione,
lo consegnano a Guido. Essendo nella mischia
rimasto ucciso Ottone insigne capitano milanese (1116), Giordano
da Clivio arcivescovo di Milano, invece d’insinuare
pace e perdono, espone alla basilica Ambrosiana le vesti
insanguinate e le vedove degli uccisi, le quali strillando
chiedono vendetta; e serrata la chiesa, egli dichiara
resteranno sospesi i sacramenti, finchè non sia vendicato
il sangue sparso.



In quelle assemblee tumultuose, dove la passione è
unica consigliera, e l’urlo predomina sulla ragione, fu
decretata la guerra; i Milanesi, mandato un araldo a
denunziarla, assalsero Como, e incominciarono una
guerra, paragonata all’assedio di Troja per la durata,
e meglio per l’accordarsi delle forze lombarde contro
una sola città.



Il guerreggiare d’allora non conduceva a pronti
esiti, come le imprese comandate e dirette da volontà
unica e robusta. Un Comune avea ricevuto un torto, e
nel consiglio erasi decisa la guerra? più giorni rintoccava
la campana, acciocchè gli uomini capaci s’allestissero
d’armi; uomini che mai non s’erano esercitati
insieme, che fin allora aveano badato ai campi o alle
arti, e che non usavano nè vestire nè armi uniformi,
unicamente diretti a vincere e far al nemico il peggior
male. A buona stagione traevasi fuori il carroccio, e
dietro e attorno a quello moveva la gente contro il territorio
nemico, stramenava le campagne, sfasciava i
casali, rapiva gli armenti che non avessero avuto tempo
di ridursi nel recinto della città, alla quale poi mettevasi

assedio, procurando il più delle volte prenderla
per fame, giacchè, prima de’ cannoni, le terre murate
aveano sempre il vantaggio sopra gli assalitori. Nelle
guerre feudali vedemmo i soldati abbandonare il capo
a mezzo dell’impresa, allo scadere dell’obbligato servizio.
Qui gli assalitori erano gente che avevano campi,
arti, famiglia, interessi, onde mal sopportavano i diuturni
accampamenti, e alla mietitura o all’avvicinarsi
della vernata tornavano a casa a rifocillarsi, per ripigliar
poi col nuovo anno la campagna.



Di tal guisa fu condotta la guerra contro Como. I
Comaschi erano valorosissimi fra i Lombardi, come
montanari e avvezzi in opra di caccia e battaglie: e
chiuso colla Camerlata e col castello Baradello il passo
verso Milano, poterono impedire gli approcci al patrio
suolo. Li secondavano gli abitanti della Vallintelvi, intrepidi
petti, e insieme abilissimi a inventare congegni
militari. Maggior numero di città prese parte con Milano,
quali Cremona, Pavia, Brescia, Bergamo, la Liguria,
Vercelli colla mercantile Asti, e colla contessa di
Biandrate recante in braccio il giovane figliuolo: Novara
venne spontanea, invitata la forte Verona, e Bologna
dotta nelle leggi, e Ferrara non meno famosa che
Mantova per bravissimi arcadori, e Guastalla e Parma
coi cavalieri della Garfagnana, benchè avesse guerra
con Piacenza[95]. La politica gli avrebbe stornati dal
favorire la poderosa città contro la inoffensiva, ma
v’erano costretti dalla prepotenza. Ch’è peggio, gli abitanti
dell’isola Comacina e di quei contorni si chiarirono

ostili a Como, sicchè anche il lago fu contaminato di
battaglie navali. Fin a Varese si allargò la guerra e al
lago di Lugano; ardite le fazioni, alterni i successi; or
una parte or l’altra innalzavano al cielo inni per vittorie
fratricide. Se non che fra tanto ardore poca era l’abilità,
pochissima la disciplina, nessuna autorità preponderante;
e come avviene nelle mosse tumultuarie,
ognuno volea comandare, nessuno obbedire. La campagna
era una desolazione, straziati i fecondi oliveti e
le vigne della spiaggia, rapite le mandre.



Moriva intanto il vescovo Guido, causa e fomento
della guerra; moriva esortando a star saldi nella cattolica
fede e nella carità e difendere la patria. I Comaschi
aveano perduto molti valorosi; soffrivano da dieci anni
di devastazione sì per terra, sì dal lago, del quale la
sponda orientale apparteneva ai Milanesi, che con tutti
i loro alleati s’accinsero all’estremo sforzo. Tratti legnami
da Lecco, ingegneri e costruttori da Genova e
Pisa, strinsero dappresso la città (1127), i cui abitanti, sprovveduti
d’ogni altro riparo, l’abbandonarono notturni,
per ricoverarsi nel munito borgo di Vico; e quivi interposero
di pace Anselmo arcivescovo di Milano. E ne
fu condizione, che, salve le vite, si sfasciassero le mura
e le fortificazioni della città e dei sobborghi; Como riconoscesse
Milano con annuo tributo. Eppure i vincitori
sfrenati posero a sacco e fuoco la città, menarono in
cattività agricoltori, servi, cittadini. Non s’aveano allora
guarnigioni per tener in ceppi i vinti, e perciò bisognava
disperderli: in fatto i Comaschi furono costretti abitare

all’aperto, pagare annualmente il viatico e il fodro, e
smettere il solito mercato. Ciò per altro non li privava
del governarsi a comune, con leggi e magistrati proprj.



Di questa guerra narrammo le particolarità, come
esempio di tutte le altre allora agitate. Ne inorgoglì
Milano, che poco poi osteggiò Crema, e tutta Lombardia
andava a scompiglio per fazioni interne; laonde papa
Innocenzo II s’argomentò al riparo spedendo san Bernardo,
borgognone, fondatore de’ Cistercensi ed anima
della società cristiana di quel tempo. Ne’ monasteri non
voleva egli si cercasse un rifugio contro il mondo, bensì
forza di combatterlo e guidarlo; l’operosità essere principio
di salute, e perciò i monaci addestrava alle lettere
e all’agricoltura. Dottissimo coi teologi, popolarissimo
coi campagnuoli, vigilava sull’intera cristianità, maneggiava
gl’interessi delle nazioni, pur sempre ribramando
la sua devota solitudine, alla quale tornava appena
avesse finito di riconciliare i re, di far riconoscere i
papi, o di spingere tutta Europa contro l’Asia; e preparava
libri che il fecero collocare allato ai santi padri,
e fra gli ascetici prediletti alle anime contemplative.
Quand’egli calò in Lombardia, accorreva la gente per
udirlo, e il riceveano a ginocchi, e mettendo fuori argento,
oro, arazzi, quanto aveano di meglio; e beato
chi ottenesse un filo della sua tunica. Riuscì egli ad
esaltare lo zelo, sicchè uomini e donne si vedeano in
capelli raccorci e vesti dimesse, e sulle tavole acqua
invece dei vini generosi; liberati prigionieri, emendati
i costumi, e ciò che più era difficile, ristabilita dappertutto
la pace. I Milanesi, meravigliati all’unione di tanto
senno con tanta bontà, il voleano arcivescovo (1135); ma egli,
per cui i gradi e le comparse erano una condanna, s’affrettò
di tornare alle maschie voluttà della solitudine
penitente, lasciando presso Milano il monastero di Chiaravalle,
dal quale e dagli altri di Morimondo e di Cerreto

i Cistercensi tolsero a sanare le pantanose pianure,
introducendovi i prati irrigatorj, la fabbrica de’ formaggi
e la coltivazione del riso.



Non avea fatto che partire Bernardo, e gli sdegni
ribollirono; e Cremona e Pavia, dove l’eloquenza di lui
poco aveva approdato, si ritorsero contro Milano. Il
vescovo pavese guidò le milizie; e i Milanesi non solo
lo sconfissero, ma lui stesso fecero prigioniero con
molti de’ suoi, i quali rimandarono colle mani legate al
tergo, e attaccato un fascetto di fieno acceso tra i fischi
plebei. Tornarono i Pavesi alla riscossa, ma a Maconago
furono rotti ancora. I Milanesi portarono pur guerra a
Novara e Cremona, la quale oppose loro il castello di
Pizzighettone sull’Adda. Violenze che partorivano violenze,
e colle violenze doveano finire.



Quel che intitolavasi regno d’Italia era diviso tra
molti feudatarj, quali il marchese di Monferrato tra gli
Appennini, il Po e il Tànaro; il marchese del Vasto, che
poi fu detto di Saluzzo, fra il Po e le alpi Marittime;
ai quali due s’interponeva il contado d’Asti, e accanto
quel di Biandrate che dominava il Canavese fra la Dora
Riparia e la Baltea. Gl’imperatori, per assicurarsi il
passo in Italia, aveano sottoposto a duchi tedeschi anche
il pendio meridionale dell’Alpi; onde la Baviera stendeasi
fin a Bolzano, cioè di qua dall’alpi Retiche che ci
separano dai Tedeschi; i Guelfi e il ducato d’Alemagna
fino a Bellinzona, di qua dalle Lepontine; quel di Svevia
fino a Chiavenna, di qua dalle Retiche; le alpi
Giulie erano a dominio del duca di Carintia, al quale
furono recate la contea di Trento, e le marche di Verona,
d’Aquileja, d’Istria, tenendo in rispetto la Lombardia
da un lato, dall’altro gli Ungheresi. Ma i re
tedeschi, intenti ad assicurare la prevalenza della gente
germanica sopra la slava, vollero estenuare la Carintia,
sicchè abbondarono di concessioni col Veronese, che

poi da quella restò separato del tutto quando i patriarchi
d’Aquileja ebbero la sovranità del Friúli, poi dell’intera
Istria, succedendo alle famiglie ereditarie degli
Eppenstein, Sponheim, Andechs. Allora Verona, tornata
italiana, maturò pur essa i germi repubblicani, sotto un
vescovo cui dava importanza il custodire gli sbocchi
dell’Alpi e il passo del fiume, che coprono l’Italia dai
Tedeschi.



Il marchese Obizzo Malaspina, oltre la Lunigiana,
avea possessi nel confine di Cremona, e da Massa presso
il Lucchese fino a Nazzano presso Pavia: tratto di settanta
miglia[96]. La Casa savojarda di Morienna usciva
dalle sue valli allobroghe per allargarsi sempre più di
qua dall’Alpi, occupando i marchesati d’Ivrea e di Susa;
e Ulrico Manfredi, al tempo d’Enrico I, possedeva dall’alpi
Cozie fin alla riviera di Genova, e da Mondovì ad
Asti: la qual città era signoreggiata da un suo fratello
vescovo. Ma troppo spesso suddivisa per eredità, la
casa di Savoja non accennava all’importanza che trasse
più tardi dalla sua postura.



Nell’Appennino toscano avanzavano conti e marchesi
e molti dominj immuni di nobili; ovvero monasteri,
badie, beni vescovili isolati, sceveri dal movimento repubblicano.
La potenza dei marchesi, poi della contessa
Matilde, avea nell’Etruria frenato le fazioni, e assicurato
il predominio papale, sicchè rado o non mai s’era veduto
un vescovado diviso fra due competitori. I governi
liberi vi tardarono dunque a svolgersi fin quando, disputandosi
fra il papa e l’imperatore la successione a
quella signoria, i popoli, incerti a chi obbedire, furono
men soggetti ad entrambi i competitori, e nella negligenza
di questi provvidero da sè al proprio ordinamento.







Roma offriva sempre gran mescolanza d’antichissimo
e di novissimo, e dei tre elementi di popolo, di feudo,
di sacerdozio. Prefetto, consoli, senato offrivano una
costituzione repubblicana, i feudatarj e i castelli rappresentavano
il diritto della spada, il papa la sovranità;
e si urtavano e prevaleano a vicenda. Nel X secolo,
tutto forza, sormontarono i feudatarj, oligarchia turbolenta,
che quasi assorbì la ecclesiastica. Colla restaurazione
degli Ottoni la nobiltà fu repressa e il papato
rialzossi, appoggiandosi però allo straniero, che riservava
a sè la moneta e la giustizia.



I pontefici, mentre aveano assodata l’autorità su tutto
il mondo, pochissima ne godevano nella città di loro
residenza. Per le ripetute donazioni imperiali dominavano
l’antico ducato di Roma, l’Esarcato e la Pentapoli:
ma erano cinti da robusti signori, quali il duca di Spoleto
nell’Ombria meridionale, nel Piceno e in parte del
Sannio; a mezzodì il marchesato di Guarnerio fra gli
Appennini e l’Adriatico, da Pésaro ad Osimo; di qui alla
Pescàra quel di Camerino e di Fermo; quel di Teate
dalla Pescàra a Trivento: principi indipendenti non appena
l’imperatore avesse vôlto le spalle all’Italia. Le
città poi a levante del Lazio e a maestro della Toscana
formavano altrettanti ducati sotto vescovi e signori. La
stessa campagna romana era sparsa di signorotti, che
da Palestrina, da Tùsculo, da Bracciano ne faceano infelice
governo, impedivano la coltura de’ campi, e perfino
nei sepolcri di Cecilia Metella e di Nerone, o nelle
terme di Caracalla fortificandosi, teneano serva ai loro
capricci l’antica capitale del mondo: fra le sue mura
stesse, sovente una fazione dal Coliseo, un’altra dalla
torre di Crescenzio, una terza dal Pincio venivano a
provocarsi.



Urbs, cioè la città per eccellenza, chiamavasi Roma,
e senato il suo consiglio comunale come ai tempi di

Cesare e di Scipione. Dieci elettori di ciascuno dei tredici
rioni della città, ogn’anno sceglievano cinquantasei
senatori; è probabile fossero tutti nobili, e che alcuni
formassero per turno il consiglio secreto del patrizio,
rappresentante della repubblica. Geroo, prevosto di
Reichersperg, nel 1100, scrive ad Enrico prete cardinale: — I
senatori romani giudicano delle cause civili;
le maggiori e universali spettano al pontefice o al suo
vicario, ed all’imperatore o al vicario di lui prefetto
della città; il quale la dignità propria rileva da entrambi,
cioè dal papa a cui fa omaggio, e dall’imperatore da
cui riceve le insegne della dignità, cioè la spada sguainata.
E come coloro cui spetta guidar l’esercito sono
investiti col vessillo, così per lungo uso il prefetto della
città è investito colla spada, sguainata contro i malfattori.
Il prefetto della città poi della spada usa legittimamente
a sgomento de’ malvagi e conforto dei buoni,
a onor del sacerdozio ed a servizio dell’Impero»[97].



I nomi pomposi mal mascheravano il decadimento,
giacchè i palazzi si sfasciavano[98]; la liberazione di
Roberto Guiscardo avea ridotto deserti i quartieri fra
il Coliseo e il Laterano, che la mal’aria finì di spopolare;
il suo territorio abbracciava angusto circuito, di
là del quale Roma trovava nemici i Comuni di Albano
e di Tusculo come ai tempi di Romolo, ed ogni primavera
bisognava uscire a combatterli, e devastare la già
povera campagna. Unica ricchezza della città erano il

denaro e i forestieri che vi traeva la presenza del papa:
ma mentre questo nella restante Italia era venerato
come capo del partito nazionale e tutore della libertà,
quivi era esoso come principe; spesso n’era cacciato
dai signori che ricusavano stargli dipendenti; ma il
popolo che, con vezzo non più disimparato, avea
gridato Morte e Fuori, ben tosto ne sentiva bisogno
e desiderio, e gridava Viva e Torna, con quegli schiamazzi
plateali che stoltamente si giudicano pubblico
voto.



Dividevano allora la città due fazioni, guidate l’una
da Leone de’ Frangipani, l’altra da Pier di Leone; e
con violenze e tranelli faticarono a dare un successore a
Calisto II. I Frangipani portavano Lamberto vescovo
d’Ostia (1124), che prevalse col nome di Onorio II: ma alla
costui morte si rinnovano bucheramenti e tumulti a
favore d’un figliuolo di Pier di Leone: e sebbene i
migliori s’accordino ad eleggere Gregorio cardinal di
Sant’Angelo (1130), che volle chiamarsi Innocenzo II, gli altri
vi oppongono il loro creato col nome di Anacleto II[99],
e ne nasce uno scisma scandaloso. Anacleto colle spoglie
della basilica Vaticana compra fautori ed armi;
Innocenzo, che non poteva se non tenersi nei palazzi
muniti dei Frangipani, stabilisce andarsene, e dalle
navi pisane portato in Francia, in Inghilterra, in Germania,
ricevette omaggio e riverenza, giovato dall’eloquenza
di San Bernardo. La cella di questo, al concilio
di Pisa, vedeasi affollata di prelati, ansiosi di trattar
seco degli affari del mondo e dell’anima.







Per assistere Innocenzo contro l’antipapa e per frenare
le città emancipate, Lotario imperatore (1133) calò dall’Alpi,
non accompagnato da verun cavaliere di Svevia
nè di Franconia, ed avendo per portastendardo quel
Corrado, che dianzi aveva accettato la corona d’Italia.
Ma a Milano si vide chiuse le porte in faccia, essendosi
Anacleto amicato quell’arcivescovo Anselmo, scomunicato
da Onorio II, talchè non potè farsi coronare re
d’Italia; a Roma Anacleto respinse il competitore,
fortificandosi in Vaticano, mentre Innocenzo doveva
munire il Laterano, ove coronò Lotario.



Messa allora in campo la controversia dell’eredità
della contessa Matilde, fu conciliata con questo patto,
che Innocenzo investisse Lotario vita sua durante, e
dopo lui il duca di Baviera genero di esso imperatore,
siccome di feudi della Chiesa, alla quale dovessero
retribuire cento marchi d’argento l’anno, poi al morire
dell’ultimo tornerebbero alla santa sede. Con quest’atto
l’imperatore veniva a riconoscersi vassallo e tributario
del pontefice[100].



La fazione d’Anacleto rialzò ben presto il capo,
sicchè Innocenzo invocò Lotario, il quale, riconciliatosi
colla casa di Hohenstaufen, tornò con maggiori
forze: ma gli effetti furono poco meglio felici che la
prima volta; perchè, se Milano il favorì, gli si avversarono
Cremona, Parma, Piacenza, che egli dovette
per forza ridurre ad obbedienza.



Restavano sempre avversi all’Impero nelle parti
meridionali i Normanni, che avendo ormai sottratte
tutte le città greche ai catapani, e occupata la nuova

Longobardia, eccetto Benevento che rimaneva ai papi,
e Napoli che di nome dipendeva dai Greci, viepiù sentivano
il bisogno dei forti, l’indipendenza. Quantunque
sostenitori del pontefice contro gli stranieri, poca mostravangli
condiscendenza nell’interno loro dominio, nè
si tenevano in dovere di ricevere legati papali in paesi
che essi col proprio braccio aveano sottratti agl’Infedeli
o ai Greci, e restituiti alla vera Chiesa. Urbano II
erasi guadagnato Ruggero, nominandolo legato in
Sicilia (1098), cosa mai più concessa a verun regnante, e
donde derivò quel che chiamarono poi tribunale della
monarchia di Sicilia, cioè che esso e i suoi discendenti
godessero il titolo ed esercitassero i diritti di legati
ereditarj e perpetui della santa sede, per ciò portando
nelle solennità mitra, anello, sandali, dalmatica, pastorale[101].
Morto poi Guglielmo II duca di Puglia, anche
il dominio di qua dal Faro restò a Ruggero (1127), che così
possedeva tutto quel che fu poi regno di Napoli.



Onorio II vide lesa la sua superiorità nel fare un
tanto acquisto senza sua adesione, ben conoscendo
come il gran conte dominando la Sicilia, la Puglia,
la Calabria, avrebbe dettalo la legge a Roma. E perchè
quegli assalì Benevento, città pontifizia, Onorio lo
scomunicò, e mosse contro di esso in armi, dando perfino
indulgenza plenaria a chi perisse in quella guerra.
I principali conti assecondarono il pontefice; ma Ruggero,
venuto di Sicilia con buon esercito, prese le città
primarie; e il papa, che vedeva ogni giorno diminuirsi
le sue truppe, s’accontentò d’investirlo della Puglia e
Calabria. Non andò troppo sottigliando sui diritti l’antipapa

Anacleto, e bisognoso di fautori, a Ruggero
consentì il titolo di re di Sicilia, l’investitura della
Puglia, Calabria, Salerno, e la supremazia sul ducato
di Napoli e il principato di Capua; in Palermo fu celebrata
la pomposa coronazione, e restò costituito il
regno delle Due Sicilie, terminando le antiche repubbliche
nel mezzodì, quando nel settentrione d’Italia
sbocciavano le nuove.



I baroni e conti, fin allora tutti pari di potenza, mal
soffersero di vedersi imposto un superiore; e Roberto
dovette star sempre coll’armi in pugno, e con ferro,
fuoco, prigioni soffogando le rinascenti rivolte, cagionò
guasti non minori di quelli de’ Musulmani. Anche
Amalfi fu costretta demolire le fortificazioni e a lui
sottoporsi. Roberto principe di Capua, primo tra i baroni
normanni e che intitolavasi per la grazia di Dio,
vedendosi rapita l’indipendenza, si unì coi signori che
voleano difenderla e collo straticò di Napoli. Soccombuto,
andò invocare soccorsi dai Pisani, ma Ruggero
colla flotta di Sicilia e della soggiogata Amalfi assalì
Napoli, il cui straticò seppe resistere all’armi e alla
fame.



Tanta possa di Ruggero ingelosiva e gl’imperatori
d’Oriente, già altre volte minacciati dai Normanni; e
Lotario, a cui esclamavano i tanti oppressi da Ruggero;
e più Innocenzo, che vedea sempre peggio rimossa la
speranza di ricuperare la sua sede. Lotario, spinto
dalle preghiere di Roberto di Capua, ed esortato da
san Bernardo a toglier via lo scisma (1137), mosse contro
Ruggero, allargò Napoli, rimise Roberto in Capua,
sicchè Ruggero, perdute tutte le terre di qua del
Faro, dovette ricoverare in Sicilia. I Pisani, vedendo
il bel destro di vendicarsi dell’antica emula, con ben
cento navi assalirono Amalfi, e costrettala a cedere,
vi esercitarono fieramente i diritti della vittoria. Da

quel punto (1157) Amalfi più non contò, sebbene le forme
repubblicane conservasse internamente fin quando nel
1350 i re di Napoli le abolirono. I suoi banchi in
Levante restarono deserti, od occupati da più felici
successori; a’ suoi porti non concorsero più se non
i devoti a visitare il corpo di sant’Andrea, che il cardinale
Capuano rapì alla chiesa di Costantinopoli nel
1207, e che stillava manna. Chi oggi, andando a interrogare
i tanti problemi della storia nazionale, visita
la patria di Flavio Gioja e di Masaniello sulla deliziosa
riva dove il mare frange tra Napoli e Salerno, sentesi
stringere il cuore ai pochi e luridi abituri sopravanzati
colà dove sorgeva l’antica legislatrice del Mediterraneo;
e sedendo pensoso su qualche barca pescareccia nel
porto a cui affluivano le ricchezze d’Oriente, invece
dell’operoso tumulto di ottantamila abitanti, non vede
che l’abbandonata negligenza di pochi pescatori, non
ode che il gemito de’ limosinanti.



Era quello il momento di mettere al nulla il dominio
de’ Normanni se, al solito, non fossero entrate
contestazioni tra i federati. Alla presa di Salerno i
Pisani recaronsi a dispetto che l’imperatore segnasse
la capitolazione senza loro intervento: poi il papa
pretendeva quella città appartenesse a lui, e volendo
sminuzzare il dominio coll’eleggere un nuovo duca di
Puglia, disputavasi a chi toccasse dargli l’investitura;
alfine conchiusero gliela conferirebbero e il papa e
l’imperatore, tenendo entrambi il gonfalone. Altre controversie
nacquero per Montecassino: ma pure rappattumati,
Innocenzo e Lotario ripresero la via di Roma,
ove il papa coll’armi imperiali potè rientrare. Lotario,
devastata l’Italia nell’andata e nel ritorno, se ne partiva
con poca gloria e meno frutto, allorchè morì (5 xbre) vicin di
Trento: uom prode e d’onore, amico del retto, ma
non robusto quanto ai tempi occorreva.







Ruggero, che aveva aspettato il consueto scomporsi
dell’esercito imperiale, tornò bentosto, riprese la città
senza dare ascolto a san Bernardo, venuto consigliatore
di pace: anzi pretese erigersi arbitro fra Innocenzo
e l’antipapa Anacleto; e morto questo, ne nominò
un altro (1138) in Vittore IV. Però Bernardo tanto
fece, che menò l’antipapa a’ piedi d’Innocenzo, al
quale pure si sottomisero i dissidenti. Ed egli raccolse
in Laterano l’XI concilio ecumenico (1139) con duemila
prelati, ai quali disse: — Voi sapete che Roma è capitale
del mondo; che le dignità ecclesiastiche si ricevono
per concessione del sommo pontefice, siccome feudo;
nè senza di ciò possono legittimamente possedersi».



Ivi scomunicò Ruggero, poi in persona mosse con
buone armi, disposto a guerreggiarlo se non accettasse
le proposizioni di pace. Rejette queste, attaccò
il pertinace, ma incontrò sfortuna eguale al suo predecessore
Leone IX, e come lui ne trasse profitto:
perocchè, caduto prigione con molti cardinali, vide
il suo vincitore gittarsegli a’ piedi e domandargli
perdono dell’averlo vinto; laonde egli conchiuse pace
con Ruggero, rinnovandogli l’investitura già avuta dall’antipapa,
purchè prestasse alla romana Chiesa l’omaggio
e seicento schifati d’oro ogn’anno[102]. Nel titolo
restava eccettuato Salerno, sul cui principato i papi
ebbero sempre pretensioni; ma erano comprese Capua,
tolta al perseverante Roberto, e Napoli colle sue
dipendenze, la quale, avendo perduto in battaglia il
duca, accettò di sottomettersi al nuovo re.







Di qui restò confermato l’alto dominio della santa
sede, già da essa acquistato mezzo secolo prima, sopra
il Reame. Ruggero da nuove vittorie, da bandi e
confische cercò una legittimazione, che al secolo nostro
garba meglio che non la benedizione papale.



A re Lotario in Germania parea dovesse succedere
il guelfo Enrico, ma prevalse Corrado di Franconia,
che, abdicata la corona italica, poco dopo andò crociato
(1147) con settantamila cavalieri e innumerevoli fanti,
pochi de’ quali dopo orribili patimenti lo accompagnarono
al ritorno. Nella sua lunga assenza, i Comuni
presero incremento in Italia; e sotto diverse sembianze
ma in ogni parte appariva la libertà, e manifestavasi
nel cozzarsi di Venezia con Ravenna, di Pisa e Firenze
con Lucca, di Vicenza con Treviso, di Fano con Pésaro,
Fossombrone, Sinigaglia, di Verona con Padova perchè
avea stornato il letto dell’Adige; di Modena con Bologna
perchè a questa erasi data la badia di Nonantola; di
Cremona e Pavia con Milano, che già non paga della
libertà, voleva anche dominio sulle città del contorno.
Mal sostenuti dal potere imperiale, i baroni soccombevano
agli sforzi de’ Comuni, che venivano estendendo
l’eguaglianza popolare; sicchè questa prevalse anche
in Toscana. Firenze, Siena, Pistoja, Arezzo primeggiavano
sui Comuni e sui dinasti limitrofi; e, secondo una
lettera di Pietro abate di Cluny a re Ruggero, «miserabile
era l’aspetto della Toscana, confondendosi le cose
umane e le divine; città, castelli, borgate, ville, strade
pubbliche, fin le chiese erano esposte a omicidj, sacrilegi,
rapine; pellegrini, cherici, monaci, abati, preti,
vescovi, patriarchi v’erano presi, spogliati, battuti, uccisi»[103].
I principi normanni reprimevano a mezzodì
il movimento repubblicano; ma non che favorissero

gl’imperatori, stavano in sospetto delle antiche pretensioni
che potessero addurre contro il recente loro
dominio.



In ogni parte la podestà imperiale era dunque in
calo: nè prosperava la pontifizia, alla quale nuovo
genere di sfide recò Arnaldo da Brescia. Educatosi in
Francia alla scuola di Abelardo, libero pensatore, più
rinomato per gli amori e le sventure sue che per l’ardimento
del suo eclettismo, Arnaldo fu prima guerriero,
poi monaco, e cominciò a propagare in Italia le dubitanti
e negative idee del suo maestro, e censurare la
depravazione del clero. Bel parlatore, e ascoltato avidamente
com’è sempre chi esercita la maldicenza, prese
a battere la potenza ecclesiastica; repugnare al buon
diritto che il clero possedesse beni, e regalie i vescovi,
mentre avrebbero dovuto vivere all’apostolica di decime
e di oblazioni, restituendo i possessi al principe cui appartenevano[104];
e in ciò metteva convinzione ed entusiasmo
maggiore che non que’ novatori, i quali più
tardi sull’orme sue vennero a scassinare col ragionamento
il regime cristiano dello Stato e della Chiesa.
Paragonava egli i Governi d’allora colle antiche repubbliche,
sogno o delirio perpetuo degl’Italiani, che allora
veniva infervorato dai rinnovati studj classici de’ giureconsulti.
Volentieri lo ascoltavano i laici, che tenendo

feudalmente privilegi dai vescovi, bramavano rendersene
indipendenti; e i Politici, come si chiamavano i
suoi fazionieri, crescendo più sempre di numero, scotevansi
risolutamente dall’obbedienza del papa.



Era questo venuto in ira anche ai popolani perchè,
essendosi rivoltati i cittadini di Tivoli e avendo sconfitto
in malo modo i Romani, esso gli assalì da vero, e coll’assedio
li costrinse a capitolare, ma non sterminò le
vite e le mura loro. Imprecando dunque a tale benignità
col solito titolo di tradimento, i Romani traggono
tumultuosi al Campidoglio (1141), e come pegno della rinnovata
repubblica rintegrano il senato di cinquantasei
membri, e in nome di questo e del popolo romano intimano
guerra ai vicini. Innocenzo morì prima di poterli
domare (1143); e Celestino II, succedutogli per pochi
mesi, tolse a perseguitare Arnaldo, benchè già amico
suo, e che, mal sorretto dalla volubile aura vulgare,
fuggì a Zurigo, prevenendo Zuinglio nel predicare
contro la Chiesa, poi in Francia, in Germania, inseguito
dappertutto dall’occhio e dalla voce di san Bernardo.



Le famiglie primarie dei Pierleoni e dei Frangipani,
fin allora nemiche, si mettono d’accordo per umiliare
la fazione democratica e svellere l’ordine repubblicano:
ma i popolani, guidati dalla nobiltà inferiore, invocano
l’immediata sovranità dell’imperatore, qual soleva ai
tempi di Roma antica. Lucio II papa (1144), che in processione
armata marciava al Campidoglio per isnidare i
nuovi magistrati, è respinto a sassi, così che ne muore.
Imbaldanzì la fazione avversa, e a fatica si potè nominare
Eugenio III discepolo di san Bernardo (1145), il quale,
per non dovere a forza riconoscere il senato, fuggì di
Roma. Arnaldo soldò duemila Svizzeri, e questa forza
mercenaria condusse a raffermare la magistratura repubblicana
del Campidoglio. Proponevasi egli istituire
un ordine equestre, medio tra il popolo ed il senato,

ristabilire i consoli e i tribuni, insomma con una pedantesca
e intempestiva restaurazione del passato ingrandire
l’autorità imperiale, mentre il papa restringeva
ai soli giudizj ecclesiastici.



Il vulgo è facile a credere che cogli antichi nomi
ritornino le antiche grandezze; e coll’entusiasmo dell’applauso
accoppiando al solito l’entusiasmo del furore,
abbatte le torri e i palazzi dei nobili avversi e
de’ cardinali, non senza ferirne alcuni, abolisce la dignità
di prefetto di Roma per nominare patrizio Giordano,
fratello d’Anacleto antipapa, ed obbliga tutti a
prestargli giuramento. Eugenio, tentata invano la riconciliazione,
scomunicò costui; poi, unite le sue forze con
quelle di Tivoli, costrinse a tornare all’obbedienza, e
fu accolto con tante feste, con quante n’era stato
escluso[105]. Breve trionfo: e ben tosto costretto
uscirne di nuovo, passò in Francia a sollecitar la crociata;
mentre i repubblicani chiamavano Corrado III,
vantando non avere operato ad altro fine che per restituire
l’Impero nella grandezza che aveva sotto Costantino
e Giustiniano, e perchè egli ricuperasse tutti
gli onori che gli competevano e gli erano stati usurpati;
avere perciò demolito le fortezze dei prepotenti; venisse
in persona a compier l’opera, collocare sua sede in
Roma, e abbattere i Normanni fautori del papa[106].



L’imperatore, mal fidandosi a quel popolo leggero,
provvide di truppe il pontefice; che con queste e con
altre di Francia piantossi a Tusculo, e da quei terrieri

e dai Normanni sostenuto, potè rinnovare i patti col
popolo, lasciandogli il senato, ma nominando egli stesso
un prefetto, giusta la prisca consuetudine. Però se il
popolo voleva conformare lo statuto ai concetti di
Arnaldo e della storia, senza sgomentarsi delle idee
classiche sopra l’illimitata autorità del principe, l’alta
nobiltà desiderava mantenere la condizione feudale,
impedendo e ai papi di dominare e al popolo di
emanciparsi. Continuò la repubblica sotto Anastasio IV;
ma Adriano IV inglese (1153-54), avendo la plebe assassinato il
cardinale di Santa Pudenziana, diede lo straordinario
esempio di interdire la capitale del cristianesimo finchè
Arnaldo non fosse espulso. Il popolo sgomentato, massime
che s’avvicinava la pasqua, cacciò Arnaldo, che
rifuggì presso un conte di Campania.



Anche Ruggero, che teneva carezzati i pontefici sol
in quanto gli giovavano, poco avea tardato a venire in
nuova rotta con essi, ne devastò le terre, guerreggiò e
depredò Montecassino. Guerra più gloriosa recò ai
Barbareschi d’Africa, assalendo Tripoli nido di corsari,
Bona, Tunisi, e menandone schiave le donne in Sicilia.
Gl’imperatori d’Oriente non cessavano di credere usurpati
a sè i possessi de’ Normanni, e li molestavano;
onde Ruggero mandò un’armata verso l’Epiro, prese
Corfù, Cefalonia, Corinto, Negroponte, Atene, asportandone
immense ricchezze e persone da ripopolarne la
Sicilia, ma specialmente operaj di seta. L’imperatore
bisantino, cognato di Corrado III, sollecitava questo a
venire in Italia e rintuzzare il baldanzoso Normanno;

intanto egli medesimo faceva grosse armi, e col soccorso
de’ Veneziani assalse Corfù; ma Ruggero ardì
spingersi a Costantinopoli, gettando razzi incendiarj
contro il palazzo imperiale. Pure Corfù gli venne tolta,
e la sua flotta battuta dalla veneta e genovese.



Corrado accingevasi a calare in Italia per la corona,
e insieme per guerreggiare Ruggero (1152), quando morì a
Bamberga, si volle dire avvelenato da medici della famosa
scuola di Salerno, ch’erano rifuggiti a lui fingendo
paura di Ruggero.



CAPITOLO LXXXIV.
Federico Barbarossa.




Federico di Buren, feudatario della Svevia, che oggi
diciamo Baviera, Baden, Würtenberg, a poche miglia
da Goeppingen fabbricò s’un’altura un casale, detto
perciò Hohenstaufen, donde trasse il titolo la sua famiglia.
Quanto coraggioso, tanto fu leale verso l’imperatore
Enrico IV, che in compenso gli diede il ducato
di Svevia e la mano di sua figlia Agnese. Morendo
vecchissimo, lasciò due figli, Federico e Corrado, il
primo de’ quali fu investito da Enrico V de’ feudi paterni,
l’altro della Franconia (1137), e fu anche coronato re
d’Italia dai Milanesi (pag. 90), ed eletto imperatore
da alcuni, poi da tutti alla morte di Lotario di Sassonia.
Morendo lasciò un figliuolo, ma conoscendo non esser
tempi da fanciulli, raccomandò un figlio di suo fratello,
Federico di nome, di soprannome Barbarossa. Alla
dieta di Francoforte, dai principi dell’Impero e da
molti baroni di Lombardia, di Toscana e d’altri paesi
italici eletto re (1152), coronato in Aquisgrana, mandò ad

Eugenio III e all’Italia notificando la sua elezione, che
fu generalmente aggradita, anche nella speranza ch’egli
riconciliasse Guelfi e Ghibellini, giacchè, capo di questi
pel padre, per madre era nipote di Guelfo di Baviera,
capo degli altri.



Sul fiore dei trent’anni, già era famoso nelle battaglie,
ne’ tornei, nelle crociate; saldo d’animo e di corpo,
pronto d’ingegno, di memoria prodigiosa, dolce nel
favellare, semplice nei costumi, paragone di castità,
provvido ne’ consigli, valentissimo in opere di guerra,
dai Tedeschi vien noverato fra i principi più insigni;
certo fu de’ più robusti caratteri del medioevo; proteggeva
i poeti e verseggiava egli stesso, sapeva di latino
e di storia, e volle che dal cugino Ottone vescovo
di Frisinga fossero scritte le sue geste[107]. Offuscava
tante doti coll’ambizione e l’avarizia, o almeno così
qualificarono gl’italiani il suo desiderio di ristabilire
qui la regia prerogativa, e d’ottenerne i mezzi, cioè
il denaro. Certamente a una profonda idea del dovere
come egli lo intendeva, sagrificava interessi, sentimenti,
pietà; e dovere supremo pareagli il rintegrare l’autorità
imperiale, come tipi di questa togliendo Costantino
e Giustiniano nell’aspetto ch’erano presentati dalla risorta
giurisprudenza romana; e le idee sistematiche
proseguiva coll’ostinatezza propria della sua nazione.
Di qui le città, acquistato vigore, meno docili si manifestavano;
di là la Chiesa aveva dimostrato la sua
indipendenza, almeno in diritto; i baroni si tenevano
in armi per assicurarsi la supremazia territoriale; e
Federico si propose di frangere tutti questi ostacoli

col riformare il sistema ecclesiastico e il feudale, e
abolire i Comuni.



Coronato appena, ecco deputati del pontefice a pregarlo
di soccorsi contro i Romani rivoltosi; ecco Roberto
di Capua invocare d’essere rimesso nel principato,
toltogli dal re di Sicilia; ecco cittadini di Como
e di Lodi, che, trovandosi colà per traffici, senza
missione delle proprie città se gli buttano ai piedi,
cospersi di cenere e con croci alla mano, implorando
riparazione, e vendetta delle loro patrie soccombute
ai Milanesi.



Diedero pel talento a Federico queste occasioni di
assumere aspetto di vindice dei deboli, cui potrebbe
poi a sua volta regolare; mentre alleandosi coi forti,
non avrebbe fatto che crescere a questi la baldanza. I
Lodigiani stavano talmente allibiti, che invece di saper
grado a quei loro concittadini, li caricarono d’ingiurie;
a Sicherio, che il Barbarossa spediva con lettere di
rimprovero ai Milanesi, non osarono fare accoglienze:
di pessime poi n’ebbe costui allorchè le presentò ai
Milanesi, che le calpestarono urlando; e fu gran che
s’egli potè uscire dalle lor mani e camparsi in Germania.
Dello smacco s’inviperì Federico; e i Lodigiani
vollero mansuefarlo collo spedirgli una chiave d’oro, e
raccomandarsegli caldamente; anche Cremona e Pavia
gli inviarono grossi regali; Milano pure ravveduta il
donò d’una coppa d’oro piena di denaro: omaggi di
paura, e i re li credono d’amore.



Pubblicato l’eribanno, Federico coll’esercito feudale
mosse verso l’Italia, perocchè la potenza e il primato
di questi imperatori non valeano se non discendendo
in persona. Per via raccoglievano dai feudatarj immediati
il donativo, il foraggio e la tangente di milizie;
mandavano ad esigere dalle città le dovute regalie; e
poichè reprimevano coll’armi i contumaci, il loro

viaggio era segnato da devastazioni. All’arrivo del re
rimaneva sospesa la giurisdizione dei magistrati feudali,
ed egli in persona rendeva giustizia, e ascoltava
in appello chiunque si credesse gravato dal proprio
signore o inesaudito. Altrettanto avveniva nelle città;
le quali pertanto consideravano come di gran conto il
privilegio che non entrassero nelle loro mura i re, i
quali, quanto vi stavano, erano despoti; iti che se ne
fossero, tornava ognuno a fare il proprio talento[108].



A questa forma calossi il Barbarossa, e truppe non
minori delle sue gli menava Enrico il Leone, de’ Guelfi
d’Este. A questa famiglia l’imperatore avea dato l’investitura
della marca di Toscana, del ducato di Spoleto,
del principato di Sardegna, e dei beni allodiali della
contessa Matilde; ed Enrico, gran prode, possedendo i
ducati di Sassonia e Baviera, acquistata Lubecca, avuto
il diritto di erigere vescovadi di là dall’Elba, e adopratosi

a sottoporre gli Slavi, era riuscito de’ più potenti
di Germania, nè inferiore al Barbarossa se non perchè
gli mancava la corona.



Convocati i baroni nel solito piano di Roncaglia (1154), minacciando
spossessare del feudo chi non intervenisse,
Federico vi ricevette pure i consoli delle varie città che
gli giurarono fede. Ottone vescovo, suo storiografo,
tuttochè nemico, ammirava i popoli d’Italia, i quali nulla
ritenevano della barbarica rozzezza longobarda, ma nei
costumi e nel linguaggio mostravano la pulitezza e leggiadria
degli antichi Romani. Gelosi di loro libertà
(prosegue egli), non soffrono il governo di un solo, ma
eleggono dei consoli fra i tre ordini de’ capitanei, valvassori
e plebei, di modo che nessun ordine soperchii
l’altro, e li mutano ogn’anno. Per popolare le città costringono
i nobili e signorotti di ciascuna diocesi, comunque
baroni immediati, a sottomettersi alle città, e
starvi a dimora. Nella milizia poi e ne’ pubblici impieghi
ammettono persino i meccanici e i braccianti; per
le quali arti esse città superano in ricchezza e potenza
tutte quelle d’oltr’Alpi. Da ciò derivano la superbia, il
poco rispetto ai re, il vederli malvolentieri in Italia, e
non obbedirli se non costretti dalla forza[109].



Federico incominciò ad unir le sue truppe con quelle
del cugino Guglielmo marchese di Monferrato, uno dei
pochi che conservava la feudale potenza, malgrado le
città[110]; e gli diè mano ad assalire e disfare i liberi
Comuni di Asti e Chieri.



I Milanesi, avuto sentore dei mali uffizj fatti dai Pavesi,
gli avevano assaltati senza pietà: e l’imperatore, ben

vedendo che, se avesse parteggiato coi Milanesi, questi
monterebbero in tal forza da più non obbedirlo[111], si
chiarì pei Pavesi, nella loro città prese il diadema regio,
mandò guastare il territorio de’ Milanesi, e quanti ne
colse attaccò alle code de’ cavalli; soddisfece all’ira dei
Pavesi col mettere a sterminio Tortona dopo robusta
resistenza; bruciò Rosate, Galliate, Trecate, Momo, colle
fiere esecuzioni sperando incutere spavento e distorre
dal resistergli. A tacere la crudeltà, fu improvvido questo
baloccarsi in fazioni parziali, invece di difilare sopra
Milano. Nè per allora fece altro che sgomentare; poi
mosse su Roma[112].



Ivi durava la repubblica proclamata da Arnaldo da
Brescia; e i novatori, ridotto il papa alla Città Leonina,
gl’intimarono rinunziasse ad ogni podestà temporale,
accontentandosi del regno che non è di questo mondo:
ma Adriano IV repulsava quelle domande. Al venir dunque
dell’imperatore, tutti gli animi stavano sospesi.
Ajuterebbe egli i repubblicani per umiliare il papa,
antico avversario dell’impero? o vorrebbe reprimere
questo slancio della gran città verso la forma sempre
prediletta in Italia, e che annichilava la prerogativa
imperiale? Federico non tardò a chiarirsi: dal conte

di Campania, a cui erasi rifuggito, richiese Arnaldo, e
lo consegnò (1155) al prefetto imperiale della città; e Roma,
dalle tre lunghe vie che sboccano in piazza Popolo,
potè vedere il rogo su cui l’eretico e ribelle era bruciato[113].







Non atterriti dal supplizio di Arnaldo (1155), i cittadini vollero
patteggiare con Federico prima di riceverlo in
città; ed i senatori, scesi dal Campidoglio a prestargli
il giuramento, sciorinarongli una diceria sulle antiche
glorie romane, e sull’onore che gli facevano accettando
cittadino lui straniero e cercandolo oltr’Alpi per farlo
imperatore; giurasse osservar le leggi, e mantener la
costituzione della città e difenderla contro i Barbari;
per le spese pagherebbe cinquemila libbre.



Di frasi retoriche i nostri furono sempre vaghi; ma
il Tedesco positivo ai vanti postumi oppose la presente
umiliazione; lui esser loro re, perchè Carlo e Ottone
Magni gli avevano colle armi soggiogati, nè dovere i
sudditi imporre legge al sovrano, bensì questo a
quelli[114]: e mandò dietro loro un migliajo di cavalieri,
che occuparono Castel Sant’Angelo e la Città Leonina.
Colà fu coronato dal papa (18 giug), e si piegò alla rituale consuetudine
di tenergli la staffa. I Romani, ch’erano stati
esclusi da quella cerimonia e costretti a rimanere sull’altra
riva del Tevere, levano rumore, e dalle grida
passando ai fatti cominciano un’abbaruffata, ove molti
cittadini rimangono uccisi, ma anche non pochi Tedeschi:
gli altri al domani, per manco di viveri, dovettero
abbandonare la città.



Tale era omai il solito accompagnamento della tedesca
coronazione. Poi le febbri romane, come spesso, fecero

giustizia contro la pioggia di ferro che la Germania
versava sull’Italia[115]; e spirando il termine prefisso ai
vassalli per militare, il Barbarossa dovette risolversi al
ritorno. Non avea dunque abolito la repubblica romana,
non francheggiato le pretensioni sue sovra la Puglia.
Il re di Sicilia, avuto nelle mani Roberto di Capua,
lo fe accecare, poi sepellire in carcere; e prese o battè
gli altri baroni che avevano levato il capo fidando in
Federico, il quale si volse indietro, ancora squarciando
città. I Lombardi, rincoraggiati al vederlo in ritirata, lo
bersagliarono con insistenza, e massime i Veronesi con
tronchi abbandonati alla corrente arietarono il ponte
di barche, per cui l’esercito tragittava l’Adige: poi nell’angusta
valle di questo fiume il cavaliere Alberico di
Verona lo molestò con pietre, e pretendeva da esso re
ottocento libbre d’argento, e una corazza e un cavallo
per ogni cavaliere tedesco, se volesse liberamente passare;
ma il palatino Ottone di Wittelsbach lo snidò
dalle alture. Federico, tornato in Germania, della sua
spedizione diede ragguaglio allo storico con una lettera
che si conserva, dove alla sconfitta trova le solite scuse,
quand’anche non la maschera sotto una sicurezza minacciosa.



Come una molla al cessare della compressione, i
Milanesi rialzano la testa; raddoppiano lamenti i tanti
cui egli avea tolto la patria; per dispetto si vuol disfare
ogni fatto di lui. Dugento cavalieri e dugento fanti di
due quartieri di Milano vanno a riporre Tortona, che
per loro amore si era sagrificata, e le consegnano la
tromba da convocare il popolo, la bandiera, e un sigillo
collo stemma delle due città, in segno d’unione.
Lanciansi poi contro chi stava al segno dell’imperatore:

ma i Pavesi li sbaragliano, assalgono la città, e
v’entrano anche con due bandiere; alfine son ridotti a
umilianti condizioni, battuta Novara, spianato Vigevano,
presi venti castelli del Luganese e i fortissimi di Chiasso
e Stabbio, sfasciata di nuovo Como, punita Cremona e
i marchesi di Monferrato. Anche i Bresciani ruppero
guerra ai Bergamaschi, e nell’infausta giornata di Palusco
tolsero loro, con molti prigionieri, il gonfalone,
che poi spiegavano ogni anno nella chiesa de’ Santi
Faustino e Giovita. Devastazioni fraterne punivano le
devastazioni straniere.



Il lamento de’ soccombenti arrivò di là dall’Alpi, e
Federico struggevasi di riparare la vergogna e il danno.
Anco assai gli coceva che il papa, senza sua partecipazione,
avesse conferito il titolo di re della Puglia a
Guglielmo figlio di Ruggero: onde moltiplicò querele,
e proibì agli ecclesiastici de’ suoi Stati di volgersi a
Roma per collazione di benefizj nè per qual si fosse
motivo.



Federico non fondavasi più soltanto sul brutale diritto
delle spade, ma era circondato di leggisti, i quali,
gonfi d’una scienza nuova, proponevansi d’imitare gli
antichi giureconsulti non solo collo zelare le prerogative
imperiali, ma col cavillar le parole e sottigliare
sulle interpretazioni. Avendo i Tedeschi arrestato un
vescovo, il papa diresse all’imperatore un richiamo,
ove diceva tra le altre cose: — Noi ti abbiamo concesso
la corona imperiale, nè avremmo esitato ad accordarti
benefizj maggiori, se di maggiori ne poteano
essere». Colla sofisteria di chi vuole azzeccar litigi, i
legulej di Federico pretesero il papa con ciò indicasse
che l’Impero fosse benefizio, vale dire feudo e dipendenza
della Chiesa. Se ne levò dunque un rumor grande,
e trattandosene nella dieta di Besanzone, invelenì la
contesa il cardinale legato Rolando Bandinelli esclamando: — Ma

se l’imperatore non tiene l’Impero dal
papa, e da chi dunque?»



Pretensione siffatta era tutt’altro che nuova nel diritto
pubblico d’allora; ma Ottone di Wittelsbach, che
portava la spada dell’Impero, lanciolla per trapassare
il legato, che a fatica si salvò, e che ebbe ordine di
andarsene senza vedere convento o vescovo per via.
L’imperatore diede straordinaria pubblicità all’incidente
per eccitare l’indignazione tedesca contro le tracotanze
papali: se non che Adriano dichiarò aver usata la parola
benefizio non per feudo, ma nel senso scritturale;
nè altrimenti poterla intendere chi avesse fior d’intelletto[116].



Importava a Federico di venir prontamente a farla
finita con questi Comuni italiani, che ormai si risolvevano
in repubbliche. Perciò la cavalleria (che tale
era principalmente la truppa feudale) d’Austria, Carintia,
Svevia, Borgogna e Sassonia scende divisa per
le tre vie del Friuli, di Chiavenna e del San Gotardo;
l’imperatore medesimo conduce per val d’Adige il fiore
de’ militi romani, franchi, bavaresi, con Vladislao re di
Boemia, e conti e duchi e vescovi assai; e giunto sul
territorio milanese (1158), proclama la pace del principe. Consisteva
questa in regolamenti di militare disciplina,
diretti a reprimere e punire legalmente le ingiurie, affine
di prevenire le private battaglie, delle quali durava

sempre il diritto. A tal uopo si prefiggevano pene proporzionate
agl’insulti che fossero provati da due testimonj,
cioè, secondo i casi, la confisca dell’equipaggio,
le sferzate, il taglio de’ capelli, il marchio rovente sulla
mascella; per gli omicidj poi la morte: che se mancassero
testimonj, doveasi ricorrere al duello; e se si
trattasse di servi, alla prova del ferro rovente. A protezione
del commercio si statuì che il soldato il quale
spogliò il mercante, renda il doppio, se pur non giuri
non conosceva la condizione del derubato. Chi abbrucia
una casa, sia battuto, tosato e bollato. Chi trova vino
sel prenda, ma non rompa i dogli, nè tolga i cerchi
alle botti. Un castello espugnato saccheggino a voglia
loro, ma non lo abbrucino senz’ordine. Se un Tedesco
ferisca un Italiano il quale possa provare con due testimonj
d’aver giurato la pace, sia punito[117]. Diritto
di guerra violento; ma pure tanto quanto assicurava le
persone.



Allora Federico comincia le ostilità contro Brescia (1158),
e quantunque «ricca d’onor, di ferro e di coraggio»,
ne guasta i deliziosi contorni finchè la costringe ad arrendersi:
passata l’Adda a Cassano, preso il castel di
Trezzo, rifabbrica Lodi-nuovo sull’Adda alquanto lungi
dal luogo ove Pompeo avea posto il vecchio[118]. Riedifica
anche Como, e ad un suo fedele dà a custodire
quel castel Baradello[119]; e spedisce colà il boemo
Vladislao perchè rimetta i Comaschi in concordia coi
Cremaschi e cogli isolani del lago, gente ricca, forte,
bellicosa, avvezza al corseggiare, e che repugnò da ogni
accordo finchè l’imperatore non vi andò in persona[120].

Isolati così i Milanesi, s’accinse a combatterli, convocando
all’oste tutti i popoli di questo regno. E vennero
armati da Parma, Cremona, Pavia, Novara, Asti, Vercelli,
Como, Vicenza, Treviso, Padova, Verona, Ferrara,
Ravenna, Bologna, Reggio, Modena, Brescia, ed altri
di Toscana, sommando a quindicimila cavalli, oltre innumerevole
fanteria[121]; e con questi piomba sopra
Milano.



Questa città, oltre rifare i ponti rotti sull’Adda e sul
Ticino, e rialzare i castelli e le borgate sue amiche,
erasi preparata di fosse e di mura, spendendo cinquantamila
marchi d’argento puro[122]: valorosamente
si difese, ma tanta turba dalla campagna e dalle circostanti
borgate vi s’era rifuggita, che presto si trovò
ridotta a dura fame, e alla conseguente epidemia. Accettò
dunque la mediazione del conte di Biandrate,
mercè del quale ebbe dall’imperatore patti da vinta ma
pur libera potenza: rendesse la franchezza a Como e
Lodi; fabbricasse all’imperatore un palazzo; pagasse
novemila marchi d’argento, cioè circa mezzo milione;
rinunziasse alle regalie usurpate, come la zecca e le
gabelle; eleggesse da sè i proprj consoli, ma questi giurassero
fedeltà all’imperatore, il quale nella città non
entrerebbe coll’esercito. I nobili a piè scalzi e con le
spade ignude, il clero colle reliquie dei santi, il popolo
con soghe al collo, vennero a giurare obbedienza a Federico,
a cui furono dati cento ostaggi per ciascuno
dei tre ordini de’ capitanei, de’ valvassori e de’ plebei: e
la bandiera imperiale sventolò sulla torre della metropolitana
di Milano[123].







Coll’umiliazione della principale città di Lombardia
sgomentate le altre, da tutte ebbe ostaggi, e da Ferrara
li tolse per forza: e approfittando di quel terrore,
intimò una dieta in Roncaglia per definire le regie
prerogative. Le città (quante volte lo ripetemmo?) non
pretendevansi immuni dalla dipendenza verso l’imperatore,
nè questo credeva che la corona gli conferisse
pieno arbitrio, come potrebbero chiedere i re del secol
nostro, non aventi nè patto coi popoli, nè rispetto a
moralità superiore. Ma perchè i reciproci doveri venivano
diversamente apprezzati in Germania e in Italia,
ne nascevano perpetue controversie. I Tedeschi, deducendo
la loro costituzione dalle consuetudini germaniche,
non vedevano nel re se non l’eletto dai capi del
popolo, primo tra i pari; in Italia, le città volevano
tenersi verso l’imperatore soltanto in una dipendenza
feudale, come a caposignore, e come all’unto dal pontefice:
ma i ridesti studj della storia e della giurisprudenza
romana abituavano gli eruditi ad ampliare la
podestà, guardandolo come successore di quei Cesari,
la cui volontà era unica legge a Roma antica. Federico
amava, come dicemmo, ritemprare coi testi le sue

spade, e alla dieta invitò Bùlgaro, Martin Gossia, Jacopo
e Ugone da Porta Ravegnana, cima de’ giureconsulti
d’allora, insieme con due deputati di ciascuna delle
quattordici repubbliche, perchè determinassero in che
consistevano le regalie. Ma da che la giurisdizione di
conte divenne ereditaria, consoli e scabini non erano
stati più nominati dagl’imperatori; e ciascuno di questi
re che calò in Italia, fece diversa stima dei proprj diritti,
a norma della propria forza; laonde dalle consuetudini
non si poteva nulla dedurre. Si ricorse dunque
al diritto romano; e nel sentimento di questo, e con
parole vecchie onestando la tirannia nuova, i giureconsulti
definirono che competeano all’imperatore tutte
le regalie, compresi i ducati, marchesati, contadi, la
moneta, il fodro, ossia diritto d’essere nodrito e albergato
dai vassalli e dalle città quando soggiornava in
Italia; e così i ponti, i mulini, l’uso de’ fiumi, la capitazione,
il far guerra e pace, e il nominare i consoli e
i giudici, il popolo non avendo che a prestarvi l’assenso;
di modo che gl’investiti dovettero rassegnarli all’imperatore,
se pur non avessero a mostrare i titoli del
possesso. I conti e i vescovi, che dal costituirsi dei
Comuni erano stati sbalzati di dominio, applaudivano
a queste esuberanti pretensioni, sperando trarne a sè
alcuna particella; e l’arcivescovo di Milano, colla scienza
appoggiando la servilità, gli diceva: — State ben fermo,
poichè trovasi scritto che la volontà del principe fa
legge, attesochè il popolo gli concesse ogni imperio e
podestà»[124]. Le città poi quale eccezione potevano
contraporre sopra un fatto che mai non era sussistito,

e sopra diritti sostenuti da un forte esercito? onde fremevano
nel veder l’imperatore, da sovrano feudale,
mutarsi in assoluto padrone d’Italia.



I Genovesi erano venuti alla dieta non per isporgere
querele o ricevere ordini, ma come indipendenti, per
far mostra e regalo di lioni, struzzi, papagalli e dei
prodotti dell’Oriente; e furono i primi a protestare
contro quel lodo; e ne spacciarono avviso alla patria,
la quale subito con vivissimo ardore si rifece di mura,
lavorandovi uomini e donne, e l’arcivescovo Siro dandovi
il valore de’ proprj arredi; e (fatto nuovo) soldò
truppe a difesa. Chi vuol pace prepara la guerra; e di
fatto Federico calò con essa a patti, assentendole di
eleggere i proprj consoli, i quali potessero chiamare
all’armi tutti gli abitanti della riviera da Monaco sin
a Portovenere; la privilegiò del commercio in ogni
luogo a mare, neppur eccettuata Venezia; esenzione
da imposte e servizj militari e da regalie, sol che pagasse
milleducento marchi.



Federico aveva in quella dieta proibito di lasciare
feudi alle chiese; poi, sempre mal vôlto a papa Adriano,
volle rammemorargli l’apostolica umiltà; e poichè la
cancelleria romana trattava seco col tu solenne, ordinò
facesse altrettanto la sua col papa, e nelle soscrizioni
il nome se ne posponesse a quello di lui imperatore:
asseriva ancora che il patrimonio papale rilevava dall’Impero,
e pretendeva di mandare a Roma ad amministrare
la giustizia, e di alloggiare i proprj nunzj
ne’ palazzi vescovili. Il senato romano al solito favoriva
le pretensioni di Federico, sicchè il papa scontento

intendevasi colle città lombarde, e preparava forse la
scomunica contro il prepotente.



Il quale, dichiarato unico depositario del potere legislativo
e giudiziale, deputa in ogni paese suoi magistrati,
che furono detti podestà perchè esercitavano i
regj poteri e giurisdizione in molte cause. Questo e le
leggi sulla pace pubblica e il divieto delle guerre private
non urterebbero punto colle idee d’oggi; ma secondo
i privilegi d’allora, stabiliti meglio che sulla carta,
erano un grave attentato alla libertà e all’indipendenza
comunale: onde i Milanesi, a cui nella capitolazione
aveva garantito magistrati proprj, e a cui, in onta di
quella, avea sottratte non solo Como e Lodi, ma Monza
e il Seprio e la Martesana, capirono ch’e’ non tenevasi
obbligato a convenzioni fatte coi sudditi, e fremendo
insorgono (1159); accolgono a sassate i messi regj venuti per
attuare i decreti di Roncaglia, gridando Fora fora,
Mora mora; cacciano la guarnigione dal castello di
Trezzo che assicurava ai Tedeschi il passo dell’Adda, e
si serrano alla difesa. Anche i Cremaschi, loro alleati,
cui egli mandò intimare di demolir la mura, risposero
coll’avventarsi alle armi.



Federico, messili al bando dell’Impero, giura non
cinger più il diadema che non gli abbia domati, e tosto
dalla Ponteba al San Gotardo ogni valle versa Tedeschi
sovra il piano lombardo; qui il Palatino del Reno, i
duchi di Svevia, di Baviera, d’Austria, di Zaringen, il
figliuolo del re di Boemia, il conte del Tirolo, gli arcivescovi
di Colonia, di Magonza, di Treveri, di Magdeburgo,
il fiore insomma della Germania. E cominciano
guerra da Barbari (1162), sperperano il paese, uccidono, appiccano:
una volta l’imperatore fa acciecar una banda
di foraggiatori, lasciando sol un occhio ad uno per ricondurli:
assediata Crema, pone i figliuoli che teneva
ostaggi, a bersaglio de’ colpi paterni, onde proteggere

le macchine[125]: e dopo sei mesi d’ostinati assalti
presala per tradimento dell’ingegnere, la abbandona
alla brutalità de’ suoi e alla vendetta de’ nemici Cremonesi.



Milano non si lasciò sbigottire a quell’insolita ferità;
cercò rialzare Crema; e il castello di Carcano sporgente
nel laghetto d’Alserio, e le colline fra Cantù e il monte
Baradello furono teatro di sue vittorie sopra gl’imperiali.
Ma sentivasi indebolita dalla ripetuta devastazione
de’ suoi campi e dal distacco di tutti i vicini,
quando Federico la assalì (1162) scorrazzando colla cavalleria
e vietando di portarle viveri, sin col tagliare le mani
a venticinque villani in un giorno, côlti in tale servizio.
Resistè ancora vigorosa: ma dai tradimenti, dalla
fame, da un incendio de’ magazzini, dalla superiorità
dell’armi feudali, collegate pur troppo con quelle non
solo dei castellani e dei conti di Malaspina e di Biandrate,
ma anche de’ Comuni italiani, fu costretta cedere
alle grida del vulgo, e rendersi a discrezione. Al quartier
generale in Lodi venne il popolo in abito penitente,
con croci in mano, dietro al carroccio, che avvezzo un
tempo a pavesarsi di trionfate bandiere, allora chinò
l’antenna e il gonfalone di sant’Ambrogio avanti all’imperatore,
fra il mesto squillo delle trombe; e il sacro
carro e novantaquattro stendardi furono dati al nemico;
otto consoli degli ultimi tre anni, trecento cavalieri, tenendo
in mano le spade ignude, fecero atto di sommessione.
Non soltanto Italiani e il conte di Biandrate,

ma fin i baroni tedeschi e la corte supplicavano Federico
di clemenza: ma egli, dalla vittoria fatto sordo alla
compassione, e stimolato anche dalle invide città che
all’uopo gli diedero grosse somme[126], ordinò a’ Milanesi
tornassero a casa e v’attendessero le sue risoluzioni.
Dieci giorni passarono i nostri in quella affannosa
aspettazione che è peggio del male istesso: alla fine
Federico arrivò, e nell’imperiale sua clemenza perdonando
alle vite, impose che, usciti i cittadini, Milano
fosse abbandonata alla distruzione. A ciascuna delle
città alleate ne assegnò un quartiere a diroccare,
quasi volesse che tutte si contaminassero col fratricidio,
e i rancori allontanassero la possibilità di nuovi
accordi.



Esultarono i Lombardi all’umiliazione della gran
nemica; ma un senso di sgomento occupò tutta l’Italia.
Brescia, Piacenza, Bologna evitarono la distruzione col
sottomettersi. Genova, dianzi così risoluta alla difesa,
sbigottì; mandò ambasciadori con gratulazioni e proteste;
il suo storico uffiziale Caffaro tributava a Federico
i titoli di sempre augusto, sempre trionfante, che
elevò l’Impero al colmo della gloria. E Federico in
Pavia cingevasi di nuovo il diadema che avea giurato
più non portare finchè Milano sussistesse; e datava i
suoi atti dalla distruzione di Milano[127].







Le città lombarde non andarono guari ad accorgersi
quanti abbia pericoli la lega col potente: perocchè,
toltasi d’in su le braccia la città che unica potea

reggere seco in bilancia, Federico cessò da ogni riguardo
verso le altre, le angariò a baldanza, pretendendo
esigerne nuove gravezze e smantellarle; a’ Cremonesi,
Pavesi, Lodigiani, suoi fedelissimi, permise
bensì d’eleggersi consoli proprj, ma a Ferrara, Bologna,
Faenza, Imola, Parma, Como, Novara, che pur seco tenevano,
mandò podestà imperiali, fossero Tedeschi o
di que’ vili che col maltrattare i compatrioti vogliono
farsi perdonare la colpa d’essere Italiani[128].







All’eguale stregua meditava Federico ridurre il Patrimonio
di san Pietro. Quel Rolando Bandinelli da
Siena, che poc’anzi accennammo, celebratissimo per
dottrina, virtù, esperienza del mondo, era succeduto
papa col nome di Alessandro III (1159); ma il cardinale Ottaviano
romano, fautore di Federico, turbolentemente
s’indossò le divise pontificali, tenne prigione il papa e
i cardinali, e prese il nome di Vittore IV. Il popolo e
i Frangipani liberarono Alessandro, che si ritirò da
Roma; mentre l’antipapa comprava vescovi, e blandiva
l’imperatore, il quale sostenendo questo, poi tre altri
antipapi (Pasquale III, Calisto III, Innocenzo III) squarciava
la cattolica unità egli che n’era il rappresentante
secolare. Allora scomuniche contro lui, contro i vescovi
e i principi e i consoli di Cremona, Lodi, Pavia, Novara,
Vercelli suoi aderenti. Di queste trascendenze e
de’ soprusi de’ luogotenenti imperiali chiedevano fine o
moderanza vescovi, marchesi, conti, capitanei ed altri
magnati, e cittadini grandi e piccoli; ma Federico non
usò nè giustizia nè misericordia[129]; e svallato con un
nuovo esercito (1164), andava rimettendo al freno le città che
tumultuavano. Ma Veronesi, Vicentini, Padovani, Trevisani,
coll’ajuto dei Veneti, aveano cacciato i podestà
di lui, e quand’egli andò per domarli, sentì non potere
fidarsi delle truppe italiane che l’accompagnavano, onde
voltò come in fuga (1166), mentre essi munivano le chiuse
perchè non potesse rimenare eserciti.



Tutto ciò rendeva più sentiti i lamenti dei Milanesi,
che senza patria tapinavano di città in città, invocando

soccorso e vendetta. Perchè lo straniero era prevalso
alla comune libertà? perchè li trovò disuniti e nemici.
Per tornar forti e mantenersi liberi di che han dunque
bisogno? di concordia e d’unione. Lo compresero; e
quelli che nella prosperità non s’erano scontrati che coll’ingiuria
sul labbro, col pugno sul brando, nella depressione
rinnovellarono la fratellanza, e posti giù gli
odj e le gelosie, nel convento di Pontida (1167 aprile), terra sull’orlo
del Milanese e del Bergamasco, si strinsero in lega, e
i varj popoli della Lombardia, della Marca e della Romagna
sul santo Vangelo giurarono d’ajutarsi reciprocamente,
compensarsi a vicenda dei danni che patissero
a tutela della libertà, non far tregua o pace con
Federico imperatore o co’ suoi se non di comune
accordo, non soffrire che esercito tedesco scendesse in
Lombardia; o se scendesse, combatteranno l’imperatore
e qualunque persona lo favorisca, sinchè esso esercito
non esca d’Italia, talchè si possano recuperare i
diritti che la Lombardia, la Marca e la Romagna possedevano
al tempo d’Enrico III[130]. Oltre le città che

firmarono, fu lasciato (come oggi si dice) protocollo
aperto a quelle che volessero accedervi.



Posata una mano sulla spada, stesa l’altra ai fratelli,
conobbero la potenza dell’unione. Primo atto
de’ collegati Lombardi fu rifabbricare Milano per concordi
cure, come per ira concorde l’avevano sfasciata;
poi tentate invano le persuasioni, mossero a soggettar
le città, che la gratitudine o la paura serbava con Federico,
e costringerle ad entrare nella Lega Lombarda.



Papa Alessandro III erasi ricusato di rimettere a un
concilio, raccolto in Pisa da Federico, la decisione fra
lui e l’antipapa; ma vedendo occupate tutte le terre di
santa Chiesa da scismatici e imperiali, dovè cercare
rifugio in Francia; dove ebbe grandi onori, e i re di
questa e d’Inghilterra camminarono allato al suo cavallo
tenendogli le staffe. Di là favoriva di conforti o
di benedizioni la Lega, e lanciò contro Federico la scomunica,
in cui, come «vicario di san Pietro costituito
da Dio sopra le nazioni e i regni, assolve gl’italiani e
tutti dal giuramento di fedeltà che a quello li legasse
fosse per l’impero o per il regno; toglie coll’autorità
di Dio che egli abbia mai più forza ne’ combattimenti,
o vittoria sopra Cristiani, o in parte veruna goda pace
e riposo, finchè non faccia frutti degni di penitenza»[131].



Favoriva pure ai collegati Guglielmo II di Sicilia,
desideroso che Federico si trovasse impelagato in Lombardia

così, da non poter minacciare alla Puglia. Enrico
III d’Inghilterra, se ottenessero che il papa degradasse
l’arcivescovo di Cantorbery avversario suo, offriva
trecento marchi ai Milanesi e di restaurarne le
mura, altrettanti ai Cremonesi, mille a’ Parmigiani e
Bolognesi. Fin Manuele Comneno di Costantinopoli, che
rimeditava i suoi diritti sull’Italia, spedì ambasciadori
al pontefice per trattare di togliere lo scisma e ricongiungere
la Chiesa greca alla latina, purchè egli pure
riunisse sul capo di lui la corona dell’impero d’Occidente
e d’Oriente, esibendo quant’oro bastasse a snidare
d’Italia i Tedeschi; intanto concedette sposa una figlia
ad Ottone Frangipani, principalissimo in Roma, cercò
l’amicizia de’ Genovesi, e ai collegati Lombardi somministrò
oro per comprare i mercenarj, allora introdottisi
nelle nostre guerre. Però il papa, fido all’idea
de’ suoi predecessori, voleva la sede del rannodato impero
non fosse che a Roma; il Comneno ostinavasi per
Costantinopoli, tantochè restarono disconchiusi.



A soffogare quest’incendio, Federico scende di
nuovo per la val Camonica, e imparato linguaggio più
mite a fronte de’ popoli concordi, promette far ragione
delle querele. Intanto di nuove ne eccita con trattamenti
da nemico, devasta il Bolognese per vendicare
Bosone suo ministro ivi ucciso, e leva contribuzioni e
ostaggi. Ma udito che gli abitanti di Tusculo e d’Albano,
a lui favorevoli, erano stati aggressi dai Romani coi
soliti guasti, accorse, e diede una battaglia sanguinosissima
ai Romani, poi volse sopra la loro città. La
pose in difesa Alessandro, secondato dai Siciliani; ma
Pasquale antipapa inanimava Federico, che per prendere
il Vaticano gettò fuoco alla chiesa di San Pietro,
e dal suo papa si fe novamente coronare. Allora propone
ai Romani che inducano Alessandro ad abdicare,
ed egli a vicenda vi indurrà Pasquale, in tal modo

finendo lo scisma: e i Romani, desiderosi di pace, gli
davano ascolto; sicchè Alessandro, nè tampoco tenendosi
sicuro nelle incastellate case de’ Frangipani, ricoverò
a Gaeta. I Pisani secondavano l’imperatore, e
misero in fuga il loro arcivescovo che li dissuadeva dall’osteggiare
il pontefice, e lo ajutarono a prender Roma.
Ma la mal’aria decimò il suo esercito, ed uccise l’arcivescovo
di Colonia, sette vescovi, molti principi e
magnati; onde Federico si levò in isconfitta, perdendo
per istrada gran parte dell’equipaggio, e forse duemila
baroni e prelati e cavalieri, oltre i soldati. A Pavia,
mantenutasegli fedele, mette al bando dell’Impero le
città federate, e gitta in aria il guanto in segno di sfidarle;
ma non osa assalirle, per tema che negl’italiani
che seco militavano, l’amor de’ fratelli non prevalga
alla feudale lealtà; infine, con solo un pugno d’uomini
riprende la strada della Savoja, lasciando appiccati qua
e là ostaggi lombardi. I cittadini di Susa gli tolsero
gli altri, e insidiavano lui pure, che col promettere
monti d’oro[132] e ogni grazia e bene al conte di Morienna
ottenne di passare per le sue terre (1168) travestito in
Germania.



Ne’ sei anni che Federico stette fuori, ingrandirono
di numero e vigore le nostre repubbliche, ripigliammo
le città imperiali, costringemmo l’antipapa a venire
alla devozione di Alessandro III, togliemmo le fortezze
ai fazionieri dell’imperatore, e specialmente al conte di
Biandrate, distruggendone la rôcca, levandone gli
ostaggi, e uccidendo la guarnigione. Federico mandò
un grosso di truppe, guidate da Cristiano arcivescovo
di Magonza e cancelliere dell’Impero, guerriero terribile,
che una volta colla mazza sfracellò trenta nemici,
e insieme voluttuoso sì, che traeva dietro donne e muli

tanti, da costare più che il corteggio imperiale. Malmenò
costui la Lombardia, e guastatine i dintorni,
assediò Ancona, città molto cara all’imperatore Comneno
come opportunissima a sbarcare in Italia; e lo
ajutarono i Veneziani per disgusto che presero coll’imperatore
bisantino, o per emulazione commerciale.
La città fu ridotta a pascersi di sorci e di cuojo secco,
pur resistette con coraggio degno degli antichi eroi.
Raccontano che un prete Giovanni con una scure andò
nuotando a tagliar la gomona d’un grossissimo naviglio
veneto detto Tutt’il mondo, per quanto lo saettassero
i marinaj, che a stento si salvarono; mentre
altri sull’esempio suo recisero le àncore di sette altre
navi, che dalla tempesta furono fracassate. La vedova
Stamura vedendo i suoi dare indietro da una sortita
fatta per incendiare le macchine nemiche, prese un tizzone
e si avventò verso quelle, malgrado le freccie
appiccandovi la fiamma. Un’altra donna, visto un combattente
estenuato perchè da più giorni non assaggiava
cibo, gli porse il poco latte del suo petto, sottraendolo
al proprio bambino[133]. E la perseveranza
ebbe premio, perocchè Ancona fu liberata dai Ferraresi
e dalla contessa di Bertinoro.



Non che la parzialità imperiale fosse spenta, sopravviveva
quasi in ciascun paese, e dove prevalesse
lo traeva a quella bandiera. Così in Bergamo il vescovo
Gherardo parteggiava pel Barbarossa, mentre il popolo
pe’ suoi avversarj. Cremona e Tortona accettarono
l’alleanza di Federico. Como era spinto a vicenda da
un partito o dall’altro; e quando gl’imperiali rizzarono

le creste, distrussero il castello di Gravedona, e la memorabile
isola Comacina (1169), la quale più non risorse.



In Roma il senato non volea spossessarsi dell’acquistata
autorità, sicchè Alessandro non potea rimettervi
piede. Si continuava pure ostinata guerra ai Tusculani,
i quali non videro scampo che nel porsi alla tutela
del papa stesso. Ma i Romani proposero a questo di
pacificarsi e riceverlo entro se li lasciasse abbattere
le mura di Tusculo: ed egli acconsentì: ma essi, sfogata
l’ira, non si curarono della promessa, sicchè il
papa (il cui nome or si sparnazza fra i liberatori d’Italia)
fu costretto stare in armi nella campagna.



Costanti coll’Impero in Lombardia teneansi principalmente
la città di Pavia e il duca di Monferrato, e
per la vicinanza si sorreggeano l’un l’altro. I collegati
lombardi pensarono dunque porre una barriera fra
costoro: e uniti i loro stendardi, invece di più ricostruire
Tortona, una nuova città piantarono (1168) ove la Bòrmida
confluisce col Tànaro; dal nome del pontefice
la dissero Alessandria, e i nemici la soprannomarono
della paglia, perchè di paglia si coprirono le case
fretta fretta fabbricate, e recinte di nulla più che un
siepato, un terrapieno e liberi petti. Ebbe subito quindicimila
cittadini, privilegio di libero Comune, e sette
anni dopo il vescovado[134].



Appena gli affari di Germania glielo assentirono,
Federico in persona calò un’altra volta; fra via distrusse
Susa in vendetta dello smacco soffertovi; coll’assedio

costrinse Asti a rinunziare alla Lega; e rinforzato da
nuova gente di tutta Germania e di mezza Italia, assediò
la neonata Alessandria. Ma per quanto vi moltiplicasse
valore, crudeltà e astuzie, dovette allargarla al
sopravvenire di un esercito lombardo, che il sagrifizio
della magnanima cittadella avea dato tempo di radunare.
A questo si fe incontro Federico. Onest’uomini
e religiosi s’interposero, al cui lodo si rimisero ed
egli e i Lombardi. Ma quegli volea salvi i diritti imperiali,
questi salve le libertà loro e della Chiesa;
sicchè del conchiudere fu nulla, e Federico avendo
consumato anche il sesto esercito, mandò a sollecitarne
un nuovo, che di Germania gli fu condotto dalla moglie
per l’Engadina, Chiavenna e il lago di Como. A
incontrarlo mosse egli coi Lodigiani, e ritornava accompagnato
dai Comaschi per congiungersi ai Pavesi
e ai Monferrini, quando nella pianura di Legnano (1176 — 29 mag.) ecco
gli si attraversa l’esercito de’ collegati. Sulle prime egli
ebbe il vantaggio, e vide le spalle de’ nostri; ma la
Compagnia della Morte, giovani risoluti a perire anzichè
perdere, si strinse attorno al carroccio, scompose
l’ordinanza nemica, e la mandò a sbaraglio. Federico
stesso non campò la vita che tenendosi rimpiattato
sotto i cadaveri; e la moglie, da lui lasciata nel castel
Baradello di Como, il pianse per morto finchè nol vide
ricomparire umiliato e fremente.



Il Tedesco aveva trovato sostegno da alcune repubbliche
marittime, che lo bramavano favorevole alle loro
ambizioni. Barisone d’Arborea, uno de’ giudici o re di
Sardegna (1163), agognando tutta l’isola, ne aveva impetrata
da Federico l’investitura per quattromila marchi d’argento:
ma nè l’imperatore avea diritto a disporre di
quella, nè Barisone i denari da pagarla. Questi gli furono
anticipati da Genova, desiderosa d’accorciare i
panni all’emula Pisa, che colà teneva sovranità: ma

Barisone, non essendo in grado nè di restituire ai Genovesi
nè di resistere ai Pisani, si conciliò con questi;
talchè i Genovesi rimasero peggiorati della somma e
della speranza. Ne venne guerra sanguinosa di molti
anni, dove i Liguri riuscirono superiori, attenendosi a
Federico, promettendogli la flotta per l’impresa di Sicilia,
e ricevendo da lui promessa di cedere Siracusa
e ducencinquanta feudi in val di Noto, appena dell’isola
si fosse insignorito. Di rimpatto i Pisani si volsero all’imperatore
di Costantinopoli, e mandati e ricevuti ambasciadori,
conchiusero un’alleanza che assicurava loro
la franchigia in tutti i porti dell’impero greco, ogni anno
il tributo di cinquecento bisanti d’oro, e due tappeti di
seta a Pisa, e di quaranta bisanti e un tappeto all’arcivescovo.
Invano Federico intimò che Genovesi e Pisani
rimettessero in lui le loro differenze, e gli uni e gli altri
speravano da esso l’investitura della Sardegna, e intanto
lo accarezzavano e lo provvedevano per le sue imprese.



Tanto bastava perchè gliene volessero male i Veneziani,
i quali, se dapprima l’aveano favoreggiato per
isbaldanzire le repubbliche di terraferma, s’adombrarono
poi delle crescenti pretensioni; diedero incoraggiamenti
alla Lega Lombarda, e ricovero al fuggiasco
Alessandro III. E quando Federico minacciò piantar le
sue aquile vincitrici in faccia a San Marco, risposero
alla bravata armando settantacinque galee; e il doge,
cui il papa cinse la spada d’oro, sbarattò la flotta che
Genovesi e Pisani aveano allestita all’imperatore. Côlto
lo stesso figlio di costui, lo trattarono decorosamente,
e rinviarono con proposizioni di pace.



E pace dovea desiderare Federico, dopo logorati
ventidue anni e sette eserciti[135] contro il clima e le

libertà d’Italia. Pertanto s’industriò di staccare dalla
Lega Alessandro, e gli inviò deputati ad Anagni, i quali
gli dissero: — È indubitato che, dai primordj della
Chiesa, Dio volle vi fossero due capi, dai quali venisse
governato questo mondo: la dignità sacerdotale, e la
podestà regia. Se queste non si appoggino in vicendevole
concordia, non potrà mantenersi la pace, e il
mondo andrà in subugli e guerre. Cessi dunque la nimistà
fra voi due, capi del mondo; e vostra mercè sia
resa la pace alla Chiesa e al popolo cristiano»[136]. Alessandro
rispose, ben egli volerla, ma questa dover essere
comune anche a’ suoi alleati e difensori. Il pontefice
trattava di ciò pubblicamente; gli ambasciadori imperiali
avrebbero voluto stipulare in privato, col pretesto
che alcuni avversavano la loro concordia: ma sebbene
per quindici giorni si disputasse, nulla fu tratto a riva.
Federico dunque chiese un abboccamento con Alessandro,
e questi (tanto si fidava) volle da lui, da suo
figlio e dagli altri grandi il giuramento di non nuocere
alla sua persona, e andò a Venezia coi deputati
delle città lombarde[137].







Federico proponeva o si stesse al dettato della dieta
di Roncaglia, oppure a quanto osservavasi al tempo
di Enrico IV: i Lombardi rifiutavano la prima, non
convenzione, ma ordinanza di Roncaglia; quanto all’altra,
dicevano mal ricordarsi di quegli usi; sapere
che da un pezzo godeano le regalie e il diritto di eleggere
i magistrati, e voler conservarlo; sicchè non potè
venirsi a conchiusione. Bastò dunque appuntare un
accordo (1177), ove Federico riconosceva il pontefice escludendo
gli antipapi, e prometteva tregua per quindici
anni col re di Sicilia, per sei colle città lombarde, duranti
i quali egli non n’esigerebbe il giuramento di
fedeltà, e si stabilirebbero de’ treguarj che terminassero
le contese eventuali, impedendo di farsi ragione
colle armi. Esso imperatore in compenso godrebbe per
quindici anni i beni allodiali della contessa Matilde, che
poi cederebbe alla Chiesa romana; e a tali condizioni
verrebbe ricomunicato.



Fu Alessandro III uno sleale, che abbandonò gli
alleati suoi per patteggiare in disparte? o fu un inetto
che non seppe cogliere il destro di distruggere la potestà
imperiale e l’ingerenza tedesca, e assicurare per
sempre l’indipendenza d’Italia?



Nè l’un nè l’altro può crederlo chi non confonda le
idee e le aspirazioni dei tempi nostri con quelli d’allora.
I Lombardi non aveano mai inteso d’annichilar
l’imperatore, e fino ne’ momenti più prosperi chiesero
soltanto di vedere assicurati i proprj privilegi, sotto
la primazia di quello: come gli arimanni si consideravano
liberi perchè dipendenti dal solo re, così libere
chiamavansi le città che non avessero altra superiorità
che l’imperatore. Anzi i capi della Lega dinanzi al papa
nella chiesa di Ferrara il 1177 dichiaravano: — Sia
noto alla santità vostra e alla potestà imperiale, che
con riconoscenza riceveremo la pace dall’imperatore,

salvo l’onore dell’Italia, e che desideriamo essere rimessi
nella grazia di lui, secondo le vecchie consuetudini,
nè ricusiamo le antiche giustizie: ma non consentiremo
mai a spogliarci della nostra libertà, che
abbiamo ereditata dai padri e dagli avi, e non la perderemo
che colla vita, essendoci più caro il morir liberi
che il vivere in servitù»[138].



A tale intento avviava appunto la tregua, durante la
quale fu stipulata una soda pace. Quanto al pontefice,
abbattendo l’imperatore avrebbe disfatto l’opera de’ predecessori
suoi, i quali avevano ridesto il nome d’imperator
romano, e affidato a quello la primazia temporale
della cristianità; e quand’anco gli ebbero contumaci
e ribelli, mai non pensarono distruggerli, ma al più
surrogarne uno, meglio docile e religioso.



I Veneziani che aveano giurato ad Alessandro, finch’egli
vi stesse, non ricevere nella loro città Federico,
dispensati dalla promessa, andarono a prenderlo da
Chioggia colla splendidezza che la sposa dell’Adriatico
pose sempre nelle sue feste. Federico, approdato alla
piazzetta, baciò il piede del papa, al quale poi servì
da mazziere, allontanando colla verga la folla; della
predica che Alessandro recitò in latino, il patriarca
d’Aquileja fece la spiegazione in tedesco, onde contentare
la devozione dell’imperatore; il quale assolto, dopo
il credo baciò ancora il calcagno del pontefice e fe
l’oblazione; poi ne ricevette la comunione; e finita la
messa, lo accompagnò per mano sino alla porta della
basilica, gli tenne la staffa, e lo menò per la briglia fino
al palazzo[139]. Che il papa mettesse il piede sovra il

collo dell’umiliato imperatore, proferendo il versetto
del salmo Sovra l’aspide e il basilisco passeggerai,
calcherai il leone e il drago, e che Federico rispondesse
di rendere quell’omaggio non a lui ma a san
Pietro, è un fatto controverso, ma che nulla ripugna
coi tempi; che se gli spiriti forti del secolo passato,
striscianti appiè dei troni, lo negarono con orrore, la

libera Venezia non esitò a farlo dipingere tra i fasti
nazionali.



In nome del Barbarossa, Enrico di Diesse giurò sui
vangeli, sulle reliquie, e sopra l’anima dell’imperatore,
che questo manterrebbe la pace: altrettanto fecero dodici
principi dell’Impero, gli ambasciadori di Sicilia, e
i consoli di Milano, Piacenza, Brescia, Bergamo, Verona,
Parma, Reggio, Bologna, Novara, Alessandria,
Padova, Venezia. I vescovi di Padova, Pavia, Piacenza,
Cremona, Brescia, Novara, Acqui, Mantova, Fano, che
in opposizione alle loro plebi aveano favorito all’imperatore
e all’antipapa, furono ribenedetti.



Alessandro III fu ricevuto festivamente anche dai
Romani, avendo conceduto che il senato durasse, ma
con giuramento di fedeltà al papa, al quale si restituissero
la basilica di San Pietro e le regalie. L’antipapa
venne all’obbedienza dacchè si trovò abbandonato dall’imperatore:
ma un avanzo di coloro che credono fermezza
l’ostinazione, nominò un altro che presto fu imprigionato.
Un concilio ecumenico in Laterano di trecentodue
vescovi procurò rimarginar le piaghe della
Chiesa.



Federico, ch’era tornato in Germania per racconciarne
il freno, mandò deputati, i quali in Piacenza
stesero i preliminari d’un accordo. A Costanza, memorabile
città lietamente posta colà dove il Reno sfugge
dal lago, e al verdeggiante declivio fan contrasto le
ghiacciaje del Sangallo e d’Appenzell, fu poi conchiusa
tra le città lombarde e l’Impero la pace (1183 — giugno) che coronava
i magnanimi sforzi, e consolidava le repubbliche nostre,
non più come un fatto ma come un diritto. L’imperatore
dichiarava avrebbe potuto castigare i colpevoli,
ma per clemenza e dolcezza preferiva perdonare,
e far loro del bene. Comprese nel trattato furono Milano,
Vercelli, Novara, Lodi, Bergamo, Brescia, Mantova,

Verona, Vicenza, Padova, Treviso, Bologna, Faenza,
Modena, Reggio, Parma, Piacenza: come alleate dell’imperatore
figurarono Pavia, Cremona, Como, Genova,
Alba, Tortona, Asti, Alessandria che, anticipando
la pace, n’aveva conchiusa una particolare, e mutato
il nome in Cesarea. De’ signori feudatarj non appajono
che Obizo Malaspina di Lunigiana colla parte imperiale;
colla nostra i conti di Biandrate e di Monferrato.
A Ferrara si lasciò arbitrio di accedere fra due mesi.
Restarono escluse nominatamente Imola, Castro, San
Cassiano, Bobbio, Gravedona, Feltre, Belluno, Céneda.
Venezia non v’è tampoco nominata, giacchè, essendo
indipendente affatto dall’Impero, non voleva pregiudicarsi
con questo trattato.



A tenore del quale, le città della Lombardia, della
Marca e della Romagna, entro il loro recinto godrebbero
le regalie che da immemorabile possedevano, e
fuori di esso, solo in quanto n’avessero concessione
dall’imperatore; il vescovo con deputati imperiali esaminerebbe
quali infatti fossero tali diritti, se pure le
città non volessero declinare quest’indagine col pagare
ciascuna annui duemila marchi d’argento, o meno, a
volontà dell’imperatore. Questi, salva la sua supremazia,
conferma le immunità e i diritti concessi avanti la
guerra da lui o da’ predecessori, purchè non cadano a
pregiudizio d’un terzo. I vescovi che per lo innanzi solessero
per imperiale concessione confermare i consoli,
continuassero; nelle altre città si facessero tra cinque
anni confermare dai commissarj imperiali, e in appresso
ricevessero l’investitura dall’imperatore. Il quale
ponesse in ogni città un giudice, cui appellarsi nelle
cause civili eccedenti il valore di venticinque lire imperiali
(lire 1575), e che giudicassero fra due mesi,
ma secondo le leggi della città. Tutti i cittadini dai
sedici ai sessant’anni giureranno fedeltà all’imperatore

ogni dieci anni; a questo, ogniqualvolta venisse in Italia,
daranno il fodro e gli alloggi, ripareranno le strade,
apriranno mercato pel suo approvvigionamento: egli
però non si baderà a lungo in nessuna città o diocesi,
per non esserle di soverchio aggravio. Del resto sia in
arbitrio delle città il fortificarsi e confederarsi, e rimangano
cessate le infeudazioni che si fossero concedute
dopo la guerra a pregiudizio di esse[140].



L’imperatore tornò poi la sesta volta in Italia, ma
in aspetto amico; sicchè le città nostre gareggiarono in
mostrare che, come gli aveano resistito in campo,
sapeano accoglierlo ed onorarlo pacificato. A Verona
durò tre mesi molto alle strette col pontefice Lucio III
intorno ai beni della contessa Matilde, senza riuscire
ancora ad una definizione. I Romani, tornati ben tosto
sugli umori vecchi e sulle idee di Arnaldo, ostinavansi
non tanto ad aver repubblica quanto a disobbedire al
papa, che tennero sempre fuori di Roma; e marciati
contro Tusculo, dove s’erano fortificati gli avversarj,
presi molti cherici, gli accecarono, conservando gli occhi
a un solo che li riconducesse in città sovra giumenti
e con mitere in capo. Così i nostri emulavano la
brutalità tedesca: e qual bene promettersi da una repubblica
mancante di quel che n’è primo fondamento
la morale? Il papa li scomunicò (1188); ma solo a Clemente III
venne fatto di sopire la rivolta di quarantacinque anni,
col solito scapito della libertà; poichè egli ridusse sotto
la propria autorità il senato, il Comune, la basilica di

San Pietro, e le altre chiese e i diritti regali, pochi
lasciandone alla città.



Federico, malgrado la pace, ad or ad ora abbandonavasi
allo sdegno; indispettito coi Cremonesi che, da
fedelissimi, gli erano poi mancati, non solo edificò
Crema a loro dispetto[141], ma li guerreggiò; col papa
Urbano III ebbe nuovi diverbj per l’eredità della contessa
Matilde; de’ vescovi che morissero occupava i
beni; col pretesto di punire badesse scandalose, invadeva
possessi de’ monasteri; impediva il passo dell’Alpi
a quei che andassero a Roma. Fe’ cingere la corona di
ferro a suo figlio Enrico; e perchè quello di re d’Italia
non fosse un titolo senza soggetto, procurò congiungere
alla primazia sui Lombardi il dominio del reame
meridionale: ma donde sperava il consolidamento della
grandezza di sua casa, ne venne la ruina.



Commessi gli affari d’Italia ad Enrico, il Barbarossa
tornò in Germania a domare i baroni che gli aveano
recato molestia durante la guerra d’Italia, ed esercitò
l’autorità imperiale con rigore qual altri non aveva
usato da Carlo Magno in poi, fisso soprattutto nel pensiero
di renderla ereditaria nella sua famiglia. Singolarmente
gli diede a fare Enrico il Leone. Avendo esso
imperatore saputo indurre il vecchio Guelfo a rinunziargli
i beni di sua casa in Italia e in Germania, fra
cui l’eredità della contessa Matilde, Enrico da quel
giorno negò soccorrerlo nelle guerre d’Italia, benchè

supplicato a ginocchi; messo al bando dell’Impero, fu
vinto, e a stento ottenne di conservare il Brunswick e
il Luneburg: ma l’abbassamento di quella casa lasciò
rialzarsi i baroni secolari ed ecclesiastici, che si assicurarono
il pieno dominio del proprio territorio.



Repente un gemito universale annunziò che Gerusalemme,
la santa città, liberata col sangue di tutta Europa,
era stata ripresa dai Musulmani, e il colle di Sion
e la valle del Cedron echeggiavano ancora alle invocazioni
di Allah. Il gran Saladino, profittando della rivalità
dei principi latini, gli assalì (1187) e sconfisse, occupò
Acri, Cesarea, Nazaret, Betlem, e alfine Gerusalemme
stessa: ed ebbe prigioniero il re Guido di Lusignano.
Menò egli strage particolarmente de’ cavalieri del Tempio
e dell’Ospedale, moltissimi fece prigioni, fra cui
Guglielmo di Monferrato, cugino del Barbarossa, il cui
figlio avea sposato Sibilla sorella di Baldovino re di
Gerusalemme, che gli portò in dote la contea di Joppe.
Un altro suo figlio Corrado, trovandosi allora pellegrino
in Terrasanta, tolse a difendere Tiro, durando
intrepido, benchè Saladino minacciasse uccidergli il vecchio
padre se non rendesse questa città.



La nuova di tali disastri fu portata in Italia da messi
vestiti a bruno, che andavano tratteggiando gli esecrandi
oltraggi usati alla religione, la santa croce trascinata
per le vie, il sepolcro insozzato, i fanciulli educati
al Corano, le donne tratte negli harem, e mostravano
una immagine dove Cristo era battuto e calpesto
da un Arabo, nel quale doveva riconoscersi Maometto.
Quest’annunzio accelerò la morte ad Urbano III, che
prima aveva scritto a tutti i potentati cristiani eccitandoli
a soccorrere Terrasanta. Come avviene nei gravi
disastri, una riforma generale parve diffondersi; tregua
si convenne fra tutti i combattenti; i cardinali raccolti
a Ferrara per eleggere il nuovo pontefice, non solo

incitarono i re alla crociata, ma proposero voler guidarla
essi stessi; bandirono la tregua di Dio per sette
anni, e scomunicato chi la violasse; e cominciando l’ammenda
da sè, promisero vivere poveramente, e non
ricever doni da sollecitatori, non montare a cavallo (1187),
finchè la terra santificata dalla presenza di Cristo
non fosse ricuperata. Gregorio VIII, vecchio di santa
vita e macero da penitenze, nel brevissimo regno non
fece che predicare la spedizione, e a tal uopo cercò
rappattumare i discordi, e principalmente Genovesi e
Pisani che si erano continuato feroce guerra. Clemente
III succedutogli persistette nell’intento: fra gli
altri, Guglielmo arcivescovo di Tiro, ministro di Baldovino
IV e storico delle crociate, predicò a Milano,
a Bologna, ove duemila cittadini presero la croce, e
in altre città: si permise ai re di riscuotere una decima
Saladina sopra tutte le rendite d’ecclesiastici e
di secolari per le spese della guerra: si comandò il
magro ogni mercoledì, digiuno ogni sabbato, non giurare,
non giocare a dadi, non imbandire più di due
piatti, non portare vesti scarlatte o vajo o zibellino, ed
altre manifestazioni che durano quanto l’entusiasmo.



Gl’Italiani, che, appunto in quest’occasione, Corrado
abate uspergense chiama «bellicosi, discreti, sobrj,
lontani dalla prodigalità, parchi nelle spese quando
non sieno necessarie, e soli fra tutti i popoli che si
reggano a leggi scritte», corsero primi all’impresa;
e Toscani e Romagnuoli, sotto la guida degli arcivescovi
di Pisa e di Ravenna, approdarono a Tiro. Guglielmo
il Buono ordinò un generale registro di tutti i
feudatarj del regno di Sicilia e degli uomini che ciascun
doveva[142], intimando stessero pronti a partire;

ed essi s’obbligarono a contribuire il doppio d’uomini:
e una flotta condotta dall’ammiraglio Margaritone di
Brindisi valse non poco a sostener Tiro. Saladino, costretto
a lasciare questa città, tentò sorprendere Tripoli;
ma i nostri giunsero in tempo a salvare quegli
ultimi resti del glorioso acquisto.



Federico Barbarossa, che giovane avea fatto l’impresa
di Terrasanta, volle coronare la faticosa vita coll’assumere
di nuovo la croce. Imbevuto del concetto
della onnipotenza imperiale qual gli era stata definita
a Roncaglia, mandò intimare a Saladino lasciasse la
città santa a lui, signore universale perchè successore
degli antichi cesari. Saladino vi oppose il diritto della
conquista, e si preparò a sostenerlo. Il Barbarossa col
proprio figlio e con sessantotto signori, trentamila cavalieri
e ottantaduemila fanti passò dunque in Palestina
e prosperò; ma traversando il fiume Salef restò annegato;
e la crociata riuscì a fine disastroso.



Il Barbarossa, come gli eroi della tragedia antica,
operava in forza del carattere, non della moralità;
postosi un principio, voleva seguirlo. I Comaschi gli
applausero come restauratore del diritto, punitor delle
violenze; altrove fu esaltato come liberatore d’Italia,
mirando solo agli interessi particolari e a quella indipendenza
che spesso fu considerata come idea principale,
mentre non è che secondaria. Tutti poi i nostri
lo inneggiarono quando rinunziò alle idee germaniche,
conservando sola la lealtà, con cui accettò il patto di
Costanza. I Germani lo venerarono qual rappresentante
della loro stirpe, e non lo credettero morto, ma
che si fosse ridotto nel campo dorato sul Kiffhäuser,
tenendo corte colla figlia e coi burgravi, sedendo a
una tavola di marmo, attorno alla quale crebbe la sua
barba rossa. E verrà giorno che uscirà ancora co’ suoi
fedeli, e farà grande il popolo tedesco sopra tutti gli

altri. In Italia altrimenti; e mentre a Carlo e Ottone,
perchè favorevoli alla causa popolare, fu mantenuto il
titolo di Grandi, Federico, non inferiore ad essi, vien
tuttora ricordato con orrore dal popolo, cui si mostrò
infesto[143].



CAPITOLO LXXXV.
Ordinamento e governo delle Repubbliche.




Così scarsi tornano nella nostra storia i momenti,
ai quali possa confortarsi la ragione ed esaltarsi il
sentimento, che è ben dritto se gl’italiani si fermano
con compiacenza sopra la Lega Lombarda.



Legame puramente esterno e di momentanea provvisione,
essa non cambiava le condizioni de’ singoli
Stati, ciascuno de’ quali come indipendente proseguiva
nella fatica di ordinarsi. Abbastanza ripetemmo che la
rivoluzione dei Comuni, tanto decisiva, non fu radicale,

e lasciò sussistere molte parti del passato, che oggi
sarebbero le prime a distruggersi. Oggi poi si vorrebbe
innanzi tutto precisare i diritti dei cittadini, farli
tutti eguali in faccia alla legge, concentrare i poteri
maestatici in un magistrato supremo, abbastanza robusto
nella sua azione; separare la podestà legislativa
dall’esecutiva, e dare indipendenza e stabilità alla giudiziale,
distribuita in una gerarchia di tribunali con
precise attribuzioni; proclamare leggi fisse, ed evitare
ogni tumultuosa applicazione di esse; discutere pubblicamente
i conti, scompartire con equità l’imposta,
ottenere l’esercizio rapido e uniforme dell’autorità,
sottraendola all’arbitrio di un capo, alle gelosie dell’aristocrazia,
alle tumultuose incostanze del vulgo; trovare
il modo più conveniente a rendere rappresentato ogni
bisogno, ogni forza, ogni capacità, ed anche la provincia
per togliere la prevalenza oppressiva della capitale;
chiarire e sodare le relazioni cogli Stati vicini,
e i diritti e doveri reciproci; e principalmente assicurare
l’indipendenza dello Stato per maniera che nessuno
estranio s’intrometta dell’interno suo ordinamento.



Non a questo senso intendevasi allora la libertà, nè
chiaro concetto si avea di ciò che or chiamiamo lo Stato;
e dal tentonare d’inesperti sarebbe troppo l’attendersi
quel senno e quella prudenza, che sì spesso fallisce a
noi pure, a noi insegnati da lunghissima esperienza e
da tanti errori. Ingegniamoci di orientarci per quanto
è possibile fra tanta varietà di ordini, di statuti, di
vicende.



Sottoposta che fu la campagna alla città, limite di
ciascuna Repubblica rimase ordinariamente quello delle
giurisdizioni vescovili; onde oggi ancora le diocesi,
colla bizzarra loro conformazione, indicano il territorio
di quelle. Da ciò, se non originata, mantenuta
la prodigiosa differenza dei dialetti; da ciò la moltiplicità

di edifizj civili e religiosi, nessuna volendo restare
di sotto della vicina; da ciò le guerricciole; da
ciò fatti meno penosi i frequenti esigli, poichè il fuoruscito
a due passi trovava sicurezza, senza aver mutato
nè favella nè clima.



La pace di Costanza ebbe sanzionata la rivoluzione,
che da serve ridusse franche le città, ma non attribuiva
loro l’indipendenza, bensì la libera podestà di
governo, il diritto d’eleggere ciascuna i proprj magistrati,
far leggi, munirsi, conchiudere pace e guerra,
imporsi tributi e ripartirli, regolare la polizia rurale
e l’industria, militare sotto la propria bandiera, non
essere obbligati andar fuori del Comune per pagare
tributo o rispondere a citazioni, esercitare liberamente
la pesca e la caccia. Essa pace non conferiva però
nuovi diritti, neppure uguagliava gli antichi; ciascuno
rimaneva nella condizione ove l’avea trovato la guerra,
con più o meno privilegi, secondo gli aveva compri,
estorti, acquistati, ottenuti. Nè tampoco si distruggeva
veruna delle antiche dipendenze; e nella città libera
potevano ancora durare un conte feudale, un vescovo
con diritti sovrani, qualche uomo indipendente dai comuni
magistrati, e servi fuor della legge.



Di sopra poi di tutti stava un re o un imperatore,
la cui supremazia in sostanza si riduceva a mettere il
proprio nome sulle monete e agli istromenti, riscuotere
annuo tributo, e la paratica al primo suo venire
in Italia, determinata per ciascun Comune con particolari
convenzioni. Nel 1185 Federico I «volendo viemeglio
premiare quelli che più perseverano nella devozione
alla sacra maestà dell’Impero, ed osservando il
valore, la fede, la devozione de’ suoi diletti cittadini
milanesi, il cui affetto, più degli altri ardente, li mostra
di giorno in giorno meglio meritevoli de’ suoi favori»[144],

cede loro tutte le regalie che esso teneva nell’arcivescovado
di Milano in terra e in mare, determinando il
tributo in lire trecento, oltre la paratica. Quest’ultima
dagli abitanti di Treviglio fu fissata in sei marchi d’argento.
Il Comune di Brescia ricompravasi nel 1192
da tutte le regalie per due marchi l’anno, e gliene faceva
carta Enrico VI.



I diritti regali non espressi nel patto di Costanza era
convenuto sarebbero ponderati dal vescovo di ciascuna
città insieme con probi uomini; ma essi non competendo
se non al re che fosse eletto dal voto nazionale,
pochi fra’ successori del Barbarossa li godettero; e per
lo più s’accontentarono d’un omaggio e del giuramento
di fedeltà, trattando i nostri a maniera d’alleati. Enrico
VI e Federico II, bisognando d’ajuti in guerra,
strinsero leghe con qualche città, assolvendola dagli
obblighi imposti dalla pace di Costanza; di modo che
o per cessione del re, o per ritrosia de’ popoli, s’andò
smettendo ogni aggravio, eccetto il fodro, che venne
convertito in sussidio grazioso.



Anche dalla conferma dei magistrati, riservata all’imperatore
o a’ suoi messi, le città si riscossero a denaro;
sebbene le ghibelline, per condiscendenza, gliela
chiedessero ancora. Nel 1195, davanti alla porta Torre
di Como, Girardo de Zanibone, Tettamanzo de Gaidaldi,
Odone di Medolate, consoli del Comune di Cremona,
col mezzo della lancia e del gonfalone rosso con croce
bianca, riceveano da Enrico VI l’investitura di quanto
si contiene nel privilegio di esso Comune[145].



Federico I erasi riservata l’appellazione delle cause[146],

e a riceverla delegava vicarj; venuti però questi di
peso, le città se ne fecero esentare, traendo anche tale
diritto ai proprj magistrati o ai vescovi[147].



Dapprima i messi regj ed i vicarj imperiali poteano
ogni cosa quanto l’imperatore, salvo che conferire i
feudi maggiori o di trono, e alienare o ipotecare beni
e diritti dell’Impero. Abbiamo l’investitura che Federico
II dava nel 1249 a Tommaso conte di Savoja quale
vicario della Lombardia da Pavia in giù, affinchè conservasse
la pace e la giustizia; concedendogli perciò
il mero e misto imperio e podestà della spada contro
i malfattori, principalmente quei che molestano le strade;
udire e risolvere le quistioni civili e criminali, competenti
all’imperatore; imporre bandi e multe; interporre
decreti per l’alienazione di cose ecclesiastiche
e per tutela de’ pupilli; dar tutori e curatori, restituire
in intero, ricevere l’appello dalle sentenze dei giudici
ordinarj; ma dalla sentenza di lui possa ricorrersi al
trono[148]. Sì estesa autorità andò restringendosi; i

messi regj si ridussero a poco meglio che nodari; e
il vicariato, non che sostenere l’autorità imperiale,
servì ad ampliare quella de’ grandi, che compravano
esso titolo per assodare la propria dominazione. Guarnieri
conte di Humberg, vicario d’Enrico VII, dovette
abbandonare la Lombardia per assoluta mancanza di
denaro: per la causa istessa Princivalle del Fiesco,
vicario di Rodolfo d’Habsburg, vendette alle città di
Toscana le giurisdizioni dell’Impero[149].







Ne’ ricchissimi archivj di Lucca investigammo altrove
la formazione di quel Comune (pag. 38): studiandovi
ora le relazioni delle Repubbliche coll’Impero,
troviamo che nel 1162, alla presenza dell’arcivescovo
di Colonia, arcicancelliere dell’Italia e legato imperiale,
i consoli maggiori giurarono sugli evangeli fedeltà a
Federico I, e di nulla attentare a suo danno, anzi soccorrerlo
a sostener la corona e l’onor suo, o recuperarli;
non palesare gli ordini secreti ch’egli trasmettesse;
e per la guerra o per la pace in Toscana e per
le regalie starà alla sua parola, l’ajuterà a riscuotere
il fodro nel vescovado di Lucca, da tutti i cittadini
farà dargli il giuramento, non guastare nè lasciar guastare
la strada, dare all’imperatore venti militi nella
spedizione verso Roma e la Puglia, pagare l’annuo
tributo convenuto di quattrocento lire, in ricompra di
tutte le regalie per sei anni. L’imperatore concede
in ricambio alla città di Lucca di eleggere i consoli,
i quali vadano a ricevere da esso l’investitura, e gli
giurino fedeltà[150].







Qui è riconosciuta la piena libertà del Comune: eppure,
due anni dopo, esso Federico confermava il mero
e misto imperio al vescovo di Lucca sopra gran quantità

di terre, ville, castelli, autorizzandolo a far leggi e
giustizia, e governare per sè o pel suo nunzio, come
farebbe l’imperatore o un nunzio suo[151]. Poi nel 1185
dava un diploma in favore dei Comuni e signori di Garfagnana,
di Montemagno, di Versilia, di Camajore,
prendendoli in protezione, esimendoli da ogni dominio
di città o di autorità qualunque, come soggetti a sè
solo; abroga le occupazioni di terre, borghi, castelli
fatte da consoli; obbliga Lucca a riedificare i castelli
che v’avesse demoliti[152]. L’anno vegnente, Enrico VI
rinnovava a questa il privilegio della zecca, delle giurisdizioni
e regalie nella città e nel distretto, non accennando
più all’obbligo d’andare i consoli a giurare fedeltà;
però, anche ne’ trattati con altre potenze, riservino la
fedeltà all’Impero, e gli paghino sessanta marche d’argento
l’anno. Nel 1209 Ottone IV, imperatore disputato,
confermava la carta anticamente datale da Enrico IV,
con questo che nessun mai guastasse le mura della città
o le case; non dovessero avere palazzo per l’imperatore,
nè dare alloggi; non paghino alcun pedaggio da
Pavia sino a Roma o in Pisa; non abbia molestia chi
vien a commerciare con Lucca pel mare o pel Serchio;
non si fabbrichi castello o fortino a sei miglia di circuito;
nessun giudice di Lombardia eserciti giurisdizione
in Lucca, se non presente l’imperatore o il suo
cancelliere[153].







Dall’assicurare il libero governo interno, le esazioni,
i mercati, le caccie, le pesche, i forni, i mulini, le Repubbliche
passarono a pretendere dominio sopra i vicini,
e ne chiedeano ancora la ratifica dagl’imperatori.
Pertanto nel 1244 Federico II al Comune di Lucca
concedeva che i castelli di Motrone, Montefegatese e
Luliano nella Garfagnana con tutte le loro pertinenze
gli stessero sottoposti; accettasse come concittadini le
persone della Garfagnana che il vogliano; e i Comuni e
le persone di questa possano ricevere i podestà e rettori
di Lucca: vale a dire, li sottraeva alla giurisdizione imperiale
per sottoporli alla comunale[154]. Quando i

Lucchesi parteggiarono col papa, esso Federico cassò
quelle concessioni, investendone invece il figlio e vicario
suo Enzo; ma riconciliatosi, le restituì al Comune di
Lucca come feudo, talchè questa città, internamente
repubblicana, riguardo agli esterni avea posto nella gerarchia
feudale[155]. Eppure lo stesso Federico donava
in perpetuo a Pagano Baldovin messinese il territorio
di Viareggio.



La libertà dei Comuni guardavasi dunque non come
un diritto primitivo, ma come una concessione sovrana;
dal re si chiedevano come privilegio fin le giustizie;
dal re si facevano confermare i successivi acquisti: ma,

secondo il senso feudale, consideravasi indipendenza il
non aver altro superiore che gl’imperatori.



Tanto però bastava perchè questi potessero turbare
le Repubbliche colle loro pretensioni. Altre ne mettevano
in campo i feudatarj e conti, che solo per necessità
aveano rassegnato i diritti antichi. Già dicemmo
(pag. 69) come i vescovi fossero ricchissimi e signori
di tanta parte di feudi e di giurisdizione. A quello di
Brescia spettava un quinto dei feudi della diocesi:
ed erano tanti, che Enrico imperatore avendone sequestrati
alcuni in pena del favore dato ai papi, trovaronsi
ammontare a tremila biolche di terra; che poi
il Comune di Brescia ritolse alla Camera imperiale,
dandole a livello a tremila poveri. Arimanno vescovo
cercò ricuperare quei feudi ed altri che l’imperatore
aveva investiti a laici; ma i nuovi investiti si opposero,
fecero lega cogli arimanni, irati al vescovo e al Comune
che li gravava di contribuzioni ad onta dell’antica immunità:
ne venne guerra di fortuna varia, sinchè anche
gli arimanni ottennero per patto i privilegi che già
godeano i valvassori, e assoluzione da ogni tributo e
servizio di corpo[156].



I vescovi essendo stati sovrani, consideravano come
usurpatore o astiavano come vincitore il Comune, e sofisticavano
sui diritti di quello. Intendo in questo senso
una carta del 1158, ove i canonici di Santa Maria di
Novara giurano fra loro di non dar mano a far passare
al Comune le cose di essa chiesa, nè col fatto o col
consiglio permettere che questa paghi fodro o dazio al
popolo o ai consoli; nè ajutarli in ciò che spetti al fortificare
la città; nè daranno canonicati ai discendenti
dei consoli che aveano aperto a forza il granajo del
capitolo, sinchè i padri son vivi, nè di quei consoli che

in alcun modo pregiudicassero alla chiesa, o entrassero
per forza nella canonica o nelle case de’ fratelli[157].



Sempre poi i vescovi serbarono qualche resto dell’autorità
loro; e come ricchissimi che manteneansi ancora,
e capi d’una gerarchia e di un tribunale ecclesiastico,
guardavansi quai primi cittadini, opinando prima
di tutti, e facendo la prima comparsa negli affari. Questo
intralciamento di diritti e di pretensioni potea non recare
trista sequela di cozzi e di gelosie?



In mezzo a queste, le Repubbliche si organizzarono
ciascuna distintamente con una varietà che è mirabile
sintomo d’estesa ragione negl’Italiani, ma che è impossibile
a seguirsi se non nelle storie domestiche. Accennando
que’ sommi capi in che le più s’accordavano, dirò come
la suprema signoria stesse nell’assemblea dei cittadini,
alla quale, a suon di trombe o di campana, convocavansi
plebei insieme e nobili, sommati talvolta a centinaja
e migliaja. In Milano era di ottocento, poi fu
cresciuta e là ed altrove sino a millecinquecento e a
tremila, escludendo solo i mestieri sordidi. A Firenze
vi entravano le ventiquattro arti e i settantadue mestieri.
In quella generale adunanza, a voti si decideva
della pace, della guerra, delle alleanze. Sembra non vi
si favellasse molto, e che ciò fosse un male lo lascerem
dire ad altri; ma i partiti non si pigliavano generalmente
a semplice maggioranza, volendosi ove i due
terzi, ove i tre quarti; in alcun luogo si raccoglieva
complessivamente il voto di ciascuno de’ corpi che componeano
il gran consiglio.



Pei molti affari dove occorre segreto e decisione
spedita e spassionata, venne istituito il consiglio minore
o di credenza[158], composto de’ più ragguardevoli,

giurati di non palesare i trattamenti. Erano di spettanza
sua le finanze, il vigilare sopra i consoli, le relazioni
esterne, e vi si disponevano i partiti da sottoporre
alla deliberazione del popolo.



I consoli, magistratura, come dicemmo, di attribuzioni
particolari, e che al formarsi de’ Comuni furono
posti al governo, erano scelti per suffragi; e senza la
cauta divisione de’ poteri, doveano render giustizia e
amministrare la guerra, quasi non corresse divario fra
i perturbatori dell’ordine interno e dell’esteriore. I
campagnuoli non erano partecipi della pubblica amministrazione;
ma molti castelli e borghi, massime di
Lombardia, crearono consoli proprj, più limitati di autorità,
sebbene intenti ad emulare i consoli cittadini.



I doveri dei consoli venivano annoverati nel giuramento
che essi prestavano entrando in carica, e che
inscrivasi negli statuti. In quelli di Genova, i più antichi
che si conoscano[159], leggesi il seguente:



— In nome del Signore, noi piglieremo il magistrato
questo giorno della purificazione della Madonna,
e nel medesimo giorno, terminata la compagnia, il
deporremo.



«Opereremo sempre a utilità del vescovado e Comune
nostro, e ad onore della santa madre Chiesa.



«Esamineremo le quistioni private sulle istanze degli

interessati, le pubbliche anche senza istanza, di buona
fede, secondo ragione e con perfetta egualità, non pregiudicando
al Comune in favore de’ privati, nè ai privati
in favor del Comune.



«In caso di disparere tra noi, varrà la pluralità; in
caso di parità, ci riporteremo a un savio, di cui non
sia conosciuto il parere.



«Rivocheremo e miglioreremo le sentenze fatte dal
nostro consolato, qualunque volta il richieda la giustizia.



«Sentenzieremo in pubblico entro quindici giorni
dopo presentato il libello, quando non cada in dì festivo,
o l’attore non si ritiri.



«Per una sentenza non percepiremo direttamente o
indirettamente più di tre soldi.



«Quando alcuna parte non trovi avvocato difensore,
a sua istanza glien’eleggeremo; e se l’eletto ricusi, o
non si adoperi di buona fede, gli vieteremo di comparirci
dinanzi per tutto il nostro consolato.



«Imporremo a’ testimonj chiamati in giudizio dalle
parti, di comparire e deporre il vero, obbligandoli, in
caso di rifiuto, al rifacimento del danno. Nelle cause
maggiori non si vorrà meno di dodici testimonj. Di
chi citato a testimoniare, negasse comparire davanti a
noi e giurare il vero, faremo vendetta a nostro arbitrio,
ancorchè sia negli ordini sacri, perchè così vuole
ragione.



«Le proprietà, i feudi e i diritti posseduti pacificamente
per trent’anni, conserveremo intatti a’ possessori.



«In caso d’omicidio premeditato e palese, manderemo
in esiglio il colpevole, daremo il guasto a’ suoi beni,
e il possesso di quelli a’ più stretti congiunti dell’ucciso,
o, quando li rifiutassero, alla cattedrale. Se non sia
provato chiaramente il reo, permetteremo a’ congiunti
fino in terzo grado di domandargli d’ammenda quanto
vorranno, o quanto almeno potrà dare l’accusato. E

s’egli rifiuterà pagarla, e sfiderà a battaglia l’accusatore,
sarà lecito, e il soccombente puniremo come
avremmo punito il palese omicida.



«Chiunque portasse armi dal suono del campanone
sin alla fine del parlamento, condanneremo in lire dieci
se n’abbia almeno cinquanta, o in una se n’abbia sopra
dieci, e in meno a nostro arbitrio se povero.



«Non permetteremo torri più alte di ottanta piedi,
e a venti soldi per piede condanneremo i trasgressori.



«I falsatori di monete e i complici loro spoglieremo
d’ogni avere e d’ogni diritto a favore del pubblico erario;
proporremo al parlamento che siano banditi in
perpetuo; e venendo in nostro potere, farem loro troncare
la destra. Sarà però necessario a un tanto castigo
o la confessione del reo, o ch’e’ sia convinto mediante
legale deposizione de’ testimonj.



«Ad ambasciatori assegneremo solo l’onorario approvato
dalla maggioranza del parlamento.



«Vieteremo il portare nel nostro distretto merci
pregiudicievoli alle nostrali, salvo i legnami e guarnimenti
di nave.



«Non imprenderemo guerra, nè faremo oste, divieto
o imposizione senza il consenso del parlamento; nè
aumenteremo i dazj marittimi, fuorchè all’occasione di
nuova guerra in mare; e i pesi cadranno uguali su
tutti.



«Chiunque, invitato da noi o dal popolo ad ascriversi
nella nostra compagnia, non avrà aderito entro
undici giorni, ne sarà escluso per tre anni avvenire;
non accetteremo in giudizio le sue istanze, salvo fosse
per difesa; nè lo nomineremo ai pubblici uffizj, e farem
divieto che nessuno della nostra compagnia lo serva
delle sue navi, o lo difenda ai tribunali.



«Qualunque volta un estranio sarà accettato nella
nostra compagnia, gli daremo il giuramento di abitazione

non interrotta nella nostra città, secondo il consueto
degli altri cittadini. Pe’ conti, pe’ marchesi e per
le persone domiciliate fra Chiavari e Portovenere basterà
l’abitazione di tre mesi l’anno.



«Osserveremo fedelmente l’appalto delle monete a
coloro che si sono obbligati verso il Comune, e saranno
leali alle convenzioni co’ principi e popoli forestieri».



Per correggere lo sconcio feudale di lasciare nelle
mani stesse l’amministrazione e la giustizia, si distinsero
i consoli minori o dei placiti, specialmente applicati ai
giudizj, a differenza di quei del Comune o maggiori[160].
Trattavano collegialmente le cause: tenendo giurisdizione
separata in distinti quartieri: e il tribunale di
ciascuno distinguevasi con insegna particolare, dicendosi
del bue, dell’aquila, dell’orso, del leone, e così
via; a Piacenza erano dipinti sul tribunale il griffone
e il cervo, a Verona l’ariete; a Mantova diceansi del
banco di san Pietro, di sant’Andrea, di san Giacomo,
di san Martino[161].



Consoli chiamavansi, fin prima della libertà, altri
sovrantendenti alle grasce, alla marina, alle arti o
simili, e così continuarono. Nel 1172 Milano creava
otto consoli de’ mercanti, collo stipendio di sette lire
di terzuoli, e l’obbligo di sopravvedere alle misure,
riscuotere le multe dei bandi, delle bestemmie e di
somiglianti trasgressioni, e provvedere che i mercanti
andassero sicuri. I consoli delle faggie doveano rivendicare
e difendere i diritti del Comune sovra i pascoli
intorno alla città, e sopravvegliare alle strade: il quale

uffizio a Chieri chiamavasi dei sacristi, a Siena de’ viaj.
Di poi ciascun corpo volle avere o piuttosto conservò
consoli proprj; e così le parrocchie e le terre, dove
sussistettero fin ai giorni nostri quali agenti del Comune.



Nell’elezione dei consoli operavano spesso l’intrigo
e l’ingerenza delle famiglie potenti; e trovandosi scelti
da case e da fazioni nemiche, si contrariavano gli uni
gli altri, incagliando gli affari, e per tema o preghiere
o disservigio lasciando lesa o monca la giustizia. La
potenza de’ consoli annui ed elettivi non era bastante
a reprimere i faziosi, nè potea reggersi che appoggiata
ad un partito, mancando dell’imparzialità necessaria a
garantire i diritti di tutti. I consoli, nemici personali
de’ castellani ch’essi aveano spossessati, poteano esserne
giudici? Tornando cittadini dopo un anno, trovavansi
esposti alle vendette de’ ribaldi che avessero puniti o
delle famiglie offese. Per dominar l’anarchia bisognava
un tribunale che da più alto reggesse cittadini e castellani,
che non fosse nè feudale nè borghese, che potesse
reprimer robustamente le lotte; popolare così che i
cittadini lo potessero opporre ai nobili, eppur nobile
affinchè l’aristocrazia l’accettasse, e che per origine non
avesse e per lunga dimora non adottasse le passioni
de’ cittadini. A tale intento Bologna chiamò il faentino
Guido di Ranieri da Sasso, che esercitasse il potere
de’ consoli del Comune, e presedesse a quelli de’ placiti.
Questo nuovo magistrato s’intitolò la podestà, come
quelli che il Barbarossa ai Comuni sottomessi aveva imposti
invece dei consoli; e dovea rappresentare l’antico
elemento imperiale, quasi custode della legale società,
e di quella giustizia che, anche dopo l’emancipazione,
si considerava come privilegio imperiale.



Tale novità si conobbe spediente per ridurre nel Comune
anche quest’avanzo delle pretensioni imperiali,
ottenere più disinteressata l’applicazione delle leggi, e

operare ne’ casi urgenti colla prestezza che viene dall’unità
dell’esecutore. Fu dunque adottata, e cernivasi
il podestà fosse dalla nobiltà castellana rimasta indipendente,
fosse da città della fazione medesima, fosse
tra persone celebrate per onestà o per conoscenza di
leggi. Proposto nel pubblico consiglio, era eletto a pluralità
di voti, ovvero se ne comprometteva la nomina
in un certo numero di probi: taluni lo chiedeano al
papa o all’imperatore, ma presentandogli le convenzioni
o lo statuto ch’ei dovea giurare anche prima di
conoscerlo. Da Perugia si mandavano cittadini, e più
volentieri frati, a conoscere nelle città forestiere gli
uomini di maggior vaglia, da’ cui nomi imborsati si
sortiva il nuovo podestà[162].



Al designato spedivasi un’ambasceria; ed egli, al
Capodanno o al san Martino, entrava con solenne incontro
de’ cittadini e del vescovo, e con messa e panegirica
orazione; e venuto sulla piazza maggiore, recitava
una diceria, giurava osservare gli statuti, non
ritenere la carica oltre un anno, e non partirsi prima
d’aver subìto il sindacato[163], e nel nome di Dio assumeva
l’uffizio.







Egli menava seco due cavalieri per guardia ed onoranza;
assessori e giudici per consiglio, notaj, siniscalco,
ministri, servi, cavalli. La giustizia talvolta esercitava
col solo privato consesso, in alcuni paesi coi consoli
de’ placiti come a Milano, o co’ giudici de’ collegi come
a Parma[164]. Funzionario unico, riuniva l’autorità politica
e la giudiziaria de’ consoli, ridotti a semplici
consiglieri col titolo di priori, anziani, rettori o simili:
straniero come gli antichi conti, eppur magistrato responsale
come un cittadino, uom di toga e di spada,
giudice e dittatore, reprime e castellani e borghesi del

pari, eseguendo egli stesso i suoi decreti, e usava poteri
discrezionali come in tempo di guerra. Qui pure il
giuramento specificava i doveri del podestà, alcuni dei
quali erano generici, altri speciali d’un tempo e d’un
luogo.



Lo statuto genovese porta che il consiglio nomini
ogni anno trenta elettori, i quali procedano all’elezione
del podestà per via di polizze: all’eletto accettante due
nunzj portino a giurare i seguenti capitoli, presente il
consiglio della natìa sua terra: — Non vedrà gli statuti
di Genova se non dopo giurato di osservarli: sarà servito
da venti persone, e accompagnato da tre cavalieri
e da due a tre giudici a sua elezione, i quali con titolo
di vicarj o luogotenenti terranno gradatamente sue veci
in caso di assenza, malattia o morte: salarj, pigioni,
spese di viaggio resteranno a carico di lui, ma riceverà
provvisione di lire milletrecento di Genova (da mezz’oncia
d’oro), due lire al giorno di più nelle campagne
marittime, nelle terrestri quattro, nelle ambascerie
quanto deciderà il consiglio: l’anniversario del giorno
che avrà preso il magistrato, dovrà uscire di Genova,
e seco i suoi terrazzani e distrettuali, del che si rogherà
speciale istromento.



Il podestà di Milano giurava comportarsi col miglior
modo e senno all’utile della comunità, specialmente
per la pace e le guerre; le convenzioni e concordie
tra Milano ed altre città o private persone farà mettere
in iscritto e conservare; il Comune manterrà nelle concordie
e convenzioni e nelle concessioni e dazj, e a
ricuperarli e serbarli; non sarà guida nè spia a danno
della città, per servizio di niun suo nemico. Quando si
trovi entro i pubblici fossati, ogni giorno monterà al suo
uffizio, e la giustizia eserciterà a pro della repubblica,
nè oltre venti giorni in tutto l’anno starà fuori del Comune;
non commetterà furto nè frode, nè consentirallo

ad altri, ed i commessi denunzierà nel pubblico arringo.
A titolo d’uffizio non piglierà cosa alcuna nè egli
nè sua moglie o figliuoli, e neppure nelle legazioni; nè
avrà altro stipendio che di lire duemila, e il salario di
cinque giudici. Nelle cause pertinenti a’ consoli di giustizia
o del Comune, non darà alcun consiglio se non
ai giudici; delle sentenze sue piglierà soltanto dodici
denari per libbra, cioè dieci pel Comune e due pe’ giudici
suoi; le sentenze da proferire non manifesterà se
non ad un suo giudice ed al notaro che ha a scriverle,
e saranno conformi alle leggi di Milano. L’appalto del
viatico, del fodro, della moneta non delibererà, se non
avuto il consiglio de’ savj. Rileverà i consoli di tutte le
cause che pronunziarono di suo comando o precetto,
e parimenti d’ogni giuramento in fine dell’uffizio suo.
Non farà remissione di alcuna taglia, se non per cagione
d’incendio, tempesta, povertà nota, od altra giusta
causa approvata dal consiglio di credenza. Non prenderà
alcun prestito se non fuori della giurisdizione in
benefizio della repubblica. Ogni mese riceva e renda i
conti, stendendone autentica scrittura; e si faccia rileggere
il giuramento, diligentemente ascoltandolo. Villa
nè borghigiano o rustico alcuno affranchi dai carichi
imposti per la repubblica, senza il consentimento del
comune consiglio. Le costituzioni del Comune non muti
senza il consiglio di credenza. Faccia eseguire le sentenze
proferite, e le pene contro i fornai delinquenti e
i malfattori. Quelli posti nel bando per omicidio o congiurato,
non permetta abitare nel comune di Milano,
e le terre o abitazioni di quelli tenga incolte e devastate:
non conceda verun uffizio o ambasciata a banditi,
nè a falliti od infami: definisca le appellazioni fatte sopra
cause di omicidj, bandi, incendj, battaglie, eccetto
se l’appellante non dia all’avversario sicurtà della restituzion
delle spese, giurando non aver dato niente al

giudice delle appellazioni, nè ad altra persona fuor
dell’avvocato, o per cavare scritture. Fedelmente ricercherà
se niun ufficiale faccia frode: tutti i provvisionati
del Comune costringerà a dar conto ogni quattro
mesi de’ denari avuti per la comunità. Non farà o lascerà
far ricerca sulle condanne date per gli antecessori
suoi, nè sui denari spesi dal Comune per tali uffiziali.
Giudei ed eretici deve sbandire da Milano e suo contado,
dopo che per l’arcivescovo gli sieno denunziati;
quelli che gli avessero ricettati ammonisca perchè fra
venti giorni gli abbiano espulsi, altrimenti essi pure
saranno posti nel bando, dal quale non si potranno
cavare senza licenza ecclesiastica; le case loro faccia
diroccare. Se alcuno statuto ritrovasse contrario alla
Chiesa, lo annullerebbe. Finito il suo reggimento, quindici
giorni dimorasse a Milano insieme colla sua comitiva,
aspettando il sindacato (Corio).



La spada sguainata che si recava innanzi al podestà,
esprimeva il diritto di sangue: ma spesso doveva esercitarlo
con aspetto di guerra e di violenza. Alcun pubblico
delitto era denunziato? dal balcone del palazzo
egli sciorinava il gonfalone di giustizia, colle trombe
chiamava i cittadini alle armi, e a capo loro moveva
ad assediare la casa del reo. A Perugia sono uccisi due
giudici, e si ordina di tener chiuse le botteghe finchè
non siano scoperti i rei; e così stettero per tre mesi. — Giuro
che, se alcun nobile, o non giurato in popolo,
ucciderà o farà uccidere o consentirà che si uccida
alcun anziano o notajo d’anziani o uomo giurato in popolo...,
senza intervallo farò sonare la campana del
popolo, e con quel popolo o alcuna parte di esso, con
sterminato furore andrò alla casa di quel cotale uccisore,
e innanzi che quindi mi parta, infino alle fondamenta
farò disfare... E insino a tanto che la distruzione
e il guastamento di tutti i beni del malfattore

predetto, così nella città come nel contado, non sia
compiuto di fare, nulla bottega d’arte o mestiere, o
corte alcuna della città fia tenuta aperta». In tale sentenza
ogn’anno giurava il capitano del popolo di Pisa;
e aggiungeva che punirebbe il figlio pel padre, il padre
pel figlio, non lascerebbe mai più coltivare o comprare
i loro beni, darebbe un premio a chi li pigliasse
o uccidesse[165].



Tanto fin la giustizia assumeva aspetto di violenza,
perchè le Repubbliche, a modo de’ feudatarj, traevano
il diritto punitivo da quel della guerra privata e della
vendetta personale, e i signori erano avvezzi a obbedire
soltanto alla forza; onde non era se non la pubblica
sostituita alla privata, e i castighi somigliavano
alle rappresaglie delle passioni, le quali non si erano
spente ma solo dirette, ignorandosi ancora la pacifica
amministrazione.



In somma il podestà comprendeva in sè l’antitesi
della società d’allora. Come dittatore, veste carattere
politico, assale, difende, bandisce, uccide, dirocca case

e castelli, arma e disarma la città, conduce l’esercito; e
riconoscendo due partiti ostili, due tendenze contrapposte,
le regola col reprimerne una, cioè col limitare la
libertà. Come giudice, veste carattere legale, semplice
stromento della legge, innanzi alla quale si eclissano partiti,
persone, famiglie; nè egli dee permettersi verun passo
che offenda la libertà. Giurato ad osservar gli statuti,
contornato da persone di legge, venuto da paese estraneo
per amministrar con imparzialità; esposto al sindacato;
eppure come dittatore è costretto a un’ingiustizia continua
fra i due partiti in lotta; è esposto all’eventualità
de’ conflitti; robusto in un momento di sollevazione, è
inetto allorchè le due fazioni s’accordino in modo, che
egli non possa valersi dell’una per reprimere l’altra.



Di tanta autorità poteva facilmente abusare; onde fu
assiepato di gelose precauzioni: ad invitarlo si deputavano
persone religiose, estranie alle brighe; talvolta
a sei e fin a tre mesi se ne limitò la durata, benchè
talaltra venisse allungata[166]; in città non dovea contrarre
parentele, non mangiare presso alcuno. La breve
durata cagionava gli scomodi d’un perpetuo tirocinio;
eppure durante l’effimera magistratura il podestà rimaneva
arbitro delle vite, per la latitudine concessa dalle
consuetudini. Il potere giudiziale esercitavasi troppo
mescolatamente col politico, e la ragion di Stato soffocava
la schietta voce della giustizia. Nelle rivoluzioni
poi al podestà concedevasi balìa dittatoria, sicchè
castigava a tumulto i rei, cioè la parte avversa e la

soccombente. I Bolognesi nel 1192 tolsero a podestà
Gherardo Scannabecchi loro vescovo, ma nojatisi di lui,
vollero sostituirvi i consoli: il vescovo s’ostinava a
tener il potere, sinchè una levata di popolo lo gittò in
fuga. I Pisani chiesero podestà papa Bonifazio VIII, ed
egli accettò collo stipendio di quattromila fiorini: altrove
fu podestà un re. Il sindacato non era una cautela
politica contro gli abusi del potere, giacchè si facea
sol dopo scaduto di carica, ma una salvaguardia della
moralità e un risarcimento ai danni privati, derivato esso
pure da consuetudini romane[167]. N’usciva con lode?
il podestà riceveva dal Comune un pennone, una targa
o altro segno; a Giovanni Raffacani fiorentino gli Orvietani
nel partire posero in capo una corona d’oro, e gli
diedero una spada e uno scudo con gran trionfo[168];
e non v’è città che non serbi una lapida o l’effigie d’alcuno:
onorificenze dappoi profuse per piacenteria o per
amistà[169].







Procedendo a tentone come gente inesperta, al primo
sconcio che apparisse mutavano forma di governo, salvo
a tornare fra pochi mesi al primiero. Fu volta che, scontenta
del comune aristocratico, la plebe elesse un capitano
suo proprio, straniero anch’egli, che per un anno o
per sei mesi la tutelasse[170]; talaltra nominavasi un
capitano di guerra, che dimezzava il potere dei predetti,
avendo in mano la forza. In Bologna il comune
dei nobili era preseduto dal pretore; i non nobili formavano
il popolo, con un prefetto o capitano. Milano
nel 1186 eleggea primo podestà Uberto Visconti; l’anno
appresso tornò al consolato; nel 1191 usava ancora un
podestà, tre nel 1201, cinque nel seguente, tre ancora
nel 1204. Firenze erasi divisa in dodici arti; sette maggiori,
de’ giureconsulti e notaj, de’ mercanti di panno
in Calimala, de’ cambisti, lanajuoli, medici e speziali,
mercanti di seta, pellicciaj; e cinque minori, de’ bottegaj,
macellari, calzolaj, muratori e falegnami, mariscalchi
e magnani: ed anche il nobile che volesse impieghi
doveva essere in qualcuna matricolato. Nel 1294
creatasi la signoria dei priori delle arti e della libertà,
alla prima elezione non presero parte che le tre prime,
alla seconda sei, a ciascuna delle quali toglievasi un
priore, rinnovandoli ogni terzo mese. Viveano in comune
a pubbliche spese, non uscendo di palazzo per
quanto la balìa durava; rappresentavano lo Stato, ed
esercitavano il potere esecutivo; ed uniti coi capi e coi
consigli o capitudini delle arti maggiori, con alcuni
aggiunti (arroti) nominavano a scrutinio i proprj successori[171].
Mal rassegnandosi i nobili a questa oligarchia

plebea, fu introdotto nel 1292 il gonfaloniere
della giustizia, per reprimere i perturbatori della quiete:
e quand’egli esponesse la bandiera sul pubblico palazzo,
i capi delle venti compagnie doveano raggiungerlo, per
assalire con lui i sediziosi e punirli. Quest’esempio trovò
i seguaci.



Un abate del popolo o molti incontriamo altrove:
un doge al modo di Venezia assumevano ne’ maggiori
frangenti Pisa e Genova; trasferendo in esso ogni pubblico
potere, salvi però i collegi delle arti e i pubblici
ordinamenti. In Bologna l’autorità sovrana era divisa
fra il podestà, i consoli e tre consigli, cioè il generale,
lo speciale e quel di credenza: nel primo entravano
tutti i cittadini sopra i diciott’anni, esclusi gl’infimi artieri;
il secondo era di seicento; nell’altro di minor
numero aveano luogo tutti i giureconsulti paesani. Dicembre
entrante, i due primi consigli venivano convocati
dai consoli o dal podestà, e messe innanzi al loro
tribunale due urne coi nomi dei componenti essi consigli;
e da ciascuna delle quattro tribù in cui era partita
la città, estratti a sorte dieci elettori, venivano rinchiusi
insieme, ed obbligati, entro ventiquattr’ore, a nominare,
colla maggioranza di ventisette voti, quei che dovessero
entrare ne’ consigli. Ai consoli o al podestà spettava
l’iniziativa degli affari, che poi erano decisi dai consigli,
dove per lo più quattro oratori soli avevano la parola,
gli altri limitavansi a votare.



È questo uno dei mille modi coi quali fu dai Comuni
del medioevo affrontato quel che oggi pure è intricato
problema dei paesi costituzionali, le elezioni. Nulla è
men sincero che il voto emesso dall’intera nazione radunata,
dove esso va confuso collo schiamazzo plebeo o
la tresca astuta, dove non tutte le classi sono equamente
rappresentate, dove l’ignaro e l’intrigante valgono l’onesto
e illuminato, e la libertà ne va il più spesso alla

peggio. Si procurarono dunque varj ripari, per lo più
ricorrendo alla sorte o a complicatissime combinazioni,
di cui Venezia e Lucca particolarmente offrono bizzarri
esempj.



In Venezia il doge ne’ primi sei secoli era scelto dal
popolo; dopo il 1173 da undici elettori; dopo il 1178
il maggior consiglio cerniva quattro commissarj, ciascun
de’ quali nominava dieci elettori, cresciuti poi a
quarantuno nel 1249. Così durò fino al 1268, quando,
per cansare il broglio, s’introdusse la più strana complicazione.
I membri d’esso consiglio metteansi a squittinio
con palle di cera, trenta delle quali chiudevano una
cartolina iscritta elector: dei nove cui toccavano le
fortunate, due venivano esclusi, gli altri designavano
quaranta elettori, i quali col metodo stesso riduceansi
a dodici. Il primo di essi ne eleggeva tre, due gli altri,
e tutti venticinque doveano essere confermati da nove
voti; poi ridotti a nove, ciascuno doveva indicarne cinque,
e tutti i quarantacinque ottenere almeno sette voti.
I primi otto tra questi ne cappavano quattro ciascheduno,
e tre i tre ultimi; onde venivano quarantun elettori,
che messi ai voti, doveano riportare almen nove
delle undici palle. Se un elettore nel maggior consiglio
non conseguisse l’assoluta maggioranza, restava escluso,
e gli undici dovevano surrogarne un altro. Così cinque
ballottazioni e cinque scrutinj producevano i quarantun
elettori. Di botto erano chiusi in una sala, finchè non
avessero nominato il doge; trattati splendidamente, liberi
di chiedere qualunque capriccio, ma quel che uno
domandasse era dato a tutti: uno volle un rosario, e se
ne recarono quarantuno; un altro le favole d’Esopo, e
fu fatica il ritrovarne altrettanti esemplari. Gli elettori
nominavano tre presidenti priori; indi due segretarj
che restassero chiusi con essi. Allora per ordine d’età
venivano chiamati innanzi ai priori, e ciascuno di proprio

pugno scriveva sopra una scheda il nome del
proposto, che dovea aver compiuti i trent’anni ed appartenere
al maggior consiglio. Un segretario, tratto a
sorte uno di que’ viglietti, ne pubblicava il nome, e
ciascuno potea fare gli appunti che credesse. Passatili
tutti in rassegna, mandavasi ai voti, e sortiva doge quel
che ne conseguisse almeno venticinque. A questo modo
fu eletto per la prima volta Lorenzo Tiepolo[172].



A Lucca era condizione d’eleggibilità il censo[173];
e supremo magistrato i nove anziani, tra cui il gonfaloniere;
poi un consiglio di trentasei, e il consiglio generale
di settantadue. La signoria sedeva due mesi, e
chi era seduto avea divieto due anni; essa scompartivasi
coi trentasei gli onori e gli utili dello Stato. «Imborsano
(dice il Machiavelli), ogni due anni, tutti quelli
signori e gonfalonieri, che nelli due anni futuri debbono
sedere; e per fare questo, ragunati che sono i signori
con il consiglio de’ trentasei in una stanza a questo

ordinata, mettono in un’altra stanza propinqua a quella
i segretarj dei partiti con un frate, ed un altro frate
sta sull’uscio che entra ai segretarj, quello a chi ei
rende il partito, e a chi ei vuole che altri lo rendano;
dipoi ne va innanzi ai segretarj, e mette una ballotta
nel bossolo. Tornato che è il gonfaloniere a sedere, va
uno dei signori di più tempo, poi vanno tutti gli altri
di mano in mano; dopo i signori va tutto il consiglio,
e ciascuno quando giunge al frate domanda chi è stato
nominato ed a chi egli debba rendere il partito, e non
prima; talchè non ha tempo a deliberarsi, se non quel
tempo che pena a ire dal frate ai segretarj. Renduto
che ciascuno ha il partito, e’ si vôta il bossolo, e s’egli
ha tre quarti del favore, egli è scritto per uno dei signori;
se non l’ha, è lasciato ire fra i perduti. Ito che
è costui, il più vecchio dei signori va e nomina un altro
nell’orecchio al frate; dipoi ciascuno va a rendergli il
partito, e così di mano in mano ciascuno nomina uno,
e il più delle volte torna loro fatta la signoria in tre
tornate di consiglio. E ad avere il pieno loro conviene
che gli abbiano centotto signori vinti, e dodici gonfalonieri:
il che come hanno, squittinano infra di loro gli
assortitori, i quali assortiscano che questi siano i tali
mesi, e quelli i tali, e così assortiti, ogni due mesi si
pubblicano».



Tanto basti a chiarire quanto lontani dall’uniformità
fossero quei reggimenti. Nell’interno durava la diversità
delle persone: e primi erano i militi, derivanti dagli
antichi feudatarj e da arimanni e baroni; seguivano
gli ecclesiastici; poi i leggisti, col nome di judices,
advocati, procuratores; indi i paratici, cioè le corporazioni
d’artieri; ultimi i popolani[174]. Allato della

libertà comunale sussistevano privilegi feudali, ecclesiastici,
regj, consorzj di famiglie e d’arti; servitù di
possessi e di persone; libertà romana, clericale, barbarica.
In alcuni paesi, massime nel Piemonte, molti
Comuni rimanevano sotto la supremazia immediata
dell’imperatore o de’ suoi vicarj, laonde non godeano
l’intera sovranità, cioè il diritto di pace, guerra, moneta,
e la suprema giurisdizione, ma del resto si governavano
senza differenza dagli altri, giacchè le franchigie
comunali si credeano parte del diritto pubblico interno,
e l’amministrare distinguevasi dal regnare. La città
d’Ivrea, dandosi nel 1313 ad Amedeo V conte di Savoja,
stipulava che il podestà, i giudici e gli altri uffiziali
di giustizia conserverebbero il mero e misto
imperio, e si farebbero gli statuti come per l’addietro.



Rimanevano traccie del diritto personale alla germanica[175];
ma prevaleva il diritto romano, nelle diverse

città modificato da una moltitudine di ordinanze municipali.
Gl’imperatori seguitarono a far leggi nella dieta
nazionale, ma concernevano soltanto feudi, vassalli,
monasteri: mentre era nella natura de’ popoli germanici
che o la consuetudine o il consenso de’ migliori e
maggiori della terra producessero un gius privato.



Profittando della facoltà ottenuta nella pace di Costanza,
tutte le repubbliche tradussero le consuetudini
in leggi compilando statuti proprj; e fin borgate, fin
monasteri vollero averne di particolari[176]. Erano decreti

relativi all’uffizio de’ magistrati o all’amministrazione
del pubblico; poi alla polizia, a pesi e misure,
alla salubrità, all’annona, ai traffici, a quanto insomma
occorreva ai bisogni ed ai costumi. Obbligavano soltanto
gli accomunati, non i feudatarj, non i corpi o le persone
immediatamente dipendenti dal re. Aggiravansi ora
sopra l’applicazione della legge romana o longobarda,
ora sopra la consuetudine; e v’avea talvolta regolamenti
distinti per le due giurisprudenze, come a Pisa
un constitutum legis e un constitutum usus.



Francesco da Legnano diceva a Matteo Visconti: — Voi
giurerete reggere il popolo nel nome del Signore
da oggi innanzi fino a cinque anni con buona
fede, senza frode; e di custodire e salvare esso popolo
e gli statuti; e dove questi taciano, starete alle leggi
romane». È questo il cenno più antico del diritto comune,
chiamato in supplimento alla legge municipale[177].
Il diritto comune conteneva i principii generali

di giustizia, applicabili nell’interesse sì del pubblico
sì de’ privati; il municipale era legge di eccezione,
riguardante le qualità e i diritti particolari di ciascun
Comune. Il primo era spiegato per scienza, e solo l’imperatore
avrebbe potuto aggiungervi qualche costituzione:
negli statuti venivano fatte aggiunte o deroghe
secondo l’opportunità dai magistrati municipali. Il primo
conteneva la ragione scritta, e progredita mediante gli
studj legali e filosofici: negli statuti si trova la storia
contemporanea di cadaun Comune, e l’espressione dei
costumi e delle credenze.



Sopravviveano le consuetudini germaniche del mundio,
del comporsi a denaro, delle prove di Dio, del
duello giudiziario, non però colla spada ma con bastone
e scudo in presenza del popolo e d’un console. Pene
sproporzionatamente feroci si applicavano, come era
nello statuto milanese lo strappar un occhio al ladro
la prima volta, la seconda troncargli le mani, alla terza
la forca[178]. Dalle libertà germaniche proveniva la
legge in molti ripetuta di non arrestare alcun cittadino
se non per ordine de’ consoli; l’habeas corpus, di cui
si compiaciono così giustamente gl’Inglesi[179]. Qualche
vestigio vi rimane ancora delle antiche associazioni,
dove tutti erano interessati alla sicurezza de’ singoli,
perchè del danno sofferto doveano compenso: così in

una convenzione del 1219 fra Bergamo e Brescia è statuito
che se qualche Bresciano, fra giorno, sia da’ masnadieri
derubato sulla strada reale che mette a Milano,
il comune di Bergamo deva fra venti giorni risarcirlo;
altrettanto pei Bergamaschi[180]. Quel di Mantova rifaceva
i danni per manomessione di argini e campi, e
così per incendj; del forestiero rendeva garante l’ospite
o l’albergatore, che doveva subito notificarlo[181].



In generale tu vi scorgi una diffidenza continua verso
i vicini e tra gli stessi accomunati; poi sottentra la cura
di mantenere distinte le classi; e i beni e l’autorità
ristretti in poche famiglie; una fiscalità argutissima;
le donne escluse dalle successioni, ricevendo a saldo
la dote. Da alcuno vedemmo abolite le servitù personali;
quel di Modena del 1221 cancellò perfino ogni
possesso o dipendenza feudale[182]; e le tante gelosissime
diligenze attorno ai contratti, ai fitti, alle enfiteusi,
alle usure, danno a vedere la crescente importanza
della ricchezza mobile e della agricola, e come questa
si sminuzzasse affinchè un maggior numero ne ritraesse
vantaggi individuali. Ma di quel volere ingerirsi d’ogni
atto gli appunteremo noi, se fin oggi i governi non
hanno imparato che la loro attribuzione razionale si riduce
alla legittima difesa dei diritti degli individui?



Ne conseguiva che non potesse uniformemente amministrarsi
la giustizia: e la parte peggiore d’esse Repubbliche
era appunto questa, che è quella di cui più
immediatamente i cittadini risentono. V’avea giudici
del re, ve n’avea del municipio, del podestà, del feudatario,
oltre gli ecclesiastici. I rettori della Lega Lombarda,

quando si univano or qua or là per gl’interessi
comuni, ricevevano anche l’appello da sentenze di consoli,
al modo che soleano un tempo i re d’Italia[183];
i quali pure non cessarono d’esercitare questa supremazia
qualvolta qui tenessero dieta.



La giurisdizione dei vescovi si restrinse ai loro feudi;
e ampliandosi il reggimento repubblicano, i consoli
talvolta pretesero sentenziare anche sopra persone ecclesiastiche,
per quanto i concilj vi si opponessero[184].
I feudatarj laici o cherici amministravano la giustizia
personalmente, o per via di gastaldi e nunzj, i quali
solevano affidarla a giudici scelti fra gli abitanti del
luogo; e da loro davasi appello al giudice feudale, il
quale però nulla poteva direttamente sopra i cittadini
che abitassero nel fondo. Le cause feudali erano riservate
a un doppio tribunale de’ pari maggiori e minori,
ed alla regia curia.



In Firenze il podestà e il capitano di giustizia, sempre
forestieri, abitavano quello nel palazzo del Comune,
questo nel palazzo del popolo, entrando nell’annuo uffizio
l’uno a maggio, l’altro a gennajo, e ambidue conoscendo
delle cause civili e delle criminali. Il podestà
conduceva sette giudici, tre cavalieri, diciotto notaj,
nove berrovieri, tutti non toscani; e quello colla sua
famiglia riceveva seimila lire, l’altro seimila cinquecento.
Il podestà deputava uno de’ suoi giudici ogni due

sestieri della città per inquisire ne’ casi criminali: nessuno
poteva dar querela se non al giudice del proprio
sestiere: il reo seguiva il fôro dell’attore, i forestieri
sceglievano qual volessero. Nelle cause di poco momento
si procedeva sull’istanza dell’ingiuriato o di un
suo parente; nelle gravi, di chicchefosse, purchè sottoscritta;
d’uffizio, nel caso che l’ingiuriato ricusasse di
farlo. L’accusatore giurava proseguire la causa, dandone
malleveria per cento soldi: il reo citavasi a spese
dell’attore. Le esamine si scriveano, convincevasi per
testimonj, e al reo si assegnavano dieci giorni a difendersi.
Entro venticinque giorni il giudice doveva esaminar
la causa, e conferirla con altri giudici e col podestà;
poi fra cinque altri proferire la sentenza. Le cause civili
in prima istanza conoscevansi dai giudici de’ sestieri,
cittadini dottori, mutabili ogni sei mesi e pagati. L’appello
recavasi al giudice annuo, forestiero e dottore; se
confermasse, la causa passava in giudicato; se no, recavasi
al podestà, con quattro giudici collaterali pronunciava
definitivamente. Del capitano del popolo erano
competenza le violenze, estorsioni, falsità a lui denunziate,
le cause riguardanti estimo e gabelle, e i delitti
di cui il podestà non proferisse fra trenta giorni. I
cavalieri andavano in volta coi berrovieri, cercando i
violatori degli statuti; in molti casi non poteasi catturare
alcuno se non in loro presenza; o in difetto supplivano
i notaj, cui uffizio era coadjuvare i giudici. S’aggiunga
la corte del vescovo, l’inquisitore dell’eresia, il giudice
sopra le gabelle, quello dell’appellazione, e forse altri,
chè ciascuno teneva ragione e corda da tormentare.
Ciò che è più strano, cittadini nelle proprie abitazioni
esercitavano il diritto punitivo, e i Bostichi «collavano
gli uomini in casa loro, in mercato nel mezzo della città,
e di mezzodì li mettevano al tormento»[185].







Tante giurisdizioni nel territorio d’una sola repubblica!
Collegi di giureconsulti trovansi fin nell’XI secolo[186];
crebbero nel XIII in tutte le città, dove pure
se ne formarono di notaj, che pigliaronsi il diritto di
nominare i proprj colleghi. I giudici milanesi giuravano
valersi del voto d’un giurisprudente, sentenziare in
buona fede secondo le leggi, non concedere al reo oltre
otto giorni per rispondere, proferire fra quattro mesi
dopo la contestazione, e mettere in iscritto la sentenza
nelle cause che eccedessero i soldi quaranta di terzuoli[187].
La semplicità e la speditezza mal redimevano
dal pericolo dell’ignoranza, della passione, dell’arbitrio;
e troppo mal si pensava a concordare la libertà
di tutti colla sicurezza de’ singoli. Al senatore di Siena
un Cenni accusa per ladro Durdo di Naccino: quegli
trovando tutto il contrario, fa vestire Durdo di bianco,
e andare innanzi coll’ulivo in mano, e dietro a lui il
Cenni vestito di nero; e giunti al luogo del supplizio,
questo è appiccato, l’altro dimesso. Un Fiorentino
avendo rotto il bando, fu condannato alle forche. Il
podestà Nicola Rosso, prima di mandarvelo, gli domandò
se avesse moglie. — L’ho, e bella; e se la tiene
il tal cittadino». Era il cittadino appunto che avea brigato
per farlo eseguire, poi denunziatolo per la rottura

del bando; e il podestà fe togliere il capestro al condannato
e stringerlo a costui, per quanto reclamassero
i parenti[188]. Sarà stata giustizia, ma chi, se non un
Turco, soffrirebbe modi così assoluti?



Uno dei Ricci di Firenze, sullo scorcio del secolo XIV,
scrisse di alcuni insigni personaggi della sua famiglia,
tra’ quali molto lodato messer Rosso di Ricciardo, che
fu capitano de’ Fiorentini nel 1370 contro Bernabò
Visconti. Essendo podestà a Perugia, ebbe deposizione
da un ladro che, ascososi in una cava per rubare, vide
un cittadino condurvi un suo nipote, e quivi ucciderlo e
sepellirlo. Il Ricci mandò a cercare nella cava, e trovate
le ossa, fece recarsele in un sacco. Ma poichè l’uccisore
era di grand’animo e séguito in città, lo chiamò a sè con
amichevoli apparenze, poi mostrategli le ossa, lo indusse
a confessare il delitto. Subito in città si leva gran rumore,
gente armata viene in piazza; e il podestà li tiene
a buone parole, ma intanto fa impiccare il cittadino.
Quella fermezza sgomenta i faziosi, che tornano a disarmarsi;
e quando scadde egli fu commendato e onorato.
Al ladro denunziatore avea promesso salva la vita, ma
gli fece troncar le mani.



In Norcia redimevasi ancora l’omicidio a denaro: e
mentre vi sedeva podestà esso Ricci, due cittadini uccisero
un altro. Presi per ordine di lui, quelli confessarono
il delitto, ma d’aver pagato ducento lire per
ammenda. Ciò non ostante esso li condannò a morte:
e andando i signori del paese a lamentarsene, rispose
che così gli era paruto il giusto; ma se ad essi sembrassero
morti immeritamente, ecco, pagava loro l’ammenda.
Così li chiariva come fosse iniqua tal legge, e
«la fe correggere che, chi uccidesse alcuno, lo dovesse
pacificare colla propria vita e non altrimenti»[189].







Rechiamo un esempio di giudizj regolari. Andrea
vescovo di Luni e i marchesi Malaspina e Guglielmo
Francesco essendo in guerra, la città di Lucca, che
gli aveva presi in amicizia, spedì persuadendoli a
pace. Le due parti subito vennero a Lucca, e in Sant’Alessandro
si congregarono da sessanta consoli e molte
altre savie persone, e chiesero che le parti li costituissero
arbitri della contesa; e quelle promisero stare al
lodo, sotto pena di cento libbre d’oro fino. Qui Guglielmo
d’Apulia, avvocato dei Malaspina, narrò come,
essendo questi andati coi loro militi al Pozzo nel
Monte Caprone per edificarvi un castello, l’esercito
del vescovo si fè loro incontro per cacciarneli, con
grave guasto d’uomini e di cavalli: i marchesi, valorosamente
resistendo, ascesero il poggio, e cominciarono
la fabbrica. Chiedeva dunque al consolato che il vescovo
dovesse rifare i danni che recò coll’esercito, senz’avere
tampoco premoniti i marchesi, come a vescovo
conviene.



Il vescovo rispose che al marchese Guglielmo, il
quale gli aveva giurato libertà, esso avea fatto sentire
che il fabbricar quel castello gli sarebbe rincresciuto
quanto il cavargli il fegato, perchè ne rimarrebbe diminuito
e quasi annichilato il vescovado: al Malaspina non
fe motto perchè gli era nemico. Maginardo di Pontremoli
arringò pel vescovo; non dover questi verun compenso,
attesochè quel castello fabbricavano a ruina del
vescovado, e sopra terra in gran parte a questo appartenente.
Interrogato intorno a tale possesso dall’avvocato
avversario, Maginardo rispose che il vescovo Filippo
comprò la parte che spettava al marchese Folco, parte
ebbe in legato da Malnevote, parte in dono dal marchese
Pelavicino[190].







Oppose Guglielmo che del lascito di Malnevote non
era a tener conto, perchè lo fece da disennato e in odio
del fratello: il Pelavicino poi e il Folco non poteano
disporre di esso monte, perchè il monte e i coloni suoi
erano stati divisi in modo, che una metà toccò in comune
al proavo del Pelavicino e a quello del marchese
Guglielmo; l’altra metà al proavo di Malaspina e all’avo
di Atone marchese, nella qual parte cadeva il poggio
disputato; che, fatta la divisione, rimase al proavo di
Malaspina.



Bisognando recar le prove di lutto ciò, fu chiesta
una proroga, spirata la quale, produssero gli istromenti
e i testimonj, nessun de’ quali era decisivo. E
poichè i consoli erano arbitri non solo secondo le leggi
e il diritto, ma anche come meglio volessero, proferirono
che metà d’esso poggio spettava alla chiesa di
Santa Maria, vietando ai marchesi di fabbricarvi il castello
od altro; dovendo i vescovi esser più benigni ai
laici, che non questi a quelli, il vescovo compensi dei
danni fatti ai marchesi con mille soldi lucchesi; i marchesi
prometteranno nè essi nè i loro eredi più nulla
pretendere di quella metà del poggio; se no, paghino
cento libbre d’oro; e così pure il vescovo; gli uomini
dei marchesi abbandonino quella metà, e sia distrutto
ogni cominciamento del castello; in presenza loro si
diano la parola e il bacio di pace.



Gregorio legisperito fu rogato di quest’atto al 15
avanti le calende di novembre 1124, e vi si sottoscrissero
le parti e i consoli: la sentenza fu confermata e
sottoscritta da Leone, giudice costituito dall’imperatore
Enrico, ed eletto arbitro in questa causa[191].







Qui parlammo dei Comuni sovrani; ma questi s’erano
sovraposti a ville e borgate, cui lasciavano la giurisdizione
solo in limiti ristretti; ed anche città, nelle
quali esercitavano superiorità, e ne impedivano il libero
governo, senza però riformare il Comune per
assimilarlo a sè. Como mandava il podestà a Lugano,
Mendrisio, Bellagio, Menaggio, Teglio, alle Tre Pievi
del Lago, ai terzieri della Valtellina, a Chiavenna, Poschiavo,
Sondrio, Ponte, Porlezza, Bormio, i cui abitanti
doveano tre volte l’anno condursi a Tresivio per
ricevere giustizia dal podestà di Como, e recarvi le
appellazioni. Pisa inviava il capitano a Piombino, che
amministrasse la giustizia anche a Populonia, Porto
Baratti e all’isola d’Elba.



I Fiorentini nel 1181 sottoposero il Comune d’Empoli,
appartenuto dapprima ai conti Alberti, e l’obbligarono
a giurare sui vangeli di custodire e ajutare ogni
persona di Firenze e de’ suoi borghi: se alcuno del
loro Comune danneggi qualche Fiorentino, l’obbligheranno
a rifare i danni tra quindici giorni: chiesti dal
magistrato di Firenze, andranno a oste e a cavalcata
e guerre e paci, e faranno come quello vorrà, purchè
non sia contro il conte Guido. Al san Giovanni d’ogni
anno davano ai consoli di Firenze cinquanta libbre di
buoni denari, e alla chiesa maggiore un cero[192].







I Perugini si erano sottomessi non solo i Catani, ma
le città vicine, che tutte doveano mandare il pallio nella
solennità di sant’Ercolano; Spoleto doveva aggiungervi

un cavallo covertato di scarlatto; così Sarteano, oltre
cento fiorini d’oro in una coppa d’argento; le città di
Castello e di Gubbio lasciavano che Perugia prendesse

parte all’elezione dei consoli; Montepulciano ne riceveva
il podestà, che per sei mesi doveva esser de’ nobili,
per sei de’ popolani, con piena giurisdizione criminale
e civile, e la custodia delle chiavi delle porte e
de’ fortilizj; e nel giorno di sant’Ercolano spedire il
pallio che valesse almeno venticinque fiorini d’oro, da
presentarsi a piè della scalea di San Lorenzo. Assisi
scosse l’ubbidienza; ma costretta calare a patti, i Perugini
v’entrarono il 1322, uccisero più di cento ribelli,
e ridussero quel paese a contado, diroccandone le
mura.



Padova si arrogò di eleggere il podestà di Vicenza.
A quest’uopo raccolto il maggior consiglio, estraevansi
da un’urna quaranta polizze, e quelli cui la polizza toccasse

divenivano elettori. Questi quaranta si chiudeano
nella chiesa del palazzo, accendendo una dopo l’altra
due candelette da due denari; e prima che fossero consumate,
essi doveano eleggere, fuor di loro, tre cittadini:
fra i quali poi la sorte designava il podestà. Se
non fosse cavaliere, veniva fatto; avea tremila lire di
stipendio, dovea dar mille marche d’argento per malleveria
al Comune, e la sua corte era tutta di Padovani.



Casale sul Po, fabbricato, dicono, da re Liutprando
appo una chiesa di Sant’Evasio, fu città libera, ma debole,
sicchè presto venne a soggezione de’ Vercellesi.
I quali nel 1170 impongono agli uomini di esso che
di buona fede salvino e custodiscano le persone e cose
dei Vercellesi; di là alla festa di san Michele abbiano

alzate e finite cento braccia delle mura di Vercelli,
dove i consoli consegneranno loro i rottami d’altra
cerchia: se i Vercellesi assumano guerra, essi pure
l’abbiano di buona fede: ogni decennio i Casalaschi dai
quindici anni fino ai sessanta prestino il giuramento ai
consoli di Vercelli: se questi domandino il passaggio
del Po per tragittare l’esercito o una cavalcata, non
devono negarlo[193]. Lo stesso Comune agli abitanti
di Trino concedeva di cacciare, pescare, pascolare
nel loro distretto; non daranno alloggi; per cinque
anni li provvederà di fieno, paglia e legno, purchè osservino
i bandi di Vercelli; in tempo di guerra non
riscoterà fitto delle terre; non saran tenuti a venire al
podestà o ai consoli vercellesi per contratti fatti da
qui indietro, salvo che per omicidj o per appellazioni;
possano far legna nel bosco pagando un fitto[194].



Il Ghirardacci reca la formola con cui quelli di Monteveglio
si sottomisero al Comune di Bologna: — Noi
uomini di Monteveglio diamo il castello nostro al popolo
di Bologna, con tutti i cavalieri e i fanti, per far
guerra contro tutti i nemici suoi che sono o saranno,
come più piacerà al pretore o a’ consoli; e con giuramento
affermiamo di salvare i Bolognesi e le fortune
loro, promettendo mandarvi l’esercito a nostre spese
qualunque volta ne saremo richiesti, insino al fiume
Secchia e dalle alpi alle paludi; e promettiamo pagare
il tributo per quei che abitano dalla parte del fiume
Samoggia. E tutto questo osserveremo contro chicchessia,
eccettuato l’imperatore o duca o altro che tenga
o terrà il patrimonio della contessa Matilde a nome

dell’imperatore. Domandiamo però che i consoli bolognesi
insieme col consiglio giurino conservare Monteveglio
e i suoi abitatori e le facoltà loro, e che non
ci abbiano a togliere il castello; e se in alcun tempo
i Bolognesi facessero guerra all’imperatore, ci difendano
colle nostre fortune, e ottenendo la pace, la impetrino
anche per noi».



Altre volte i Comuni fondavano ville e borghi con
diritti e riserve speciali.



I consoli e gli uomini di Vercelli nel 1197 stabiliscono
che il luogo di Villanova rimanga libero e assoluto
in perpetuo, ad onore e comodità del Comune
vercellese, talchè nessuno presuma dagli abitanti estorcere
fodro o bando o curadia o correggio o capponi
o focaccie o spalle; nè pretenda sulla pesca, su alloggi,
su giurisdizione qualunque. Essi abitanti coi loro eredi
sieno liberi e immuni; salvo che, quei che n’hanno
diritto, possano costruire molini, e dare terre da coltivare
sia a terzo, o a fitto, o con qualsiasi altro patto.
Essi abitanti restino liberi possessori dei sedimi a loro
assegnati, potendo venderli, donarli, mutarli, distrarli.
Nessuna forza vi si possa introdurre, se non dal Comune
vercellese. Nessun de’ signori deva abitare in
esso borgo, nè avervi diritto o giurisdizione.



Nel 1217 Vercelli stessa fondava Borgofranco, con
fossati, quattro porte, quattro battifredi, chiesa di legno
e graticci, coperta di tegoli, agli abitanti assegnando
un sedime di casa ciascuno, sul quale si conduceano
tre carri di legname d’opera a spese del Comune, e
mattoni e tegoli quanti occorrono. Abbiano la strada
da Casale e da Pontestura, mercato, pascolo verso Vercelli.
Gli abitanti non devano render ragione ad uomini
che non siano della giurisdizione vercellese, de’ contratti
o danni fatti anteriormente, se non sul luogo stesso
e sotto i loro proprj consoli. Avranno venti mansi del

bosco di Lucedio a venti soldi il manso di fitto. Siano
loro concesse per quattro anni tutte le spese del Comune:
dopo cinque anni pagheranno il fodro, come i
cittadini vercellesi: e come questi pagheranno la legna
del bosco di Lucedio. Se alcuno muore senza erede,
possa la sua parte vendersi ad altri fuor della giurisdizione
di Vercelli.



Ivrea nel 1250 fondava Castelfranco, invitando ed
anche costringendo andarvi ad abitare gli uomini di
Bolengo, Pessano, Anipesso, e farvi guaite, scaraguaite,
e ogni arredo di castello: a ciascuno si daranno abitazioni
in proporzione di quelle che lasciano. Saranno
considerati come abitanti d’una porta di Ivrea: liberi
e franchi, giacchè inestimabil dono è la libertà, nè ben
si venderebbe per tutto l’oro del mondo. Siano dunque
immuni dal fodro, dal banno, dalla giurisdizione,
dall’esercito, dalla cavalcata, dalla successione; abbiano
il mero e misto imperio; si farà uno statuto, che le
podestà di Ivrea giureranno d’osservare[195].



1 Comuni erano una specie d’associazione contro gli
abusi e le prepotenze: sicchè quando la forza pubblica
non sapesse o volesse provvedervi, formavano associazioni
particolari, solito rifugio delle libertà, perchè
coll’attenzione e anche colla forza garantissero i diritti,
e che venivano a formare uno Stato nello Stato. E
come già v’aveva alberghi di nobili, cioè aggregazioni
di famiglie derivanti da ceppo comune, o unite per
accordo, così il popolo pensò fare altrettanto col restringersi
in leghe o in maestranze, onde col numero
equilibrare la potenza o l’accortezza maggiore.



Nel 1198 il popolo di Milano, scontento dei nobili,
istituì la credenza di Sant’Ambrogio, detta anche de’ Paratici,
cioè degli artigiani, affidando la propria tutela

ad un tribuno, e assumendo per divisa una balzana
bianca e nera; i mercanti e le arti liberali stabilirono
la Motta, che inclinava al governo d’un solo; i nobili
rinserraronsi in quella de’ Gagliardi; i catanei e valvassori,
che teneano fondo dai nobili, ne formarono
una quarta sotto l’arcivescovo, pretendendo recuperare
a questo il dominio temporale della città: ciascuna
avea consoli proprj, pubblicavano editti e decreti, ed
esercitavano atti di giurisdizione sovrana.



Siffatte erano in Bologna la lega della Giustizia; in
Vercelli le società di Sant’Eusebio e Santo Stefano; in
Asti quelle di Castello e dei Solari. A Firenze verso il
1260 i pivieri di campagna eransi raccolti in quarantatre
leghe, ciascuna delle quali ricevea dalla Signoria
ogni semestre un capitano cittadino e popolano della
città di Firenze e veramente guelfo; prometteano non
ricettare i banditi l’una dell’altra; nessuno potea ricusare
gli uffizj affidatigli dalla lega[196]. Siena era divisa
per terzi, e ciascuno di questi in circa venti contrade,
ognuna delle quali eleggeva un capitano e un alfiere,
preseduti dal gonfaloniere del terzo. A Genova fin dal
1130 fra sette poi otto compagne vedemmo divisi tutti
i cittadini: e ognuno ajutava i proprj membri contro
ingiustizia e violenza qualsifosse, fin alla morte degli
avversarj; e da ciascuna si traeva un’egual contribuzione
di cavalli, fanti e denaro[197].



Talvolta tre o quattro persone con atto pubblico si
costituivano in fratellanza, stipulando comunione di
beni e reciprocamente difenderli e succedersi. Talaltra
alquante famiglie formavano una consorteria, pigliando

un nome comune, fabbricando una torre per difesa e
ricovero di tutti, come i Pugliesi e i Maladerra di Sanminiato,
che presero il nomignolo di Paraleoni[198].
Forse teneva dell’indole stessa quella delle tredici famiglie
di Borgo Sansepolcro, che insieme aveano fabbricato
la torre di piazza. In Lucca già nel 1203 esisteva
la società di Concordia de’ pedoni (probabilmente
detti in opposizione ai cavalieri o nobili) con priori e
capitani e giuramento d’ajutarsi a vicenda con armi e
senza, rifarsi reciprocamente dei danni; e guaj a chi
offendesse alcun di loro: nessuno poteva essere accusato
ad altro giudice prima d’informarne i priori[199].



Non di rado i Comuni affidavano il governo, o parte
di esso, o un affare, od un’amministrazione, o l’eseguimento
d’una condanna a qualcuna di siffatte compagnie;
e dove l’una esorbitasse, se ne innalzava una
contraria.



In Chieri erano le società de’ Militi e di San Giorgio;
e della seconda abbiamo gli statuti, preziosi a qui ricordarsi[200].
Vi si entrava per successione o per nomina:

chi ne uscisse per passare in altra, era passibile
di cinquanta lire e dell’infamia. La società pagava le
imposte di ciascuno; e solo ai membri di essa poteano
vendersi le case e le terre. Come il Comune, quella
città era ordinata sotto quattro rettori cittadini o un
solo forestiero, che duravano quattro mesi, con notaj
e massari per le spese ed entrate. Eravi un minor consiglio
ed uno maggiore, il quale eleggeva i rettori. Non
poteansi proporre per gli uffizj del Comune se non
membri della società; non arringare contro il partito
preso da questa; e poteva obbligarsi ogni membro a
dir nel consiglio pubblico il suo parere; che se per
ciò incadesse in una multa, era pagata dalla compagnia.
Ai rettori di questa incombeva di difendere i
membri, e mantenerli illesi, dovess’anche urtare contro
le deliberazioni del Comune. Alcun di essi era insidiato?
lo facevano custodire: ferito o percosso? domandavano
riparazione e compenso: non l’ottenevano? toccavasi
a stormo, e tutti tutti gli accomunati erano tenuti prender
le armi, e correre a mettere a ferro e fuoco i beni dell’offensore;
e così gli anni successivi, in sino a che non
si fossero accordati. A chi rifiutasse obbedire alla chiamata,
o non soccorresse al compagno avvolto in contese,
multa di cinquanta lire. Niuno praticasse con chi
aveva offeso uno della compagnia.



Non è questa una repubblica costituita nella repubblica?
e gl’interessi de’ consorti poteano essere in collisione
con quelli del Comune, e la loro unione facea
che fossero pronti a sorreggere una parte o l’altra nelle
insurrezioni, che così invelenivano di ciò ch’era preparato

per loro rimedio. A Siena nel 1371 i lavoranti
di lana garriscono coi loro maestri, pretendendo essere
tassati secondo le leggi del Comune, non secondo quelle
dell’arte; e levano rumore, minacciando sangue: ma
la forza pubblica prevale, e presine tre, li mette alla
corda; i compagni per liberarli s’avventano alle armi,
la città prende partito per essi; la querela diventa politica,
gli ordini pubblici ne restano mutati, e gli artigiani
dominarono in Siena, fin quando nel 1384 i
nobili, unitisi al popolo minuto, li spodestarono, e fin a
quattromila ne espulsero: onde la città perdette le arti,
e se ne bonificarono l’Anconitano, il Patrimonio, il
Regno e Pisa[201].



Le taglie che già si solevano pagare ai re o ai conti,
furono forse conservate, pagandole al Comune: ma di
esse e del sistema di esazione non si raccoglie soddisfacente
concetto; e il variare di qualità e quantità secondo
i tempi, a fatica si seguirebbe in una storia
municipale, non che in questa generale. La rendita
maggiore proveniva da gabelle e dazj che, secondo la
scarsa economia d’allora, molto gravavano sulle merci
introdotte ed esportate. Da principio quelle che entrassero
nelle città o sul distretto pagavano per teloneo
un tanto al carro o alla bestia: dipoi più equamente
si prefinirono tariffe sul valore. La prima milanese è
del 1216, e impone quattro denari per lira del prezzo
delle mercanzie, cioè un mezzo per cento: poi nel
1396 fu alzata al dodici per lira, cioè cinque per cento,
senza distinzione[202]. Fruttavano pure all’erario le

multe de’ condannati e le confische. Poi il genio fiscale
altre imposizioni introdusse, come quella del sale[203],
dei forni, del bollo alle misure, del vino al minuto,
delle acque di pubblica ragione.



In maggiori strettezze ricorrevasi a prestiti, dando in
pegno qualche preziosità, come i Milanesi diedero più
volte il tesoro di Monza. Quel Comune, per combattere
Federico II, supplì alla carezza del denaro
con carta monetata, prefiggendo potessero con essa
scontarsi le pene pecuniarie; il creditore privato non
fosse tenuto riceverla in pagamento, ma il debitore non
restasse esposto al sequestro se in cedole avesse tanto
da spegnere il suo dovere. Per togliere di giro questa
carta monetata si pensò formare il catasto de’ beni,
neppure eccettuati gli ecclesiastici, misurati da geometri,
e prezzati dall’uffizio degli inventarj. Con tale
provvedimento il debito fluttuante restò rimborsato
nel 1248; ma per fare il Naviglio grande, poi per uno
o per altro titolo la tassa venne prolungata[204].



I Milanesi lagnavansi che i nobili, abitando in campagna,
si sottraessero ai carichi dello Stato; nella concordia
del 1225 questi soli, e non la plebe, si volle
soggetti alle taglie. A Firenze, il 1362, non trovandosi

chi prestasse al cinque per cento, ser Piero di Grifo,
uomo molto saputo in tali materie, suggerì che, a chi
prestasse cento fiorini, gliene fosse scritto trecento; onde
quel monte fu detto dell’uno tre. Poi, per altra guerra,
a chi prestava cento si scrisse ducento, e chiamossi il
monte dell’uno due. Nel 1380 fu ridotto tutto al cinque
per cento, e il capitale nominale al reale; dal che
nacque grandissima confusione a motivo di quelli che
aveano venduto e comprato.



Il catasto sovra dichiarazione giurata del possessore
e di testimonj si eresse a Genova nel 1214, a Bologna
il 1235, a Parma il 1302. In Firenze al 1336, secondo
Giovan Villani, i tributi erano, la gabella della mercanzia,
del sale, de’ contratti, il vin minuto, le bestie, la
macina, e l’estimo del contado, fruttanti in tutto trecentomila
fiorini. Pare da ciò che solo il contado fosse
colà sottoposto a taglia, forse per conguagliare le gravezze
particolari ai cittadini: e in fatto l’estimo della
città non potè farsi stabilmente che per opera di Giovanni
Medici nel 1427, obbligando a descrivervi tutti i
beni mobili od immobili che ciascuna famiglia possedesse
dentro o fuori del dominio fiorentino, compresevi
le somme di denaro, i crediti, i traffichi, le mercanzie
che avevano, gli schiavi e le schiave, i bovi, i
cavalli, le gregge d’altri animali, regolando al sette e
mezzo per cento, sicchè ogni sette fiorini di rendita se
ne poneva cento di stima. Sottraevansi le spese e i
carichi, poi dell’avanzo si riscoteva la decima. Chi non
pagasse metteasi a specchio, cioè si registrava in un
libro, e rimaneva escluso dalle magistrature.



Chiese, monasteri, ecclesiastici andavano immuni,
coi loro contadini e livellari, e fin coi beni di nuovo
acquisto, per quanto le Repubbliche tentassero aggravezzare
almeno questi; e a malincuore i preti s’inducevano
a pagare pei beni patrimoniali, non però in mano

di laico, ma del vescovo, cui per tale occorrente comunicavano
il registro dei loro beni[205].



Le imposte moderate, tali cioè che il gravato creda
poterle sostenere col crescere di operosità, servono di
stimolo; scoraggiano allorchè costringono a mutare
le abitudini; giudicate importabili, svogliano dagli
sforzi, e uccidono l’industria. I Comuni nostri mostravansi
al fatto persuasi che ogni spesa fatta dal
Governo al di là di quel che occorre a conservare e
proteggere l’ordine sociale, è un dissipamento e un’ingiustizia
oppressiva: ma per questo vorremo noi
misurare la felicità d’un paese dai centesimi dell’estimo?[206].



Il valutare le rendite è difficilissimo, prima perchè
di lor natura sono variabili, poi perchè la scarsezza
del denaro faceva se ne esigesse gran parte in derrate;
oltrechè le forme della contabilità erano troppo diverse
dalle odierne.



Variissimi erano i modi dell’esazione, i tesorieri, i
deputati alle grasce e all’annona, eletti parte dal pubblico
consiglio, parte dal podestà, parte a sorte, e
da’ feudatarj nelle proprie giurisdizioni, ma sempre
sottoposti al sindacato. Spesso la riscossione affidavasi
a qualche monaco, od a corpi religiosi, come più disinteressati;
e per renderla più sicura ordinavasi perfino
a chi non l’avesse ancor pagata non venisse resa

giustizia[207]; del quale ripiego si valeano principalmente
per tassare anche i cherici. Nel contado a ciascuna
pieve si assegnava una quota da ripartire fra le ville
ed esigere: al qual uopo v’avea consigli o adunanze;
dove sussistevano ancora i visconti vescovili, questi
presedevano a tal bisogna insieme coi consoli di campagna.



Le case costituivano quasi la garanzia del cittadino
in faccia al Comune. Pertanto il venderle equivaleva a
perdere la qualità d’accomunato; per ciò stesso di chi
fosse espulso veniva demolita l’abitazione, e al forestiere
non si permetteva di possederne; e i nobili di
campagna, quando fossero accettati in città, per prima
cosa vi fabbricavano un palazzo. Ad Ivrea si considerava
cittadino chi vi abitasse, possedesse pel valore di
dieci lire, fosse scritto nel libro dell’imposta del Comune[208].



Zecche ebbero già i Longobardi a Pavia, a Milano,
Verona, nel Friuli, a Lucca, e forse a Spoleto e Benevento;
e possiam credere continuasse così sotto ai
Franchi e agli imperatori tedeschi: ma presto conti e
marchesi domandarono o pretesero moneta propria.

Per privilegio dell’imperatore Lotario I a Manasse, gli
arcivescovi soli poteano coniarne a Milano; diritto che
conservarono finchè la repubblica il trasse a sè. Altrettanto
sarà addivenuto nell’altre città, e ci restano monete
di più di cento zecche nostrali: anche alcune famiglie
n’aveano il diritto, come in Piemonte i discendenti
di Aleramo, marchesi di Monferrato, di Saluzzo,
di Ceva, di Busca, di Savona, del Carretto; e alcuni feudatarj
dell’Impero, quali i conti di Desana, di Crescentino,
di Cocconato, ecc. Per lo più quelle monete aveano
corso soltanto nel paese.



Tentò il Barbarossa ritrarre a sè questa regalia, e
fece battere i soldi imperiali nei villaggi dove avea
distribuito i cittadini della distrutta Milano; ma poi
la dovette consentire alle città federate, le quali ben
presto all’effigie dell’imperatore surrogarono i santi
patroni[209]. Cadute le repubbliche ai tiranni, Azzone

Visconti a Milano diede il primo esempio di stampare
del proprio nome le monete: Genova ne battea prima
del 1139, quando ne chiese e ottenne privilegio da Corrado
II di Germania. A imitazione del genoino, i Fiorentini
nel 1252 batterono il ducato, che da una parte
recava il Battista, dall’altra il giglio, donde il nome di
fiorini che si propagò in tutta Europa, con oro di ventiquattro
carati, e il peso d’un ottavo d’oncia, o un sessantaquattresimo
di marco, e divideasi in venti soldi[210].
Subito gl’imitarono Francesi, Ungheresi ed altri popoli,
e fra noi i re di Napoli, i conti di Savoja, i marchesi
di Monferrato, i Veneziani; e molto accreditato
fu in commercio lo zecchino veneto, battuto primamente
nel 1284, sul quale si conservarono sempre la
rozza impronta primitiva del doge che riceve lo stendardo

da san Marco, e la barbara e devota iscrizione
Sit tibi, Christe, datus quem tu regis iste ducatus.



Dacchè la lira cessò d’equivalere veramente al peso
d’una libbra d’oro o d’argento, variò senza limite la
proporzione, solo sussistendo la divisione in venti soldi,
e del soldo in dodici denari. Non entreremo nel pecoreccio
degli avvicendati valori delle monete e del conguaglio
fra l’oro e l’argento; e basti dire che quest’ultimo
era principalmente adoperato nel commercio di
Levante e che in generale vuolsi fare stima che la scoperta
dell’America ne ridusse il valore a un sesto, e
a un terzo quel dell’oro.



Monete di rame non si conoscono de’ tempi barbari,
onde o mancavano al giornaliero commercio, o si dovea
coniarne di argento troppo sottili, o peggiorare la lega.



È argomento dell’opulenza italiana che Venezia, all’entrare
del secolo xv, battesse l’anno un milione di
zecchini; e Firenze quattrocentomila fiorini in oro, e
più di ducentomila libbre d’argento; e dal 1365 al
1415 vi si erano coniati undici milioni e mezzo di zecchini
d’oro. Se vogliansi lodare come manifatture e come
lusinga alla nazionale vanità che tanto lega i cittadini,
ognun però vede quanta confusione dovesse derivare
da tanta varietà. Il disordine introduceva il solito morbo
de’ cambisti, che soli tenendo il filo di quel labirinto,
vantaggiavano alla grossa.



La scienza amministrativa e finanziera nacque in
Italia, o qui prima si pensò a ridurre in un quadro
tutte le entrate e le uscite, formandone il bilancio, come
si chiamava con nome espressivo[211].



Pisani, Genovesi, Amalfitani, ma principalmente i
Veneziani, estesi in tanto commercio, sentirono il bisogno

di conoscere le condizioni proprie e dei popoli con
cui erano in relazione di traffici e di politica. Fin dal
xii secolo Venezia ordinò ne’ suoi archivj i pubblici
atti, fe scrivere la storia civile, e stabilì le forme secondo
cui gli agenti diplomatici dovessero raccogliere
e presentare al senato i ragguagli dei paesi ov’erano
spediti[212]. Quindi nessun governo fu altrettanto istruito;
e que’ ragguagli su’ principi, sulle forze, sulla potenza
de’ varj Stati, allora anticipavano l’esperienza, ora sono
miniera di statistiche cognizioni. Anche nell’interno i
governanti doveano dare minuto ragguaglio delle provincie
loro; poi nel 1338 vi troviamo traccie di anagrafi.
Nel 1330 Jacopo Tondi, uno della Signoria di
Siena, eseguì una visita uffiziale dello Stato sanese e
ne compilò una relazione, che è il primo saggio di quei
prospetti statistici, dei quali si fa vanto la nostra età[213].
Le altre repubbliche adopravano a somiglianza, e potrebbero
raccogliersi le statistiche dagli storici e dagli
archivj, dove pure giaciono gli atti verbali de’ consigli
d’allora, ricchissimi d’insegnamento.



Se fra tante disparità vogliamo cercare i fattori comuni,
troviamo dappertutto la sovranità del popolo, che ne’ casi
più rilevanti la esercitava direttamente, negli ordinarj
la delegava a rappresentanti. Erano questi divisi in un
consiglio maggiore, specialmente incaricato del potere
legislativo; e in un minore, che assisteva il capo dello
Stato nell’esecutivo. I pubblici uffizj erano elettivi, di
breve durata, e sottoposti a sindacato. Ogni Comune
aveva uno statuto, in cui si comprendevano le leggi organiche
della repubblica, i diritti e le consuetudini di
tutti e de’ singoli, le leggi criminali e i decreti civili,
mescolati di romano e di germanico; e dove gran parte
aveano le ordinanze censorie e suntuarie. Questi statuti

obbligavano in quanto ciascuno li giurava o all’atto
di divenir cittadino, o nell’assumere una magistratura;
avanzo del diritto feudale, per cui la fede rimaneva un
fatto personale. Ciascun quartiere o consorzio o maestranza
era responsale della condotta dei consorti; e il
reo sottoponevasi alle loro speciali giudicature prima
di trasmetterlo al tribunale del Comune. Queste divisioni
del Comune stesso in corpi moltiplicavano occasioni
di conflitto: lo perchè speciale studio degli statuti era
il conservare la pace pubblica.



L’età nuova comincia dunque colla stessa varietà di
forme che già trovammo nella prisca. Tante erano
quante le città, le quali, costituitesi ognuna indipendentemente
dall’altra, aveano provveduto come credevano
al proprio meglio; di che infinite varietà, spesso stravaganti,
sempre inesperte.



Ma il fatto più appariscente è che esistevano municipi,
non provincie, non Stati. Nè qui soltanto, ma in
tutta Europa presentavasi allora questa moltiplicità di
centri sopra angusto spazio, senza nesso comune; e
dove il ben generale terminava ai limiti del territorio,
considerando proprio vantaggio il danno del vicino.
Quindi diversità di statuti, di pesi, di misure, di dogane;
quindi un incomodo succedersi di pedaggi, mentre
rimanevano degradate le strade, sia perchè non vi
aveva accordo a mantenerle, sia perchè ad ogni rompere
di nimicizia venivano guastate. E di nimicizia era seme
la vicinanza stessa; e quando ogni Comune costituiva
uno Stato, sconnesso dal vicino, le investiture, i privilegi,
gli statuti si assimilavano a trattati di pace e di
mutua assicurazione.



Niuna podestà sovremineva; giacchè il re vigilava
bensì perchè fosse pagato il censo dovuto alla Camera,
e dati i doni o i sussidj convenuti; e perchè i giudici
del feudo o del Comune non proferissero sui casi riservati

agli uffiziali regj, nè di persone o beni al re solo
sottoposti; ma non dovea nè potea mescolarsi dell’interna
amministrazione. Ne derivava come difetto generale
la debolezza, essendo il Governo diretto da troppi,
e spesso dalla piazza, la peggiore delle tirannie e delle
miserie. I magistrati (solito effetto del voto universale)
non erano tanto solleciti del vero bene, quanto dell’opinione
degli elettori; e non tiranneggiavano, ma dove
complisse peccavano d’ingiustizia.



Mentre poi ciascuna repubblica studiava a formarsi
una legislazione particolare, nessuna seppe prepararsi
statuti che garantissero la sua libertà, frenassero i prepotenti,
limitassero i depositarj del potere. In sottigliezza
di costituzioni mal s’intende il grosso del popolo,
mentre di ciascuno è bisogno la giustizia, dalla
quale dipendono persone e beni. Solleciti della sicurezza
dei contratti, di ordinare le successioni, reprimere i
piccoli delitti, non provvidero ad assodare una buona
struttura pubblica con quel ch’è primo scopo della politica,
un Governo regolato insieme e libero. Adunque
non previdenza per l’avvenire, non freno all’ambizione
de’ pochi o alle esuberanze della moltitudine, paghi della
libertà senza sfuggire l’anarchia, nessuno pensò a combinarla
colla sicurezza personale e pubblica, a secondare
lo svolgimento delle istituzioni. Le passioni, più
impetuose quando non temperate da costumi e da studj,
rendevano frequenti i delitti; e quello sminuzzamento
di Stati agevolava il sottrarsi al castigo. Quindi incerte
idee sulla moralità, un delitto portando pena diversa a
pochi passi di distanza: quindi mancato quel ch’è efficacissimo
carattere della giustizia, la certezza della punizione,
giacchè il delinquente trovava vicinissimo un
asilo su terra forestiera: quindi il Governo costretto
occuparsi quasi unicamente d’amministrare la giustizia
criminale, ed ai magistrati doveva affidarsi un potere

illimitato, che facilmente diveniva micidiale della libertà,
o che portava per reazione la vita privata a ribellarsi
alla pubblica, l’individuo a nuocere al cittadino, cercando
l’affrancazione in quell’isolamento che era stato
carattere della feudalità.



Così delle singole repubbliche: tutte insieme poi non
seppero stabilire una buona federazione, che non solo
le avrebbe salvate dai nemici, ma poteva offrire un
modello alla restante Europa. La Lega Lombarda, esemplarmente
gloriosa ne’ primi effetti, non conobbe altrettanto
la civile prudenza; non seppe quel che spesso noi
pure dimentichiamo, che non v’è autorità senza unità,
e senz’autorità non v’è pace e libertà: e il formare una
salda confederazione che avesse centro a Milano, patria
dappertutto, e feste ed esercito comune, e tesoro e patti
e assemblee determinate; il vedere che il torto fatto
ad una era fatto a tutte, minaccia di tutte la morte di
una; il rassegnarsi a un male immediato per reprimere
un abuso che causerebbe mali remoti, era un
troppo aspettarsi da gente abbagliata dal trionfo, e
nuova negli accorgimenti politici.



D’unità nazionale neppur nacque il pensiero, tant’era
cosa insolita; come a Napoleone non venne l’idea di
valersi de’ battelli a vapore o dell’inescazione fulminante.
Che le libertà parziali non valgono senza l’indipendenza,
chi allora lo capiva? Non ebbero parlamenti
savj come l’inglese, non rivoluzioni iniziatrici come la
francese: ma questi sarebbero riusciti tali senza la
esperienza de’ nostri Comuni? Il reggere ai mali che
accompagnano la libertà è difficile, lento il successo;
talchè il grosso degli uomini cade per istanchezza o
precipita per impazienza. Troppo rari il Cielo suscita
di quegli eroi civili che vagliano ad erigere tutta la
popolazione alla propria altezza, e che tengano per condizione
e per unico mezzo di riuscita il libero concorso

di quella. Le nazioni libere possono aspirare alla vittoria,
non al riposo; e i Comuni nostri, nel fervore della
lotta, nell’ebbrezza della vittoria e nella fiducia della rinnovata
fratellanza, si abbandonarono al buon volere dei
collegati e al senno dei rettori, che, qualvolta occorresse,
doveano raccogliersi per discutere dell’interesse
universale; tutti gli spedienti furono attuali e momentanei,
senz’avvisare al tempo in cui sarebbe allontanato
il pericolo, sbollito l’ardore, sottentrate le brighe
e le gelosie, ahi! troppo pronte seguaci delle vittorie
popolari.



CAPITOLO LXXXVI.
Ultimi Normanni in Sicilia. Enrico VI.




Abbiam veduto come il paese più meridionale d’Italia,
cuna di tante magnanime repubbliche prima della conquista
romana, poi dopo l’irruzione dei Barbari suddiviso
tra molti principati longobardi e molti Comuni
greci, venisse concentrato dai Normanni in un dominio,
che d’allora gl’italiani chiamarono per antonomasia il
regno (1130). Re di Sicilia, duca di Puglia, principe di Capua,
Ruggero II assunse la pomposa divisa Appulus et Calaber,
Siculus mihi servit et Afer; anzi Falcone Beneventano
riferisce un documento, ov’egli s’intitola
Dei gratia Siciliæ et Italiæ rex, Christianorum adjutor
et clypeus.



Colle genti che rapì sì nella spedizione di Grecia, sì
in quella contro Tripoli e l’isola delle Gerbe, ripopolò
la sua isola. Come sapesse a tempo chinarsi e resistere
ai papi, narrammo; si mostrò sempre riverente a san
Brunone, che in Calabria avea fondato i Certosini; le

scienze amò e protesse; all’Edrisi, famoso geografo
musulmano, diede un feudo perchè dimorasse alla sua
corte compilando le Peregrinazioni d’un curioso che
vuol conoscere a fondo i diversi paesi del mondo, ove
dispose in nuovo e bizzarro sistema le cognizioni geografiche
degli Arabi, ad illustrazione d’una sfera d’argento,
pesante ottocento marche, dov’erano incisi tutti
i paesi conosciuti. Il palazzo di Palermo sua capitale,
colla magnifica cappella di san Pietro, avente le pareti
e il pavimento a musaici squisiti, e dove ancora si legge
l’iscrizione trilingue da lui apposta al primo oriuolo
che ivi collocò; la cattedrale di Cefalù e quella di Salerno,
ricca delle spoglie di Pesto; le chiese di San Nicolò
a Messina e a Bari, il monastero della Cava, sono
monumenti della magnificenza di Ruggero. A Palermo,
oltre edifizj spiranti dovizia e splendidezza, aperse un
vasto parco, popolato di selvaggina, e ricreato d’acque
condotte sotterra[214]: dalla Grecia e dall’Africa trasferì
la coltura dell’albero del pane, del papiro[215], del pistacchio,
della canna da zuccaro; e dalla Morea i gelsi
e i filugelli, e operaj di seta. Che però questa già vi
si lavorasse dagli Arabi, lo prova il famoso manto imperiale,
fatto per ordine di Ruggero, con iscrizione cufica

del 528 dell’egira, rispondente al 1133; e che poi
portato in Germania da Enrico VI, ora conservasi a
Norimberga. Ma allora i telaj rompevano il silenzio
della reggia di Ruggero per preparare d’ogni genere
tessuti, e broccati, e fiorami, e arabeschi, con gemme
interposte e colori variatissimi[216]; oltre che vi si convertiva
in panni la lana francese.



Tornando d’Oriente, Pisani, Veneziani, Genovesi rinfrescavano
a Palermo: Spedalieri e Templari rizzarono
conventi in Trapani, ordinaria posata de’ Crociati[217]:
i Veneziani aveano a Palermo una società
mercantile con magistrati proprj, cassieri e presidente;
i Genovesi un banco a Siracusa e casa forte a Messina:
gli Amalfitani empivano una strada di Napoli di loro
botteghe, massime di stoffe di lana e seta, e avevano
un quartiere a Siracusa, un consorzio mercantile a
Messina.



I Musulmani conservavano ancora alcune campagne,
godendo eguaglianza di leggi, con una tolleranza unica
a quei tempi; quartiere proprio nelle città con franchigie,

magistrati e notaj, e libero culto; sin feudi ottennero;
e se alcuni come prigioni di guerra teneansi
in condizione servile, più di centomila distribuiti in
tribù sotto i loro sceicchi lavoravano liberamente il val
di Màzara ed altri territorj. Filippo, uno degli eunuchi
di Ruggero, musulmano convertito, salì fino grand’ammiraglio,
e fu spedito ad espugnare Bona in Africa (1149).
Ne presero gelosia i baroni normanni, che l’accusarono
di mangiar carne il venerdì e in quaresima, andare
con repugnanza nelle chiese, e di piatto tornare alle
moschee: e Ruggero l’abbandonò al loro rancore, sicchè,
legato alla coda d’un cavallo indomito, fu fatto a
pezzi, e i pezzi gettati al fuoco[218].



Pochi anni dappoi il musulmano Mohammed ebn-Giobair,
che viaggiò in Sicilia, scriveva: — Re Guglielmo,
commendevole ne’ suoi portamenti, si giova
de’ Musulmani, e ha paggi eunuchi per intimi, fedeli
all’islam benchè nascostamente; ha gran confidenza
ne’ Musulmani, e v’affida anche gli affari più delicati;
tiene una compagnia di Negri musulmani sotto un comandante
musulmano; i visiri e i ciambellani trae dai
molti paggi, i quali sono e impiegati del Governo e
persone di Corte, e sfoggiano lusso di vesti, agili cavalli,
e tutti hanno corteggio e seguito proprio. Il re
a Messina ha un palazzo bianco come una colomba, dove
stanno occupati molti paggi e fanciulle; esso s’abbandona
ai piaceri della Corte a modo dei re musulmani,
cui imita nel sistema delle leggi, nell’andamento del
Governo, nella distribuzione dei sudditi, nella magnificenza.
Molto deferisce ai medici e astrologi suoi: dicono
legga e scriva l’arabo, e un suo intimo ci assicurò
abbia adottato il motto Lode a Dio, giusta è la sua lode;
come il motto di suo padre era Lode a Dio in riconoscenza

de’ suoi benefizj. Le fanciulle e concubine del
suo palazzo sono musulmane tutte; e un cameriere di
nome Yahia, impiegato nella manifattura de’ panni, dove
ricama a oro le vesti del re, ci assicurò che le cristiane
Franche dimoranti in palazzo erano state convertite
dalle nostre senza che il re lo sapesse, e molto
s’industriavano in opere di carità.



«A Palermo i Musulmani conservano un avanzo di
fede; tengono pulitamente le moschee, fan la preghiera
alla chiamata del muezzin, dimorano in borgate distinte
dai Cristiani, tengono e frequentano i mercati.
Proibita la pubblica professione di fede (khotbah), fanno
solo l’adunanza del venerdì, ma ne’ giorni del beiram
pregano per i principi abbassidi. Hanno un cadì, che
giudica i loro processi: una moschea principale ed altre
innumerevoli, nella più parte delle quali si dà lezione
del Corano. Le donne cristiane nell’eleganza del parlare
e nel modo di velarsi e di portare i mantelli imitano
le musulmane. A Natale escono in vesti di seta
color d’oro, avvolte in mantelli eleganti, coperte di veli
di colore, con stivaletti dorati, e pompeggiano nelle
chiese, cariche di collane, d’essenze, di belletto come
le musulmane.



«Non è guari, arrivò a Trapani il caid Abu’l-Kassem,
capo de’ Musulmani in Sicilia, caduto in disgrazia
del re per calunnie; e sebbene sfuggisse la condanna,
gli furono estorti trentamila denari d’oro, senza rendergli
alcuna delle case e terre avite. Dianzi riebbe il
favore del re, che lo pose in un servizio di governo, ed
egli vi si rassegnò, come lo schiavo di cui siansi presi
la persona e gli averi»[219].



E segue raccontando come qualunque Musulmano,
per sottrarsi alla collera de’ parenti, rifuggisse in una

chiesa, era battezzato; che i Musulmani offrivano le
loro figlie ai pellegrini perchè le sposassero, e queste
lasciavano liete la famiglia per sottrarsi alla tentazione
dell’apostasia e per vivere in paese musulmano. Sono
le consuete esagerazioni de’ partiti soccombenti; ma ne
trapela come i principi normanni procurassero usufruttare
la civiltà orientale; e lungamente noi incontreremo
ancora quegl’Infedeli nelle vicende della Sicilia.



Anche gli Ebrei, altrove perseguitati, ivi ebbero sicurezza,
e Beniamino di Tudela nel suo viaggio del
1172 ne contava millecinquecento a Palermo, ducento
a Messina.



Bizzarra mescolanza dovea presentare in quei tempi
il paese; indigeni abbattuti da lungo servaggio, cavalieri
normanni in corazza e morione, Musulmani con
turbanti; santoni insieme e frati; corse del gerid e
tornei; Nordici ignoranti e corrotti Meridionali; fastosi
Asiatici e severi Scandinavi: vi si parlava greco, latino
vulgare, arabo, normando, e in ognuna di queste lingue
si pubblicavano i bandi; i quali doveano tanto quanto
acconciarsi al codice Giustinianeo pei Greci, al Coutumier
pei Normanni, al Corano pei Saracini, al codice
longobardo pei precedenti signori.



I Normanni, pochi e deboli, dovettero fiancheggiarsi
di politica e d’astuzie, formando un governo più abile
che robusto, e sprovvisto di quella vigorosa unità che
è necessaria per tiranneggiare un popolo, e convergerne
gli sforzi ad unico intento, massime in paese
come il napoletano, così spezzato e vario di origini.
Delle istituzioni de’ Longobardi e de’ Greci non cangiarono
se non ciò ch’era richiesto dall’introdurvisi della
feudalità al modo dei Franchi. Magistrati e conti longobardi,
resisi ereditarj, aveano già formato la classe
de’ baroni, che conservò la nobiltà anche dopo avere,
per la conquista normanna, perduto le giurisdizioni. I

Normanni investiti di feudi li sottinfeudavano a cavalieri,
cioè vassalli nobili, e a gran dignitarj ecclesiastici.
Ma que’ primi Normanni, e gli altri continuamente
chiamati di Francia ad esercitare il lor valore, voleano
sulle proprie tenute regolarsi col diritto patrio: dal
che vennero i feudj al modo Franco, la cui principale
differenza dai longobardi consisteva nell’esservi ammesso
alla successione soltanto il primogenito, mentre
in questi ciascun figlio ereditava.



Il sistema feudale fu comunicato anche ai paesi fin
allora sottoposti ai Greci, e Ruggero a tutti i cavalieri
di Napoli infeudò cinque moggia di terra con cinque
coloni affissi a quella[220]; lo trapiantò anche nella Sicilia,
che mai non n’avea gustato, scomponendovi ogni
regolamento de’ Saracini. I coloni da liberi vennero
dipendenti; le praterie furono aggravate di pascere i
cavalli del vincitore; sottoposti a taglie i boschi e i
servi della gleba; un’amministrazione fiscale e investigatrice,
surrogata alla larga e tollerante dei Saracini,
deteriorò l’agricoltura e il commercio.



Usati in patria a raccogliersi in adunanze legislative
e giudiziali, i Normanni non ne interruppero l’uso;
e il nome di parlamento trasportarono, come nella
conquistata Inghilterra, così pure nel paese di qua e
di là dal Faro. Aperto sulle prime soltanto a Normanni,
vi si traforarono poi anche indigeni, fondendosi vinti
e vincitori. Ma al popolo non potea farsi luogo colà
dove del suolo non avevano la proprietà che abati e
signori; sicchè non v’erano ammessi che i due bracci
de’ baroni e degli ecclesiastici. Poi le città acquistarono
il diritto di riscattarsi dai baroni, e rendersi libere,
cioè non dipendenti che dalla regia autorità; ed allora
all’ecclesiastico ed al baronale fu aggiunto il braccio

demaniale, cioè che rilevava solo dal dominio del re.
Quest’opera vedremo compiuta da Federico II.



Ruggero accentrò l’amministrazione nella Corte di
Palermo, intorno a sè disponendo sette grandi cariche,
e sotto queste gli altri signori. A capo di ciascun distretto
stavano baroni e connestabili; di tutta la nobiltà
il gran connestabile; della marina il grand’ammiraglio:
il gran cancelliere serviva d’anello tra gli incaricati e
il principe: aggiungeansi il gran giustiziere, il gran
cameriere, il gran protonotaro, il gran siniscalco. L’archimandrita
o abate generale, eletto dai monaci, confermato
dal re, aveva ispezione sulle chiese, e specialmente
le vacanti; pure i vescovi doveano a Roma
ricevere la consacrazione dal papa.



Gastaldi e sculdasci aveano ceduto i giudizj a balii,
giustizieri, castellani, i quali, col re a capo e con privilegi
distinti, formavano una gerarchia d’amministrazione,
che fu la prima foggiata alla moderna, non composta
di vassalli feudalmente congiunti al signore, ma
di uffiziali che coordinatamente esercitavano la porzione
di potere ad essi affidata. Mentre dunque l’antica nobiltà
restava in opposizione ai conquistatori, una nuova
nascea di gente ammessa agli impieghi, fosse natìa o
forestiera[221]: nel che pure il siciliano differiva dagli
altri diritti.



Alle leggi longobarde, che fin allora avevano forza
di diritto comune, con qualche mistura delle romane e
delle consuetudini scandinave, Ruggero sostituì le Costituzioni,
promulgate nelle pubbliche assemblee di
baroni, uffiziali e vescovi, e che valeano in ambe le
parti del Regno. Desunse dal diritto romano la legge
che dichiara sacrilegio il mettere in disputa i fatti, i

consigli, le deliberazioni del re. Morte comminò a chi
tosa o áltera la moneta; a chi rapisce una dal monastero,
sebbene non ancora velata e a titolo di sposarla;
al magistrato che malversa il pubblico denaro, o al giudice
che si lasciò corrompere; a chi dà farmachi per
ispirare avversione, o ferisce a morte alcuno nel rotolare
o menare un sasso o una trave senza darne avviso.
Vietò severamente di vendere o alienare i feudi, nè
che i feudatarj contraessero matrimonj senza consenso
del re, e tanto meno maritassero le proprie figlie aventi
l’eventualità di succedere. Nessuno eserciti la medicina
se non licenziato: nessuno sia fatto cavaliere nè giudice
se non venga da stirpe di militi e notaj. Molte
pene concernono le adultere e le prostitute. Chi vende
un uomo libero è ridotto in servitù[222].



Ruggero è da’ suoi esaltato colle lodi che sogliono
prodigarsi al fondatore dell’indipendenza d’uno Stato,
e all’ambizione fortunata di chi non tien conto della
moralità dei mezzi. Perduti i figliuoli Alfonso e Ruggero,
l’unico superstite Guglielmo fe coronare come
collega (1154); e poco stante morì a sessantun anno, dopo
ventiquattro di regno.



Avaro, sospettoso, pusillanime, inetto riuscì quel suo
successore; e chiuso nella reggia fra sozzi e barbari
piaceri, del ben pubblico non si dava pensiero. Gl’imperatori
d’Oriente e d’Occidente ne presero baldanza
di mettere in campo opposte pretensioni sopra il Reame,
mossero armi, e sollecitarono i baroni sempre inquieti.
Questi aveano avuto ricorso al Barbarossa, e quand’egli
scese in Italia la prima volta, si sollevarono dappertutto;
ma esso non potè ajutarli. Bensì gl’imperatori
greci, che anelavano vendicarsi delle spedizioni dei due
Ruggeri, e che già possedeano Ancona ed altri porti

sull’Adriatico, occuparono Brindisi, che divenne il
quartiere de’ baroni rivoltosi: ma Majone, oliandolo di
Bari, coll’ingegno, l’eloquenza e l’arte del simulare e
dissimulare divenuto cancelliere e grand’almirante del
regno, ed arbitro de’ consigli e degli atti di Guglielmo,
riprese questa città, e i ricoverati fece uccidere, abbacinare,
sepellire nelle carceri di Palermo. Di ciò si volle
gran male a Majone, e dell’aver lasciato che la fortezza
di Mahadia sulle coste d’Africa, tenuta dai Siciliani,
soccombesse ad Abd al-Mumin re di Marocco. Spargeasi
pure che colui volesse impossessarsi della corona;
onde i baroni cospirarono contro di esso; Campania e
Puglia si sollevarono; lo stesso conte Matteo Bonello,
da lui predestinato genero, se gli avversò, e riuscì ad
ucciderlo e a tenere prigioniero Guglielmo (1161). L’abuso
della vittoria fece esosi i congiurati, onde alla fine Bonello
fu preso ed accecato, rimesso l’ordine coi supplizj,
e Guglielmo serbò nella storia il titolo di malvagio.



Quel di buono fu dato a suo figlio Guglielmo, che
succeduto (1166) sotto la tutela di Margherita di Navarra,
bello e giovane, procurò cattivarsi i cuori scarcerando
quella folla di prigionieri di Stato; ma le fazioni inferocirono
per disputarsi influenza nella tutela; e le eterogenee
parti ond’erasi compaginato ma non formato
quel regno, tendevano a separarsi. Margherita cercò
appoggio empiendo la corte di Franchi, tra i quali Ugo
Falcando, detto il Tacito della Sicilia pel nero e vibrato
modo con cui descrisse quelle turbolenze; e di varj
prelati e gran savj in diritto. Ma da contrasti e guerre
il paese era tutto sovvolto, non meno che da tremuoti,
pei quali Catania fu distrutta, squarciate Taormina,
Lentini, Siracusa; le fonti versarono acque sanguigne;
il mare nel Faro si ritirò, poi ringorgando verso la
riva elevossi fin sopra le mura di Messina, tutto miseramente
lavando (1169).







Guglielmo, tenutosi amico di Alessandro III, impedì
che il Barbarossa attentasse al suo regno; ebbe nobil
parte alla conchiusione della lega Lombarda e della
pace di Venezia; poi armato per ristabilire Alessio Comneno
sul trono d’Oriente, prese Durazzo, Tessalonica
ed altre piazze di Grecia, ma da Costantinopoli fu respinto.
Ajutò pure Antiochia, Tiro, Tripoli contro il
Saladino; ma di soli trentasei anni morì (1189). La tradizione
raccontò che Guglielmo il Malvagio avesse voluto smungere
tutto il denaro del suo popolo; e per far prova
se alcuno ne avesse ritenuto, mandò a vendere in piazza
per tenue prezzo un suo bellissimo cavallo arabo. Un
giovane signore lo comprò in fatto, il quale, chiesto in
processo, confessò aver violato la tomba del proprio
padre per tôrre quel poco denaro. Tutto quel tesoro
fece Guglielmo sotterrare, poi corrervi sopra un fiume:
ma Guglielmo il Buono riuscì miracolosamente a scoprirne
il posto, ed ivi, in riconoscenza, fabbricò la magnifica
badia di Monreale, dove ebbe la tomba, e che
attesta la suntuosità e il progresso dell’arti sicule in
quell’età.



Di Guglielmo non restando figli, l’eredità ricadeva
in Costanza figlia postuma di Ruggero II e perciò sua
zia[223]. Benchè di là dai trent’anni, il Barbarossa erasi
affrettato a cercarla sposa per suo figlio Enrico; e l’inglese
Gualtiero Ofamiglio, arcivescovo di Palermo,

indusse il debole Guglielmo a consentirgliela. Costanza
partì con più di cencinquanta cavalli carichi d’oro,
argento, sciamiti, pallj grigi, vaj ed altre buone cose[224];
e le nozze furono celebrate in Milano con istraordinaria
magnificenza, ma non colla benedizione dell’arcivescovo,
che era papa Urbano III, reluttante da un connubio che
saldava in Italia una famiglia ereditariamente avversa
ai pontefici per la successione della contessa Matilde, e
che li privava dell’appoggio avuto sin allora contro le
esuberanze imperiali, e preparando l’unione anche di
quella corona all’Impero, scassinava l’edifizio eretto
dall’ardita perseveranza di Gregorio VII.



Guglielmo avea chiuso gli occhi fra i preparativi
della terza crociata che dicemmo; ed essendo allora i
feudatarj occupati oltremare, Enrico VI non potè mandar
forze ad occupare violentemente il Regno; sicchè
estremo disordine vi irruppe. Poco badando ad Enrico
e Costanza lontani, chiunque teneva al lignaggio dei
Normanni pretendeva una porzione di dominio, e se
la disputavano[225]; nell’isola i baroni ripetevano il
prisco diritto elettorale delle assemblee nazionali come
in trono vacante; nella terraferma (solita peste) si
amava il contrario per gelosia verso Palermo: l’arcivescovo
Gualtiero sosteneva il diritto ereditario di Costanza,
e il giuramento ad essa prestato in Lecce;
Matteo d’Ajello, vicecancelliere, vecchione abile a condurre
un partito, animava quei che repugnavano dal
vedere la Sicilia, fatta indipendente pel valore de’ Normanni,
or in piena pace cadere a re straniero e avverso,
e negava che, come a feudo, potesse una donna succedere;
i più aborrivano la dominazione tedesca, e lo
storico Falcando ripeteva: — Dio vi guardi da cotesti

armati di Germania, barbari, grossolani, stranieri ai
costumi e alla civiltà vostra! Sotto il Tedesco, Sicilia
più non sarebbe che una miserabile provincia, disgiunta
dal suo sovrano, abbandonata alle espilazioni de’ suoi
uffiziali. Già parmi vederla invasa da quelle orde portate
dall’impeto a stremare col terrore, colla strage,
colle rapine, colla lussuria, e far serva quella nobiltà
di Corintj che pose anticamente nido nella Sicilia, indarno
bella di filosofi e poeti tanti, e cui sarebbe tornato
men grave il giogo degli antichi tiranni. Guaj a
te, Aretusa, volta a tanta miseria, che mentre solevi
modulare i carmi de’ poeti, or odi l’ebbrietà delle tedesche
baruffe, e servi alle loro turpezze!»[226].



Come avviene quando l’autorità è sfasciata, la ciurma
e gli arruffapopolo alzarono il capo; e poichè in tali
occasioni vuolsi sempre qualche capro espiatorio, si
buttarono sovra i Saracini. Per quanto tollerati, non
poteasi sperar pace fra antichi padroni e nuovi, fra due
religioni così repugnanti, l’una guardante a Marocco,
l’altra a Roma. Gli Arabi aveano trescato nella minorità
di Guglielmo, e Abu’l-Kassem degli Amaditi d’Africa
s’era accordato cogli eunuchi di palazzo e coi baroni
malcontenti per isvertare Stefano da Perche francese.
Ora i Palermitani saccheggiarono le case de’ Saracini,
e molti uccisero; gli altri a forza s’apersero la ritirata
fino in val di Mazara, ove i centomila loro fratelli presero
l’armi per vendicarli, nè chetarono finchè non
ebbero promessa di sicurezza e de’ primitivi privilegi.



Quand’anche tali incendj nascono spontanei, v’è chi
vi soffia, acciocchè la necessità dell’ordine costringa a
prendere il partito che il primo scaltro suggerisce: e
il partito or fu si convocasse il parlamento de’ baroni e
si eleggesse un re.







Ruggero duca di Puglia, fratello maggiore del primo
re di Sicilia, dalla figliuola di Roberto conte di Lecce
avea generato Tancredi, e presto lasciatolo orfano.
Guglielmo il Malvagio perseguitò questo bastardo, e
prima in carcere, poi lo spinse in esiglio: l’altro Guglielmo
l’accolse, gli affidò l’esercito contro la Grecia,
e lo titolò conte di Lecce. Istrutto dalla sventura, prudente,
educato alle matematiche, all’astrologia, alla musica,
parve degno della corona e l’ottenne: la matrice
di Palermo, specioso monumento di architettura moresca
mista a normanna, e dove ancora si ammirano,
benchè guaste dall’incendio del 1811, le tombe di porfido
di quei re, risonò d’applausi alla coronazione di
Tancredi e del suo figlioletto Ruggero; e fu riconosciuto
pure da tutte le provincie di terraferma, e investito
ben volentieri dal pontefice.



Di quel tempo i Crociati d’Inghilterra e di Francia,
guidati dai loro re Ricardo Cuor di Leone e Filippo
Augusto, eransi data la posta a Messina, onde di conserva,
dopo la svernata, passare in Terrasanta. Fiera
burrasca gittò la flotta genovese sulle coste di Calabria,
per modo che i Francesi, perduti cavalli e provvigioni,
poveramente approdarono in Sicilia. Ricardo, di gente
normanna e d’impaziente arditezza, quasi solo traversò
a cavallo le montagne di Calabria, e si tragittò a Messina.
La caccia era rigorosissimamente osservata in
Inghilterra: non così in Sicilia: onde Ricardo, mentre
a quella si divertiva, udito un falco stridire nell’abituro
d’un villano, entrò per portarglielo via. I nostri,
men chinati nella servilità, a pietre e bastoni respinsero
il prepotente, che solo alla fuga dovette la salvezza.



A Tancredi dava noja l’arrivo di Filippo Augusto,
alleato d’Enrico VI, e di Ricardo fratello della vedova
di Guglielmo, da lui tenuta prigione. In fatto fu costretto
rilasciar questa, restituendole la dote di ventiquattromila

once d’oro; ma Ricardo pretendeva anche,
come assegno vedovile, quantità di vasi d’oro e d’argento,
un trono, due tripodi, e una tavola larga mezzo
metro e lunga quattro, tutti d’oro, una tenda di damasco
bastante a ducento cavalieri, inoltre cento galee
provvigionate per un anno. Tanto era di ricchezze famosa
la Sicilia! Ricusato, l’Inglese aggredì Messina;
ma questa si difese a sassi, tanto che Ricardo dovette
venire ad accordo, giurando pace e protezione, e fidanzando
una figlia di Tancredi all’erede d’Inghilterra.



Enrico VI, coronato re dei Romani, per sostenere i
minacciati suoi diritti venne in Italia (1191) coi feudatarj, che
rovinatisi nella crociata, qui speravano rifarsi; e come
suo padre fantasticando la dominazione universale, si
prefiggeva di conquistare la Sicilia, farsi coronare a
Roma, avere in arbitrio la Lombardia e la Toscana,
sottomettere le coste d’Africa già tributarie ai Normanni,
conquistare il trono di Costantinopoli, preda
immancabile del primo occupante. Ma, non che gli bastassero
forze a sì larghi disegni, dovea cercarne alle
città lombarde col conceder loro la sua alleanza e sempre
nuovi privilegi.



Coi soccorsi di esse e delle repubbliche marittime,
calò verso Roma. Celestino III, sortito allora papa
d’ottantacinque anni, procrastinava la propria consacrazione
per non dovere coronare Enrico; onde i Romani
offersero a questo di costringervelo, purchè egli
abbandonasse alla loro vendetta Tusculo, contro di cui
non aveano cessato mai l’odio, e di rado la guerra.
Compiacque Enrico al fratricida desiderio (1191 — 13 aprile); unto il papa,
Enrico e sua moglie dopo iterati giuramenti furono ricevuti
in città. Entrati da porta Collina gettando denari
al popolo perchè applaudisse, procedettero per Borgonuovo
fin a Santa Maria Transpontina, donde il clero
in processione li condusse al Vaticano. Precedeano il

prefetto di Roma colla spada sguainata, il conte del
sacro palazzo, i magistrati della repubblica, poi i giudici,
i camerieri, l’imperatrice, i vescovi tedeschi e italiani,
i principi e dignitarj dell’impero. Celestino stava
sopra elevato trono in capo alla scalea di San Pietro,
coi cardinali, vescovi e preti alla destra, i diaconi alla
sinistra, e dietro i suddiaconi colla nobiltà romana e
gli uffiziali di palazzo. Il re, scavalcato, andò al bacio
del piede pontifizio, e ginocchione colla mano sul Vangelo
giurogli fedeltà, e di soccorrerlo a mantenere i
possessi, gli onori, i diritti. Il papa gli chiese tre volte
se volesse rimanere in pace colla Chiesa, e mostrarsene
figlio rispettoso; e avuto il sì, ripigliò: — Ed io ti ricevo
come figlio diletto, e ti do la pace come Dio la
diede a’ suoi discepoli», e lo baciò.



Allora mossero in processione; e alla porta Argentea
esaminato sulla fede religiosa, l’imperatore ebbe il chiericato,
promettendo riprovare gli eretici, ed assister
poveri e pellegrini. Il cardinale d’Ostia unse Enrico al
braccio destro e fra le spalle; il pontefice gli porse
l’anello, la spada, lo scettro, e impose la corona d’oro
a lui e alla moglie[227]. Poi si celebrò il santo sacrifizio,
durante il quale si cantava vittoria e lunga vita al
papa, all’imperatore, all’imperatrice; l’imperatore offrì
pane, cera, oro, e ricevette l’eucaristia. Finita la messa,
dal conte del palazzo gli furono posti gli stivaletti imperiali

e gli sproni di san Maurizio; poi tenne la staffa
del cavallo bianco del papa, e l’addestrò fin al Laterano:
al pasto, sedette alla destra del pontefice, mentre
l’imperatrice in separata sala convitava vescovi e
grandi.



Non mancò lo spettacolo del sangue, poichè la guarnigione
tedesca uscì di Tusculo, ed i Romani, senza
udir prego nè pianto, uccisero, accecarono, mutilarono
quegli abitanti, e disfecero il paese[228]. Alcuni poterono
fuggire tra le montagne; altri, per amore del
luogo natìo, si tennero vicino alla patria devastata
sotto frascati, che poi dieder nome al paese che vi
succedette.



Lasciato così deplorabile segno di sua presenza, Enrico
con grosse armi, colle promesse, colla corruzione
procede alla conquista; e contraddetto dal papa[229],
ajutato dall’abate di Montecassino, prende e devasta
Roma, e senza incontrare ostacoli arriva sotto Napoli e
l’assedia. Questa, ristretta allora al quartiere che dalle
falde di Sant’Elmo e di Capodimonte declina al mare,
difesa da robusti spaldi e da buone truppe comandate
dal prode Aligerno Cuttone, e col mare aperto, resiste:
Pisani e Genovesi menano navi per secondare i Tedeschi,
che intanto devastavano la campagna: ma le malattie
puniscono gli invasori, sicchè Enrico è costretto
tornare in Germania pensieroso più che pentito; Genovesi
e Pisani cessano di caldeggiare un alleato infelice;
i Salernitani arrestano Costanza e la consegnano a Tancredi,
che la tiene prigioniera in Sicilia, finchè, ad
istanza del papa, la restituì senza patti nè riscatto, fidando
nella gratitudine.







Tancredi, che non avea saputo mostrarsi degno del
diadema col difenderlo in persona, morì ben presto,
ed essendogli premorto il primogenito (1194), non lasciava
che il fanciullo Guglielmo III in tutela di sua moglie
Sibilla d’Acerra, in mezzo a gare de’ baroni coi cavalieri,
inviperite, lunghe, disastrose e a nulla conducenti.
Era uscita alla peggio la crociata; e Filippo
Augusto, sbarcato a Otranto, ebbe a Roma dal papa dispensa
dal voto e la palma de’ pellegrini: anche il Cuor
di Leone, dopo imprese da paladino, tornò in Europa
travestito per isfuggire ai molti nemici; ma il duca
d’Austria lo colse, e lo cedette all’imperatore (1192) per sessantamila
marchi d’argento; e questi lo rivendette all’Inghilterra
per centomila, oltre metà tanti per finire
l’impresa di Sicilia[230].



Al fiuto di questa somma accorsero i baroni tedeschi
ad offrirsi ad Enrico, che allestitosi, scese nella
Lombardia. La trovava in nuovi subugli. I vescovi
aveano perduto l’autorità temporale, nè i Comuni ancora
assodata la propria in modo d’aver pace. I diversi
ordini partecipavano diversamente al Governo, e secondo
i varj paesi variavano le relazioni coi vicini, per
modo che ogni città regolavasi con politica e leggi differenti,
demolito l’antico, non istabilito il nuovo. Le
leghe riuscivano meno a stabilir la concordia che ad
impacciare la legge; i signori conservatisi indipendenti

s’arrogavano diritti di sovranità; le città maggiori
voleano sottomettere le vicine, ed eroismo era
l’energia dell’odio. Che se tra quella confusione (del
resto naturale ad ogni reggimento nuovo) alcuno ergevasi
a metter ordine, sì il faceva con guise tiranniche.



Essendosi Enrico mostrato propizio a Pavia e Cremona (1194),
permettendo a quella di valersi di tutte l’acque
del Ticino, e a questa sottomettendo Crema, le due
imbaldanzite eransi collegate con Lodi, Como, Bergamo
e col marchese di Monferrato a’ danni di Milano;
la quale nelle giornate campali riusciva superiore, è
vero, ma trovavasi cinta di nemici, che le sperperavano
le campagne e rompevano i commerci.



Enrico, raccolti gli stati a Vercelli, procurò instaurare
la quiete; ma lontano e dalla politica e dalla forza
del padre, scarsamente approdò; onde seguì sua via
per Genova, anch’essa sovvertita da fazioni, da frequenti
zuffe, da effimeri Governi, e che allora stava
sotto al podestà Oberto di Olevano pavese. Ai Genovesi
scrisse: — Se, ajutanti voi, io ricupero il Reame, mio
sarà l’onore, vostro il profitto: giacchè non io od i
Tedeschi miei vi soggiorneremo, ma voi stessi»; e seguiva
confermando le esenzioni precedenti, e dando
nuove giurisdizioni e privilegi, la città di Siracusa, ducencinquanta
feudi in val di Noto: a Pisa parimenti
concesse in feudo Gaeta, Mazara, Trapani, e metà di
Palermo, Salerno, Napoli, Messina, oltre molti ingrandimenti
in Toscana. Così largheggiando di promesse
quanto meno intendeva mantenerle, ottenne soccorsi;
poi entrato nel Reame, ebbe spontanee tutte le città,
perfino quella Napoli, che poc’anzi si era con tanta costanza
sostenuta. Salerno, sentendosi rea d’aver tradito
l’imperatrice Costanza, si difese ostinata; ma presa, fu
messa a sacco e ferro, neppur risparmiando le chiese,
e i cittadini migliori impiccando, torturando, cacciando

in prigione o in esiglio, sicchè la città, di famosa importanza
sotto i Longobardi e i Normanni, più non
risorse. Capua pure fu espugnata a forza da Guglielmo
di Monferrato e da’ Genovesi e Pisani: Eraclea (Policora),
patria di Zeusi, colonia fiorentissima in antico, fu distrutta:
qualunque città esitasse a sottomettersi, era
devastata senza pietà. In Sicilia sottoposte Messina e
Palermo, l’imperatore, colla pompa che suggerisce la
paura, fu incoronato, e tutta l’isola gli giurò obbedienza.



Con fallaci lusinghe aveva egli tratto Sibilla ed i figliuoli
dal castello di Calatabelotta, dove s’erano fortificati
coi loro fedeli; poi raccolti gli stati a Palermo,
accusò lei e molti grandi di una congiura. Non la fondava
che sopra una lettera consegnatagli (diceva) da
un frate; ma bastò perchè quanti aveano tenuto col
partito nazionale, laici od ecclesiastici, fossero mandati
alla forca o al palo, accecati, arsi vivi, esposti alle beffe,
relegati in Germania; re Guglielmo, toltogli il vedere
e il generare, fu tenuto prigione finchè andò monaco;
Sibilla e le figlie rapite in carcere, poi nella badia di
Hohenbruck in Alsazia; turbate le ossa di Tancredi
per istrappare il diadema a lui e al figlio Ruggero;
bruciati quanti aveano contribuito alla loro coronazione.



Fu spenta così nel sangue la dinastia normanna, di
cui i regnicoli ricordano ancora con compiacenza i
tempi e le famose ricchezze. Re Tancredi avea dato
ventimila oncie d’oro per dote di sua figlia; Arnaldo di
Lubecca ci rammentò le tavole, i letti, le sedie d’oro
nel palazzo di Palermo; Ruggero Hoveden fa trovare
da Enrico nel tesoro di Salerno ducentomila oncie
d’oro; e in quel di Palermo senza fine armi ricche,
stoffe d’oro e d’argento, sete ricamate, altre preziosità,
con cui potè far larghezza a’ suoi fedeli; eppure

censessanta somieri vi vollero per trasportarne il resto
nel castello di Trifels[231].



Con tirannia stolidamente feroce sottentrava la dinastia
sveva, che mal per lei. Anche le città sottomessesi
volontarie, furono trattate come conquista; Siracusa
e la risorta Catania incendiate, senza riguardo a
nobiltà o a grado; Napoli e Capua smantellate, e per
le vie di questa trascinato a coda di cavallo, poi impeso
pei piedi, indi strozzato da un buffone Ricardo conte
d’Acerra, cognato di Tancredi, ultimo lustro dell’antica
dinastia. Giordano e Margaritone, più ligi all’imperatore
perchè un tempo avevano sguainato pe’ suoi
nemici, inventavano delitti e trame, affine d’intitolar
punizione la vendetta. Uno ch’erasi millantato di poter
rendere la libertà e il trono a Sibilla, fu collocato sopra
un seggio di fuoco, con corona di ferro rovente: massime
su ecclesiastici e prelati s’infierì, e chi fu arso, chi
scorticato, chi mutilo, chi mazzerato.



Non che mancare alle condizioni promesse a Genovesi
e Pisani, Enrico li fraudò degli antichi privilegi,
proibendo vi tenessero consoli, e proscrivendo tutti i
negozianti forestieri. Del papa non si curò più che tanto,
nè gli chiese l’investitura; onde questo l’avrebbe scomunicato,
se nol tratteneva la naturale bontà, e la speranza
che mantenesse la ripetuta promessa di crociarsi.



Dava fiducia di presti cambiamenti il non aver successori
il re svevo; quando si annunziò che Costanza
era feconda. Enrico volle venisse nel Reame, quasi
per dare un re indigeno; e avendo essa partorito a
Jesi, al bambino pose nome Federico Ruggero, come
quello che univa i due sangui nobilissimi. I Ghibellini
ne fecero galla; i Guelfi sparsero ogni sorta di dicerie

su questo intempestivo natale[232]; ed Enrico ne prese
baldanza a compiere il disegno del Barbarossa di far
ereditario l’impero in sua casa, tanto più da che trovavasi
favorito dalla vittoria e dai tesori della Sicilia.



Cominciò dal sistemare la media Italia in modo di
tener soggetta tutta la penisola. Pertanto a Filippo, ultimo
figlio del Barbarossa e che poi divenne duca di
Svevia, diede in moglie Irene figlia d’Isacco Langelo
imperatore di Costantinopoli, e vedova del primogenito
di Tancredi; e in feudo la Toscana ed altri beni
della contessa Matilde: a Markwaldo d’Anweiler suo
siniscalco, e ministro delle crudeltà, infeudò la marca
d’Ancona: a Corrado di Svevia quella di Spoleto usurpandola
alla Chiesa con titolo di rintegrare le imperiali
prerogative, e restringendo il papa a poco più che all’indocile
Roma. Vedendosi riminacciato il giogo degli
Svevi, le città guelfe di Lombardia, da lui poste al
bando dell’Impero, rinnovarono a Borgo Sandonnino
la Lega Lombarda (1193 — 13 giugno), alla quale diedero il nome Verona,
Mantova, Modena, Faenza, Bologna, Reggio, Padova,
Piacenza, Gravedona, oltre Crema, Brescia e Milano.
Così i Guelfi perseveravano nell’assunto loro di campare
Italia dalla straniera servitù.



E servitù veramente minacciava Enrico, avvicendando
crudeltà e perfidie contro i nostri non solo ma
anche contro i Tedeschi. Raccolti gli stati a Magonza,
propose di rendere in sua casa ereditario l’Impero, al
quale aggregherebbe Puglia, Calabria, Capua e Sicilia,
rinunzierebbe alla pretensione regia sulle spoglie de’ vescovi
e abati defunti, riconoscerebbe ereditarj i feudi
anche nelle donne. A proposte sì lusinghiere ben cinquantadue

principi aderirono: e per vero quel suo concetto
potea tornar buono onde evitare le contestazioni
che rinasceano tra le famiglie aspiranti alla corona
della Germania, e ridur questa sotto leggi uniformi. Ma
poteasi mai sperare v’assentisse il papa, il quale con
ciò perdeva un preziosissimo diritto, e snaturava una
dignità, attribuibile non alla nascita ma al merito personale?
Poi a riuscirvi si voleva altro accorgimento
politico, e carattere ben più stimabile che non l’avesse
Enrico, il quale, mentre inorgogliva del tenersi come
successore dei romani augusti, operava da inetto e crudele,
scambiava per grandiosi disegni le velleità della
sua ambizione; prometteva alle repubbliche privilegi,
al papa di crociarsi, ai principi di favorirli, e a tutti
perfidiava sfacciatamente; poi trovandosi impotente ai
concetti, saltava in furore.



Il divisamento medesimo egli rivoltò in altra guisa,
meditando cavare dalla nullità l’impero bisantino assalendolo
come aveano fatto i predecessori, e sedutosi
sul trono di Costantino, congiungere le due Chiese, e
ridurre il papa alla docilità dei patriarchi orientali. A
tal uopo, fingendo secondare la predicazione della crociata,
tutto dispose per questa in Italia e in Germania,
e un esercito mandò in Sicilia; ma in realtà non fece
che raddoppiarvi le taglie, e supplizj di nuova invenzione,
fin cinquecento nobili in un sol giorno facendo
bruciare al piè del palazzo[233], quasi tenesse fitto il
pensiero di sterminare tutti i Normanni; sicchè meritò
il titolo che i Siciliani gli applicarono di Ciclopo. Indarno
Costanza sua procurava mitigarlo, compatendo
a quelli fra cui era nata e cresciuta, e ch’erano sua
eredità; e di cui ella acquistò l’amore mentre governava,
lui assente. Quand’egli fe mutilare Margaritone

grand’ammiraglio, ella s’affiatò coi nemici dell’imperatore;
i Palermitani uccisero molti Tedeschi, la sommossa
scoppiò in diversi punti; e fra questi bollimenti
Enrico fu côlto dalla morte a Messina (1197), di trentatre anni.
In agonia assalito dal rimorso, largheggiò cogli ecclesiastici,
offrì compensi a Ricardo cuor di Leone, alla
Chiesa romana fece concessioni amplissime[234] confessandone
la fin allora rinnegata supremazia.



Gl’Italiani spiegarono soprumana allegrezza di questa
morte: ne gemettero i Tedeschi, e sparsero che sua
moglie l’avesse attossicato per vendicare sul marito la
patria, resa infelice da quella sciagurata conquista, che
tanti altri mali dovea trarre sull’Italia. Costanza cercò
far cessare in Sicilia il dominio militare e quei che
chiamavansi costumi tedeschi, cioè la violenza e il ladroneccio[235];
allontanò l’odiato Markwaldo, che a
stento fuggì la popolare vendetta: ma anch’essa morì
ben presto (1198 — 27 8bre), lasciando solo un bambino, Federico Ruggero.
Di quattro anni, odiato dai popoli, massime dagli

Italiani che d’ogni parte insorgevano, insidiato dagli
emuli e dagli stessi fedeli di suo padre che carpivano
i brani del dominio, non trovò ricovero che sotto al
manto del papa, che poi egli dovea faticarsi a stracciare.



CAPITOLO LXXXVII.
Innocenzo III. Quarta crociata. L’impero latino in Oriente.




L’elezione de’ pontefici era stata da Nicola II ristretta
nei cardinali, vescovi e preti; poi Alessandro III,
il promotore della Lega Lombarda, ascrisse al sacro
collegio i capi del clero romano (1179) formandone i cardinali
diaconi, escluse gli altri ecclesiastici, ed ordinò che,
per essere papa legittimo, convenisse ottenere i suffragi
di due terzi de’ cardinali.



Colla nuova forma fu eletto Lucio III (1181), che sedette a
Vellètri, poi a Verona[236], sfuggendo dalla plebe romana,
irrequieta e riottosa tanto, che avea preso a sassi
fin il cadavere del suo predecessore, e accecati quanti
cherici colse nell’espugnato Tusculo. A Urbano III fu
precipitata la morte (1185) dalla notizia della presa di Gerusalemme;
alla cui ricuperazione (1187) s’applicò Gregorio VIII
nel brevissimo suo regno. A Clemente III succedutogli
riuscì alfine di conchiuder pace coi Romani, abbandonando
alla loro vendetta Tivoli e Tusculo. Il nuovo
pontefice Celestino III (1191) non aveva potuto impedire che

Enrico VI disponesse dell’eredità della contessa Matilde,
e assegnasse a’ suoi baroni molte terre della Romagna,
e fino alle porte della città, lasciando a San Pietro soltanto
la Campania, dove pure l’imperatore più era
temuto che il papa[237].



Da Alessandro III in poi era dunque in calo l’autorità
pontifizia, sicchè i cardinali sentirono la necessità
d’affidarla a un robusto, qual fu Lotario (1198) dei Conti di
Segni, col nome di Innocenzo III. Erudito se alcun n’era
dell’età sua, in gioventù avea dettato Del disprezzo del
mondo, e delle miserie dell’umana condizione, non
come uno scettico che nauseato predica la vanità delle
cose terrene senza por mente a quelle di sopra, ma
elevando il cuore alle non peribili. Versò a lungo negli
affari, alla prudenza del concepire aggiungendo la fermezza
dell’effettuare e l’abilità del trovarne le guise.



Assunto pontefice nella vigorosa età di trentasette
anni, del tesoro che trovò fe mettere in disparte una
porzione per le emergenze imprevedute, il resto distribuì
ai conventi di Roma; provvide agl’istituti di
beneficenza; destinò ai poveri i doni offerti a san Pietro
ed a’ suoi piedi, e la decima di tutti i suoi proventi; in
una carestia mantenne ottomila poveri al giorno, oltre
le distribuzioni per le case; molti riceveano quindici
libbre di pane per settimana, alcuni presentavansi allo
sparecchio per raccogliere i rilievi della sua mensa.



Di que’ giorni i pescatori ebbero a raccorre dal Tevere
tre bambini gettati; e Innocenzo ne fu sì tocco,
che stabilì provvedere a quest’infelici; onde rifabbricò ed
estese l’ospedale di Santo Spirito in Sassia, dotandolo
lautamente, e stabilendo che in perpetuo, l’ottava dell’Epifania,
il papa in solenne processione vi recasse il
santo sudario, ed esortasse i Cristiani alla carità, dandone

egli stesso esempio col distribuir pane, vino e
carne a quanti vi assistevano. Millecinquecento malati
vi dimoravano costantemente; ospitati i poveri d’ogni
condizione e paese; ed anche ora annualmente vi sono
raccolti ottocento esposti, di cui più di duemila vi
stanno ordinariamente; e la spesa se ne calcola a centomila
scudi l’anno.



A tanto fiore di carità univa una fervorosa devozione
nel celebrare gli uffizj divini e nel predicare: i trattati
e le omelie sue il mostrano versatissimo nelle sacre
carte; compose diversi inni, e ancora si cantano dalla
Chiesa il Veni, sancte Spiritus e lo Stabat mater.



A tali qualità di cristiano e di pontefice accoppiava
quelle di principe; principe in ben miglior senso di
cotesti altri suoi contemporanei. Amò Atene per le antiche
glorie, Parigi per l’università, alla quale diede
regole e privilegi; rifabbricò chiese, e fecele dipingere
da Marchione d’Arezzo primo scultore e architetto dei
tempi rinnovati, e da altri; crebbe e ornò San Pietro e
il Laterano; e sulla piazza di Nerva fece alzar la torre
dei Conti, meraviglia di quel tempo[238], e che gli è
rinfacciata come una condiscendenza ai parenti, della
cui grandezza in fatto fu tutt’altro che negligente.



Ne’ suoi Stati non affidava la giustizia che a persone
di senno e bontà: profondo nelle leggi, ristabilì la consuetudine
di presedere tre volte la settimana a una
congregazione di cardinali, ove a tutti era dato portar
quistioni. Credesi abbia istituito il processo in iscritto,
per escludere il sospetto di frode, e attestare la regolarità
degli atti; e fece abolire i giudizj di Dio[239]. A
Roma allora recavansi in supremo appello tutte le cause

di rilievo; e Innocenzo, assiduo ai concistorj ove le si
dibattevano, spesso udiva le parti egli stesso in privato,
esaminava gli atti, addolciva coi modi le sentenze ch’era
obbligato portar contrarie. Ci rimangono di lui tremila
ottocencinquantacinque lettere, la più parte di sua
mano, e che dividendosi sopra quattordici anni (di
quattro mancano), danno un medio di ducensettantacinque
l’anno: e tanto credito ottennero, da divenire
testo nelle università.



Tenace di memoria, esuberante d’erudizione, elevato
nell’ideare, perseverante nell’eseguire, sagace nell’antivedere
gli effetti, attingeva forza dagli ostacoli, rispondeva
e operava pronto non precipitato, circospetto non
oscillante, e sempre dopo consultati i cardinali; severo
coi pertinaci, benevolo ai docili, propenso all’indulgenza
e a credere il bene; degli ordinamenti che uscirono
sotto il suo regno, nessuno fu derogato.



Colle idee di Gregorio VII egli sottentrava ai carichi
che pesavano sopra un pontefice allora, quando non
dovea soltanto curare la salute delle anime e l’interesse
della cattolica verità, ma attendere al miglior governo
della società cristiana e difendendo la libertà della
Chiesa, vigilare agl’interessi dei popoli, e a mantenerli
ne’ loro doveri come ne’ loro diritti. Assicurare la purezza
dell’operare e del credere contro i simoniaci,
eretici, re adulteri, impedire si accumulassero i benefizj,
dare e rinnovare privilegi a conventi, a ordini, a
chiese, e cassare i pregiudizievoli, introdur feste, proteggere
i deboli contro prelati o capitoli prepotenti,
pronunziare generali decisioni di fede, e risolvere dubbj
e casi particolari, confermare o rivedere sentenze dei
legati, far rispettare gli ordini de’ predecessori suoi,
revocar quelli carpiti con frode, reprimere gli arbitrj
dei re e dei baroni, raccomandar funzionarj o poveri
preti, sancire convenzioni fra ecclesiastici, ribenedire

scomunicati, canonizzare santi, tali e assai più erano
gli uffizj che un pontefice estendeva a tutto il mondo.
E Innocenzo con intima persuasione proclamava quest’autorità,
stabilita nel cristianesimo per congiungere
tutti coloro che lo professano, tutelare i diritti, determinare
i doveri di tutti, far rispettata la legittimità dal
suddito e dal principe, egualmente servi a Dio per la
verità e la giustizia.



Prima raccomandazione a’ suoi legati era d’aver gli
occhi e gli orecchi ai portamenti del clero, francheggiare
la ragione, svellere gli abusi, comporre le differenze,
frenare la cupidigia di guadagno. Anche di
mezzo ai laici procurava estirpare gli scandali, introdurre
usi che mettessero gravità ne’ modi; ordine nella
vita, e tutelava il matrimonio contro i voluttuosi capricci
de’ principi. Qui prescrive limiti all’usura, là disegna
il vestire de’ laureati di Parigi o de’ cavalieri
Teutonici; oggi ammonisce il clero milanese del come
trattare i nunzj in viaggio, domani il doge di Venezia
di ritirare un ordine troppo severo contro un privato;
scrive ad alcuni principi perchè vigilino alla sicurezza
delle strade, ad altri perchè non alterino le monete, o
non aggravino i tributi, o non impongano nuovi pedaggi.
Non una legge della Chiesa è violata, ch’e’ non
la ripristini; non fatta un’ingiuria al debole, ch’e’ non
ne chieda riparazione. Prende in tutela Federico II,
Ladislao d’Ungheria, Enrico di Castiglia, l’infante d’Aragona,
orfani reali: Gualtieri di Montpellier sbandito a
lui ricorre; a lui le nazioni trafficanti per risolvere i
loro piati. Pietro II d’Aragona, il re de’ Bulgari, lo
stesso re d’Inghilterra non credettero meglio assicurare
la propria corona che facendola vassalla della santa
sede: i regni di Navarra, di Portogallo, di Scozia, d’Ungheria,
di Danimarca si gloriavano di mettersi sotto
l’alto dominio del papato.







Le basi del quale già eransi assodate; ogni nuovo
pontefice v’avea recato una pietra, Innocenzo s’accingeva
a porvi il colmo. Alla morale e alla dignità de’ prelati
credeva, come Gregorio VII, fosse spediente render
la Chiesa al possibile indipendente dalla podestà temporale.
Cominciò dall’assicurare il dominio pontifizio in
Roma, i cui eterni contrasti obbligavano a tener ristretto
fra i sette colli lo sguardo che dovea girarsi
su tutto il mondo. La nobiltà vi era cresciuta di baldanza
fra le contrarie pretensioni dell’imperatore e del
pontefice, parteggiando coll’uno o coll’altro secondo
l’interesse.



La parte cesarea era rappresentata dal prefetto di
Roma, investito dall’imperatore colla spada: poi dai
tempi d’Arnaldo sussisteva un senato, la cui autorità
era dal popolo stata ridotta in un solo, straniero, capo
supremo della giustizia, del governo civile e della forza
armata, centro insomma del governo, siccome altrove
il podestà. Quando Clemente III ritornò in Roma, patteggiò
col popolo confermando la dignità del senato,
la città, la zecca; di questa però riservavasi un terzo,
mediante il quale la chiesa di san Pietro e le chiese e
vescovadi tassatisi per la guerra venissero anno per
anno esonerati fin all’estinzione dell’obbligo assunto.
Restituiva le regalie in città e fuori; egli difenderebbe
i capitani e gli altri magistrati della città: i senatori
giurerebbero annualmente fedeltà al papa; resterebbero
alla romana Chiesa i possessi di Tusculo, in qualunque
modo esso possa soggiogarsi, dando ogn’anno cento
libbre dal ricavo di essi, onde restaurare le mura di
Roma. Di rimpatto i senatori assicuravano pace e sicurezza
al papa, ai vescovi, ai cardinali, a tutta la curia,
e chi v’andava e dimorava. Il papa eleggerà dieci o
più persone per ciascuna delle regioni della città, dalle
quali i senatori faran giurare questa pace. Se occorra

difendere il patrimonio di san Pietro, i Romani vi andranno
colle spese consuete[240].



Tale era trovato il governo di Roma da Innocenzo.
Il quale, conoscendo come alle repubbliche pregiudicassero
queste ingerenze imperiali, risolse torle di
mezzo; fe snidare i Tedeschi dai contorni di Roma, recuperando
i castelli da loro presidiati; obbligò il prefetto
a non prestar più all’imperatore l’omaggio ligio,
ma ricevere da esso papa il manto, con giuramento
di rinunziarvi ogniqualvolta ne fosse richiesto; il senatore
ridusse ad esercitare la podestà, non più in
nome del popolo, ma del papa.



Spenta così l’autorità regia in Roma, invitò gli abitanti
della marca d’Ancona a cacciare il tedesco Markwaldo,
«giacchè nessuna violenza può abolire i diritti»;
onde Ancona, Fermo, Osimo, Camerino, Fano, Jesi,
Sinigaglia, Pesaro vennero all’obbedienza papale: altrettanto,
espulso Corrado Moscaincervello, avvenne del
contado di Spoleto, che abbracciava Rieti, Assisi, Foligno,
Nocera; seguirono Perugia, Gubbio, Todi, Città
di Castello, cosicchè i nostri esultarono di vedersi sbrattati
da Tedeschi; e lo Stato della Chiesa non fu più
soltanto un nome, ma diveniva una realtà.



Innocenzo bramava aggiungervi l’esarcato di Ravenna
e i beni della contessa Matilde; ma poichè saldo
li difendeva Filippo di Svevia, esso si diede a fomentare
gli spiriti liberali de’ Toscani, spiacenti di durare
in tirannia mentre i Lombardi s’erano assicurata la
libertà. Inanimiti da esso a confederarsi al modo
de’ Lombardi per tutelar le franchigie (1199), Firenze, Lucca,
Volterra, Prato, Samminiato ed altre giurarono pace
e lega, invitandovi tutti gli Stati e i liberi o nobili che

vi volessero aderire, affine di vigilare all’osservanza
della legge, combattere chiunque facesse guerra ad alcun
collegato, rimetter pace se tra questi nascesse dissidio,
obbligandosi a stare alla decisione di arbitri. I rettori
s’adunerebbero sotto un priore per provvedere al meglio
della Lega, la quale prometteva obbedirli: si punirebbero
severamente i trasgressori. I consoli o podestà
farebbero giurar essa Lega da tutti i loro cittadini; così
i vescovi e conti da tutti i loro militi e pedoni, e dai
loro figli. Non si riconoscerebbe imperatore, o legato
o nunzio d’imperatore o principe, duca o marchese,
senza speciale assenso della Chiesa romana. A questa
si assisterebbe affinchè recuperasse i beni, purchè non
fosse contro qualche membro della Lega. Se il papa
e i cardinali non adempissero i loro obblighi verso
questa, la Chiesa se ne terrebbe esclusa[241].



Ma Pisa, Pistoja, Poggibonsi mantenevansi coll’Impero,
sicchè, scissa la Toscana in due, cominciò
a divulgarsi ivi pure la qualificazione di guelfo e
ghibellino.



Gente raffinata come vedemmo essere i Siciliani, e
che cominciava in sua favella a far intendere i suoni
della nuova poesia, considerava per barbari i Tedeschi.
Enrico VI, accortosi d’avere preparato cattivo letto al
suo fanciullo Federico, morendo il raccomandò al papa.
Accettò questi; ma oltre volere che n’uscissero le truppe
tedesche, scopo all’ira popolare, pose per patto alcune
modificazioni nei quattro capitoli della monarchia, ed
erano che i vescovi fossero eletti canonicamente, e i
re li confermassero; a ciascun ecclesiastico siciliano
fosse permesso appellarsi a Roma; il papa potesse deputare
legati nell’isola: di rimpatto riduceva il censo
a mille schifati. Costanza non seppe ricusare; e anch’essa,

quando morì (1198), lasciò la tutela di Federico ad Innocenzo,
colla provvigione di trentamila tarì (lire 80,000).



Innocenzo gli diede per aji gli arcivescovi di Palermo,
Monreale e Capua, e tosto spedì un legato che traesse
a sè il governo; onde nelle stesse mani trovandosi il
potere ecclesiastico e il civile, ogni contestazione restava
tolta di mezzo. I baroni del Regno sel recavano in
sinistra parte; e il duca Markwaldo, che, espulso di Romagna,
erasi ridotto nel suo contado di Molise, erettosi
capo della parzialità imperiale, pretese alla tutela del
giovane re, come via di farsi indipendente, assediò
San Germano, e ajutato dai Pisani sbarcò in Sicilia. Lo
favorirono i Siciliani, paurosi d’una persecuzione; ma
mentre i nobili, tenendo coi Ghibellini, avvicendavano
arroganza e viltà, il popolo esecrava i Tedeschi a segno,
che nè tampoco i pellegrini di questa nazione potevano
traversare impunemente il Reame per andare in
Terrasanta.



Gualtieri conte di Brienne, francese povero ma di
gran valore e nobiltà, avea sposato la primogenita del
re Tancredi, che era stata messa in libertà per istanza
del papa; e ridomandava Taranto e Lecce, che i figli
di Tancredi si erano riservati nel cedere il diritto ereditario
alla corona. Venne egli a Roma con Sibilla e
colla moglie; e il papa, lieto d’aversi un tal vassallo, lo
sostenne, sicchè egli, messi insieme sessanta Francesi,
mille lire tornesi, e cinquecento oncie d’oro dategli dal
papa, riportò nel Reame molte vittorie; ma Gualtieri
Paliario, arcivescovo di Palermo ed arcicancelliere del
regno, che tramestava la Sicilia a suo talento, e dava
e toglieva contadi e feudi, vi oppose proteste e forza.
Innocenzo scomunicollo, ma per conservare integro il
patrimonio al suo pupillo fu costretto ricorrere alle
armi: la fortuna de’ combattimenti si bilicò, ma alfine
arrise a Markwaldo, che avendo in mano Federico, e

spargendo voce ch’e’ fosse un parto supposto[242], tenne
suddita la Sicilia, e faceasene re ove non l’avesse rattenuto
paura del conte di Brienne. Nel farsi operar
della pietra morì (1201), ma Capperone continuò la parte di
lui, sempre opponendosegli il conte di Brienne, il quale
però, sebbene vantasse che Tedeschi armati non avrebbero
tampoco osato affrontare Francesi disarmati, fu
sorpreso e imprigionato all’assedio del castello di Sarno,
e morì di ferite. Delle turbolenze siciliane vollero profittare
i Pisani per occupare Siracusa: ma i Genovesi,
perpetui avversarj di essi, accorsero, ne trucidarono
quanti vollero, e posero in quella città chi la governasse
a nome loro. Finalmente il pontefice trionfò dappertutto,
ristabilì le città nelle antiche franchigie, e da
Federico ottenne il contado di Sora per suo fratello
Ricardo, principale autore di quelle vittorie.



Qui i parziali interessi cedono a fronte della crociata,
interesse generale non solo pel pio intento, ma pei tanti
Europei che eransi piantati nell’Asia, fondando colonie,
scali di commercio, principati, e confidandosi sugli ajuti
promessi dai fratelli d’Europa. Dicemmo dello sgomento
propagatosi allorchè Gerusalemme ricadde ai
Musulmani: ma quando il gran Saladino, glorioso di
quel trionfo, morì (1193), diciassette suoi figli si disputarono
il dominio, onde il vigoroso regno degli Ajubiti si disciolse
in piena anarchia. Innocenzo III credette caduto
con quello l’antemurale dell’islam, e opportunissimo
l’istante di ricuperare la santa città, sicchè bandì la
croce: Enrico VI la prese, poi, fallendo alla promessa,
si valse dell’esercito nelle sue gare private, e lasciò che
altri principi andassero in Palestina (1195), ove Malek Adel,
fratello di Saladino, li fece mal capitati.







Innocenzo, come voleva il perfezionamento della
Chiesa per mezzo della morale e dell’indipendenza, così
s’infervorò al ricupero della santa città; proibì gli spettacoli
e tornei per cinque anni, mandò a raccattare
denaro per tutta cristianità, egli stesso fece fondere il
suo vasellame d’oro e d’argento, riducendosi ad argilla
e legno. Folco curato di Neuilly predicò per Francia
la crociata, e moltissimi baroni e prelati gli ascoltarono,
all’impresa non accettandosi la turba, ma solo gente
disciplinata. Spedirono essi ambasciadori a Venezia per
chiederle navi da trasporto e ajuti: ma mentre i papi
e gli altri popoli lanciavansi a quell’impresa (1198) con impeto
devoto e pio disinteresse, le repubbliche nostre
marittime vi scorgeano occasioni di guadagno, e opportunità
di fondar banchi e scali e prevalere agli emuli;
anzi non si faceano scrupolo di somministrar navi, arredi
e piloti a que’ Saracini, contro cui la cristianità
combatteva. Già in molte città della Siria e della Grecia
teneano colonie, regolate colle patrie leggi; ma il
contatto coi Greci avea portato ai Veneziani disgusti e
sanguinose animadversioni. Sentendosi cresciuti in forze
dacchè i Latini dominavano nel Levante, cessarono gli
antichi riguardi verso gl’imperatori; dicemmo come
gli osteggiassero, e covavano sempre il desiderio di
umiliare i Greci sprezzati, e insieme di distruggere i
banchi che quelli aveano concesso ai Pisani.



A Venezia soleano prendere imbarco i pellegrini per
Terrasanta, ai quali restava permesso vagare per la
città con croci e gonfaloni; e alcuni uffiziali, detti Tolomazzi,
erano eletti al solo uopo di assisterli e consigliarli
nell’acquistare il bisognevole pel viaggio e pattuire i
noli; i signori di notte decidevano sommariamente le
cause e querele loro; e il pellegrino alle processioni
poteva intervenire appajato ad un patrizio, che gli cedeva
la destra e gli regalava il cero. Ma questa volta

non vi vennero solo devoti palmieri, bensì ambasciatori
della più alta baronia di Francia.



Sedeva allora doge Enrico Dandolo (1201), che colle armi
e coi maneggi avea sempre sostenuto la gloria nazionale,
nè languiva benchè nonagenario. Personalmente
era stato offeso dall’imperatore di Costantinopoli, e
quasi accecato, sicchè dovette accogliere volonteroso
l’occasione di vendicarsi con un’impresa che tornerebbe
di onore e vantaggio della patria. Convocato il
popolo in San Marco, dopo la messa dello Spirito Santo
si levò ed espose: — I baroni francesi chiedono a voi,
popolo veneziano, navi per trasportare quattromilacinquecento
cavalli, ventimila fanti e provvigioni per nove
mesi. Noi domandammo per compenso ottantacinquemila
marchi (4,250,000 lire). Inoltre, se a voi piaccia, la
Repubblica armerà cinquanta galee, purchè le sia ceduta
metà delle conquiste che si faranno. Piace a voi,
popolo veneziano, la proposta e il patto?» I messi
francesi in ginocchione tendeano le mani supplichevoli
ripetendo la domanda, persuasi che i soli potenti fossero
i Veneziani sul mare, i Franchi per terra; e giuravano
sulle armi e sul vangelo di mantenere le
convenzioni.



Il popolo a gran voci applaudiva al trattato, e più
crebbe il fervore quando il doge dal pulpito soggiunse
a’ suoi: — Voi siete accompagnati alla miglior gente
del mondo, e per la più nobile impresa che mai alcun
popolo assumesse. Vecchio son io e fiaccato, e avrei
mestieri di riposo e di pensare alla fine del mio corso:
ma vedo che nessuno vi potrebbe regolare come io
vostro capo. E però, se volete che io pigli la croce per
custodirvi e governarvi, e in luogo mio lasci i miei figliuoli
a guardia della patria, io verrò a vivere e morire
con voi e coi pellegrini». Tutti ad una voce gridarono
Si faccia, Dio lo vuole; egli attaccossi la croce

al corno ducale; e inteneriti si mischiavano in abbracci
i baroni francesi coi veneti negozianti[243].



La gelosia fe stare inoperose Pisa e Genova, tanto
più che esse si faceano guerra accannita, dalla quale
tentò invano distorle il papa: però Lombardi e Piemontesi
vi vennero, fra cui Sicardo vescovo di Cremona,
che nella sua storia ci descrisse questi fatti; e capo
della spedizione fu eletto Bonifazio II marchese di
Monferrato, fratello del prode Corrado marchese di
Tiro. Da Francia, da Borgogna, da Fiandra accorrevano
cavalieri a Venezia, dove trovarono arredati i
navigli; ma altri imbarcaronsi altrove, con pregiudizio
proprio dell’impresa. Imperocchè vennero a mancare
i denari onde pagare il noleggio ai Veneziani, benchè
giojelli e vasi fossero convertiti in zecchini, dando tutto
fuorchè i cavalli e l’armi, e confidandosi nella Provvidenza.
Pertanto il doge disse: — Ebbene, noi rimetteremo
questo debito ai Crociati, purchè ci ajutino a
riprendere Zara, sottrattasi a noi per darsi al re d’Ungheria».
Molti faceansi coscienza del voltare contro
Cristiani l’armi giurate contro Infedeli; più si oppose
il papa, sul riflesso che quel re, avendo anch’egli preso
la croce, restava protetto dalla tregua di Dio: ma il
doge non vi badò, con grave scandalo de’ Settentrionali
avvezzi a sottoporre interessi e calcoli al volere
pontifizio.



Salpata la più bella flotta che mai avesse veleggiato
l’Adriatico, prendono Trieste, spezzano le catene del
porto di Zara; ma qui pullulano fiere discordie fra i

Crociati, che si uccidono gli uni gli altri, e il papa disapprovando
l’impresa, ordina di restituire il bottino,
e far penitenza e riparazione: e poichè i Veneti in
quella vece diroccano le mura, li scomunica, senza per
questo disobbligarli dal voto, mentre ribenedice i Francesi
che mandarono a scusarsi, ed ordina che, senza
volgersi a destra nè a sinistra, passino in Siria.



Frattanto gravi accidenti complicavano l’intento della
spedizione. Benchè gl’imperatori bisantini dominassero
sempre su molta parte dell’Italia, noi reputammo
alieno dal nostro soggetto il seguirne la serie e i fatti.
Del resto il lettore che si ricorda degli ultimi tempi di
Roma imperiale può figurare vi continuasse quel sistema
di serraglio, con regnanti dappoco, favoriti onnipotenti,
da null’altro temperati che da frequenti rivoluzioni,
per cui un intrigo di palazzo cambiava o gli
imperatori o i ministri; e Costantinopoli vi applaudiva,
e tutto l’Impero non facea che mutare il nome di
quello a cui obbedire. In quella Chiesa non vi era stato
l’antagonismo col Governo; e sottomessa com’era, non
potè impedire la corruzione del potere, che a vicenda
era trascinato negli errori dell’autorità che aveva a sè
riunita. Intanto assalti sempre più stringenti di nemici
esterni; intanto le coscienze turbate dalla regia pretensione
d’interporsi ai dogmi e ai riti; intanto una letteratura,
non ancor rimestata da stranieri, eppure impotente,
che degl’insigni classici non sapea valersi se non
per commentarli, e la lingua più bella e forbita adoperava
soltanto a trastulli senili e a sofistiche controversie.



Questo quadro tengano sott’occhio coloro che non
hanno se non vilipendio pei paesi invasi da Barbari, e
rimpianto per la dominazione romana schiantata dall’Italia.
Qualche nuovo vigore parve recare su quel
trono d’orpello la famiglia Comneno, di cui era quell’Alessio

che vedemmo barcollante amico e coperto
nemico dei Crociati: e per poco ch’e’ valesse, nessuno
l’eguagliò de’ suoi successori. Giovanni Comneno (1118) menò
per ventiquattro anni guerre felici. A Manuele (1143), succedutogli
con spiriti cavallereschi più che prudenza a dirigerli,
Ruggero II di Sicilia portò l’assalto che dicemmo,
in cui desolò le coste del Jonio, espugnò Tebe e Corinto,
menando via quanto di meglio trovò d’uomini robusti,
di belle donne, d’abili operaj. Manuele divisò allora
snidare i Normanni d’Italia (1155), e in fatto i suoi presero
Bari e Brindisi: ma ben presto seguì la pace.



Alessio II suo figliuolo gli succedette (1180), reggente la
madre Maria d’Antiochia; ma questa affidavasi tutta al
protosebaste Alessio nipote di Manuele, scandolezzando
e scontentando la Corte, sicchè fu tramato a favore di
Andronico Comneno. Costui, tenuto prigione dodici
anni, fuggì, e dopo romanzesche avventure perdonato,
osteggiò di continuo il protosebaste; e dal patriarca
eccitato a liberare la patria, si mosse raccogliendo gli
scontenti. Appena compare a Calcedonia, il popolo lo
acclama reggente (1183); ed egli fa accecare Alessio, trucidare
senza distinzione quanti Latini coglie in Costantinopoli,
avvelenare Maria sorella dell’imperatore e il marito di
lei marchese di Monferrato, strangolare l’imperatrice
madre; e così cacciatosi addosso la porpora, la conservò,
e viepeggio quando Guglielmo II di Sicilia, aspirando
alla conquista dell’Impero, prese Durazzo e
Tessalonica, e marciò sopra Costantinopoli.



Vittima designata dal tiranno era Isacco Langelo,
cittadino di molto seguito: ma questi uccide il carnefice,
rifugge in Santa Sofia, e dal popolo tumultuante
è, mal suo grado, proclamato imperatore (1185). Andronico,
abbandonato al furore del popolo, fu per più giorni
tratto a strapazzo, in fine appiccato per li piedi in
teatro, rinnovando le scene che erano famigliari alla

Roma del Basso Impero. Con questo vecchio di settantacinque
anni terminò la stirpe dei Comneni.



Femminesco di vita e inetto di mente, Isacco abbandonava
le cure a ministri indegni; ebbe contese con
Federico Barbarossa, a cui danno (1195) sollecitò le repubbliche
lombarde: poi da Alessio fratel suo fu deposto,
accecato e messo in carcere col figlio. Questi, Alessio
anch’egli di nome, riuscì a fuggire presso Filippo di
Svevia suo cognato, appunto allorchè più in Europa
caldeggiavasi la crociata; e poichè de’ cavalieri armati
in questa era divisa il difendere l’innocenza, raddrizzare
i torti, sostenere gli oppressi, andò invocare il loro
braccio, proponendo assalissero Costantinopoli, e rimettessero
in trono lui, che gli avrebbe poi d’ogni sua
possa ajutati alla santa impresa. Invano altri insinuava
che non per ciò aveano impugnato le armi, che i Greci
non moveano lamento contro l’usurpatore, che gl’imperatori
s’erano pôrti scarsamente favorevoli ai Crociati:
gli scaltri trovavano miglior conto nel guerreggiare
Costantinopoli, più vicina e più ricca; a molti
sapea di meritorio l’assalire gente scismatica; presa
Costantinopoli, diverrebbe la base della spedizione contro
Gerusalemme. Si narrò che Malek Adel facesse
vendere i beni del clero cristiano in Egitto, e col ricavo
comprasse fautori in Venezia, promettendo alla repubblica
ogni agevolezza di traffici in Alessandria se stornasse
la spedizione dalla Siria: del resto, occorrevano
altri stimoli ai Veneziani per volere vendicarsi degli
imperatori, e schiantare i banchi fondati in Grecia dai
Pisani?



L’imperatore bisantino, non meno fiacco del predecessore,
angariava e anneghittiva; vendeva la giustizia
per rifarsi dello speso nell’usurpazione; e mentre Bulgari
e Turchi straziavano i confini, dentro lasciavasi
governare dalla moglie Eufrosina. Quando Enrico VI

professava voler rinnovare l’antico impero romano, e
frattanto gli ridomandava le provincie fra Durazzo e
Tessalonica, o per equivalente cinquanta quintali annui
d’oro, Alessio non allestì resistenza, ma mercanteggiò
facendolo accontentare di sedici, per adunare i quali
spogliò le chiese e fin le tombe degl’imperatori: ma la
tempestiva morte di Enrico lo assolse dal tributo tedesco.
All’addensarsi della nuova procella, ricorse al
papa acciocchè non permettesse di così snaturare la
santa impresa: nulla però prometteva a vantaggio della
crociata, nè di quel che tanto ai papi stava a cuore, la
riconciliazione della Chiesa greca colla latina. Pure Innocenzo
III, che metteva la giustizia innanzi a tutto,
interdisse l’impresa ai crociati; i quali litigando pel sì
e pel no, si logoravano a vicenda. Ma il sì prevalse, ed
Alessio figlio d’Isacco Langelo fu salutato imperatore (1203),
e colla sua presenza infervorò la spedizione.



L’armata fece testa a Corfù, donde veleggiò sopra
Costantinopoli; e trenta migliaja d’uomini accinti a
conquistare un impero di molti milioni, la vigilia di san
Giovanni gettarono l’àncora sulla costa asiatica, tre
miglia dalla capitale. Quivi all’attonito loro sguardo
spiegossi l’impareggiabile bellezza della Propontide,
colla vegetazione rigogliosa, i frutti succulenti, le dolci
uve, ridondante pescagione, limpidi ruscelli, freschi
bagni, canti di rosignuoli, e tutta la pompa che nella
vigorosa sua maestà spiegava l’estate. Sopra le onde
increspate da leni zefiri, l’occhio scorreva verso le rive
ammantate di fiori, e sui giardini e le campagne ridenti
di laureti e olezzanti di perpetui rosaj, e sulle
ville e le case cittadine, che all’ombra de’ platani e dei
cipressi dalle falde lambite dal mare ascendono fino in
vetta alle colline che contornano l’orizzonte.



Fra tante bellezze, come la luna fra le stelle, pompeggiava
Costantinopoli, serpeggiante per immenso spazio

sulle sette colline, cinta d’elevate mura, con trecentottantasei
torri, e chiese e conventi senza numero, raddoppiati
dal riflesso delle onde, che parevano baciarle
il piede come servi, o fremere come difensori minacciosi.
Ai Crociati, non che parole a descrivere, appena
bastavano i sensi per ammirare quel porto immenso
di due mari: diamante che scintilla tra il zaffiro delle
onde e lo smeraldo delle campagne; il soggiorno più
bello dell’uomo per comodi e sicurezza, emulo di Roma
per dignità, di Gerusalemme per reliquie e santuarj,
di Babilonia per vastità.



L’imperatore aveva lasciato per avarizia ridurre allo
stremo l’esercito e la flotta; e mal si difendea col
braccio de’ Varanghi, mercenarj settentrionali, coll’assistenza
de’ Pisani, e col fuoco greco, liquido combustibile
che parve inventato per prolungare l’agonia di
quell’impero, e che con esso perì. I nostri, spezzate le
catene del porto, prendono Galata (17 luglio), e danno l’assalto:
Enrico Dandolo, sulle spalle de’ suoi si fa mettere a
terra col vessillo di san Marco, che ben presto sventola
sopra una torre, e Costantinopoli è presa.



Alessio fuggì per nave, abbandonando ogni cosa,
bestemmiato da quelli che jeri l’incensavano: suo fratello
Isacco dalla prigione è portato al trono, compianto
dei mali suoi or che sono cessati. A lui si presentano
i messi dei Crociati imponendogli, — Ratificate la
promessa fatta da vostro figlio di darci ducentomila
marchi, vitto per un anno, ed ogni ajuto per la guerra
santa»; ed egli deve accettare, solo pregandoli di
tenersi accampati a Gàlata, cioè sul lido opposto.



Quel subito mutamento, quel vedersi risparmiate le
battaglie temute, portavano al colmo il tripudio dei
nostri, che forniti d’ogni abbondanza, ammiravano
tante magnificenze, e più di tutto le reliquie, di cui era
una devota profusione. Il nuovo imperatore, coronato

fra il corteggio dei baroni, pompa inusata agli augusti
orientali, pagò parte della promessa somma; e se le
cose fossero procedute da buon a buono, forse era il
momento di svecchiare l’Impero, rimettendolo nell’alleanza
cattolica, a parte della comune impresa, e d’accordo
respingere il nemico di tutta la cristianità.



Cavallerescamente i baroni mandarono araldi ad
annunziare il loro arrivo al sultano del Cairo e di Damasco,
in nome di Cristo, dell’imperatore di Costantinopoli,
de’ principi e signori d’Occidente; informarono
anche il papa e i principi cristiani del prospero
successo, invitandoli a parteciparvi; ma il papa rispose
rimproveri, e negò benedirli; solo accettò le
scuse di Alessio Langelo, esortandolo a mantenere le
promesse.



E le promesse erano di dar denari, e ricongiungere
la Chiesa greca colla latina. Per la prima Alessio si
gettò in rovina, spogliando fin le chiese; per l’altra
obbligò i suoi ad abjurare lo scisma, ed i Crociati non
risparmiarono la forza contro i renitenti. Così egli
venne a procacciarsi l’odio dei sudditi, portato al colmo
da un incendio che per otto giorni guastò Costantinopoli,
e che s’imputò a questi stranieri. Alessio dunque
supplicava i Crociati: — Non partite, altrimenti io
soccomberò alle rivolte, e l’eresia risorgerà; aspettate
la primavera; intanto io vi fornirò d’ogni bisogno».



Ma convivendo coi nostri, scapitava nella loro riverenza;
e talvolta qualche nicoletto veneto, toltogli il
gemmato diadema, gli sostituiva il suo berretto. Ne
fremevano i Greci, ne ingelosiva il cieco Isacco: e
Alessio, sentendo non poter fare gran conto sopra i
Latini, nè i monaci e astrologi di cui si cingeva sapendo
dargli buoni consigli, alle ribellioni non conosceva rimedj
migliori che trasportare dall’ippodromo al suo
palazzo il cignale caledonio, simbolo del popolo furioso,

come il popolo abbatteva una statua di Minerva, accagionata
delle presenti sventure.



Ecco intanto da Palestina messi in gramaglia (1204), narrando
come i Crociati di Fiandra e di Champagne, che
con molti Inglesi e Bretoni, spiccatisi dall’esercito a
Zara, erano sbarcati in Siria ed unitisi al principe di
Armenia, fossero stati dai Musulmani sorpresi e sbarattati;
fame e peste desolassero il paese, e a Tolemaide
si sepellissero duemila cadaveri in un giorno.
I Crociati allora, risoluti d’avacciare l’impresa, sollecitavano
i sussidj promessi: ma i due imperatori, che
non osavano mostrarsi all’aperta per non ammutinare
il popolo, mascherano la paura col rispondere insolentemente;
gli animi si esacerbano; i Latini s’accingono
a prendere un’altra volta Costantinopoli. I Greci attentano
alla flotta veneziana, e diciassette battelli incendiarj
lanciano nottetempo contro di essa, e già dalle
mura applaudiscono al fuoco che s’avanza contro i Latini:
ma questi riescono a sviarlo, e infelloniti alla
vendetta, più non badano a proteste del loro creato.
Murzuflo, scaltro sommovitore, che fingendosi amico
a tutti, tutti ingannava, sparge che i Langeli vogliano
consegnare Costantinopoli ai Latini; onde il popolo, che
suol essere più feroce quando ha maggior paura, a
gran voci chiede un nuovo imperatore; Alessio IV è
strangolato, Isacco muor di spavento e crepacuore, e
Murzuflo è portato trionfalmente in Santa Sofia.



Il doge e i baroni latini, che poc’anzi si svelenivano
contro i due imperatori, or giurano vendicare que’ loro
creati, e assaltano Murzuflo. Costui non mancava del
valore che dee avere un capopopolo, e colla spada e la
mazza ferrata scorreva, rattizzando col proprio il coraggio
de’ Greci; tentò di nuovo incendiare e sorprendere
i Latini; ma quando cadde in man di questi lo
stendardo di Maria Vergine, i Greci si credettero abbandonati

dalla loro tutrice, e si chiusero nella capitale.
Quivi giorno e notte centomila uomini lavoravano ad
allestire difese, e i Crociati sentivano la difficoltà di
espugnare una piazza sì mirabilmente situata. Pure
raccolti a parlamento, deliberarono: — Non cesseremo
finchè non sia deposto Murzuflo; gli sostituiremo un
imperatore latino, che possieda un quarto delle conquiste;
il resto sarà diviso fra Veneziani e Franchi,
e determinati i diritti feudali degli imperatori, dei
sudditi, de’ grandi e de’ piccoli vassalli».



Mossi poi all’assalto dalla banda di mare, superano
le bastite, Murzuflo fugge, e Costantinopoli è presa
un’altra volta. Chi sarìa bastato a tenere a freno quella
moltitudine, lieta d’aver conseguito una preda sì lungamente
appetita? Non onestà, non santità di chiese o
di tombe fu rispettata: una meretrice assidevasi sulla
cattedra di Santa Sofia; muli straccarichi di spoglie,
feriti insanguinavano gli altari; v’era intanto chi vestiva
gli strascicanti abiti de’ Greci, e bardava i cavalli coi
berretti di tela e coi cordoni di seta degli Orientali; e
scorrevano le vie, in luogo di spade brandendo calamaj
e carta per beffare la imbelle dottrina de’ Greci, ed
esclamavano: — Da che mondo è mondo, mai non fu
visto più pingue bottino».



Le spoglie, che doveano mettersi in comune (e furono
appiccati molti che ne distrassero), sommarono a
cinquecentomila marchi d’argento (24 milioni), dopo
due incendj, dopo il molto trafugare, dopo messo in
disparte un quarto pel futuro imperatore, e compensati
i Veneziani del noleggio; ond’è poco il valutarle cinquanta
milioni: e se si fosse ceduta la preda ai Veneziani,
com’essi proponeano, ne avrebbero ricavato di
più e con minori sevizie. Il bottino fu distribuito in tal
proporzione, che un cavaliere toccasse quanto due uomini
a cavallo, uno a cavallo quanto due fanti. I monumenti,

onde Costantino e i successori avevano arricchita
la città, andarono guasti o predati[244]; non men che
l’oro e i tappeti, avidamente erano rubate le reliquie,
con frodi e violenze e fin sangue; e il mondo se n’empì.
Dopo di che i Crociati celebrarono divotamente la
Pasqua.



A sei elettori veneziani e altrettanti ecclesiastici francesi
fu affidata la scelta d’un imperatore. Candidati
Enrico Dandolo, il marchese di Monferrato e Baldovino
di Fiandra: il Dandolo alla signoria d’una città vinta preferì
rimaner capo della gloriosa conquistatrice, come
nessun antico Romano avrebbe voluto cessare d’esser
cittadino per divenir re di Cartagine. D’altra parte i
Veneziani s’adombrerebbero del vedere il loro doge a
capo del grande Impero: chi gli assicurava che la cosa
non passerebbe in esempio? e non potrebbe la loro
patria diventare colonia all’Impero? Perciò il Dandolo
ricusò la corona; e la gelosia de’ Veneziani per l’ingrandimento
del signore del Monferrato li fece favorire
Baldovino, che fu acclamato. Feste all’occidentale e
cantici latini nelle chiese celebrarono il nuovo imperatore,
cui il legato pontifizio indossò la porpora, e, secondo
il costume, gli fu offerto un vaso pieno d’ossa e
polvere, e dato fuoco ad un fiocco di bambage, per
rammentare come passa la gloria del mondo.



Questo colpo, che già avea dato per lo desiderio ai
primi Crociati, era un trionfo del papato, sebbene
fatto contro sua voglia. Baldovino assunse il titolo di

cavaliere della santa Sede; ad Innocenzo III annunziava
essere stata sottomessa una nuova gente al pontefice, e
l’invitava venisse a godere di quella vittoria; il marchese
di Monferrato protestavasi disposto a tornare o
morir colà, secondo i cenni del papa; il doge implorò
d’essere assolto di quella conquista, a scusa adducendo
l’essere Costantinopoli scala necessaria per Gerusalemme.
Innocenzo, amante d’una politica netta ed evidente,
volea la guerra contro l’islam, non già che a
redimere l’Oriente si cominciasse coll’impadronirsene;
onde, non valutando il vantaggio della santa Sede, li
rimproverava d’aver preferito le utilità terrene alle
celesti; della licenza militare e delle violate cose sacre
chiedessero a Dio perdonanza, e la meritassero collo
adempiere al voto di liberar Terrasanta: nella quale
fiducia ribenedisse gl’interdetti, congratulatosi coi vescovi
del castigo toccato all’ostinazione dei Greci, e
invitava altri a partecipare alle glorie ed alle nuove
fatiche.



Secondo il convenuto, Baldovino ebbe un quarto
dell’impero greco, Venezia tre degli otto quartieri della
città, e un quarto e mezzo dell’impero, cioè la più parte
del Peloponneso, le isole dell’Arcipelago, Egina, Corcira,
la costa orientale dell’Adriatico, quella della Propontide
e del Ponto Eusino, le rive dell’Ebro e del
Varda, le terre marittime della Tessaglia, e le città di
Cipsede, Didimotica, Adrianopoli, insomma sette in
ottomila leghe quadrate di dominio con sette in otto
milioni di sudditi e una catena di banchi lungo la marina
da Ragusi fino al mar Nero. I Franchi sortirono
la Bitinia, la Tracia, la Tessalonica, la Grecia dalle Termopile
al Sunnio, e le maggiori isole dell’Arcipelago:
i paesi di là dal Bosforo e Candia furono attribuiti al
marchese di Monferrato, il quale poi fu coronato re
di Tessaglia, e assediata Napoli di Malvasìa e Corinto

tenute ancora dall’usurpatore Alessio, prese questo colla
famiglia e il mandò per Genova nel Monferrato, ma
poi combattendo gl’infedeli perdè la vita. Anche le
chiese di Costantinopoli furono ripartite fra Veneziani
e Francesi, ed assunto a patriarca Tommaso Morosini.
Splendidissima vittoria, ma poco sicura.



Concitate le fantasie da questi rapidi acquisti, già i
baroni figuravansi regni e ducati sulle rive dell’Oronte
e dell Eufrate, mentre altri convertivano il bottino in
comperare feudi nell’impero conquistato e non ancora
ben soggetto. Tornarono da Palestina quei che vi si
erano affrettati; accorsero nuovi Crociati dall’Occidente[245];
accorsero Templari e Spedalieri, dove erano
imprese facili e lucrose: talchè in ogni parte formavansi
Stati nuovi, pel diritto della spada.



Come i Longobardi s’erano dato un codice per soli
essi vincitori, così i Latini promulgarono le Assise di
Gerusalemme nel nuovo impero, che come quelli si
erano diviso, e che governarono a foggia dei feudi di
Europa. Venezia, per nulla smaniosa di conquiste cui
dovea piuttosto difendere che usufruttare, le abbandonò
la più parte a’ suoi nobili, concedendo che ciascuno
potesse armare e sottomettere le isole greche e le città
delle coste, riconoscendole come semplice feudo perpetuo
della repubblica. E i Sanuto fondarono il ducato
di Nasso, che abbracciava anche le isole di Paro, Melo,
Santorino; i Navagero ebbero il granducato di Lemno;
i Michiel il principato di Ceo; quello d’Andros i Dandolo;
i Ghisi quel di Teone, Micone e Soiros; altri le
signorie di Metelino e Lesbo, di Focea, di Enos, le
contee di Zante, di Corfù, Cefalonia, il ducato di Durazzo;
poi i Vicari fondarono quel di Gallipoli nel

chersoneso Tracio. Anche a stranieri furono concessi
feudi; come a Michele Comneno il paese fra Durazzo
e Lepanto, a Robano delle Carceri Negroponte, Adrianopoli
a Teodoro Brana.



Tutti que’ signori prestavano giuramento, tributo e
sussidio in guerra: ne’ loro paesi era privilegiato ai
Veneziani il far traffico; e i Veneziani che vi dimorassero,
restavano indipendenti e con governo proprio: a
Costantinopoli sedeva un balio. Per tal modo Venezia
assicuravasi una dominazione scarca di cure, facile a
conservare mediante le flotte. Fu anche messo al partito
se tornasse meglio trasferire a Costantinopoli la
sede della repubblica; e due soli voti fecero prevalere
il no[246].



Il marchese Bonifazio vedendo non poter conservare
Candia, la vendette ai Veneziani coi crediti verso Alessio
per mille marchi d’argento, e per tanto territorio nella
Macedonia occidentale che rendesse mille fiorini di
oro[247]. Candia era più importante al traffico che non
Costantinopoli, e dovette esser regolata con maggiori
cure. Gli abitanti erano gente incostante e perfida; il
che forse non esprimeva se non repugnante al dominio
forestiero. Essendo troppo vasta per concedersi a un
solo, vi fu introdotta una colonia, come più opportuna
a tenere in soggezione i vinti. Difficilmente però si trovava
chi volesse rinunziare alla patria, per quanto gli
si offrissero ricchezze, dignità, potere; onde da’ sei sestieri
della città si scelsero cinquecentoquaranta famiglie,
a cui capo fu posto un duca biennale che rappresentava

il doge, eletto dal maggior consiglio di Venezia,
assistito da due consiglieri superiori, e sotto di lui i
magistrati come a Venezia: e colle opere obbligate dei
servi si edificò e munì la città di Canea.



La giurisdizione d’essa città e del distretto spettava
al capitano e consigliere della repubblica eletto a Venezia:
del Comune veneto erano gli Ebrei, il porto,
l’arsenale, le porte. Il paese fu distribuito in trentadue
feudi di cavalieri e centotto di sergenti: ogni cavaliere
era obbligato aver buona armadura, e condurvi da Venezia
e tenere due cavalli, uno del valore almeno di
lire ottanta venete, ed uno di cinquanta, e dell’età di
tre anni; poi fra un mese e mezzo comprarne un altro
di lire venticinque; inoltre avere un sergente con bel
cavallo armato a ferro, e tre scudieri pure con corazza
e ogni arma di cavalleria; e due balestre di corno, con
due scudieri almeno che sappiano trarle, latini, fra i
venti e i quarant’anni. I sergenti che hanno mezza cavalleria,
conducano da Venezia un cavallo di lire cinquanta
almeno, e due scudieri; poi fra un mese e mezzo
procaccino un altro cavallo di lire venticinque, e siano
ben in arme. Le cavallerie non potranno impegnarsi o
staggirsi per debito, e lo stipendio di settecento lire
deve convertirsi anzitutto nell’acquisto d’essa terra. Del
resto ajutino in ogni modo i rettori dell’isola, e in essa
il Comune di Venezia[248]. Ai nobili del paese si ebbero
riguardi, e si diede partecipazione al governo; e il
gran consiglio, composto d’indigeni, eleggeva i magistrati
minori. I Musulmani furono sofferti, ma in istato
di servitù.



Così trentamila vigorosi, avidi di bottino e di preda,
erano prevalsi facilmente a milioni di Greci, fradici nel
lusso, nelle abitudini depravate, nella vanità delle frivole

cose. Ma la conquista, fatta senza senno, essiccava
le fonti della prosperità, sin a difettare del vivere; il
sistema feudale toglieva l’accordo in guerra ed il buon
ordine in pace; alcune città governavansi metà con
leggi feudali, metà colle venete e colle ecclesiastiche;
poi la mollezza di quel clima non tardò a sdulcinare i
soldati, e lo spregio reciproco impedì si fondessero
vincitori e vinti. Baldovino dopo due anni periva prigioniero
dei Bulgari: anche Enrico Dandolo era morto
a Costantinopoli dopo vista la rapida decadenza dell’impero
latino. Venezia ne trasse più danno che vantaggio,
poichè troppa gente si sviò dalla navigazione e dal
commercio per buttarsi alle imprese cavalleresche e a
conquiste che non doveano durare; e quel che peggio,
coll’abbattere Costantinopoli rompeva la sua barriera
più salda contro i Musulmani, che doveano divenirle
formidabili vicini.



CAPITOLO LXXXVIII.
Ottone IV. Sviluppo delle Repubbliche, e secondo loro
stadio. Nobili e plebei in lotta. Guelfi e Ghibellini.




In quell’innesto della teocrazia col feudalismo l’imperatore,
detto perciò romano, non si teneva per tale
sinchè non fosse coronato dal papa, quale rappresentante
di Dio per cui solo regnano i re; e l’imperatore
gloriavasi del titolo di avvocato e difensore della Chiesa.
Primato sovra gli altri re gli attribuiva l’opinione, favorita
dai leggisti, i quali nella dieta di Roncaglia
udimmo sentenziare, secondo i codici di Teodosio e
Giustiniano, lui essere la legge vigente; e il cancelliere
del Barbarossa chiamava reges provinciales gli altri
potentati. Ma nel fatto, oltre che i re operavano indipendenti,

il sistema feudale da un lato, dall’altro l’incremento
delle repubbliche attenuava di giorno in
giorno la potenza degl’imperatori. Perfino nella Germania
il regnante procacciavasi fautori col largheggiare
franchigie, cioè lentare più sempre la dipendenza dei
dinasti e delle città, le quali, ora mercè del commercio,
ora mediante le leghe, venivano a quella prosperità
materiale, che più non tollera l’oppressione politica.
Pure le città non poterono colà elevarsi a repubbliche
come da noi, perchè vi dimoravano soltanto minuti
trafficanti e artieri, mentre i signori si tenevano nei
castelli, soli agitando le lotte fra lo scettro e il pastorale,
fra Guelfi e Ghibellini: nelle nostre, al contrario,
si comprendevano e dotti e signori, avanzi romani e
avanzi longobardi e franchi, e i parteggiamenti giunsero
fino alle plebi, le quali appresero a discutere i diritti, a
combattere per un’opinione, e così a divenir libere.



Il re di Germania, che dominava pure sui regni di
Lorena, d’Arles, di Pomerania, veniva eletto dai grandi
signori, non esclusi i primarj baroni d’Italia. Però
ciascun imperante adoprava l’ingerenza che gli davano
il suo grado e la devozione de’ proprj vassalli, onde
farsi destinare successore uno della famiglia stessa.



Al re fruttavano i molti beni della corona sparsi per
tutta Germania, i pedaggi, i fiumi, le foreste, le miniere,
porzione delle multe, e lo spoglio de’ vescovi
ed abati defunti: le città doveangli alcune contribuzioni,
e così gli Ebrei per ottenere protezione siccome
servi della Camera imperiale, e i Lombardi o Caorsini
che andavano in giro vendendo spezie e guadagnando
d’usure, o, come diciam ora, facendo commercio di
banca. Essendo elettiva la corona, non si aggregavano
ad essa i possedimenti patrimoniali de’ nuovi re eletti:
anzi questi, potendo disporre dei feudi ad essa ricadenti
per mancanza d’eredi o di fellonia, ne arricchivano le

famiglie proprie, col qual modo salirono tanto alto in
prima la Casa sveva, poi le povere dei conti di Luxenburg
e d’Habsburg.



All’imperatore spettava il far guerra: ma dovendo i
soldati essergli somministrati dai feudatarj, occorrevagli
il consenso di questi. Ora le lunghe e malarrivate spedizioni
di Federico I in Italia aveano svogliato i signori
dallo sciupare forze e denaro per interessi cui erano
estranj; sicchè da quell’ora fino a Sigismondo più non
fu decretata veruna spedizione generale, per quante
minaccie o promesse replicassero gl’imperatori, per
quanto paressero richieste dal bene della patria o della
cristianità. Agli imperatori dunque nelle loro guerre
non rimanevano se non gli uomini dovuti dai loro
vassalli particolari, ovvero da paesi a loro direttamente
soggetti, come era la Sicilia per gli Svevi, o da principi
e città con cui avessero alleanza.



La Germania era povera; sebbene Lubecca, Anversa,
Colonia, Ratisbona, Vienna, qualche altra città sul Reno
o sul Danubio fiorissero di traffici e industria, e la Fiandra
fabbricasse pannilani, il mancare di strade e di
prodotti da cambiare ne impediva la prosperità; molto
denaro n’era anche portato via dalle crociate. Pure
allora il commercio s’andava estendendo; eransi scoperte
le miniere d’argento della Sassonia; col che e
colle libertà comunali la Germania avrebbe potuto vantaggiarsi
del primato fra le nazioni europee, e del predominio
che acquistava sopra le genti slave, a domare
e incivilir le quali fortunata lei e noi se avesse dirizzato
il suo ardore. Sciaguratamente gl’imperatori non si
contentarono della cristiana supremazia sull’Italia, e
vollero direttamente mestarne gli affari; dove urtatisi
colle repubbliche e coi papi, ebbero conflitti, a’ quali
già vedemmo soccombere una dinastia, e presto vedremo
un’altra.







Morto Enrico VI (1197), i signori di Germania credettero
a tempi così momentosi non convenirsi un imperatore
fanciullo, com’era Federico Ruggero. Vero è che suo
padre gli aveva indotti a prestargli omaggio, ma essi
non vi si tenevano obbligati perchè non era ancor battezzato.
Filippo di Svevia, figlio del Barbarossa e duca
di Toscana, come il più prossimo parente dell’imperatore,
erasi preso lo scettro, la spada, la corona, il
globo d’oro riempito di polvere, la sacra lancia e il
diamante detto smisurato (der Weile): fuggendo di
qui fra gli strapazzi degli Italiani, che uccisero anche
molti del suo seguito, andò in Germania, e brigò tanto,
che gli stati di Svevia, Baviera, Sassonia, Franconia
e Boemia lo elessero re (1198 — marzo). Ma i Guelfi gli opponevano
Ottone di Brunswick, figlio di quell’Enrico il Leone
duca di Sassonia e Baviera, che lottato col Barbarossa,
n’era stato spossessato, e nipote di Ricardo Cuor di
Leone re d’Inghilterra.



Ottone, ardito come questo, gigante della persona,
prodigo, soldatesco, risoluto a reprimere le prepotenze,
onde i grandi l’intitolarono Superbo, e i popoli
Padre della giustizia, impadronitosi d’Aquisgrana, vi
si fece ungere dall’arcivescovo di Colonia; e genti e
signori svaginarono le spade per sostenere ciascuno il
proprio eletto. Onde risparmiare il sangue civile, fu
rimessa la decisione al papa, e questi, esaminatala sotto
il triplice aspetto del diritto, della convenienza e dell’utilità,
escluse Federico perchè non se ne conosceano
l’intelletto e il cuore, e la Scrittura dice: Guaj alla
terra, cui re è un fanciullo; riprovò Filippo come
usurpatore delle giustizie della Chiesa in Toscana[249],
e perchè teneva ancora prigioni il vescovo di Salerno

e la famiglia reale di Tancredi; lodò Ottone, ma parvegli
eletto da troppo scarsi voti. Professavasi dunque
imparziale tra una famiglia sempre ostile e l’altra
sempre favorevole alla Chiesa, sicchè, scontenti del
pari, i due emuli avventaronsi all’armi; sinchè, indotto
dai Guelfi, il papa mandò un legato che scomunicasse
Filippo e i suoi, e dicesse Ottone legittimo
imperatore.



Questi, davanti a tre legati pontifizj (1201 — 8 giugno), prestò un giuramento
siffatto: — Io Ottone, per grazia di Dio, prometto
e giuro proteggere con ogni mia forza e di buona
fede il signore papa Innocenzo, i suoi successori e la
Chiesa romana in tutti i dominj loro, feudi e diritti,
quali sono definiti dagli atti di molti imperatori, da
Lodovico Pio fino a noi; non turbarli in ciò che già
hanno acquistato, ajutarli in ciò che lor resta ad acquistare,
se il papa me lo ordini quando sarò chiamato
alla sede apostolica per la corona. Inoltre presterò il
braccio alla Chiesa romana per difendere il regno di
Sicilia, mostrando al signore papa Innocenzo obbedienza
e onore, come costumarono i pii imperatori cattolici
fino a quest’oggi. Quanto all’assicurare i diritti e le consuetudini
del popolo e delle Leghe Lombarda e Toscana,
m’atterrò ai consigli e alle intenzioni della santa Sede,
e così in ciò che concerne la pace col re di Francia. Se
la Chiesa romana venisse in guerra per causa mia, le
somministrerò denaro secondo i miei mezzi. Il presente
giuramento sarà rinnovato a voce e per iscritto quando
otterrò la corona imperiale».



I Tedeschi, che vorrebbero vedere sempre l’imperatore
sovrapposto al pontefice, e l’Italia sottomessa
alla Germania, rinfacciano a Ottone quest’atto, dove in
sostanza ciò che il papa esigeva era l’indipendenza della
Chiesa e dell’Italia. I principi tedeschi se ne indignarono,
e ne scrissero parole risolute ad Innocenzo, il cui

favore non toglieva che svenisse il partito di Ottone,
considerato scialacquatore della nazionale sovranità. Intanto
Filippo di Svevia moriva trucidato (1208), quinto figlio
del Barbarossa che finiva in valida età, lasciando sol
quattro figlie; nè di quella casa sopravviveva che Federico
Ruggero. Allora, dopo dieci anni di contesa fra
guerresca e politica, mediante le premure di Roma i
suffragi si raccolsero tutti sopra Ottone: anzi, per togliere
in avvenire le scissure e insieme le ambizioni di
qualc’altra famiglia, fu istituito che nessuno pretendesse
alla corona germanica per diritto ereditario; l’elezione
fosse devoluta a tre principi ecclesiastici, cioè gli arcivescovi
di Magonza, Colonia, Treveri, e tre laici, cioè
il palatino del Reno, il duca di Sassonia, il marchese
di Brandeburgo; e quando i voti fossero pari, anche il
re di Boemia. Da quel punto al popolo non rimase più
parte alcuna nelle nomine, e gl’italiani ne restarono
affatto esclusi. Ottone avendo sposato Beatrice (1209) figlia
dell’ucciso Filippo, rannodò le due case de’ Guelfi e
degli Hohenstaufen, e svelse dalla Germania quella gramigna
funesta de’ Guelfi e Ghibellini mentre appunto
essa pigliava rigoglio in Italia.



Qui, in dodici anni dacchè tedeschi eserciti non apparivano,
le Repubbliche aveano preso incremento.
Determinate da bisogni individuali, esse non avevano
preteso estendere le franchigie su tutto il paese, distruggere
ogni orma della sofferta oppressione, piantare
l’uguaglianza di tutti in faccia alla legge. Del Comune
da principio facevano parte soltanto i capitanei e valvassori
e arimanni; poi vi si aggiunsero i borghesi liberi,
ceto medio, cresciuto sì per l’arricchimento del
commercio, sì per molte case nobili che giurarono la
città, sì per quelli che vi rifuggivano dai signori feudali
o ecclesiastici. Il resto degli abitanti dipendeva ancora
dai nobili o dai visconti vescovili, in qualità di servi o

d’uomini ligi, con patti che spesso riducevansi in carta,
e che tanto vagliono a manifestare la condizione personale
de’ popolani[250].



Gli antichi conti della città eransi ritirati alla campagna,
dove conservavano i possessi e le giurisdizioni;
sicchè i contadi rurali od erano frazioni d’antico contado
cui era stata tolta la città, o porzioni assegnate da
un conte ai proprj figliuoli. Quei di Bergamo nel X secolo
aveano avuto per quattro generazioni la suprema

dignità di conti del regio palazzo, e furono imparentati
coi marchesi d’Ivrea e di Toscana: costretti poi ad
uscir di città, si indebolirono suddividendosi nei conti
Almenno, Martinengo, Camisano, Offenengo ed altri[251].
Sotto il 1222 gli storici annoverano una quantità di
castelli donati o ceduti a Bergamo dai possessori, come
Morníco, Cologna, Grumello, Solto, Plenico, Cene, Civedate,
Telgate, Villadadda, Morengo, Calepio, Sárnico, la
Bretta e via; e già prima v’erano stati indotti o costretti
i canonici e il vescovo. Milano, che prima limitava
la sua giurisdizione a un raggio di tre miglia,
sottopose i contadi del Seprio, della Bulgaria, della
Martesana, di Parabiago, di Lecco[252]. I conti di Verona
si ritirarono a San Bonifazio, donde presero il titolo:
quei di Padova, fra i colli Euganei, coi titoli di Baone,
Àbano, Maltraverso e altri. E tutti dominarono sulla
campagna, rubando, ponendo pedaggi, escludendo, serrandosi
attorno a un principale, che intitolavasi vicario
imperiale e che aveva una scorta di Tedeschi: del resto
avversando i Comuni, ridendo dei consoli e degli statuti,
pronti ad affollarsi intorno al piccolo esercito che
l’imperatore conducesse in Italia, trasformando in valanga
l’impercettibile nucleo degli oltramontani; e continuar
battaglie e invasioni anco dopo partito quello.



Non poteva darsi che le città libere gran tempo tollerassero
attorno a sè borghi servilmente sottoposti a
feudatarj privilegiati d’assoluta giurisdizione, conservatori

degli abusi detestati. Se a Costanza avean acquistato
il diritto di far guerra alle città lontane, tanto più
ai castelli vicini: onde coglievano le occasioni di portarvi
la più legittima delle guerre, quella che propaga
e francheggia i diritti dell’uomo. Talora scendeasi a
patti, e la campagna restava emancipata dalle parziali
servitù. Asti mosse contro ai duchi di Monferrato, Chieri
agli arcivescovi di Torino: quei di Borgo Sansepolcro
intimarono ai tanti castellani di val Tiberina di lasciare
le rôcche, chi non volle costrinsero, e diroccato il castello
di Mansciano, ne portarono via le pietre, di cui
edificarono i proprj baluardi, e una campana che posero
sulla torre di Berta[253]. Gli abitanti di Vico, Vasco,
Breo, Carassone, guasti dalle male intelligenze coi Lombardi
e coll’imperatore, si proposero una reciproca
unione, della quale fu frutto la terra di Mondovì. I
Pavesi respinsero il conte rurale, che si rifuggì a Lumello;
ma quivi pure incalzato, ebbe a smettere la sua
giurisdizione, e rendersi cittadino e suddito della sua
città[254].



I consoli di Biandrate appajono già in una carta del
5 febbrajo 1093, dove quei conti ai militi abitanti le
loro terre danno una specie di costituzione, e «delle
discordie e concordie attenderanno quel che decidano

i dodici consoli eletti; i quali giurano giudicare le liti
insorte come meglio sapranno giovare al Comune, salva
la fedeltà ai signori». A Guido di Biandrate, che tanto
di lui ben meritò, Federico Barbarossa concedeva ampio
privilegio, togliendolo in protezione, confermandogli
i beni e onori che aveva avuto da’ suoi antecessori,
stabilendo non deva esser chiesto in giudizio se non davanti
all’imperatore; per tutto il vescovado di Novara
gli conferma la capitananza (conductum), e che niuna
battaglia si faccia se non lui presente; gli uomini di quel
contado abbiano egual diritto di vendere e comprare in
tutto il vescovado di Novara, Vercelli, Ivrea, quanto i
mercanti d’essa città. Poi il conte di Biandrate nel 1170
fece concordia coi Vercellesi, cedendo il suo castello di
Montegrande, i cui abitanti siano ricevuti pacificamente
a Vercelli, senza ch’egli però perda la fedeltà d’essi castellani;
cede pure quanto ha in Candelo, Arborio, Albano
e di qua dalla Sesia; due volte l’anno farà per
essi campo, e sarà in oste con trecento uomini; abiterà
in Vercelli, e farà giurare a quaranta suoi militi di
comprarvi case; darà della sua cassa diecimila lire pavesi;
farà dare il fodro da essi militi agli uomini di
Vercelli, come sogliono gli altri concittadini; farà fine
e pace di tutti i danni recati a sè e alla casa sua; non
porterà guerra senza il consiglio de’ consoli maggiori
e dei consoli di Santo Stefano e di tutta la credenza;
non alzerà castello dalla valle della Sesia e da Romagnano
in giù, nè vi farà conquista di castello o torre o
corte. Erano quei di Biandrate i più potenti signori
del contorno di Milano, ma ben presto il loro castello
fu assediato e distrutto, e dispersine gli abitanti in quattro
villaggi: e Novara facea statuto, che il console giurasse
di tener distrutto Biandrate, ogn’anno visitarlo
due volte, e se nel ricinto della fossa sorgesse alcuna casa,
la demolirebbe fra venti giorni. Altre terre rimaste

dovetter quei conti cedere a Novara nel 1247 per ottomila
lire, con cui comprare una casa e terreni nel distretto.
I conti infestavano tuttavia la val di Sesia,
volendo contaminar tutte le fanciulle: sinchè i paesani
indignati li scannano tutti, sol una fanciulla serbando, alla
quale infliggono gli oltraggi che le loro aveano sofferto.
Altre terre possedeano sull’Astigiano, e avendo nel 1250
rubato del panno a mercanti, la città li punisce privandoli
dei villaggi. Su un di questi avventavasi notturno
nel 1290 il conte Manuele; ma gli Astigiani invadono
le terre di esso, ne devastano i vigneti e le biade, uccidono
suo figlio: talchè il conte, per salvare il resto,
cede il castello di Porcello alle città, e vende a chi più
ne dà i castelli di Montacuto e Santo Stefano.



Patti consimili ma più largamente esplicati si convennero
tra i Vercellesi e i marchesi di Monferrato,
aggiungendo la promessa di ajutar questi dalla Lega
Lombarda, cioè col pregare i collegati e intercedere
per essi.



Il Comune di Brescia (se la cronaca di Ardicio è genuina)
fin dal 1104 avea lega e società con altri della
Lombardia e del Trevisano, giurata nel chiostro di Palazzuolo:
dai Martinengo comprava il castello di Orzivecchi,
dai conti Lumellini quanto possedeano nella
diocesi a titolo feudale, dai conti Calepio i castelli di
Sárnico, Merlo, Calepio, obbligandoli ad impiegare il
prezzo in acquistare allodj nel Bresciano; riceveva in
protezione gli abati di Leno e Sant’Eufemia; distruggeva
il forte di Montechiaro e quel di Gavardo cacciandone
il presidio; così smantellò Asola ch’era dei conti
di Casalalto, e il forte di Monterotondo. Un consiglio
del 1203 stabilisce che gli abitanti di ville e castelli
comprati da nobili non addetti al Comune devano prestar
giuramento alla repubblica. Ne’ cui statuti è prescritto,
chi vuol diventare cittadino, fabbrichi una casa

nella città, e rimangavi sempre, eccetto un mese di
primavera, uno d’autunno; privati non possano eriger
forti in Pontevico, Palazzuolo, Mura, Quinzano, Caneto,
Gavardo, Iseo; e tutti i curati e dignitarj ecclesiastici
siano bresciani[255].



I conti di Treviso si piantarono ne’ loro possessi sul
Piave, ma senza nimicarsi colla città, nella quale sostennero
molti uffizj comunali, e conservarono anche il titolo,
che poi mutarono in quel di Collalto. Di Treviso stessa
presero la cittadinanza nel 1183 Vecello e Gabriele da
Camino, e nel 1190 Matteo vescovo di Céneda, pattuendo
che quel Comune esercitasse la giurisdizione
nella sua diocesi. Bertoldo patriarca d’Aquileja nel
1220 si ridusse cittadino di Padova, e in segno vi fabbricò
palazzo, si sottopose ai dazj e alle taglie, e mandava
ogn’anno dodici cavalieri a giurare obbedienza al
nuovo podestà: lo che imitò pure il vescovo di Feltre
e Belluno[256]. Padova stessa obbligò i marchesi d’Este
a venir cittadini, ed immurare le porte della loro
rôcca. Parma sottomette Salsomaggiore, obbligandolo a
pagare dieci soldi ogni san Martino(1138), e Uberto
Pelavicino che le fa omaggio di San Donnino (1140):
Piacenza sottomette Caverzago, Collagura, Specchio,
Fabricà; nel 1138 compra metà del castello di Montalbo,
metà nel 48; sottopone la valle e il borgo di
Taro; Moruello Malaspina nel 1194 prende la cittadinanza

di Piacenza, mentre altri di quella famiglia si
accomandavano a Lucca. I Córvoli del Frignano nel 1156
affidaronsi con Modena a questi patti: ajutare la città
contro chicchefosse, eccetto il duca Guelfo d’Este e suoi
ligi e vassalli; dimorare in città colle lor donne ogni
anno un mese in tempo di pace, due in tempo di
guerra; lasciare ai cittadini traversar liberamente le
loro terre, nè tenere mai chiusi i castelli a’ magistrati
della città; obbligare i loro villani a pagare sei denari
lucchesi per ogni par di bovi, eccetto i castellani, valletti
e gastaldi. Modena obbligavasi di rimpatto a investirli
di certi beni e castelli ch’essi doveano conquistare,
ajutarli a rivendicare certe ragioni da altri nobili, e
proteggerli contro i nemici[257]. Faenza demolisce Selvamaggiore
(1098), combatte i conti di Cunio (1115),
demolisce la Pergola (1135); distrugge Solarido (1138)
diviso fra le due lottanti famiglie de’ Silingardi e de’
Guglielmi, sbrattando così la via di San Giuliano; nel
1144 assalta Castelleone; nel 1149 Cunio, Donigaglia,
Bagnacavallo, che pretendeano un censo da’ Faentani
che vi tenesser banchi. Il conte dovette cercar pace
mettendo casa in Faenza, lasciando mettere in Cunio
guarnigione faentina, e ritraendosi dalla politica: ma
ben presto, sotto titolo che abbia mancato ai patti, è
assalito e distrutto il castello. Poi vien la volta di Lacerata,
di Modigliana, di Bagnacavallo.



Terracina ai Frangipani, già signori della città, poi
ritiratisi a Circello e Traversa, vieta di accostarsi oltre
la chiesa di S. Nicola fuor le mura, fuorchè per affari
e senz’armi nè seguito. Benevento sfascia Apice, Terroggia,
Sableta, ove Roberto Sclavo ora imprigionava i
passeggeri, or li spogliava od uccideva, come faceano
pure i signori di Frassineta, per ciò spodestati.







I Bolognesi avevano preso i castelli di Corbara,
Sassatello, Monteveglio, Monte Cadumo, Ibora, Dozza,
Fagnano, e avuti a soggezione i signori Cetolani, Savignanesi,
di Oliveto, Moreto, Caneto[258]. Egual movimento
ci si mostrerà in Toscana.



Casse in tal guisa le giurisdizioni feudali, le tenute
appartenevano tutte a cittadini, ed erano coltivate da
pigionanti e mezzajuoli, trasformandosi il sistema tedesco
dei possessi, e ai servi sottentrando liberi coltivatori.



Liberi, ma non per questo erano considerati come
popolo, cioè donati della piena cittadinanza; e l’infima
gente e gli operaj non restavano rappresentati nel
Governo, non votavano le imposizioni che essi medesimi
pagavano, o la conversione di esse. Ma in ogni
rivoluzione, al primo passo che consiste nel liberarsi,
suole tener dietro l’altro, ove la classe liberatrice vien
giudicata tiranna o insufficiente, e una più bassa pretende
prima eguagliarla, poi soverchiarla. Alla rivoluzione
che affrancò i Comuni aveano data principal
opera i nobili e i meglio stanti, che in conseguenza
diedero i consoli e i magistrati; gloria particolare di
molte prosapie nostre, di derivare la loro nobiltà dai
liberatori della patria.



Ben presto i plebei pretesero parte al governo, e
questa seconda êra delle repubbliche valse un secolo

intero di agitazioni, ora costituzionali, ora violente.
Dentro le città cominciarono dunque a contendere nobili
e borghesi, quelli volendo ricuperare l’autorità che
un tempo aveano posseduta, questi pretendendo in
prima parteciparvi equamente, poi arrogarla a sè soli.
La quale contesa non è altro se non quella che tuttodì
si agita nei paesi costituzionali, cioè se a’ soli proprietarj
devasi concedere pienezza di diritti: stantechè non
al sangue si faceva mente, ma ai possessi; nobile era
chi avesse.



I grossi nobili o casatici, discendenti dagli antichi
conti e marchesi e capitanei, tradizionalmente poderosi,
e sostenuti dagl’imperatori, s’erano abituati al comando
sui loro feudi; ed anche giurandosi cittadini, conservavano
i possedimenti e le rôcche, dalle quali sì spesso
erano invitati alle magistrature urbane. Alla plebe,
attenta alle arti e ai traffici, non era possibile esercitarsi
nell’armi, che al contrario formavano l’occupazione
e il sollazzo dei nobili; onde a questi bisognava
ricorrere ne’ casi di guerra, massime per la cavalleria.
Anche dopo svestite le armi, al comandare erano predisposti
dal patronato che esercitavano sopra gli antichi
loro servi e gli attuali clienti; dall’inclinazione a riverire
nei figliuoli le doti e i meriti de’ padri; dal trovarsi
fra sè legati per parentele o per ispirito di corpo; dall’avere
sì larghi possessi che poteano a loro voglia
affamare la città. Chiamati podestà o capitanei in paesi
forestieri, contraevano l’abitudine dal maggioreggiare,
che tanto facile s’acquista quanto difficilmente si smette;
e anche nel proprio Comune ottenevano onoranze sì
per le cariche sostenute, sì pel fregio della cavalleria.
In qualche città soli nobili aveano gli impieghi, come
sembra fosse in Bergamo, ove non appajono contese
fra nobili e plebei, ma de’ nobili fra loro.



Altre volte questi, impediti di prepotere legalmente,

volgeansi all’infima classe, esclusa dal governo e tributaria
della città; la blandivano perchè più docile, e
perchè non aveva nè diritti da opporre ai loro, nè ricchezze
per egualiarli; e se le facevano sostegno ne’ tribunali,
o nei richiami contro l’oppressione: di che
sorgevano due fazioni, la nobiltà unita ai plebei, e i
borghesi indipendenti da quella. Si contrariavano esse
ne’ partiti, nelle elezioni, nei piati, e spesso il litigio
incalorivasi fino a venire alle mani. Vincevano i nobili?
eccoli padroni delle cariche, arbitri delle leggi, e
decretare quanto meglio torna al loro ordine; applauditi
dalla ciurma, che al solito astiava i cittadini grassi.
Soccombevano? ritiravansi nelle avite rôcche, aspettando
di ritornar necessarj per essere ridomandati, o,
data occasione, rientrare a forza. Come avviene dei
conflitti in città, la plebe per lo più restava vincitrice;
e inetta a governarsi, e facile ad essere raggirata dagli
scaltri, s’appoggiava ad un signore territoriale, concedendogli
poteri illimitati, quali deve averli chi rappresenta
il popolo, e così spianando la via alle tirannidi.
Quei medesimi baroni che aveano giurato il Comune,
oltre esercitare nelle città il potere o l’ingerenza che
deriva dall’antica abitudine del comando, dalla ricchezza
e dalla pratica delle armi, negli accordi eransi
riservati certi diritti di guerra e di alleanza, e prerogative.



Per quel carattere personale che aveano tutti gli
obblighi nel sistema feudale, a simili accordi poteasi
rinunziare ad arbitrio; e poichè talvolta il nobile era cittadino
di due Comuni, cercava appoggio dall’altro
qualora coll’uno cozzasse: fomento a fraterni dissidj.
Difficilmente poi rinunziavano al diritto preziosamente
mantenuto delle guerre private, e dentro le città stesse
moveansi battaglie tra loro; perciò munivano i palazzi
a guisa di fortezze, con ponti levatoj e torri e catene

per le vie. Trentadue torri coronavano o minacciavano
Ferrara, cento Pavia, poco meno Cremona e Bologna:
diecimila a Pisa, dice Beniamino da Tudela, e «creda
chi vuole» esclama il Muratori; a Firenze l’architettura
massiccia, coll’enormi bugne, le anguste finestre, le
molte torri, e le porte ferrate, attesta ancora quello
stato di guerra da vicino a vicino. Lo statuto di Genova
proibiva di lanciare projetti dalle torri, neppure in
occasione di combattimento: se ne seguisse omicidio,
la torre veniva demolita; se no, multa di venti lire; e
se il padrone non potesse pagarla, distruggevansi due
solaj d’essa torre. Talvolta una città era divisa tra più
signori, e per esempio in Mantova i Bonaccossi e i
Grossolani erano capi-parte nel quartiere di Santo
Stefano, gli Arlotti e i Poltroni in quello di Cittavecchia,
i Riva e i Casaloldi in quel di San Jacopo, i
Zanecalli e i Gaffari in quel di San Leonardo. Bisognava
dunque munire un quartiere contro l’altro, serragliare
i ponti, sorvegliare le strade.



Nelle città più floride per commercio, i mercanti
vollero partecipare alla sovranità d’una patria, al cui
prosperamento sentivano aver tanto contribuito. E fin
qui chiedeano il giusto; ma l’irritamento prodotto dal
contrasto e la baldanza del successo li spinsero a volere
esclusi quelli, cui da principio non avevano che domandato
di compartecipare. Firenze rimosse dalla Signoria
chi non fosse matricolato in un’arte; i nove signori di
Siena e gli anziani di Pistoja dovean essere mercanti
o della classe mezzana; altrettanto in Arezzo; di maniera
che per infamia notavansi tra’ nobili chi mal
meritasse del Comune. Modena pure ebbe un registro
sì fatto, e l’imitarono alcun tempo Bologna, Padova,
Brescia, Genova ed altre città libere sullo scorcio del
xiii secolo. Anzi a Pisa i nobili erano esclusi dal far
testimonianza contro un plebeo; pena la testa se uscissero

di casa con arme o senza quando si faceva rumore;
e bastava la voce popolare per condannarli[259]. Il
cencinquantesimo del libro I degli statuti di Roma prescrive
che un barone o una baronessa, i quali abbiano
una lite civile o criminale con un popolano, non possano
entrare in palazzo, ma solo i loro avvocati e
procuratori; e se il popolano comprometter voglia la
lite in due popolani, essi baroni sieno costretti starvi:
nè tampoco il giudice della causa possa mai parlare
con essi barone e baronessa.



A Lucca soli i cittadini abitanti in città costituivano
propriamente la repubblica; gli altri chiamavansi foretanei
se oriundi lucchesi, e foresi se avveniticci, e non
partecipavano ai privilegi urbani. I cittadini poi divideansi
in potenti o casatici, e popolari. I casatici non
solo erano esclusi dal governo e dalle società delle
armi del popolo, come i cavalieri e cattanei, ma non
si ammettevano a testimoniare contro popolani; mentre

questi non erano puniti di calunnia se non potessero
provare la incolpazione data ad un patrizio[260]. Era
insomma un ricolpo de’ mercadanti contro l’aristocrazia,
della ricchezza industre contro la territoriale. I
commercianti e i possessori apparecchiavano governi
a tutto vantaggio della propria classe e a danno dell’altra,
senza riguardo al grosso della popolazione, che
però acquistando di forza, sorgeva colle sue pretensioni,
ed aumentava quel bollimento universale.



Noi non teniamo vera repubblica se non il governo
di tutti per vantaggio di tutti: l’antagonismo conduce
necessariamente a rotture, e queste riescono a rivoluzioni
o di governo o di piazza; ma come evitarle
sinchè stanno a fronte due razze non ancora fuse, i
conquistatori e i conquistati? I nobili si agitavano e
combattevano perchè n’aveano i mezzi; atteso il gran
numero di parenti, avvolgeano ne’ loro litigi lo Stato
intero; e perciò diceasi che i nobili erano la ruina del
paese. Pure in essi si suppongono educazione più accurata,
sentimenti meno interessati, spirito di famiglia
conservato: vi occorrono maggiori esempj di fermezza,
come a Sparta, a Roma, a Venezia, attesochè, non conoscendo
superiore che Dio, elevano gli spiriti sovra il
resto della nazione, e di grandi cose li fa capaci l’emulazione
de’ loro pari. Ma facilmente trascendono in
oligarchia, non soltanto insuperbendo della propria
indipendenza, ma minacciando l’altrui; e per restare
tirannetti ne’ castelli, piaggiano i regnanti, despoti e
schiavi al tempo stesso.



D’altro lato è agevole e comune il lanciare un motto
di sprezzo sui governi di mercanti: ma oseremo noi
farlo quando vediamo Firenze durare sì lunghi e magnanimi

sforzi, elevarsi a splendidissima civiltà, ed
ultima conservare sua franchezza in Italia? Certo, la
esclusione dei nobili sottraeva forze utilissime alle repubbliche
italiane; il Governo decretava parzialissimo;
i popolani grassi e la gente nuova trascorsero a fasto
e prepotenza quanto i nobili, senz’essere sostenuti come
questi dal lustro de’ padri, che pur lusinga le plebi. Le
quali se veneravano nel signor d’oggi la memoria del
magistrato e del capitano antico, mal si rassegnavano
all’aristocrazia mercantile, sia perchè più speculatrice
e men generosa, sia perchè duole il veder coloro che
soleansi riverire conculcati da altri, cui unico merito
erano i sùbiti guadagni. Adunque sprezzati dalle famiglie,
sgraditi alla plebe, minacciati da superiori e da
inferiori, dovettero i mercanti reggersi anch’essi con
modi arbitrarj ed assoluti.



Non che dunque la gara fra nobili e plebei fosse
misero parto della libertà, nasceva dal non essersi, al
tempo della rivoluzione, ottenuta intiera la franchezza
e lasciate accanto ai liberi Comuni la campagna servile,
le giurisdizioni feudali, e dappertutto la sciagurata ingerenza
degl’imperatori. In grazia della quale le contese
cittadine furono inacerbite dalla divisione di Guelfi e
Ghibellini.



Questi nomi, nati in Germania (pag. 89), furono
troppo presto adottati dall’Italia per designare due
partiti, in lei da secoli contrariantisi; li conservò
quando più non s’udivano negli altri paesi, e per essi
straziò le proprie viscere anche quando già era fatta
cadavere. «Quelli che si chiamavano Guelfi, amavano
lo stato della Chiesa e del papa; quelli che si chiamavano
Ghibellini, amavano lo stato dell’Imperio e favorivano
l’imperatore e suoi seguaci» (Villani). Ne’ primi
prevaleva il desiderio di vendicarsi della dinastia sveva,
e sviluppare da ogni legame forestiero la libertà dei

Comuni: i Ghibellini credeano che il conservarsi ciascun
paese in libertà, senza dipendere da un poter superiore,
recherebbe inevitabilmente a discordie, per
le quali gli Italiani si logorerebbero colle proprie forze.
Gli uni dunque aspiravano come a supremo bene alla
indipendenza dell’Italia, e che potesse ordinare i proprj
Governi senza influsso forestiero: gli altri vagheggiavano
l’unità del potere, come unico modo di fare l’Italia
concorde entro e rispettata fuori, dovesse pure sminuirsene
la libertà fortuneggiante.



Erano dunque due partiti generosi e con aspetto
entrambi di equità; e solo que’ liberalastri che nel passato
rivangano ragioni di oltraggiare i presenti, possono
sentenziare infamia o apoteosi all’uno o all’altro. I due
partiti riconoscono un principio superiore a tutte le
rivoluzioni, la distinzione del potere temporale dall’ecclesiastico,
dello spirito dal comando, della fede dal
diritto, della coscienza dell’individuo dal vigore della
società, dell’unità umana dall’unità civile. Il prevalere
d’ognuna di queste tesi porta necessariamente l’antitesi
dell’altra; se la Chiesa si fa democratica col popolo,
l’impero si fa democratico colla plebe; se i Guelfi stabiliscono
l’eguaglianza, i Ghibellini vogliono tutelarla
colla legge; se prevale l’idea della libertà individuale,
rendesi necessario frenarla colla potenza sociale. Il sapere
con qual dei due stesse la miglior ragione è viepiù
difficile a chi non sappia trasferirsi in quell’età e valutarne
le condizioni e gli avvicendati mutamenti; giacchè
può ben disputarsi se le fasce convengano o no al
bambino, ma traviserebbe la quistione chi rispondesse
che all’uomo adulto non stanno bene. Quelli che non
apprezzano la libertà se non politica, e questa negativa,
oppositrice, non sanno credere che il papato rapresentasse
per tutto il medio evo la parte più franca ed
avanzata, unico oppositore alle prepotenze, unica voce

del popolo contro i guerrieri, del pensiero contro le
lancie.



Matteo Villani chiamava la parte guelfa «fondamento
e rôcca ferma e stabile della libertà d’Italia, e contraria
a tutte le tirannie, per modo che, se alcuno diviene
tiranno, conviene per forza ch’e’ diventi ghibellino, e
di ciò spesso s’è veduto l’esperienza». E soggiunge: — L’Italia
tutta è divisa mistamente in due parti; l’una
che séguita nei fatti del mondo la santa Chiesa, secondo
il principato che ha da Dio e dal santo Imperio in
quello; e questi sono denominati Guelfi, cioè guardatori
di fe; e l’altra parte seguitano l’Imperio, o fedele
o infedele che sia nelle cose del mondo a santa Chiesa,
e chiamansi Ghibellini, quasi guida belli, cioè guidatori
di battaglie, e séguitane il fatto che per lo titolo
imperiale sopra gli altri sono superbi e motori di lite
e di guerra. Gl’imperatori alamanni hanno più usato
favoreggiare i Ghibellini che i Guelfi, e per questo
hanno lasciato nelle loro città vicarj imperiali con loro
masnade; i quali continuando la signoria, e morti gli
imperatori di cui erano vicarj, sono rimasti tiranni,
levata la libertà a’ popoli, e fattisi potenti signori e
nemici della parte fedele a santa Chiesa e alla loro
libertà. E questa non è piccola cagione a guardarsi dal
sottomettersi senza patti a detti imperatori. Appresso è
da considerare che i costumi e i movimenti della lingua
tedesca sono come barbari e strani agl’italiani, la cui
lingua e le cui leggi e costumi, e i gravi e moderati
movimenti, diedono ammaestramento a tutto l’universo,
e a loro la monarchia del mondo. E però venendo gli
imperatori d’Alemagna col supremo titolo, e volendo
col senno e con la forza d’Alemagna reggere gl’italiani,
non lo sanno e non lo possono fare: e per questo nelle
città d’Italia generano tumulti e commozioni di popoli,
e se ne dilettano per essere per controversia quello che

essere non possono nè sanno per virtù o per ragione
d’intendimento, di costumi e di vita. E per questo la
necessità stringe le città e i popoli, che le loro franchigie
e stato vogliono mantenere e conservare, e non
esser ribelli agl’imperatori alamanni, di provvedersi e
patteggiarsi con loro; e innanzi rimanere in contumacie
con gl’imperatori, che senza gran sicurtà li mettano
nelle loro città»[261].



Da qui, e più dalla serie storica appare come i Guelfi
non volessero sottrarsi da ogni soggezione degl’imperatori,
bensì non sottoporvisi che a patti; sicchè oggi
si paragonerebbero al partito costituzionale. Chi guardi
i mali che gl’imperatori cagionarono all’Italia, e l’esecrazione
che popolare dura fin oggi contro il Barbarossa;
chi pensi che le più generose città, Milano e
Firenze, stettero sempre antesignane della parte guelfa,
e che quest’ultima diede l’estremo ricovero all’indipendenza
italica, mentre chi voleva tiranneggiare un
paese ergeva bandiera ghibellina, propende a desiderare
che i Guelfi fossero prevalsi, e le città ordinatesi
a comune sotto il manto del pontefice, che coi consigli
le dirigeva, e coll’armi spirituali reprimeva gli stranieri.



Gli alti e insegnati uomini che caldeggiarono il sentimento
ghibellino, od erano gente stipendiata dagl’imperatori
come Pier dalle Vigne, o infatuati dell’antichità

come i giureconsulti, o trascinati da passione come
Dante, il quale, sbandito da’ Guelfi, si fe ragionato propugnatore
della opinione avversa: eppure nel suo libro
Della monarchia, ove (credo senza servilità d’animo,
ma per quella stanchezza del parteggiar cittadino che
cerca riposo fin nel despotismo) assoda la incondizionata
tirannide, brama che l’Italia riducasi sotto un
imperatore, bensì a patto che questo sieda in Roma.
Chi più ghibellino del Machiavelli? eppure con magnanimo
voto chiude l’abominevole suo libro.



D’altra parte i diritti imperiali intendevansi allora
ben altrimenti da oggi, importando essi nulla meglio
che una supremazia, innocua alle particolari libertà.
Pertanto i Guelfi ideando la teocrazia si mostrarono
più immaginosi, probi utopisti; i Ghibellini, più reali
e pratici, ricordavano che le società sono fatte d’uomini
e per uomini: lo spirito democratico dei primi
declinava all’insolenza individuale e alla sregolatezza;
l’idea organatrice degli altri li portava alla forza e
alla tirannide: ma in fondo la loro è la causa stessa,
la stessa divisione che appare in tutte le storie, di
plebei e patrizj, di schiavi e franchi, di Rose Rossa e
Bianca, di Cavalieri e Teste Rotonde, di progressisti e
retrivi, di liberali e servili.



È natura delle fazioni di svisare il più onesto scopo;
e abusandone o esagerando o traviando, porre il torto
dov’era la ragione. I grandi feudatarj che i perduti
privilegi ambivano ricuperare, non ne vedeano via che
coll’attaccarsi all’imperatore e appoggiarne le pretendenze:
sempre poi amavano meglio dipendere da esso,
grandissimo e lontano, che non dai borghesi, da villani
rifatti, da un frate che talora li dirigeva. Chiarivansi
dunque ghibellini, stimolavano l’imperatore a calare in
Italia, e per contrariare al papa furono sin veduti
favorire gli eretici.







Gran potere davano ai papi nella bassa Italia l’alto
dominio sopra la Sicilia; nell’alta, i radicati rancori
contro gli Svevi; dappertutto le insinuazioni del clero e
massime dei frati, guide dell’opinione, la quale può
tutto ne’ governi a popolo, dove si delibera secondo
fantasia e sentimento. L’imperatore valeva sulle repubbliche
soltanto colla forza delle armi, giacchè non è
facile guadagnare tutta una gente, sempre gelosa di
chi possiede l’autorità. Al pontefice non restava che
l’efficacia della persuasione: ma anch’egli principava,
e disponeva d’eserciti, e spesso, come uomo, serviva a
private passioni; e i Guelfi sposavano talora una causa,
non perchè giusta e confacevole alla libertà, ma perchè
dal pontefice preferita. I Ghibellini han vinto; Italia
non ha ancora finito di piangerne.



Nè li crediate meri nomi di taglia: avevano Comune,
sindaci, podestà proprj; nascevasi d’una tale parzialità,
e diserzione consideravasi il passare ad altra; i trattati
si facevano a nome della repubblica e della fazione
prevalente. Fin nei minuti costumi doveano fra loro
sceverarsi: questi un berretto, quegli un diverso usavano;
due finestre aprivano i casamenti dei Guelfi, tre
i Ghibellini; quegli alzavano i merli quadrati, questi a
scacco; e la nappa, o un fiore[262], o l’acconciatura
de’ capelli, o il saluto, e fin il modo di trinciare il pane
o di piegare il tovagliuolo discernevano il Guelfo dal
Ghibellino. I Ghibellini giurano alzando l’indice, i Guelfi
il pollice; i primi tagliano i pomi di traverso, i secondi

perpendicolarmente; quelli adoprano vasi semplici, cesellati
questi; il modo di passeggiare, di scoccar le dita,
di sbadigliare, di arnesar gli animali, la dritta o la sinistra,
il numero due o il tre, tutto insomma divien segnale;
i Bergamaschi conobbero che certi Calabresi eran di fazione
opposta al modo di tagliar l’aglio. A Firenze, coi
beni tolti ai Ghibellini espulsi si formò una massa
guelfa onde mantenere e invigorire la parte trionfante;
un magistrato apposta la amministrava con tre capi bimensili,
consiglio secreto di quattordici membri ed uno
grande di sessanta, tre priori, un tesoriere, un accusatore
dei Ghibellini; società regolare e permanente,
armata e ricca, che si sostenne quanto la repubblica.



Al tempo di Carlo d’Angiò e per suo suggerimento
i Parmigiani formarono (1266) una Società de’ Crociati
per sostenere la causa guelfa, sotto la protezione di
sant’Ilario vescovo di Poitiers; e a quella si aggregarono
altre corporazioni del paese, talchè divenne potentissima,
comprendendo molte migliaja d’uomini, che
erano iscritti in un registro. Aveano un capitano e
alquanti primicerj, che doveano anche tor di mezzo
ogni dissensione, senza usar forza. Molti statuti furono
fatti ad incremento di questa Società, ed uno vietava
agli abitanti della città e del territorio di parte guelfa
di entrare in parentela con chi non fosse della parte
stessa. Il capitano de’ crociati, e che poi fu detto capitano
del popolo, e aveva il comando delle milizie, era
forestiero, durava sei mesi, aveva un giudice, un socio,

due notaj, il che attesta che esercitava una parte di
giurisdizione, benchè sussistesse anche il podestà: e
questo e quello subivano il sindacato. Il gran consiglio
di cinquecento doveva, come i magistrati, essere eletto
tra quei che formavano la Società de’ Crociati, la quale
così divenne arbitra del Comune, e sorgente unica del
potere legislativo, benchè non perdesse il carattere di
milizia[263].



Solo tardi i nomi di Guelfi e Ghibellini perdettero la
primitiva significazione, e parve non designassero che
partiti, nati dalle ambizioni di persone e di case; s’abbracciava
l’uno senz’altro motivo se non lo stare
coll’altro gli avversarj; uomini e città li cangiavano
dalla state al verno; pretesto a rancori privati, a baruffe,
a sbranarsi tra sè, finchè riuscissero all’ultimo
conforto degli stolti, il servir tutti[264].







In popolo libero non si governa che per via di fazioni,
anzi una fazione è il Governo stesso, il quale
tanto è più forte e perseverante, quanto tra il popolo
si trovano partiti più permanenti e compatti. Ma siffatti

non si formano e mantengono se non dove fra gl’interessi
de’ cittadini esistono dissomiglianze e opposizioni
così evidenti e durevoli, che gl’intelletti siano condotti
e fissati da sè in opinioni opposte: all’incontro, è difficile
restringer molti in una politica uniforme là dove i
cittadini rimangono ad un bel circa eguali, giacchè
allora bisogni effimeri, frivoli capricci, interessi particolari
creano e scompongono ogni istante fazioni,
l’incertezza e avvicendamento delle quali fa agli uomini
nojosa l’indipendenza, e mette a repentaglio la libertà,
non in grazia dei partiti, ma perchè niun partito è in
grado di governare.



Nè essi portano gran pregiudizio quando rampollano
dalla costituzione, giacchè allo scopo loro si connette
sempre la speranza di migliore governo; anzi a quelli
vanno debitrici di loro prosperità le nazioni che liberamente
si reggono, e in cui, pendasi ad aristocrazia
o a democrazia, a governo personale o a ministeriale,
sempre si tende e spesso si giunge al meglio del paese.
Ma quando si mescoli, come in Italia, un fomite forestiero,
l’interesse della fazione prevale a quello della
patria, e s’immola fin la libertà per conseguirlo. Toscana
e Venezia furono l’una democratica, aristocratica
l’altra, eppure stettero: in Lombardia Guelfi e Ghibellini
spingevano l’occhio fuor della patria, e del pari la
sagrificavano.



Robusti, caldi di superbia e d’invidia, nel consiglio
impugnano il parere più sano, perchè proposto dalla
parte avversa; poi mene segrete e intelligenze parziali;

poi sconnesse le famiglie dal campeggiare padri e fratelli
sotto bandiera diversa; poi per ogni lieve occasione
rompere ai peggiori termini di nemici. «Quasi
ogni dì, o di due dì l’uno si combattevano insieme
cittadini in più parti della città, di vicinanza in vicinanza,
come erano le parti; e aveano armate le torri,
che n’avea la città (di Firenze) in gran quantità e numero,
e alte cento e cenventi braccia l’una. E sopra
quelle facevano màngani e manganelle per gettare
dall’una all’altra, ed era asserragliata la strada in più
parti. E tanto venne in uso questo gareggiar fra’ cittadini,
che l’un dì si combattevano, e l’altro dì mangiavano
e beveano insieme, novellando delle prodezze
l’un dell’altro che si facevano a quelle battaglie»[265].



Cominciasi da un conflitto in piazza, determinato da
qualche accidente in apparenza frivolo, ma realmente
derivato dall’intima natura della città; e subito i cittadini
dividonsi in due partiti, i quali non cercano che
annichilarsi un l’altro, senza riguardi, senza capitolazione.
L’ira è unica ispiratrice; una parte trovasi
inferiore, e non tanto perchè impotente a sostenersi,
quanto pel dispetto di non voler obbedire agli avversarj,
esce di città. I suoi fautori rimasti, deboli e vinti,
sono uccisi senza pietà da quella rabbia che si esacerba
nello sfogarsi; dei profughi sono demolite le case,
confiscati e sperperati i terreni, e la metà trionfante
stabilisce nella città quella pace che viene dalla mancanza
di nemici. Presto però i vincitori medesimi si
suddividono in moderati ed eccessivi; i fuorusciti, congiunti
dalla sventura, si rannodano alla campagna con
altri di lor colore, e con sussidj di borgate o città consenzienti,
riminacciano la città, l’assalgono, la prendono,

e alla lor volta uccidono, incendiano, proscrivono.



È la parte de’ popolani che leva il rumore? tocca a
stormo; le vie si asserragliano per impacciare i cavalli,
nerbo della nobiltà; questa assalgono ne’ palazzi fortificati,
ne espugnano le torri. I gentiluomini, rincacciati di
posto in posto, a grave stento possono aprirsi un varco,
mentre i vincitori malmenano i clienti e le robe dei
vinti, il tempio del Dio della pace profanano cogl’inni
della vittoria fratricida. Ma appena in campagna aperta
può la loro cavalleria spiegarsi, i nobili tornano superiori;
ricorrono per ajuto ai signori castellani o ad
altri paesi di egual fazione, trattano con quelli come
potenze riconosciute, li persuadono a guerra; allora
bloccano la patria, l’affamano, e v’entrano a forza, alla
lor volta diroccando ed esigliando; oppure rientrano
a patti, e giurano paci centenarie che fra un mese saranno
violate. Queste alterne espulsioni formano la
quasi unica storia del tempo.



Così si amplia la guerra cittadina in cospirazioni,
adunanze, consigli, alleanze; cercasi una città anche
nemica, perchè del partito medesimo; i fuorusciti figurano
come una potenza distinta; le fazioni interne si
intralciano colle esterne; e l’economia geografica è
sbilanciata dalla logica de’ partiti, finchè questa viene a
identificarsi con quella.



Nè gli uni nè gli altri però vogliono la distruzione
della città, bensì di possederla e dominarla. A questo
intento, anche allorchè vi stanno entrambi i partiti,
devono tenersi in guardia e in disciplina, avendo magistrati
proprj, riunioni, erario, forza, e di fuori alleanze
speciali, alle quali rifuggendo allorchè in città
non son sicuri di poter dimorare tutto il domani, cominciano
a considerarsi qualcosa più che semplici cittadini,
a concepir l’idea d’un partito, d’una nazione,
nella quale tutta quanta si trovano alle prese i due

partiti. Ma la lotta, fondandosi su passioni non su principj,
è necessariamente interminabile, non avendo un
esito, non portando una vittoria definitiva, ma intanto
elevando un sempre maggior numero di persone alla
dignità di cittadini.



I popolani di Piacenza nel 1234, espulsi i loro nobili,
si allearono coi popolani di Cremona, i quali aveano
tolto a capitano il marchese Pelavicino; e questo con
cento cavalieri e molti balestrieri delle due città ruppe
i nobili fuorusciti. Essi fanno lega con quei di Borgotaro,
di Castellarquato, di Firenzuola, e presentano a Gravago
battaglia, dove lasciano prigionieri quarantacinque
uomini d’arme e da ottanta fanti. I popolani cremonesi
e piacentini prorompono di nuovo in armi, assediano il
castello di Rivalgario, ma non possono espugnarlo. Alfine,
per intromessa di Sozzo Colleoni di Bergamo, si
riconciliano coi nobili, pattuendo che questi avessero
metà de’ pubblici onori e due terzi delle ambasciate.



I vincitori non sempre erano moderati, nè solo momentanei
i danni; e nell’ebbrezza del trionfo si spingeva
la città a guerra coi vicini, o nello statuto si
introducevano mutazioni non per utilità comune, bensì
per corroborare la parte trionfante; ma sicurtà vera non
si trovò mai, restando sempre una fazione malcontenta
e una turba fuoruscita, gagliardissimo strumento ad
ogni tentatore di novità. In una sola volta escono dal
Cremonese centomila esigliati nel 1226; nel 1274 trecento
famiglie da Bologna, composte di dodicimila
persone: quando Castruccio nel 1323 osteggiava Firenze,
per ottenere perdonanza venivano ad offrirsi di
servire contro di lui ben quattromila Fiorentini, piccolo
resto di quelli cacciati vent’anni prima[266]. Non durerà

mai quieto il paese che ha molti fuorusciti, i quali,
per desiderio della patria, per la baldanza che dà il
non aver nulla a perdere, per le facili speranze che
sono il retaggio degli esigliati, movono, praticano, irritano
dentro e fuori.



Quindi per tutta Italia un combattersi da terra a terra,
e talvolta per ragioni sì frivole, quanto oggi ne’ duelli.
Nomi d’obbrobrio ciascuna città aveva affisso all’avversaria,
e da questi cominciavansi diverbj che terminavano
col sangue[267]. Un cardinale romano convita
l’ambasciatore di Firenze, e udendogli lodare un suo
bel catellino, glielo promette; sopraggiunge l’ambasciatore
di Pisa, che del cagnuolo s’invoglia anch’esso, e
n’ha promessa eguale: da ciò discordia e guerra viva.
Una secchia, dai Bolognesi rapita a quei di Modena,
diede soggetto a guerra e al poema del Tassoni. Un
catorcio involato suscitò guerra fra Anghiari e Borgo
Sansepolcro, di che il Tevere andò tinto in rosso. Quei
di Chiusi combatterono i Perugini per l’anello pronubo
di Maria Vergine, che essi conservano preziosamente,
che un frate aveva sottratto.



Quali cronache non sono piene di queste rivalità
energiche e clamorose, e de’ vergognosi trionfi sopra i
vicini? I Modenesi assediano Ponte Dosolo, e smantellatolo
ne involano la campana che pongono nella torre
maggiore: un’altra volta da Bologna portano via le
petriere e le collocano nella cattedrale, e voltano lo
Scultenna su quel territorio per guastarlo. Genova impone

a Pisa di abbassar tutte le case fin al primo solajo:
e ancora vi stanno sospese le catene strappate a
Porto Pisano; e sull’edifizio del Banco un grifo che
adunghia l’aquila e la volpe, simboli di Federico I e di
Pisa, col motto Griphus ut has angit, sic hostes
Genua frangit. Lucca mette degli specchi sulla torre
d’Asciano perchè le donne di Pisa vi si possano mirare;
e Pisa va ad assediar Lucca, e mette grandi specchi
affinchè i loro nemici vedano come impallidiscono;
un’altra fiata fabbricano il forte d’Illice, e vi scrivono:
«Scopabocca al genovese, crepacuore al portovenerese,
strappaborsello al lucchese». Perugia erge innanzi a
Chiusi la torre Becca questa, e i Chiusini vi oppongono
la Becca quella. All’arco di Galieno in Roma era
attaccata la chiave della porta Salciccia di Viterbo, ribellatasi
contro il senato: i Perugini dalla vinta Foligno
asportarono le porte sovra il carroccio de’ vinti, e da
Siena le catene della giustizia, che collocarono sovra la
porta del podestà: i Lodigiani eternarono (si dice) nelle
medaglie uno scorno usato ai vinti Milanesi: questi
faceano giurare al podestà di non lasciar più mai rifabbricare
il distrutto Castel Seprio; Siena imponeva
altrettanto per quel di Menzano, i Novaresi per quel
di Biandrate.



È fatica persino in una storia municipale il seguitar
quelle guerre senza gloria, interrotte da paci senza riposo,
varie negli accidenti, ma uniformi negli impulsi;
nè noi vogliam dare che i lineamenti e il carattere
generale di quella età. Brescia stava sempre in armi
da un lato contro Cremona, massime in causa delle
acque dell’Oglio, dall’altro contro Bergamo pei disputati
confini del lago d’Iseo e della val Camonica; e
avendo essa, come dicemmo, nel 1191 aggiunto al suo
territorio i Castelli di Sarnico, Calepio e Merlo, i Bergamaschi,
per vendicarsene, s’unirono ai Cremonesi,

già da essi ajutati contro i Bresciani. Subito una parte
e l’altra si prepara di alleanze, e Pavia, Lodi, Como,
Parma, Ferrara, Reggio, Mantova, Verona, Piacenza,
Modena, Bologna vengono contro i Bresciani, e assediano
i castelli di Telgate e Parlasco; ma i Bresciani,
capitanati da Biatta di Palazzo, gli affrontano a Rudiano,
e li mettono in tal rotta, che rimase al luogo il
nome di Malamorte.



I nobili, che aveano in mano il governo di Brescia,
istigati dai Milanesi, vollero poco dopo spingere a
nuova guerra contro i Bergamaschi; ma il popolo, svogliato
di tanti sacrifizj, ritorse le armi contro i nobili,
e sanguinosamente li cacciò di città. Essi ricoverarono
sul Cremonese, e formarono la società di San Fausto,
alla quale i plebei opposero un’altra, detta Bruzella: e
quelli si allearono con Cremona, Bergamo, Mantova,
questi coi Veronesi, e lungamente agitarono le nimistà.
Altre ne mossero il 1199 Parma e Piacenza, disputandosi
Borgo Sandonnino: e colla prima campeggiarono
Cremona, Reggio, Modena, Bergamo, Pavia; coll’altra
i Milanesi, Bresciani, Comaschi, Vercellesi, Novaresi,
Astigiani, Alessandrini, finchè l’abate di Lucedio non
riuscì a metter pace. Nel 1225 Genova trovavasi impegnata
in guerra contro gli Alessandrini, collegati questi
con Vercelli, Alba, Tortona; con lei Asti, il conte Tommaso
di Savoja, le due Riviere, i conti di Ventimiglia,
i marchesi del Carretto, di Ceva, di Cravezana, del
Bosco, tutti i castellani del Garessio e val di Tanaro, ed
altri baroni e capitani.



Nel 1208 il marchese Azzo d’Este coi Ferraresi del
suo partito e col Comune di Ferrara[268] combinava
lega coi Cremonesi, obbligandosi a guardare, salvare,
difendere, in tutta la terra e l’acqua del vescovado e

del distretto loro nell’andare, stare e tornare, tutti gli
uomini di Cremona nella persona e negli averi; soccorrerli
a mantenere o recuperare la loro terra contro
qualsifosse gente o persona, e nominatamente Crema
e l’isola Fulcheria e le terre di qua dall’Adda; ogni
anno andranno al servizio di Cremona col carroccio[269]
e coi loro cavalieri e fanti; e due volte l’anno con tutti
i soldati e arcieri della città e del vescovado staranno
in servizio loro a spese e danni proprj per quindici
giorni; nè partiranno senza licenza de’ rettori di Cremona,
data in parlamento o nel consiglio di credenza.
Passati quei giorni, se i Cremonesi vogliono rifare i
danni e le spese, dovranno quelli rimanere quindici
altri dì, ove ne siano richiesti. Altrettanti opreranno
qualvolta siano richiesti dai rettori o dai consoli o per
lettere sigillate del comune di Cremona; e quindici dì
dopo l’avviso movendo col carroccio e altre forze, al
più presto si metteranno nell’esercito di Cremona, e a
tutti i nemici di questa vieteranno il passo, i soccorsi
e ogni negozio sulle lor terre. Se mentre essi campeggiano
in servizio di Cremona prendono alcuni dei nemici
di questa, li daranno a quel Comune fra otto giorni,
salvo il cambio se sia stato preso alcuno dei loro. Ogni
anno il podestà o console delle città prelodate giurerà
questi accordi, e si farà ogni quinquennio giurare da
tutti i cittadini di sopra dei quindici anni e di sotto dei
settanta.



Le gare talvolta componeansi a giudizio d’amici o
di arbitri; come le differenze tra città e vassalli o Comuni
si compromettevano ne’ consoli di giustizia o nei
savj. Quando poi l’ire infierivano peggio, nè altro riparo
trovavasi, soccorreva quello che in essi tempi era
universale, la religione, che tra le baruffe private, tra

le file dei combattenti inviava l’inerme sua milizia, a
sospendere le izze fraterne in nome del Signore. Ma
poichè ognuno era persuaso che chi non otteneva supremazia
rimarrebbe all’ultima oppressione, le discordie
ben presto divampavano: talvolta, nel mentre
stesso che giuravasi la pace, un’occhiata dispettosa, un
motto frizzante, un gesto mal interpretato, facea di
nuovo sguainar le spade.



Le gelosie e le gare rinascenti indebolivano la coscienza
dei doveri da Stato a Stato, da uomo a uomo;
impedivano si consolidasse uno spirito pubblico, fondamento
di nobile avvenire; alla patria restava tolto
di valersi dei migliori, esclusi perchè guelfi o perchè
ghibellini; consigliandosi coll’ira o col favore anzichè
colla giustizia, non si cercava il più giusto e libero governo,
ma il trionfo d’una parte, adoprandovi mezzi
che sovvertivano la libertà. Quello stuolo di fuorusciti,
intenti sempre a governare il paese da di fuori e con
passioni malevole, stoglieva dall’opposizione legale e
dallo sviluppo progressivo; abituava a non regolarsi
su principj ben posati, a non calcolare l’andamento
dei fatti e la situazione, ma sempre attendere dall’esterno
avvenimenti impreveduti, e fidare ne’ cataclismi: funesta
abitudine, che gl’italiani più non doveano disimparare.



Nessun momento più pericoloso alle franchigie che
quello d’una vittoria. Inebbriati da questa, i popoli più
non ravvisano pericoli, e non che por limiti a chi li
guidò al trionfo, credono acquisto il fortificarlo in
modo, che possa impedire un nuovo rialzarsi della fazione
avversa. Ma i mezzi offertigli a quest’uopo facilmente
può egli convertire a disastro della patria. A
Como rimasti vincitori i Rusca nel 1283, i tre podestà
del Comune, del popolo e della parte dominante ebbero
facoltà di stabilire, col consiglio di savj eletti,

qualunque statuto giudicassero opportuno ad essi Rusca
e al comune di Como. Rivalsi i Vitani nel 96, il podestà
di questi decretò che ogni mese si creassero due podestà
di essa fazione, i quali attendessero all’innalzamento
di questa e alla depressione dei Rusca; di cui
si abbattessero le insegne, si cassassero le vendite e le
donazioni, i loro vassalli e clienti si spogliassero d’ogni
diritto acquistato da diciotto anni in poi, s’annullassero
i giuramenti fatti a loro, e se ne squarciassero le torri
e le abitazioni.



Guardiamoci però dal giudicare quei subugli colle
idee d’un secolo che reputa primo elemento di felicità
il riposo; e di far bordone alle sentimentalità di chi
non sa vedervi che ricchezze sperperate e fratelli uccisi
da fratelli. Capricci di re, puntigli di ministri,
guerre dinastiche, ambizioni napoleoniche in qualche
anno scialacquarono il decuplo di sangue e denaro,
che non in secoli tutte le battaglie de’ Comuni italiani.
Le quali nelle storie leggiamo accumulate così, che facilmente
crediamo continui i macelli; e a tacere le
lunghe paci, non vogliamo ricordarci che quelle guerre
finivano in un giorno o in pochi; che le battaglie riuscivano
sì poco sanguinose, da attirare le beffe degli
inumani politici del secolo xvi, i quali vedeano le ben
diverse qui recate dagli stranieri[270].



L’odierna civiltà strappa alle famiglie un figliuolo
sul quale vivono padre e madre, e lo obbliga a servire

la società per un prezzo che a pena basta al sostentamento,
e ciò negli anni suoi migliori, per poi dopo
molti rimandarlo senza un mestiere e disusato dalla fatica.
I nostri coscritti videro tremando scuotersi il loro
nome nell’urna che dovea decidere qual d’essi lascerebbe
le occupazioni e le consuetudini della sua gioventù, per
militare in causa che ignora, sotto capitani che non
conosce, obbedendo come una macchina, e trattato
come inferiore agli altri cittadini. Lontano dalla patria,
dai cari, alcuni si logorano per le fatiche inconsuete,
molti pel tedio e per ribrama dei paterni tetti. Perisce?
è un soldato di meno, un nome di più sulla lista dei
morti. Vince? non altro godimento gliene viene che di
veder trionfare i suoi capi, o forse di poter incrudelire
contro i vinti. È ferito? lo gettano negli spedali a cura
di medici principianti o subalterni. Finisce la sua capitolazione?
torna alla famiglia avvezzo al bagordo, al
prepotere, al non far nulla.



Allora, al contrario, la guerra era un momentaneo
dovere, un episodio della vita. Dalla fanciullezza s’addestravano
agli esercizj; divenivano soldati quando il
bisogno lo richiedesse; cessavano appena il bisogno
finisse; combattevano sotto le mura della patria per
salvezza de’ suoi, o per quella causa ch’essi aveano giudicata
migliore. I monotoni patimenti de’ quartieri e
delle guarnigioni non erano conosciuti: al tocco della
campana, l’uomo piglia le armi, ancora ammaccate
dalle ascie tedesche o dal brando feudale; corre sotto
la bandiera della sua parrocchia; va all’assalto; vince?
la sera stessa o il domani torna alla patria, ostentando
i trofei rapiti al vinto; è ferito? trova ristoro nella propria
casa; muore? la patria il compiange, e quella
venerazione alimenta il valore degli altri, e lenisce il
lutto di quei che sopravivono.



Queste guerre faceano soffrire; chi lo nega? Il Machiavello

ne’ Guelfi e Ghibellini non vede che umori di
parte, follie di malcontenti e di ambiziosi, pestilenza
derivata alla sua città da una prima discordia di famiglie.
Anche il Muratori esce dalla dabbene sua calma
per irritarsi contro queste frenesie di sêtte diaboliche
e maledette, ove per vane parole si sagrificavano ricchezze,
sangue, vita, senza riflettere se la causa fosse
utile o giusta. Ma quelle risse erano inevitabili fra piccoli
Stati, e fra tanti elementi eterogenei che conveniva
o assimilare o svellere: non erano frutto della libertà,
ma sforzi per conquistarla, effetti del non possederla
intera. L’unirsi Guelfi e Ghibellini, Repubblicanti e Imperiali
a tempesta e bonaccia pel pubblico interesse,
concentrarsi in un pensiero generale, subordinare le
personali inclinazioni a un vantaggio comune ben avvisato,
garantirsi a vicenda in imprese che riuscendo
devono profittare anche a quelli che le impacciano,
insomma il patriotismo qual noi l’intendiamo eppure
nol pratichiamo, poteva sperarsi da gente ancor nuova,
da passioni non ammansate? poteva sperarsi che quegli
inesperti conciliassero la libertà coi governi forti, se
nol sappiamo far noi dopo tante misere prove?



Più che da stizze, nascevano le nimicizie da intelletto
acuto, che reca a conoscere il meglio, e dolersi di non
possederlo; sicchè nello squilibrio fra i bisogni e il
modo di soddisfarli, l’uomo contende e s’affatica, nè può
fare che non dia d’urto ai vicini. In altri tempi sembra
unanimità nazionale la quiete prodotta dalla comune
oppressione: in quelli invece ogni uomo pensava ed
operava da sè; ingegnavasi ad un fine ch’egli nettamente
ravvisava, e con mezzi che da sè sceglieva; e quell’agitazione,
l’esistenza occupata ne’ pubblici interessi, il
dramma continuo, le passioni cozzanti, le quistioni di
diritto e d’onore più che d’interessi materiali, il tendere
animato verso una meta sempre varia ma sempre

alta, il soffrire per un oggetto nobile, il trionfare nei
trionfi della patria o della propria fazione, erano parte
di felicità.



Mal ci apponiamo ancora quando non vediamo in
queste battaglie che fraterne riotte. Gli stranieri aveano
occupato il paese, spodestati i natii, e ridottili a servi
o a plebe senza diritti; mentr’essi, col nome di feudatarj
o di nobili, si presero i privilegi e il dominio
e i possessi tutti, e dichiararono nazione se medesimi.
Per noi, cui il nascer plebe o patrizio non importa
che qualche distinzione nel povero senno dei
vulgari, ha del ridicolo e del compassionevole quel
combattersi fra i due ordini: ma allora significava la
prevalenza de’ forestieri o de’ nazionali; se i nostri padri
dovessero languir sulla gleba sudata e non posseduta;
se il signore di questa, che la tenea per ragione di conquista,
dovesse poter fare di loro ogni sua voglia, sino
ad ucciderli per pochi denari.



Prevalgono i popolani: ma la parte già dominatrice
usa forza e astuzia per reprimerli e corromperli, e
all’uopo s’associa colla potenza forestiera, da cui trae
l’origine sua. Col procedere del conflitto, lo scopo ne
diviene men chiaro, ma in fondo sussiste; poi ravvicinandosi
e innestandosi i partiti, nel nome della fazione
dimenticano la diversità dell’origine, e tutti si chiamano
Italiani.



Ciò non toglie di deplorare quell’assiduo parteggiamento,
le cui conseguenze nocquero alla più tarda posterità.
Le città guardandosi con odio e sospetto, non
si poterono mai accordare in una federazione di utilità
universale e comune difesa; le scissure interne producevano
lotta anche nell’alta politica, ambi i contendenti
sapendo di trovare un appoggio esteriore; alla
fine quasi dappertutto la parte popolare ebbe il sopravvento,
e meno esperta delle faccende pubbliche, ombrosa

per natura sua, e troppo occupata per applicarsi
al pubblico reggimento, rimetteva l’uso delle proprie
forze e l’esercizio de’ proprj diritti al valore del più
prode o al senno del più avveduto; e così le tirannie
vennero eredi delle comunali libertà.



Altre famiglie non aveano mai perduto i possessi
aviti, anzi gli estendevano, e massime quelli compresi
nella disputata eredità della contessa Matilde; poi nelle
guerre parteggiando coll’imperatore, ne ottenevano privilegi
e immunità, e diventavano feudatarj. Gl’imperatori,
che da principio avevano favorito i Comuni a
popolo contro i signori feudali, dacchè li videro ingigantire
trovarono di loro conto spalleggiare i nobili
liberi, contrappeso alla potenza cittadina, e scolte
disposte sul loro passaggio. Altri s’erano conservati indipendenti
negli aviti castelli, massime se piantati fra
i monti, e cercavano acquistare sulle vicine città il dominio
che un tempo vi avevano tenuto i conti: tali erano
i marchesi del Monferrato e di Este, i più poderosi dell’Italia
settentrionale, ingranditi dal Barbarossa come
suoi fedeli.



Nella marca Trevisana, ove le estreme falde dell’Alpi
e le colline Euganee si sporgono in mezzo a liete campagne
e città fiorenti, dalle ben munite alture i signori
poterono continuare a tenere una mano sopra le città,
nelle quali fabbricarono anche palazzi, somiglianti a fortezze.
Tra queste famiglie erano prevalsi i Salinguerra
di Ferrara, i Camposampiero di Padova, i Guelfi d’Este,
gli Ezelini da Romano. Gli Ezelini discendeano da un
Tedesco passato in Italia con Corrado II, e infeudato
delle terre d’Onàra e Romano nella marca di Treviso:
colle violenze e l’abilità crebbero i suoi discendenti,
costituitisi corifei della parte ghibellina là intorno, imparentatisi
di voglia o di forza con grosse famiglie, ed
alleatisi con Verona e Padova. A fronte a loro stavano

gli Estensi, di famose ricchezze, e parenti di quei Guelfi
che vedemmo dominare in Baviera e Sassonia, donde
la parte guelfa nell’alta Lombardia prese il titolo di
marchesca. Padova gli aveva obbligati a giurare la loro
città, lasciar deserta la rôcca d’Este, e porsi sotto la
protezione del popolo che i loro padri aveano calpesto;
e spesso chiamati podestà e capitanei, all’ombra repubblicana
ricuperavano la primazia, perduta secondo
l’aspetto feudale.



Ferrara, sobbalzata dalle fazioni, diede nel 1208 il
primo esempio di signoria col domandare a principe
il marchese d’Este, conferendogli pieno arbitrio di fare
e disfare leggi, paci, alleanze, guerre. Ne fu tocco al
vivo Salinguerra di Torello, primario in Ferrara e caporione
de’ Ghibellini, e ne originarono baruffe e sangue,
e avvicendate espulsioni, e ripetuti e sempre falliti accordi,
sinchè rimase convenuto che tra i due emuli,
ossia tra le due fazioni, restassero partiti gli uffizj della
città; il marchese non potea venire a Ferrara che con
un determinato numero di seguaci, e Salinguerra gli
usciva incontro con tutta la nobiltà guelfa e ghibellina,
e si celebrava un cortese banchetto[271].



Anche altrove questi signori si facevano guerra dall’un
all’altro, onde preponderare nelle città del contorno,
che pertanto piegavano ad infelice oligarchia, turbata
da incessanti dissidj, spesso prorompenti in guerre
guerreggiate. Tra queste li trovò Ottone IV allorchè
scese dall’Alpi, e sperava che i Guelfi l’appoggierebbero
per l’origine sua e pel favor papale (1209), mentre i Ghibellini
non gli avrebbero negato favore come a re di Germania.
Rappaciò egli infatti molti discordi, e singolarmente
Ezelino da Romano con Azzo d’Este; ma poco
durò la costoro benevolenza, e Guelfi e Ghibellini si

brigavano delle proprie pretensioni, non già dell’imperatore,
cui non favorivano se non in quanto sentissero
d’averne bisogno.



Pure egli fu accolto a festa dai tanti nemici della
Casa sveva; Innocenzo III gli mosse incontro sin a Viterbo,
e lo coronò; ma breve fu l’armonia. Già l’arroganza
tedesca stomacava i Romani, che ebbero una
delle solite abbaruffate in città, dove perirono molti
cavalieri; un grosso di cardinali mantenevasi ostile ad
Ottone, il quale coll’eredità della contessa Matilde pretendeva
revocare alla corona Viterbo, Montefiascone,
Orvieto, Perugia, Spoleto, donati alla santa sede, e che
militarmente occupò. Certo l’avranno istigato i giureconsulti,
indefessi apostoli della sovranità imperiale: e
quando il papa gli rammentò le promesse e il giuramento,
rispose che un giuramento anteriore lo obbligava
a ricuperare all’Impero quanto ne fosse stato distratto:
favorì la famiglia Pierleoni, ghibellina arrabbiata;
investì la marca d’Ancona ad Azzo d’Este in nome
proprio, non in nome del papa; per fare smacco a Federico
di Svevia entrò nella Puglia pretendendovi la
primazia imperiale, ed alleossi co’ generali tedeschi che
colà erano rimasi. Papa Innocenzo vide imminente
quell’aggregazione della Sicilia coll’Impero, alla quale
sempre erasi opposto, e viepiù pericolosa perchè fatta
dal capo de’ Guelfi, i quali lo secondavano per odio agli
Hohenstaufen; nè trovando altro riparo, scomunicò
l’imperatore (1210): ma questo proseguì la conquista nella
Puglia, ed accingevasi a passare in Sicilia.



Se non che l’anatema aveva sommossa la Germania;
la morte di Beatrice sua moglie lentò i legami che a
lui univano la fazione ghibellina; intanto il papa era
riuscito a sottrarre dai custodi tedeschi Federico di
Svevia, e a grande onore accolto in Roma, colla sua
benedizione e colle sue galee l’inviò a Genova (1212). Il giovane

reale, bello, colto, attraente per l’ingegno non
meno che per le agitazioni della prima sua età, attraversò
la Lombardia procacciandosi amici coll’affabilità
e colla munificenza, pur sempre contrastato dalle città
guelfe, memori del Barbarossa: il marchese d’Este suo
cugino sotto buona scorta pel lago di Como lo convogliò
a Coira, il cui vescovo fu primo a salutarlo re di
Germania. Ottone, poco atto a guadagnarsi i cuori, avea
dovuto uscire dalla Puglia senz’altro lasciarvi se non
raccomandazioni di fedeltà calde e poco sentite; a Lodi
convocò le città lombarde, ma non vennero se non le
dichiarate amiche di Milano, la quale tenevasi con lui
per astio contro gli Svevi. Laonde nessun frutto colse,
nè le fazioni sospesero il combattersi; peggiorando anzi
per le sêtte religiose allora pullulanti, e che logoravano
la potenza clericale, avvezzavano a non curar di scomuniche,
e conculcavano il dogma dell’autorità. Venezia
osteggiò Padova che voleva precluderle il commercio
di terraferma: Milano combattè con Pavia e co’ marchesi
del Monferrato, i Malaspina della Lunigiana con
Genova, questa con Ventimiglia; i Carraresi, i signori
di Montemagno, i Porcaresi contro Pisa, i Sanminiatesi
contro Borgo Sanginnesio, i Salinguerra con Modena:
Lucca non cessò mai guerra a Pisa, e fabbricato il castel
di Cotone in val del Serchio, pose patto ai nuovi abitatori
che non contraessero parentela o aderenza coi
Pisani: la rivalità de’ Buondelmonti cogli Amidei fe
sentire primamente in Firenze i nomi di Guelfi e
Ghibellini.



Ottone avea procurato chetar la tempesta suscitatagli
in Germania, fin col sottomettersi al giudizio degli
stati; ma tale umiliazione crebbe ardire ai malcontenti:
quando poi, marciato a’ danni del re di Francia, fu
sconfitto e vôlto in fuga a Bovines (1214), scaduto d’ogni credito
si ritirò ne’ suoi Stati ereditarj, talchè Federico di

Svevia fu di nuovo coronato re di Germania ad Aquisgrana.
Secondo il convenuto con Innocenzo, Federico
confermò tutte le prerogative e i possedimenti della
Sede romana, promise recuperarle dai Pisani la Sardegna
e la Corsica, e cedere la Sicilia appena divenisse
imperatore: condizione che il papa esigeva come nuova
garanzia all’indipendenza d’Italia, troppo minacciata se
un suo re fosse anche capo dell’Impero. A Federico
aveva egli sposata Costanza d’Aragona, sua pupilla
anch’essa; e avendo collocato sul trono un allievo della
santa Sede, poteva a questa sperar pace e nuova grandezza:
eppure allora si rinnovò la guerra fra il Sacerdozio
e l’Impero. Prima di divisare la quale, giovi por
mente alle nuove armi, di cui l’uno e l’altro venivano
accinti al secondo duello.



CAPITOLO LXXXIX.
Frati. Eresie. Patarini. Inquisizione.




All’autorità pontifizia davano grande appoggio i frati.
Benedettini, Agostiniani, Basiliani continuavano a pregare,
studiare, cantare, conservar libri e monumenti;
gli austeri Certosini, i mistici Carmelitani, i caritatevoli
Trinitarj o del Riscatto (istituiti da san Giovanni di
Matha gentiluomo nizzardo), ed altri monaci fondati in
quei tempi, si estesero in Italia; e massime gli operosi
Cistercensi, qui portati da san Bernardo, oltre l’opere
dello spirito, grandemente giovarono a ridurre a fertilità
stagni e valli, principalmente nel Milanese e nel
Lodigiano[272].







Alcuni Milanesi, trasportati prigionieri in Germania
nelle guerre coll’Impero, disingannati del mondo, fecero
voto, se ricuperassero la patria, di dedicarsi a speciale

devozione di Maria. Resi alla terra natale, istituirono
l’Ordine degli Umiliati (1200), vivendo ciascuno nella propria
casa, ma solinghi e in opere sante, avvolti in sajone
cinericcio. Crebbero, e, compra una casa, vi si congregavano
la festa a salmeggiare e ad opere di pietà; e
sull’esempio de’ mariti, anche le donne si ritrassero in
devozione e lavori. Avuta da san Bernardo una regola,
gli Umiliati si separarono dalle mogli, ed oltre gli uffizj
spirituali, procacciavano nel lanifizio e nella mercatura;
indi il beato Giovanni da Meda, che li piantò a
Como, perfezionò l’istituto, promovendo alcuni alla dignità
sacerdotale, e mettendo a ciascuna casa un preposto.
Così si estesero, e col traffico e col lavorio dei
pannilani arricchirono l’Ordine e il paese. Alla quale
società, che, a parte la devozione, potrebbe servir di
modello a quelle che propongono e non sanno effettuare
gli odierni Socialisti, aggiungiamo quelle che un
buon romito di Parma raccolse per fabbricare un ponte
sul Taro e custodirlo.



Silvestro da Osimo, al veder morto un uomo bellissimo,
si ricoverò tutto a vita di spirito, e nel monastero
di Monte Fano della Marca fondò nel 1231 i Silvestrini,
presto propagatisi. L’anno seguente, sette signori fiorentini,
membri d’una confraternita di Maria Vergine, ebbero
in visione il comando di rinunziare al mondo;
sicchè, distribuito ogni aver loro ai poveri, coperti di
sacco e di cenere, e vivendo d’accatto, presero il nome
di Servi di Maria, ed apersero il primo convento sul
monte Senario appo Firenze.



I frati, oltre portare nella comunione dei Fedeli tanta
messe di preghiere, adempivano molti uffizj, oggi attribuiti
all’autorità amministrativa, e principalmente a
curar malati, assistere pellegrini, assicurare strade. A
Sant’Egidio di Moncalieri il ponte e l’ospedale erano
affidati a’ Templari; ai Vallombrosani il tragitto sulla

Stura presso Torino; ad altri i passi del grande e del
piccolo Sanbernardo; quelli di Sant’Antonio curavano i
malati di fuoco sacro, quelli di San Lazzaro i lebbrosi, i
Trinitarj d’ogni aver loro faceano tre parti, una pel proprio
mantenimento, una pei poveri e infermi, una pel
riscatto de’ Cristiani presi da Saracini. Le repubbliche
poi se ne valeano a servigi gelosi; ambascerie, custodire
denari, riscuotere dazj, metter paci: il Comune di Mantova
lasciava alla loro guardia il libro dei decreti[273].



In tanti rami già erasi variato il vivere monastico,
che Innocenzo III decretò non se ne introducessero altri:
eppure sotto di lui nacquero due Ordini che eclissarono
i precedenti, i frati Minori e i frati Predicatori.



Alla moglie di Pier Bernardone, agiato negoziante
d’Assisi, un angelo comandò andasse a partorire sulle
paglie d’una stalla (1182). Ivi nacque Giovanni, il quale, condotto
in Francia da suo padre, s’addestrò sì bene nella
lingua di là, che ne trasse il soprannome di Francesco.
Balioso, vivace, gajo compagnone, buon poeta fino ai
venticinque anni, allora consente alla chiamata di Dio,
e va e vende le sue merci a Foligno, porta i denari a
un prete, e perchè questo ricusa riceverli, li getta dalla
finestra. Il padre, che da buon massajo computava la
bontà coll’abachino, lo crede scemo della mente, e
trattolo al vescovo, lo fa interdire. Giubilante, Francesco
si spoglia nudo nato, se non che il vescovo gli getta
addosso il proprio mantello; e rinunziato alla famiglia,
fa adottarsi da un pitocco, veste cenci, e comincia ad

esalare in prediche l’esuberanza interna della carità,
per la quale si lusinga di conquistare il mondo colla
predicazione popolare.



A Bernardo cittadino d’Assisi, suo primo discepolo,
che gli chiedeva se abbandonare il mondo, rispose: — Chiedilo
a Dio». Aperto il vangelo a caso, vi legge:
Se vuoi esser perfetto, vendi quanto hai, e dallo ai poveri;
lo riapre, e trova: Non portate in viaggio oro
nè argento nè bisaccia nè tunica o sandali o bastone. — Questo
io cerco, questo desidero di cuore, quest’è
la regola mia», esclama Francesco, e gitta quanto gli
restava, eccetto una tunica col cappuccio e una corda
a cintura. Così nel mondo inebbriato di ricchezze e piaceri,
esce predicando la povertà; nel mondo dell’ira,
delle superbie, delle guerre, d’Ezelino e di Federico II,
va a bandir l’amore; e attiratisi undici compagni, si
sottomette con loro a rigide penitenze e a povertà così
assoluta, da non considerare suo nè l’abito tampoco o
i libri. Dai Benedettini impetrò una cappelletta nel
piano d’Assisi, che fu detta la Porziuncula, e rifabbricatala (1208),
vi pose i fondamenti del suo Ordine, che per
umiltà intitolò dei Frati Minori, eleggendo di stare fra
poveri, malati, lebbrosi, lavorar per vivere, e mendicare.



Rinnegata affatto la propria volontà, Francesco diceva: — Beato
il servo il quale non si tien migliore
quand’è dagli uomini esaltato che quand’è preso a
vile; perchè l’uomo è quel ch’egli è avanti a Dio, e
nulla più». All’amor suo non bastando abbracciare tutti
gli uomini, lo estende ad ogni creatura; e va per le foreste
cantando, e invitando gli uccelli, che chiama fratelli
suoi, perchè celebrino seco il Creatore; prega le
rondini sue sorelle a cessare il pigolìo mentre predica;
e sorelle son le mosche, e sorella la cenere[274]. Una

cicala canta? gli è stimolo a lodare Iddio; alle formiche
rimprovera di mostrarsi troppo sollecite dell’avvenire;
storna dal cammino il verme che può esservi
calpestato; porta miele alle api nell’inverno; salva le
lepri e le tortore inseguite; vende il mantello per riscattare
una pecora dal macellajo; il giorno di Natale
voleva si porgesse miglior nutrimento all’asino e al
bue; anche biade, vigne, sassi, selve, quanto han di
bello i campi e gli elementi, per lui sono eccitamenti
ad amar Dio; nell’orticello d’ogni convento da’ suoi
dovea riservarsi un quadro a’ più bei fiori, per lodarne
il Signore[275].



La piena di questo affetto espandea Francesco in
poesie, originali come lui stesso, ove niuna reminiscenza
d’antichità, ma viva effusione di cuore, impeti
d’amore infinito[276]: fu dei primi ad usar nelle laudi la

lingua volgare; e frà Pacifico, suo allievo, meritò la
laurea poetica da Federico II.



Vedendo moltiplicati i Minori, Francesco pensò dettarne
la regola; e stando sopra tale pensiero, ecco la
notte gli pare aver raccolto tre bricciole di pane, e doverle
distribuire a una turba di frati famelici. E temeva
non gli andassero perdute fra le mani, quando una
voce gli gridò: — «Fanne un’ostia, e danne a chiunque
vuole cibo». Fece, e chi non ricevea devotamente
quella particella, coprivasi di lebbra. Narrò Francesco
la visione ai fratelli senza intenderne il senso; ma il
giorno dappoi, mentre pregava, una voce dal cielo gli
disse: «Francesco, le bricciole di pane sono le parole
del vangelo, l’ostia è la regola, lebbra l’iniquità».



Ritiratosi dunque con due compagni s’un monte,
digiunando a pane e acqua, fe scrivere la sua regola
secondo il divino spirito gli dettava entro. Essa comincia: — La

regola de’ Frati Minori è d’osservare il
vangelo, vivendo in obbedienza senza nulla di proprio
e in castità». Chi v’entrasse dovea vendere ogni aver
suo a profitto de’ poveri, e subire un anno di prove rigorose
prima di proferire i voti. Tutti essendo frati
minori, gareggiavano d’umiltà, e lavavansi i piedi un
all’altro: i superiori chiamavansi servi: chi sa un mestiere,
può esercitarlo per guadagnare il vitto; chi no,
vada alla busca, ma non di denaro. Neppur l’Ordine
può possedere altro che il puro necessario. Prendano
in ispecial cura gli esuli, i mendicanti, i lebbrosi. Chi
stando ammalato s’impazienta o sollecita medicine, è
indegno del titolo di frate, perchè mostra maggior cura
del corpo che dell’anima. Non vedano femmine, e a
queste predichino sempre la penitenza: che se alcuno
pecca in esse, venga tosto cacciato. In viaggio rechino
l’abito e null’altro, nè tampoco il bastone; e se diano
nei ladri, si lascino spogliare. Non predichi chi non vi
sia autorizzato; e prometta insegnar la dottrina della
Chiesa senza formole di scienza profana, senza cercare
suffragi. Un generale, eletto da tutti i membri, risiede a
Roma, assistito da un consiglio, e da esso dipendono i
provinciali e i priori. Ai capitoli generali prendono
parte i capi di ciascuna provincia, i priori e i deputati
dei monaci di ciascun convento. Ogni comunità tiene
capitolo una volta l’anno: i superiori d’Italia si congregano
ogn’anno, e ogni tre quelli di là dall’alpe e
dal mare.



Francesco si presentò al papa chiedendo la conferma
del suo Ordine, cioè il diritto di predicare, mendicare
e non posseder nulla. Innocenzo III fu d’avviso che l’assunto
trascendesse le forze d’uomini: quand’ecco in
visione parvegli la chiesa di San Giovanni Laterano barcollare,
minacciando rovina; e sorreggerla due uomini,
un italiano ed uno spagnuolo, Francesco d’Assisi e Domenico

Gusman. Pertanto approvò l’Ordine solennemente
nel IV concilio di Laterano (1215).



Chiara, nobil donna d’Assisi, tocca all’esempio ed ai
sermoni di Francesco, abbandona il mondo (1212) e istituisce
le povere donne Clarisse, colla regola stessa. Non sapea
Francesco risolvere qual fosse meglio, la preghiera o
la predicazione; e Chiara e frà Silvestro il persuadono
a quest’ultima, ond’egli compare a Roma ballonzando
per gioja, e chiede al papa licenza d’andare apostolando
in traccia di conversioni e del martirio. E va
per la Spagna, la Barberia, l’Egitto; crociata incruenta,
ove grido di guerra era La pace sia con voi. In Africa
arrivò mentre i Crociati osteggiavano Damiata (1219); e presentatosi
a Melik el-Kamel (Meledino), gli espose il vangelo,
sfidò i dottori di quella legge, s’offerse di saltare
in un rogo divampante per dimostrare la verità della
sua dottrina. Melik l’ascoltò, e rimandollo senza nè la
conversione nè il martirio.



A’ suoi che inviava a predicare, Francesco diceva: — In
nome del Signore camminate due a due con
umiltà e modestia; in particolare con esattissimo silenzio
dal mattino fino a terza, pregando Dio nel vostro
cuore. Fra voi non parole oziose e inutili: ed anche
per via comportatevi umili e modesti, come foste in
un romitaggio o nella vostra cella; imperciocchè, in
qualunque parte siamo, è sempre con noi la nostra
cella, che è il corpo nostro fratello, essendo l’anima
nostra il romito che dimora in questa cella, per pregare
e pensare a Dio. Perciò, se l’anima non istà in riposo
in questa cella, la cella esteriore nulla serve ai religiosi.
Sia tale la vostra condotta in mezzo alla gente, che
qualunque vi vedrà o ascolterà, lodi il celeste Padre.
Annunziate la pace a tutti; ma abbiatela nel cuore come
nella bocca, anzi più. Non porgete occasione di collera
o di scandalo, ma colla vostra mansuetudine fate che

ognuno inclini alla bontà, alla pace, alla concordia. Noi
siamo chiamati per guarire i feriti e richiamare gli
erranti; molti vi sembreranno figli del diavolo, che
saranno un giorno discepoli di Gesù».



Questi frati erano membri d’una repubblica che avea
per sede il mondo, per cittadino chiunque ne adottava
le rigide virtù: e scalzi, col vestire dei poveri d’allora,
coll’idioma dei vulghi, diffondeansi per tutto, al popolo
parlando come esso vuol gli si parli, con forza, con
drammatica, e fino con vulgarità, destando al pianto e
al riso col ridere e piangere essi stessi, affrontando e
provocando i tormenti come le beffe. Egli medesimo,
il santo fondatore, se mai talvolta rompesse il digiuno,
volea lo strascinassero per le vie, battendolo e gridandogli
dietro: — Ve’ ve’ il ghiottone che s’impingua
di carne di polli senza che voi lo sappiate». A Natale
predicava in una vera stalla, ove il presepio e il fieno
e l’asino e il bue; e nel pronunziare Betlemme, belava
come un pecorino; e nel nominare Gesù, leccavasi le
labbra, quasi ne sentisse dolcezza. Poi alla sera di sua
vita portava le stigmate delle piaghe di Cristo impresse
sul proprio corpo.



L’uomo stesso gittava il balsamo della sua parola
sopra gli spiriti inveleniti. Udito stare in cagnesco i
magistrati e il vescovo d’Assisi, mandò i suoi fratelli a
cantare al vescovado il suo cantico del Sole, al quale
aggiunse allora le parole: Lodato sia il Signore in
quelli che perdonano per amor suo, e sopportano patimenti
e tribolazioni. Beati quelli che perseverano nella
pace, perchè saranno coronati dall’Altissimo». Tanto
bastò per mitigare gli sdegni. — Il dì dell’Assunta del
1220 (scrive Tommaso arcidiacono di Spalatro), stando
io agli studj a Bologna, vidi Francesco predicare sulla
piazza davanti al pubblico palazzo, dove tutta quasi la
città era raccolta. E fu esordio al suo predicare Angeli,

uomini e demonj; e di questi spiriti tanto bene propose,
che a molti letterati ivi presenti recò non poca
meraviglia un parlare sì giusto di persona idiota. E
tutto il contesto del suo ragionare tendeva ad estinguere
le nimicizie, e far accordi di pace. Sordido d’abiti,
spregevole d’aspetto, di faccia abjetta, pure Iddio aggiunse
tanta efficacia alle parole di lui, che molte tribù
di nobili, fra cui inumana rabbia d’inveterate nimicizie
aveva infuriato con molta effusione di sangue, vennero
ridotte a consiglio di pace»[277].



Così il padre serafico seguì fino ai quarantaquattro
anni, allorchè morì. Per la sua Porziuncola invocò dal
cielo e dal pontefice un’indulgenza, a lucrar la quale
non fosse mestieri di veruna offerta. E quando ogni
2 d’agosto essa è proclamata nell’ora solenne dell’apparizione
di Maria, una folla sterminata accorre da quei
fortunati contorni ad implorare l’effusione della grazia
gratuita. E noi, che non sappiamo pellegrinare soltanto
alla zazzera di Voltaire e all’isoletta di Rousseau, cercammo
commossi le colline e i laghi attorno a quella
deliziosa vallata, piena di tante benevole memorie; e
nel maestoso tempio di Maria degli Angeli, eretto
sopra quell’umile cella, monumento alla povertà fra i
tanti consacrati alla forza e al fasto, meditammo compunti
quanta santità ne uscisse, quanta potenza.



Alla povertà stettero fedeli i suoi: al papa, che la
esortava ad assicurare la sussistenza del suo Ordine
coll’acquistare beni sodi, e offriva assolverla dal voto,
santa Chiara rispose: — Non domando altra assoluzione
che de’ miei peccati»: sant’Antonio i doni offertigli
da Ezelino rifiutò costantemente, dicendo non volere
dei frutti del peccato: frà Egidio, per vivere in
Roma, andava a far legna e venderla: gli altri campavano

accattando, e dappertutto erano accolti a suon di
campane e rami d’ulivi. E perchè mai gli Ordini mendicanti
esercitarono maggior potenza degli altri sul
popolo? perchè con esso divideano il pane quotidiano;
perchè il popolo rispetta un’indipendenza acquistata
con sacrifizj volontari.



Affine di più addentro insinuarsi nella società, oltre i
professi e i frati laici, v’ebbe un terz’ordine, cui poteva
aggregarsi qualunque secolare per via di certe devote
pratiche volesse partecipare ai tesori delle preghiere
senza abbandonare il mondo, senza cessare d’essere
moglie, padre, vescovo, cavaliere, pontefice. Quattro
le condizioni: restituire ogni mal tolto, riconciliarsi col
prossimo, osservare i comandamenti di Dio e della
Chiesa, le donne abbiano il consenso del marito; e
perchè non vi fosse altro legame che il libero volere,
si ammonivano gli adepti che l’osservanza della regola
non obbligava sotto pena di peccato mortale. Sbandito
il lusso e la cupidigia del guadagno, non teatri, non
festini; a prevenire i litigi, ciascuno abbia preparato il
suo testamento; le differenze fra loro si compongano,
se no volgansi ai giudici naturali, non a fòri privilegiati;
non diano mai giuramenti, che rendano ligi ad
un uomo o ad una fazione; non portino armi che per
difendere la Chiesa, la fede, la patria[278]. Oh, Francesco
mostrava ben conoscere come le riforme devono
cominciare dalla vita domestica, dalla famiglia.



Contemporaneamente Domenico Gusman, illustre castigliano,
assetato di dolori e d’amore, introdusse il
nuovo ordine de’ Predicatori (1216), destinato alla scienza divina
e all’apostolato. Qui pure tutte le cariche erano
elettive, obbligo la povertà: e al santo istitutore in

Bologna, ove morì (1221), fu posta un’urna fregiata nel più
bel modo che sapessero frà Guglielmo, Nicola di Pisa,
Nicola di Bari, Alfonso Lombardi; indi un tempio
magnificentissimo.



Appena quattro anni dopo l’approvazione, Francesco
radunò il primo capitolo detto delle stuoje perchè fu
in campo aperto sotto trabacche, ov’erano cinquemila
frati della sola Italia, e da cinquecento novizj si presentarono:
poi crebbero tanto, che, malgrado mezza
Europa perduta per la Riforma, dicono alla rivoluzione
francese sommassero a cenquindici mila, in settemila
conventi, suddivisi fra molte regole e riforme. Anche
i Domenicani si diffusero rapidamente; a Siena nel
1219 si posero nello spedale della Maddalena, finchè
nel 27 i Malavolti li regalarono d’un terreno per fabbricare
quel sontuoso convento; a Milano nello spedale
de’ pellegrini a San Barnaba il 1218; e presto ebber
fabbricate le chiese di Santa Maria Novella in Firenze,
di Santa Maria sopra Minerva in Roma, di San Giovanni
e Paolo in Venezia, di San Nicolò in Treviso, di San
Domenico a Napoli, a Prato, a Pistoja, di Santa Caterina
a Pisa, delle Grazie a Milano, ed altre, segnalate
per ricca semplicità, e per lo più architettate da frati.



Fin dal principio i due Ordini destarono meraviglia
e simpatia nei migliori[279], e in folla attrassero pii ed
illustri proseliti. A Domenico s’unisce Nicola Pulla di
Giovenazzo appena uditolo a Bologna, e l’accompagna
e seconda sempre, finchè, operati gran frutti di santità,
muore a Perugia: a lui Renoldo da Sant’Egidio, professore

di scienza canonica a Parigi; il medico Rolando
di Cremona, che da capo della scuola bolognese passa
a professare la teologia nella parigina; il Moneta, famoso
maestro d’arti; frà Ristoro e frà Sisto, architetti
de’ migliori; frà Cavalca, frà Jacopo Passavanti, frà
Giordano da Pisa, dei primi prosatori italiani; i sommi
pittori frà Angelico e frà Bartolomeo; indi Vincenzo
da Beauvais l’enciclopedista; i cardinali Ugo Saint-Cher
ed Enrico da Susa, autori d’una Concordanza della
Bibbia e di una Somma aurata; e Tommaso d’Aquino,
il maggior filosofo del medio evo.



Con Francesco si arruolano Pacifico poeta laureato,
Egidio portento di semplice sapienza, Giovanni da
Pinna nel Fermano, Giovanni da Cortona, Benvenuto
d’Ancona poi vescovo d’Osimo, altri ed altri: più tardi
ne cinsero il cordone il gran teologo Scoto, il gran
mistico san Bonaventura, Ruggero Bacone ravvivatore
delle scienze sperimentali. Mogli e figlie di re vestono
quell’abito; Margherita, scandalo di Cortona, diviene
specchio di penitenza; Rosa da Viterbo, in diciassette
anni appena di vita, merita le persecuzioni di Federico
II e l’ammirazione del popolo, il quale diceva che
la pietra da cui essa gli predicava si alzasse da terra, e
che il cadavere della beata si conservasse incorrotto
fin da un incendio.



Que’ frati andavano a diffondere la pace, e spandere
la rugiada della Grazia sovra le moltitudini, avendo per
unica rettorica una fede inconcussa e universale, e lo
accettare tuttociò che servisse all’edificazione. Le prediche
morali e dogmatiche d’alcuni di essi conservateci,
evidentemente non sono che tessere d’aridezza scolastica;
nè può render ragione della portentosa loro efficacia
chi non le immagini rivestite d’una parola animatissima,
e dirette a un uditorio che non vi portava la
critica ma la convinzione. Poveri, penitenti, amici del

popolo e contraddittori dei tiranni, specchi di bontà e
di dottrina, ecco perchè gli ordini de’ Minori e de’ Predicatori
tanto poterono, e divennero il più valido sostegno
della santa Sede. Dovunque si trovassero, poteano
essi confessare e predicare, anzi ogni curato
dovea ceder loro il pulpito; il popolo volonteroso gli
udiva, li consultava, dividea con essi il pane dalla Provvidenza
compartito; e quegli atti di astinenza e di
abnegazione toccavano gli uomini, che riconoscono
l’amore nel sagrifizio, e la virtù nell’amore.



Le anime non volgari trovavansi obbligate a scegliere
fra due strade: o nel mondo procelloso farsi
largo colla fierezza e la perfidia; o voltargli le spalle,
rinnegandone la vanità e le opinioni. I primi diventavano
Ezelino, Salinguerra, Buoso da Dovara; gli altri
Francesco, frà Pacifico, Antonio da Padova, gente che
assumeva tutti i pesi del clero senza i vantaggi, e che
anzi coll’umiltà e povertà sua faceva contrasto alle
pompe e all’orgoglio di quello, una delle piaghe della
società d’allora, ed uno dei più forti appigli per gli
eretici.



Quest’antitesi dei caratteri si manifesta ben anche
nelle fabbriche d’allora: da un lato castelli, fortezze di
baroni e principi, sgomento de’ popoli; dall’altro badie
e monasteri, preparati al pellegrino, al soffrente, alle
anime che han bisogno d’amare, di giovare, di pregare.
Collo spirito di devozione e beneficenza viveva
ne’ monaci il sentimento del bello, onde sceglievano
situazioni ove l’anima, estatica nella contemplazione
della natura, elevasi a benedire chi la creò. A venti
miglia di Firenze, nella romantica valle dell’Arno superiore,
tra magnifiche abetine sorge Vallombrosa, e
nell’altura l’eremo del Paradisino, dal quale la vista,
spaziando per immenso orizzonte, si perde negli interminabili
fiotti del Mediterraneo. Qual potevano i monaci

scegliere più opportuno asilo per riposare dalle tempeste
della società, e prepararsi ai casti godimenti della
vita interiore? Se di colà tu risali verso le sorgenti
dell’Arno, per entro il fertile Casentino eccoti Camaldoli,
ricovero di San Romualdo da Ravenna, e culla
d’un altro Ordine. Donde pure elevandoti alla schiena
degli Appennini, giunto sul poggio agli Scali, trovi il
Sacro Eremo, che par veramente inviti l’uomo a lodare
il Creatore delle meraviglie che profuse sopra questa
Italia, della quale puoi di lassù vedere i due pendii scendere,
ridenti di diversa bellezza, a bagnarsi nel Mediterraneo
e nell’Adriatico. Nè molto avrai a viaggiare
per giungere all’Alvernia, il devoto ritiro di san Francesco,
posto anch’esso in vetta d’un monte, che incanterebbe
se già non si fossero veduti gli altri due. In
questi amenissimi soggiorni si raccoglievano quegl’ingenui
ammiratori di Dio, e mentre il mondo dilagava
di fraterno sangue, essi passavano i giorni nella contemplazione
del bello, nella ricerca del vero, nella pratica
del buono.



In un altro uffizio s’adoperarono vivamente i nuovi
frati, qual fu di combattere colla parola gli eretici,
farli ricredenti, o castigarli. Perocchè, sebbene il genio
europeo non s’ingolfasse in sottigliezze e sofisterie come
l’orientale, pure anche qui, e precisamente in Italia,
tratto tratto scoprivansi degli eretici; e forse una tradizione
di siffatti non fu mai interrotta fin dai Gnostici e
dai Manichei dei primi tempi. A mezzo il secolo ix,
Pietro vescovo di Padova trovò nella sua diocesi una
setta che ghiribizzava sulla Redenzione, e che solo
cinquant’anni dopo fu dissipata dal vescovo Gozelino.
Nel Mille, a Ravenna un Vitgardo fondava non so quali
delirj sopra Orazio, Virgilio, Giovenale. Eriberto, il
famoso arcivescovo di Milano, seppe che alcuni eretici
tenevano convegni nel castello di Monforte presso Asti,

e citatone uno di nome Gerardo, l’esaminò sulla sua
fede: — Noi tutti (rispose) osserviamo la castità benchè
ammogliati; non mangiamo carne, digiuniamo strettamente,
leggiamo ogni giorno la Bibbia, molto preghiamo,
e i nostri maggiori s’alternano dì e notte
orando. I beni consideriamo come comuni; e il morir
nelle pene ci è dolce per isfuggire i castighi eterni.
Crediamo nel Padre, nel Figliuolo e nello Spirito Santo,
che hanno la facoltà di sciogliere e legare: e il Padre
è l’eterno, in cui e per cui tutte le cose sono; il Figliuolo
è lo spirito dell’uomo, cui Iddio amò; lo Spirito
Santo è l’intelletto delle scienze divine, dal quale tutte
le cose sono regolate. Non riconosciamo il vescovo di
Roma o verun altro, ma un solo che ogni giorno visita
i nostri fratelli per tutto il mondo e gli illumina; e
quand’è mandato da Dio, presso lui è a trovare il perdono
de’ peccati»[280]. Sembrò pericolosa quest’eresia
al vescovo, tanto che menò contro Asti i suoi vassalli,
e presi per forza i miscredenti, nè potendo indurli a
ritrattarsi, li mandò al fuoco, ch’essi subirono come
un martirio.



Le opinioni ebbero viva scossa dalla lotta fra gl’imperatori
e i pontefici, e l’opposizione a questi risolvevasi
in eresia, e ad ogni modo scassinava l’autorità. Poi
lo spirito di controversia, introdotto dalla logica scolastica
e dalla giurisprudenza, recò spesso ad opporre
alla credenza comune l’individuale sentimento; e si mescolarono
di bel nuovo i dogmi cogli atti, la quistione
religiosa colla sociale.



Pietro Valdo, mercante di Lione aliquantulum literatus,
venduti gli averi suoi come poi fece san Francesco,
si eresse riformatore de’ costumi come questo,
ma non sottoponendo la propria alla volontà della

Chiesa, anzi asserendo questa avere traviato dal vangelo
e volersi richiamarla alla semplicità primitiva: a
che il lusso del culto, la ricchezza dei preti, la potenza
temporale de’ papi? povera umiltà come nei primi
tempi. Perciò i suoi seguaci si dissero Poveri di Lione,
e Catari cioè puri, e tanto erano persuasi di non uscire
dal vero, che chiesero al pontefice la permissione di
predicare[281]: ma ben tosto negarono l’autorità del
papa, e dietro a ciò il purgatorio, l’invocazione dei
santi, altri dogmi cardinali; proclamarono fosse libera
anche ai laici la predicazione.



Come mai, sotto un Dio buono, tanti mali opprimano

il mondo, è problema che tormentò e tormenterà i
pensatori di tutte le generazioni. Col supporre un altro
principio autor del male, lo scioglievano i Manichei, i
quali, vinti fin dai tempi di sant’Agostino, sopravivevano
però in Oriente, e coi varj nomi di Patarini, Bulgari,
Pauliciani si propagarono in Europa e primamente
a Milano. Quivi ebbero per vescovo un tal Marco,
stato ordinato in Bulgaria, e che presedeva alla Lombardia,
alla Marca e alla Toscana. Essendovi comparso
un altro papa per nome Niceta, riprovò l’ordine della
Bulgaria, e Marco ricevette quel della Drungaria, cioè
di Traù (Tragurium) in Croazia[282]. A Milano, distingueano

i Catari vecchi, venuti di Dalmazia, Croazia e
Bulgaria, cresciuti singolarmente quando il Barbarossa
li favoriva per far onta a papa Alessandro; e i nuovi,
usciti circa il 1176 di Francia, che sarebbero i Valdesi.



Questi si erano molto diffusi tra le Alpi, ma viepiù
nella Linguadoca, fra il Rodano, la Garonna e il Mediterraneo,
paese più dirozzato della restante Gallia, e
dove le città, memori o fors’anche avendo conservato
gli avanzi delle istituzioni municipali romane, eransi
costituite a comune, con una specie d’eguaglianza fra
nobili e mercanti, opportuna all’incremento della civiltà;
sicchè vi si erano svolti e grazia d’immaginazione
e gusto delle arti e dei piaceri dilicati: colà prima
s’intesero versi nelle lingue nuove, sulla mandòla dell’elegante
trovadore, che vagava pei castelli cantando
l’amore e le prodezze, o satireggiando i magnati e i
preti. E perchè in Alby, città principale, primamente
furono tolti a perseguitare, vennero chiamati Albigesi.



Non è facile sapere appunto i loro dogmi, o se avessero
un fondo comune, sotto l’infinita varietà che è
propria dell’errore. Un libro depositario di loro credenze

non ebbero: in coloro che li confutano e negli
storici che raccolsero dal vulgo, li troviamo imputati
di colpe le più contraddittorie; or proclamando creatore
Iddio, ora il demonio; or facendo Iddio materiale,
ora riducendo Cristo a ombra e null’altro: chi li fa
ammettere alla fede tutti i mortali, chi escludere le
donne dall’eterna felicità; chi semplificare il culto, chi
ordinare cento genuflessioni il giorno; chi licenziare
alle voluttà più grossolane, chi riprovare persino il matrimonio[283].
Impugnata l’autorità, e ridotti alla ragione
individuale, doveano necessariamente variare in
infinito: e frà Stefano di Bellavilla racconta che sette
vescovi di credenza diversa si adunarono in una cattedrale
di Lombardia, per accordarsi sui punti di loro
fede; ma, non che riuscire, si separarono scomunicandosi
reciprocamente.



Tre sêtte primeggiavano quivi, i Catari, i Concorezzj,

i Bagnolesi. I Catari, che si dicevano anche Albanesi
(corrotto probabilmente da Albigesi), venivano suddivisi
in due parzialità: alla prima era vescovo Balansinanza
veronese, all’altra Giovanni di Lugio bergamasco.
Oltre le credenze comuni che sopra noverammo, i primi
dicevano che un angelo avesse portato il corpo di Gesù
Cristo nell’utero di Maria, senza ch’ella v’avesse parte;
solo in apparenza il Messia esser nato, vissuto, morto,
risorto; i patriarchi essere stati ministri del demonio;
il mondo eterno. Gli altri tenevano che le creature fossero
state formate quali dal buono, quali dal tristo principio,
ma ab eterno; che la creazione, la redenzione, i
miracoli erano accaduti in un altro mondo, affatto diverso
dal nostro; Dio non essere onnipotente, perchè
nelle opere sue può venir contrariato dal principio a sè
opposto; Cristo aver potuto peccare. — I Concorezzj
(probabilmente così chiamati da Concorezzo, borgata
presso Monza) ammettono un principio unico; aver Dio
creato gli angeli e gli elementi; ma l’angelo ribellato
e divenuto demonio formò l’uomo e quest’universo
visibile; Cristo fu di natura angelica. I Bagnolesi (denominati
dal Bagnolo di Piemonte o da quello di Provenza)
volevano le anime fossero state create da Dio
prima del mondo, e allora avessero peccato; la beata
Vergine fosse un angelo; e Cristo avesse bensì assunto
corpo umano per patire, ma non l’avesse già glorificato,
anzi deposto all’ascensione.



Frà Ranerio Saccone distingue sedici chiese di Catari
in Lombardia: degli Albanesi, che stanno principalmente
a Verona, e sono cinquecento; de’ Concorezzj,
che fra tutta Lombardia sommeranno a un migliajo e
mezzo; de’ Bagnolesi sparsi a Mantova, Milano, nella
Romagnola, in non più di ducento; la chiesa della
Marca, che saranno cento; altrettanto in quelle di Toscana
e di Spoleto; un cencinquanta della chiesa di

Francia, dimoranti a Verona e per Lombardia; ducento
delle chiese di Tolosa, di Alby, di Carcassona; cinquanta
di quelle di Latini e Greci in Costantinopoli; e cinquecento
delle altre di Schiavonia, Romania, Filadelfia,
Bulgaria. Ma questi quattromila (avverte l’autore) sono
da intendere per uomini perfetti; giacchè di credenti
ve n’ha senza numero.



Sembra fosse comune la credenza nei due principj,
ed al malvagio essere dovuto il mondo e il Vecchio Testamento.
Appoggiati all’Obedire oportet magis Deo
quam hominibus, si emancipavano d’ogni autorità terrena;
non papa, non vescovi, non canoni o decretali,
non dominio temporale dei preti; la Chiesa romana non
essere concilio sacro, ma congrega di malignanti; non
darsi risurrezione della carne, ridevole la distinzione
dei peccati in veniali e mortali, prestigi del diavolo i
miracoli; non doversi adorare la croce, simbolo d’obbrobrio;
per niuna cosa giurare; nè esser diritto ai
magistrati d’infliggere pena corporale. Quanto ai riti,
repudiavano l’estrema unzione, il purgatorio e di conseguenza
i suffragi pei morti, l’intercessione dei santi e
l’Ave Maria; per il matrimonio bastare il consenso
de’ contraenti, senz’uopo di benedizione; non valere il
battesimo amministrato agl’infanti; non discendere Dio
nell’ostia consacrata da un indegno; i sacramenti non
furono istituiti da Cristo, ma inventati dall’uomo.



Del sacramento dell’Ordine teneva luogo l’elezione dei
loro gerarchi, ch’erano disposti in quattro gradi: il
vescovo, il figliuolo maggiore, il figliuolo minore e il
diacono. Al vescovo spettava di preferenza l’imporre le
mani, frangere il pane, dir l’orazione: mancando lui,
suppliva il figliuolo maggiore, se no il minore o il diacono;
e in difetto, un semplice credente, e fin anche
una catara. I due figliuoli coadjuvavano al vescovo, visitavano
i fedeli, e in ogni città v’era un diacono per

ascoltare i peccati leggieri una volta al mese; il che dai
Lombardi (i quali ritennero la distinzione dei peccati
veniali) dicevasi caregare servitium. Il vescovo poi,
avanti morire, inaugurava a succedergli il figliuolo
maggiore imponendogli le mani.



Quotidianamente, allorchè sedevano a mangiar di brigata,
il maggiore fra i convitati sorgeva, e recatosi in
mano il pane ed il vino, proferiva Gratia domini nostri
Jesu Christi sit semper cum omnibus vobis, spezzava
quel pane, lo distribuiva, e quest’era la loro eucaristia.
Il giorno della cena del Signore, imbandivano
più solennemente; e il ministro, postosi ad un tavoliere,
su cui erano una coppa di vino ed una focaccia d’azimo,
diceva: — Preghiamo Dio ci perdoni i peccati per sua
misericordia, ed esaudisca alle nostre petizioni; e recitiamo
sette volte il Pater noster a onor di Dio e della
santissima Trinità». Tutti s’inginocchiano; orato, sorgono;
esso benedice il pane e il vino, frange quello,
dà mangiare e bere; e così è compiuto il sagrifizio.



Confessione non particolareggiata, ma uno recitava
a nome di tutti: — Confessiamo innanzi a Dio ed a voi,
che molto peccammo in opere, in parole, colla vista, col
pensiero, ecc.». In casi più solenni, il peccatore presentandosi
al cospetto di molti col vangelo sul petto proferiva: — Io
sono qui avanti a Dio ed a voi, per confessarmi
e chiamarmi in colpa di tutti i peccati che ho
sin ora commessi, e ricevere da voi la perdonanza».
Era assolto col posargli il vangelo sopra il capo. Se
un credente ricadesse, doveva confessarsene, e ricevere
di nuovo l’imposizione delle mani in privato. L’imposizione
delle mani, o consolamento, o battesimo spirituale,
era necessaria per rimettere il peccato mortale,
o comunicare lo spirito consolatore; e se uno dei perfetti
le imponga a un moribondo, e ripeta l’orazione
domenicale, quello va a sicura salvazione. Fu per opporsi

al consolamento de’ Patarini che il concilio Lateranense
IV ingiunse ai Cattolici di confessarsi almeno
una volta l’anno.



Frà Ranerio aggiunge che, data la consolazione al
moribondo, gli chiedevano se volesse in cielo andare
tra i martiri o tra i confessori: eleggeva i primi? lo
facevano strangolare da un sicario a ciò stipendiato; i
confessori? più non gli davano bere nè mangiare. Atrocità
gratuite, solite apporsi dall’ignoranza o dalla malignità
a tutte le congreghe secrete. E per vero non
c’è misfatto di cui non siansi tacciati i Patarini; essi
ladri, essi usuraj, essi sovrattutto carnali, con connubj
promiscui e contro natura; adulterio e incesto in qualsiasi
grado; non poter l’uomo peccare dall’umbilico in
giù, perchè il peccato origina dal cuore. Ma come credere
questa bacchica santificazione del libertinaggio,
quando altrove, e ne’ libri de’ loro stessi nemici, troviamo
che giudicavano peccato fino il commercio maritale,
imponeansi penose astinenze onde reprimere la
carne ribelle alla volontà ed opera del principio cattivo,
tre quaresime l’anno, perpetua astinenza da carni
e latte, replicati digiuni, iterate preghiere? e san Bernardo,
implacabile indagatore di loro colpe, dice: — Non
v’era cosa in apparenza più cristiana che i loro
discorsi, nè più lontana da ogni taccia che i costumi
loro»[284].



Non esitiamo a rifiutare per ispurie alcune professioni
di fede esibiteci da loro antagonisti, secondo le

quali gl’iniziati rinunziavano, non solo a tutte le sane
credenze della religione, ma ad ogni costume, pudore,
virtù. Ranerio, uno dei Consolati egli medesimo, indi
acerrimo loro persecutore, narra come per l’iniziazione,
adunati i credenti, il vescovo interrogasse il neofito: — Vuoi
tu renderti alla fede nostra?» Questo afferma,
s’inginocchia e pronuncia il Benedicite; al che il ministro
ripete tre volte — Dio ti benedica», sempre più
discostandosi dall’iniziato. Il quale soggiunge: — Pregate
Iddio mi faccia buon cristiano». L’interroga poi: — Ti
rendi a Dio ed al vangelo? Sì. — Prometti non
mangiar carne, ova, formaggio, nè altra cosa se non
d’acqua e di legno? (cioè pesci e frutte). Sì. — Non
mentirai? non giurerai? non ammazzerai, neppure
vitelli? non farai libidini nel tuo corpo? non andrai
scompagnato quando puoi avere compagni; non mangerai
da solo potendo aver commensali? non ti coricherai
senza brache e camicia? non lascerai la fede
per timore di fuoco, d’acqua o d’altro supplizio?»
Risposto che avesse il neofito a ciascuna domanda, l’universa
assemblea mettevasi ginocchione: il sacerdote
posava sopra il novizio il volume dei vangeli, e leggeva
il principio di quel di san Giovanni, poi lo baciava tre
volte: così facevano tutti gli altri, che egualmente si
davano l’uno all’altro la pace: indi veniva messo al
collo dell’iniziato un fil di lana e di lino, ch’e’ non
doveva levarsi giammai.



La colpa, onde più grave e concordemente sono rinfacciati
i Patarini, è l’ostinazione. Fra strazj e tormenti,
al cospetto di morte obbrobriosa, non che convertirsi,
più s’induravano, protestavansi innocenti, spiravano
cantando lodi al Signore, colla speranza di presto congiungersi
nel suo abbraccio. In Lombardia serbarono
memoria d’una fanciulla, di cui la bellezza e l’età mettevano
in tutti compassione; talchè, deliberati a salvarla,

vollero assistesse mentre padre, madre, fratelli venivano
consunti dalle fiamme, così sperando si sarebbe
per terrore convertita: ma no; poi ch’ebbe durato alquanto
lo spettacolo atroce, si svincola dalle braccia
de’ suoi manigoldi, e corre a precipitarsi nelle fiamme,
e confonde l’ultimo suo anelito con quello dei
parenti[285].



La più grave urgenza di queste eresie era la guerra
che portavano alla Chiesa esteriore, scassinando i dogmi
inerenti all’unità del sacerdozio, per costituire società
religiose speciali. Pur troppo i loro attacchi trovavano
appiglio nello scarmigliato vivere del clero, di cui
e predicatori e poeti si accordano nell’attestare la
depravazione.



Agli errori la Chiesa oppose da principio i rimedj
che a lei convengono, riformare i suoi, ammonire o
scomunicare i dissenzienti, e vi drizzò lo zelo principalmente
dei nuovi frati: poi si valse anche di mezzi
mondani e del braccio secolare. Che la società pagana
non tollerasse le religioni diverse è attestato, non fosse
altro, dalle migliaja di martiri. I padri della Chiesa
proclamarono la libertà delle credenze, finchè la loro
fu perseguitata; ma come, prevalsa questa, videro gli
eretici turbarla, argomentarono che il reprimere gli
errori fosse diritto e difesa legittima contro della persecuzione
e della seduzione. Se la Chiesa è unica depositaria
e interprete della verità, e in essa sola vi è
salute, non dovrà con ogni modo opporsi alla propagazione
dell’errore? Gl’imperatori di Roma cristiani,
memori di quanto univano in sè i due poteri quali capi
dello Stato e supremi pontefici, credettero che la legge
dovesse, come i beni e la persona, così tutelare le
credenze e il culto; e moltiplicarono decreti in tal

proposito[286]; diverse pene comminando, di rado la
morte, perchè vi si opponevano i vescovi: a questi era
affidato il decidere se un’opinione fosse ereticale; la
cognizione del fatto e la sentenza spettavano al magistrato
secolare.



Così procedette la cosa nel declino dell’Impero Occidentale;
così continuò in Oriente: ma fra noi, dopo
l’invasione, se accadesse di punire un trasgressore
delle leggi ecclesiastiche, i vescovi usavano quell’autorità
mista di sacro e di secolare, che vedemmo ad
essi attribuita. Talvolta ancora, considerandosi l’eresia
come politica disobbedienza, procedeasi colla forza,
siccome dicemmo di Eriberto arcivescovo di Milano.



Ridesto il diritto romano, come alla tirannia, così
vi si trovò appoggio alle persecuzioni contro i miscredenti,
poco ricordando che la legge d’amore aveva
abolita quella fiera legalità. Ottone III poneva Gazari e
Patarini al bando dell’Impero e a gravi castighi. Federico
Barbarossa, tenuto congresso a Verona con papa
Lucio III, ordinò ai vescovi d’informarsi delle persone
sospette d’eresia, e distinguere gli accusati, i convinti,
i pentiti, i ricaduti; quelli convinti d’eresia sieno spogliati
dei benefizj se religiosi e abbandonati al braccio
secolare; i sospetti si purghino, ma se ricadono, vengano
puniti senz’altro. Sgomentato dal vedere i Valdesi
distendersi fra le Alpi, Giacomo vescovo di Torino pensò
reprimerli anche col braccio secolare; laonde da Ottone
IV ottenne ampia facoltà di espellerli dalla sua
diocesi[287]. Indi Federico II al tempo della sua coronazione

fulminò pene temporali contro gli eretici, e le
ripetè da Padova con quattro editti, ove, «usando la
spada che Dio gli ha concesso contro i nemici della
fede», vuole che i molti eretici ond’è singolarmente
infetta la Lombardia, sieno presi dai vescovi e dati
alle fiamme ultrici, o privati della lingua[288].







È questa la prima legge di morte contro i miscredenti:
egli stesso poi nelle Costituzioni del regno di
Sicilia ne pose un’altra, lamentandosi che dalla Lombardia,
ove n’era il semenzajo, i Patarini fossero largamente
penetrati in Roma e perfino nella Sicilia[289],
e a perseguitarli spedì l’arcivescovo di Reggio e il
maresciallo Ricardo di Principato.







Sull’esempio e coll’autorità dei decreti imperiali, le
varie città fecero statuti contro gli eretici: il senatore
di Roma giurava non usare indulgenza ai Patarini, o
incorrerebbe la pena di ducento marchi d’argento: in
Milano fu posto che qualunque persona a sua libera
voluntate potesse prendere ciascuno heretico; item
che le case dove eran ritrovati si dovessero rovinare,
e li beni che in esse si ritrovavano fossero pubblicati[290].
L’arcivescovo Enrico di Settala, allora istituito
inquisitore, jugulavit hæreses, come lo loda il suo
epitafio; ma i cittadini lo discacciarono. Resta ancora
in Milano la statua equestre di Oldrado da Trezzeno
podestà, lodato nell’iscrizione perchè Catharos ut debuit
uxit[291].



Nè per questo cessavano gli eretici, e da Tolosa,
Roma de’ Patarini, spargeano missionarj. L’armi spirituali
essendo uscite indarno, Enrico cardinale vescovo
di Albano implorò il braccio laico, e menato un esercito
ad estirpar l’errore, mandò a ferro e a fuoco la
Linguadoca. Innocenzo III, appena unto papa, divisò i
modi di svellere quei bronchi dalla vigna di Cristo, e
spedì monaci a predicare (1205), esortando i principi a secondarli;
e quando Ranerio e Guido inquisitori avessero
scomunicato uno, i signori doveano confiscargli i beni
e sbandirlo, e far peggio a chi resistesse. Di qui cominciò
la crociata contro gli Albigesi, che non è da
questo luogo il raccontare, ma dove sotto l’apparenza
religiosa dibatteasi la nazionalità, giacchè la Francia,
per ottenere quell’unità che tanti desidererebbero a
qualsiasi costo anche per l’Italia, volle sottomettere la

Provenza e la Linguadoca, che come romane repugnavano
dalle ordinanze germaniche, prevalse nel paese
settentrionale (1208). La spedizione fu accompagnata da tutti
gli orrori delle guerre civili; ma solo gli adulatori del
potere secolare poteano versarne ogni colpa sul papa
e sulla religione. Oggimai la storia accertò che Innocenzo,
mal informato delle iniquità commesse da ambe
le parti, non avea mai cessato di predicar pace e moderazione,
e dopo la vittoria spedì legato a-latere il
cardinale Pietro di Benevento, perchè riconciliasse
colla Chiesa gli scomunicati, e riducesse Tolosa a repubblica
indipendente, purchè convertita; assolse i capi
della insurrezione, e al figlio di Raimondo da Tolosa,
condottiero della guerra, prodigò consolazioni, assegnò
il contado Venesino, Beaucaire e la Provenza, e ripeteva: — Abbi
pazienza fino al nuovo concilio».



Sotto i suoi successori la guerra fu proseguita colla
ferocia delle guerre nazionali, finchè la Provenza restò
sottoposta affatto al re di Francia. Questo era san Luigi,
e al nuovo acquisto volle accomunare i provvedimenti
che contro l’eresia vegliavano in Francia, dov’essa,
secondo il diritto comune, era considerata delitto
contro lo Stato, e punita del fuoco. Romano, cardinale
di Sant’Angelo, per ottenerne la estirpazione raccolse
un concilio (1213), dove si stabilì che i vescovi nominerebbero
in ciascuna parrocchia un sacerdote con due o
tre laici, i quali giurassero inquisire gli eretici, e farli
noti ai magistrati; chi ne celasse alcuno, fosse punito;
e distrutta la casa dove uno fosse côlto. Tal è l’origine
del tribunale dell’Inquisizione, specie di corte marziale
in paese sovvertito da lunga guerra, e dove rinasceva
la mal repressa sollevazione. Invece delle precedenti
stragi, e dei tribunali senza diritto di grazia, l’inquisizione
era esercitata da ecclesiastici, gente più addottrinata
e meno fiera; ammoniva due volte prima di

procedere; solo gli ostinati e recidivi arrestava; riceveva
al pentimento, e spesso contentavasi di castighi
morali; col che salvò moltissimi, che i tribunali secolari
avrebbero condannati. Gregorio IX poi la sistemò (1233) col
togliere ai vescovi i processi, onde riservarli ai frati
Predicatori.



L’Inquisizione avea potestà su tutti i laici, non esclusi
i dominanti; ed anche sul basso clero. Arrivato nella
città, l’inquisitore ne dava avviso ai magistrati invitandoli
a sè; e tosto il capo giurava far eseguire i
decreti contro gli eretici, ed ajutare a scoprirli e coglierli;
se alcun uffiziale del principe disobbedisse,
l’inquisitore poteva sospenderlo e scomunicarlo, e mettere
all’interdetto la città. Le denunzie aveano effetto
soltanto se il reo non si presentasse di voglia; scorso
il termine, era citato; e i testimonj interrogavansi coll’assistenza
dell’attuaro e di due ecclesiastici. L’istruzione
preparatoria riusciva sfavorevole? gl’inquisitori
ordinavano l’arresto dell’accusato, più non protetto da
privilegi od asili. Arrestato, nessun più comunicava
con esso, faceasi la visita della sua casa, e il sequestro
de’ beni.



Secondo il diritto germanico, ogni libero è obbligato
intervenire al giudizio e alla sentenza; le prove di Dio
traevano il popolo a spettacolo; il signore feudale convocava
i vassalli per rendere giustizia; e la natura dei
giudici e del giudizio portava semplicità di procedure.
Ma ne’ paesi di stirpe romana conosceansi le leggi antiche,
di molti affari faceasi carta, il giudizio stesso si scriveva;
pure non si pensava ancora di occultare i testimonj
al prevenuto, nè di torgli i sussidj che sogliono concedersi
in negozj di minore importanza, come sono i civili.



Una costituzione di Celestino III e d’Innocenzo III,
riferita nel Diritto canonico[292], distingue le procedure

per accusa secondo il codice romano, per denunzia,
e per inquisizione; ma in tutte sono pubblicate
le testimonianze, ammesse le difese e il dibattimento.
Gli eretici dunque, giudicati secondo la legge canonica,
benchè mancassero del giudizio dei pari, poteano conoscere
i testimonj e l’accusatore, avere un consiglio, e
pubblico dibattimento. Solo Bonifazio VIII dispensò gli
inquisitori da tante forme qualora ne derivasse pericolo
ai testimonj[293]; Innocenzo VI, dichiarando che tal
pericolo può presumersi sempre, generalizzò la riserva,
e così venne la procedura secreta, per quanto ostassero
i leggisti, la nobiltà, gli uomini comuni che si trovavano
esposti all’arbitrio. Tolta la discussione pubblica,
ai giudici cessò il modo d’acquistare intima convinzione,
e a regole aritmetiche fu sottoposta la coscienza, inventando
una convinzione legale diversa dalla convinzione
morale, frazionando le prove, e portando fino
alla odierna illiberalità.



Dalla quale è chiaro quanto fossero lontani i primi
tribunali d’inquisizione. Ne’ governi teocratici, come
quelli del medioevo, la religione non va distinta dalla
politica; laonde l’eresia è giustiziabile dal braccio secolare.
Poi gl’inquisiti erano imputati d’altri delitti contro
i cardini della società, come sono la famiglia, la proprietà,
l’onore, i quali oggi pure si castigherebbero:
se ne fossero colpevoli o no, è difficile assicurarlo,
come in tutti i processi secreti. Piantato un tribunale,
potea sperarsi differente dagli altri del suo tempo? onde
si videro rinnovate tutte le sevizie de’ processi di Roma
pagana, e il cavillo e la tortura e supplizj esacerbati.



L’Inquisizione desta raccapriccio ai buoni Cristiani
per le taccie che attirò sopra la religione nostra, e
perchè parve giustificare incolpazioni gravissime. Ma

oltre essere, nel fatto e in relazione co’ suoi tempi, assai
meno orribile che non si sparnazzi, essa proponevasi
almeno un fine morale, a differenza delle istituzioni
oggi sostituitele, ove si procede e castiga nell’interesse
d’un principe o per mantenere un dominio costituito
sulla forza: se restringeva il pensiero, il faceva o credea
farlo per salvezza delle anime, non per puro vantaggio
d’un potere dominante: nè quegli spaventi tolsero il
sorgere di grandi e robusti pensatori.



La Chiesa poi, sebbene non ne abbia mostrato orrore,
e siasene valsa come d’una legittima difesa e di
una prevenzione contro mali gravissimi, non approvò
mai, almeno in concilio, un’istituzione siffatta. Sopratutto
vuolsi ben distinguerla dalla Inquisizione spagnuola,
fiera e indipendente a guisa d’una vendetta
nazionale, giacchè nei Mori perseguitava non solo i
nemici della religione, ma gli stranieri conquistatori
contro cui erasi menata per otto secoli la guerra. La
congregazione del Sant’Uffizio a Roma, composta di
sei cardinali, e fondata da Paolo III nel 1542, non versò
sangue[294], benchè fosse il tempo che uomini bruciavansi
in Francia, in Portogallo, in Inghilterra. Ecco
perchè nel secolo xvi vedremo i nostri respingere fin
coll’armi l’Inquisizione spagnuola, mentre invocavano
la romana.



Stando ai primi tempi, non mancò da fare all’Inquisizione
anche fuori di Linguadoca, e in Italia variissime
di forma ed estese furono le eresie. Intanto la vicinanza
del papa e l’esservi egli anche principe temporale abituava
a resistergli; e nei conflitti di Guelfi e Ghibellini
si metteva in discussione l’autorità sua, col passaggio

che troppo è facile dalla mondana alla spirituale. I
Comuni aveano acquistato la libertà strappandola ai
vescovi, sicchè era scemata la riverenza a questi, e in
molte lettere i pontefici ne movono querela alle nostre
repubbliche, le quali anche non di rado violarono e i
beni e le persone dei vescovi[295].



Uscente il XII secolo, Orvieto formicolava di Manichei,
introdotti dal fiorentino Diotisalvi, e da un Girardo di
Marsano; e diceano nulla significare il sacramento dell’eucaristia,
il battesimo non occorrere alla salvezza,
non giovarsi ai morti con limosine ed orazioni. Espulsi
questi dal vescovo, comparvero Melita e Giulita, che
uomini e donne sedussero con aspetto di santità, finchè
il vescovo col consiglio di canonici, giudici ed altri, ne
esigliò ed uccise molti. Un Pier Lombardo vi venne
poi da Viterbo, contro del quale Innocenzo III deputò
Pietro da Parenzo, nobile romano, che ricevuto fra
ulivi e palme, proibì i combattimenti che si costumavano
in carnevale e che finivano in sangue; ma poichè
gli eretici stimolarono a disobbedire, il primo giorno
di quaresima si mischiò fiera zuffa, e Pietro fece abbattere
le torri donde i grandi aveano ferito il popolo,
e diè buoni provvedimenti. A Pietro tornato il papa
domandò: — Come hai bene eseguito gli ordini nostri? — Così
bene, che gli eretici mi cercano a morte. — Dunque
va, persevera a combatterli, chè non possono
uccidere se non il corpo; e se t’ammazzeranno,
io t’assolvo d’ogni peccato». E Pietro, fatto testamento
e congedatosi dalla desolata famiglia, ritornò[296].



Innocenzo mosse in persona contro i molti Manichei
di Viterbo, rimbrottò i cittadini che tra quelli sceglievano

i consoli, e ordinò che, qualunque ne fosse trovato
sul patrimonio di san Pietro, lo consegnassero al
braccio secolare per castigarlo, e i beni dividerne fra
il delatore, il Comune e il tribunale giudicante[297].
D’altri abbiam ricordo in Volterra, dove gl’inquisitori,
a malgrado del vescovo, atterrarono alcune case di
eretici in Montieri[298]. Nel 1193 il vescovo di Worms,
legato dell’imperatore Enrico VI, venuto a Prato, fece
distruggere case e possessi dei Patarini, con severo
divieto di dar loro consiglio od ajuto, o di mettere
ostacolo a lui quando li facesse incarcerare[299]. Bandi
severissimi contro Catari e Patarini e d’altro nome
novatori pubblicò Gregorio IX in qualità di sovrano di
Roma, volendo fossero mandati al fuoco, o se si convertivano,
a carcere perpetuo; e guaj a chi li raccogliesse
o non denunziasse. Molti in fatto furono arsi,
molti chiusi a penitenza nei monasteri di Montecassino
e della Cava.



Come ricettatore d’eretici fu assalito, per insinuazione
d’Innocenzo IV, il conte Egidio di Cortenova nel
Bergamasco, e distruttone il castello. Molti ne avea
Brescia, così sfacciati, che dalle torri scagliando fiaccole
ardenti scomunicavano la Chiesa romana. Contro di
loro papa Onorio III inviò il vescovo di Rimini, il quale
abbattè più chiese da essi contaminate (1225), e le torri dei
Gàmbara, degli Ugoni, degli Oriani, dei Bottazzi. Altri
in Piacenza bruciò il podestà Raimondo Zoccola; sessanta
a Verona frà Giovanni di Schio in tre giorni subito
dopo la pace di Paquara (1233). Nè il Regno ne mancava,
ed è probabilmente come una protesta contro le costoro
predicazioni che un eremita calabrese andava attorno
gridando nel dialetto patrio: Benedittu, laudatu e santificatu

lu Patre; benedittu, laudatu e santificatu lu
Fillu; benedittu, laudatu e santificatu lu Spiritu
Santu[300]. Ivone da Narbona scriveva a Gerardo arcivescovo
di Bordeaux, come viaggiando in Italia e’ si
finse cataro, lo perchè in tutte le città ebbe lietissime
accoglienze; e «a Clemona, città celebratissima del
Friuli, bevvi squisiti vini de’ Patarini, robiole, ceratia,
ed altri lachezzi»[301]. Costoro vescovo era un tal
Pietro Gallo, che, scoperto di fornicazione, fu cacciato
di seggio e dalla società.



Contraddisse vivamente all’errore Antonio di Padova (1195-1231),
nativo di Lisbona, italiano di dimora, che dai Padovani
impetrò remissione ai debitori incolpevoli, e che a
nome della religione e dell’umana libertà protestò contro
Ezelino, il quale diceva aver più paura de’ frati
Minori che di qualsiasi persona al mondo. Singolarmente
in Rimini combattè gli eretici colla parola e coi
miracoli, giacchè una volta non badandogli gli uomini,
furono veduti i pesci venir su per la Marecchia, e collocarsi
a bocca aperta ad ascoltarlo; un’altra un giumento,
da lungo tempo digiuno, si prostrò davanti
all’ostia consacrata, benchè il padrone patarino gli porgesse
il truogolo dell’avena. Egli fu da Gregorio IX
dichiarato arca dei due Testamenti, armadio delle divine
scritture; e dai popoli il taumaturgo, il santo;
per ornare il cui tempio parvero a gara risuscitare
le arti.



Martello degli eretici fu detto san Tommaso d’Aquino;
nè men fervoroso apparve san Bonaventura. In Toscana,
una matassa di proseliti avea fatti il vescovo
Paternon: Gregorio IX aveva ordinato a frà Giovanni
da Salerno (1128) compagno di san Domenico e ad altri di
procedere giuridicamente contro costui; e il Paternon

abjurò, ma ben tosto ricadde, e la potenza de’ suoi settarj
lo assicurava d’impunità, e quando per prudenza
mutò paese, gli furono surrogati nel ministerio Torsello,
poi Brunetto, infine Jacopo da Montefiascone, che con
un Marchisiano e un Farnese erano da prima ministri
di esso vescovo.



Il primo inquisitore domenicano stabilito regolarmente
a Firenze fu frà Ruggero Calcagni, con autorità
d’aver tribunale in convento; cominciò un processo nel
1243, citando gran numero di Patarini, ed oltre le
pene pecuniarie e la censura ai contumaci, il papa aveva
ingiunto alla Signoria di consegnare i rei in mano
degli ecclesiastici. Caporioni degli eretici comparivano
Baron del Barone e Pulce di Pulce, appoggiati dalla
fazione imperiale, e secondati da Gherardo Cavriani e
casa sua, Chiaro di Manetto, conte di Lingraccio, Uguccione
di Cavalcante, i Saraceni, i Malpresa, e da molte
dame, fra cui Teodora Pulce, un’Aldobrandesca, una
Contrelda, un’Ubaldina ed altre, che erano sempre le
prime a dare impulso alle collette apertesi a favore dei
poveri e de’ predicanti. Teneansi le adunanze in casa
de’ baroni, che, come dipendenti dall’Impero, rimanevano
esenti dalla giurisdizione comunale: Ruggero però
ne fece carcerare alquanti, e avendoli i baroni rimessi
in libertà, il papa esortò la Signoria a conservar forza
alle leggi, e per appoggio inviò frà Pietro da Verona.



Il costui zelo s’infervorò contro di essi; la piazza di
Santa Maria Novella era angusta alla folla accorrente
per udirlo, sicchè ad istanza di lui la Signoria dovette
farla ampliare; la società de’ Laudesi, da lui istituita,
cantava Maria e il Sacramento (1244), quasi a sconto degli
oltraggi che questi riceveano dai Patarini. Sistemò
pure alquanti nobili per guardia al convento dei Domenicani,
ed altri che eseguissero i decreti di questi,
donde sorse la sacra milizia dei Capitani di Santa

Maria[302]. Crebbero allora processi ed esecuzioni, per
quanto i signori le gridassero inumane e illegali, e si
appellassero all’Impero: e avendo il podestà Pace da
Pesannola bergamasco tolto a difendere i Patarini e
protestato contro le sentenze, dagl’inquisitori con solennità
fu interdetto (1255); ne nasce parte e tumulto, le chiese
sono manomesse, di macello contaminati il Trebbio,
la Croce, piazza Santa Felicita, finchè i Cattolici riescono
superiori.



Segnalato per tanto zelo, Pietro viene a farne prova
sui Cremonesi e Milanesi, i quali, esacerbati dalle battaglie
mal riuscite contro Federico II, bestemmiavano
il cielo, insultavano ai riti, e sospendeano capovolti i
crocifissi. Cominciò egli la persecuzione; ma Stefano
de’ Gonfalonieri di Agliate e Manfredi da Olirone congiurarono,
e lo fecero uccidere mentre passava da
Milano a Como. Egli trafitto intrise il dito nel proprio
sangue, scrisse per terra Credo, e spirò (1252). D’egual moneta
aveano i Patarini pagato frà Rolando da Cremona
sulla piazza di Piacenza mentre predicava: Pietro d’Arcagnago,
frate Minore, fu scannato in Milano presso
Brera per opera di Manfredo da Sesto caporione dei
Patarini lombardi con Roberto Patta da Giussano; frà
Pagano da Lecco, trucidato co’ compagni mentre andava
a stabilire l’Inquisizione in Valtellina; ed altri. Nel
1279, avendo gl’inquisitori condannata al fuoco una
Tedesca in Parma, i cittadini insorsero, saccheggiando

il convento de’ Domenicani, alcuni anche ferendone,
talchè i frati a croce alzata partirono. Ma il podestà e
gli anziani e i canonici li seguirono e gl’indussero a
tornare, promettendo rifarli dei danni e punire gli offensori[303].



A Pietro da Verona, subito venerato col nome di
san Pietro Martire, successe frà Ranerio Saccone suddetto,
che spianò la Gatta ritrovo degli eretici (1259), e fece
bruciare i cadaveri di due loro vescovi, Desiderio e
Nazario, tenuti in venerazione; nè si rallentò finchè
Martin Torriano nol fe cacciare.



Nè per tanto Milano restò purgata, e vi levò rumore
una Guglielmina, diceano oriunda di Boemia e di gente
reale, e che spacciava essere lo Spirito Santo incarnato;
da Raffaele arcangelo annunziata a sua madre il dì della
Pentecoste, come mandata a redimere i Giudei, i Saracini
e i cattivi Cristiani; dover morire, poscia risorgere,
ed elevare al cielo l’umanità femminile. Quanto
visse, il popolo la venerò; morta, fu tumulata splendidamente
a Chiaravalle, casa de’ Cistercensi presso Milano,
e tenuta in conto di santa: ma poi l’Inquisizione cominciò
ad esaminare i miracoli spacciati, e il vulgo
colla solita versatilità suppose che le adunanze de’ suoi
proseliti fossero convegni di nefandi peccati; onde le
ossa di lei furono gettate alle fiamme coi primarj suoi
seguaci.



Anche alcuni frati Minori, lasciata la loro religione,
viveano solitarj, affettando estremo rigore, ed erano
chiamati Fraticelli, Bizocchi, Beghini, principalmente
negli Abruzzi e nella marca d’Ancona, ed ebbero a
maestri un frà Pietro da Macerata e frà Pietro da Forosempronio.
Scoperti di errori, vennero condannati e
perseguitati (vedi Cap. CXVII).







Gerardo Segarella, frate Minore di Parma, dedito
alla contemplazione, e fissando un quadro ov’erano
rappresentati gli Apostoli avvolti in mantelli cogli zoccoli
e la barba, credette doverli imitare in quel vestito,
e fin nel circoncidersi e farsi fasciare e adagiare in
cuna al modo del celeste bambino. Formò seguaci che
si dissero Apostolici; vendette quanto possedeva, e
dalla ringhiera di Parma gittò il denaro a una ciurmaglia
che giocava; ed iva predicando, da chi creduto
santo, da chi sentina di vizj. Opisone vescovo il fe cogliere
(1280) e metter prigione; ma egli si finse pazzo,
onde tenuto cortesemente in vescovado, divenne ludibrio
del servidorame; poi sbandito, e di nuovo al fine
richiamato, convinto di vizj, fu bruciato il 18 luglio
1300.



Frà Dolcino e Margherita sua donna predicavano
attorno a Novara, togliendo ogni restrizione fra i sessi,
e permettendo lo spergiuro in cose d’inquisizione; traevansi
dietro migliaja di proseliti, sinchè, per ordine di
Clemente V, furono cerchiati ed uccisi[304].



L’Inquisizione fu ammessa in Venezia il 1286, composta
di tre giudici, che erano il vescovo, un Domenicano,
e il nunzio apostolico, sotto la sorveglianza dei
magistrati ordinarj; nè poteano sedere in tribunale
senza commissione sottoscritta dal doge. Procedere
doveano puramente contro l’eresia; non contro Turchi
ed Ebrei che non erano eretici; non contro Greci,
perchè la loro controversia coi papi non era per anco
stata risolta; non contro i bigami, perchè il secondo
matrimonio essendo nullo, aveano violato le leggi civili,
non il sacramento; gli usuraj pure non intaccavano

alcun dogma; i bestemmiatori mancavano di riverenza
alla religione, ma non la negavano; neppure stregoni e
fatucchiere doveano essere passibili a quel tribunale,
se non si provasse che avessero abusato de’ sacramenti.



Agli erranti la Chiesa contrastava anche col crescere
devozione alle cose che da quelli erano conculcate. La
compagnia dei Laudesi dalla Toscana erasi propagata
nella Lombardia. Giovanni da Schio, il famoso paciere,
instituì il pio saluto del Sia lodato Gesù Cristo. La
venerazione verso il Sacramento fu cresciuta da miracoli
che allora si narrarono: Urbano IV estese a tutta
la Chiesa la festa del Corpus Domini, e Tommaso d’Aquino
ne compose la bella uffiziatura. A Maria poi si
tributò l’entusiasmo col quale i cavalieri veneravano le
dame loro; e il dogma dell’immacolata sua concezione
fu sostenuto fervorosamente dai Francescani; ad onore
di lei si formò un salterio sulla forma del davidico; di
lei parlarono Pier Damiani, Bernardo, Bonaventura, con
un ardore che rimembra quel dello sposo de’ Cantici; e
fu una gara di circondarla colla poesia del perdono e
con fiori di tenerezza. L’ave Maria si rese generale
verso il 1240. San Domenico introdusse il rosario; divozione
che fu poi connessa alla ricordanza della vittoria
di Lèpanto (1573), quella in cui fu decisa la
superiorità de’ Cristiani sopra i Turchi, nell’ora appunto
che in tutto l’orbe cattolico recitavasi quella semplice
formola di saluto, di congratulazione, di condoglianza,
di preghiera.



Maria ispira le opere d’arte d’allora: il suo scapolare,
propagato dai monaci del Carmelo, orna il petto
di tutti, come una divisa di combattenti contro le passioni:
ai tre ordini del Carmelo, dei Serviti, della Mercede
sotto gli auspizj di lei, quello s’aggiunge dei Gaudenti,
da Linguadoca passati in Italia (1208), ove singolarmente
si resero memorabili. Continuavano essi a vivere nel

mondo e nel matrimonio, «solo imposto odiare e fuggire
il vizio, desiare e seguir la virtù, ed alcuna soave
soavissima regola, data in segno di onestà, in remissione
d’ogni peccato, ed in premio d’eterna vita» (Frà
Guittone).



CAPITOLO XC.
La Scolastica. Efficacia civile del Diritto romano e del
canonico. Le Università. Le Scienze occulte.




Questi conflitti della ragione contro l’autorità, questo
esame delle credenze, quest’indipendenza del pensiero
attestano che non fosse così servile la fede, così intera
l’ignoranza, come cianciano alcuni.



Hanno intitolato il decimo secolo di tenebre e di
ferro, giacchè, cessato l’impulso dato da Carlo Magno,
alle grandi sventure soccombeva ogni tentativo di pacifiche
ricerche. Eppure un chierico di Novara interrogava
per lettera i monaci di Reichenau, se tenessero
per Aristotele il quale non crede agli universali, o per
Platone che gli ammette; ed essi rispondeano, entrambi
godere tale autorità, che non si osa l’uno all’altro preferire[305].
Dunque conoscevansi i grandi pensatori, si
studiava, si dubitava, si chiedeva, s’intrecciavano su
ciò corrispondenze lontane, si agitavano le quistioni
supreme, e fra gente incatenata alle regole durava l’indipendenza
del pensiero, esercitata nei modi del tempo.
Chi sia imbevuto de’ pregiudizj filosofistici dee restare
attonito allorchè di buona fede osservi come, nella
neghittosa ignoranza de’ chiostri, il bisogno del pensare

agitasse que’ monaci vilipesi; come senza scrupolo
e senza apprensioni usando della propria ragione, affrontassero
i problemi cardinali dell’intelligenza.



Le scienze, giusta la divisione di Marciano Capella,
erano distribuite in sette, formanti un trivio e un quadrivio:
al primo appartenevano la grammatica, la retorica,
la dialettica; al secondo l’aritmetica, la geometria,
l’astronomia, la musica[306].



Ma come la religione era base della società, così
scienza capitale la teologia; nè quasi altri che il clero
avea tempo e mezzi di volgere l’attività dagl’interessi
del secolo a quelli della dottrina e della verità. I primi
Padri del cristianesimo aveano fondata la loro scienza
sulla Bibbia, spiegandola e commentandola giusta il
sentimento loro particolare e quel della Chiesa. I successivi
arrestarono lo studio su quelli, facendone estratti
e catene per proprio comodo, onde all’uopo fiancheggiarsi
delle loro asserzioni: e come la giurisprudenza
romana sopra certi assiomi, così la teologia posava
sull’autorità, limitandosi ad applicarla con argomentazione
sottile, affar di logica e nulla più, trascurando
l’indagine dei fatti e il sentimento della realtà.



Boezio, usando la filosofia greca e pagana per raffinare
la scienza cristiana, nell’Organon svolse il raziocinio
senza intaccare la fede, e divenuto autore universale,

abituò gl’intelletti a una rigorosa coerenza di
discutere, dimostrare, difendere, impugnare per via di
regole prefinite; quella dialettica insomma, che prima
l’italiano Zenone d’Elea aveva insegnata, e che fu delle
primarie coadjutrici della scienza greca, ma che, se si
restringa a pure forme e categorie, impaccia la ragione,
mentre intende soccorrerla. Tale divenne nelle
scuole, onde prese il nome di scolastica, troppo a torto
derisa.



Questa geometria della ragione mette innanzi precisamente
il suo teorema, da principj inconcussi deduce
con raziocinio serrato, senza abbellimenti nè svaghi,
valendosi solo di parole chiaramente definite, eliminando
le idee vaghe e i termini equivoci, e procedendo
sempre dal noto all’ignoto. Que’ principj generali indubitabili
non potea darli che la rivelazione. Si esercitavano
sulle due nozioni fondamentali del Creatore e della
creatura, per trovarne e chiarirne la relazione ch’è la
fonte d’ogni morale, e conciliare la fede rivelata colla
ragion pura e coi fenomeni della vita esterna; limitavansi
insomma a difendere e chiarire dogmi parziali, a
vedere in che modo accettar la rivelazione e conoscere
il sentimento comune, rinunziando alla disputa non
appena la Chiesa avesse sentenziato.



Nulla più facile che l’abusare della logica. Il minuzioso
speculare disgiunto dall’applicazione, dalla sperienza,
dalla erudizione, da ogni bellezza, le frivole
distinzioni, il sillogizzare non tanto per raggiungere la
verità, quanto per uniformarsi a certe regole o per avviluppare
gli avversarj, il puntigliarsi fin sulla distinzione
di sillabe, congiunzioni, preposizioni, e innestare
alla dialettica quanto di vano comprendevano la grammatica
e la geometria affine di dimostrare ogni cosa,
perfino i contrarj, furono gli abusi della Scolastica, che
mettendo la disputa per iscopo non per mezzo, e confondendo

il metodo colla sostanza, faceva invanire e
delirare nella presunta onnipotenza della logica.



Suo oracolo era Aristotele, per verità maestro eccellente,
perchè in esso trovasi anche la critica degli altrui
sistemi e il modo di confutarli, mentre Platone non dà
che il proprio dogma. Ma lo Stagirita che erige in
principio supremo la natura, come poteva essere l’oracolo
d’una scienza tutta religiosa? Poi esso giungeva in
Europa nelle versioni e commenti de’ Musulmani e degli
Ebrei, che gli aveano prestato assurdi sentimenti e sofisterie.
I nostri, nel tradurre quelle traduzioni, nuovi
errori vi sovraposero; nè la critica e la filologia sapevano
riconoscervi l’alterazione, mentre l’idolatria professatagli
impediva di crederlo in fallo. Anzichè duce,
ne venne un ingombro d’errori, fatica erculea a quelli
che voleano conciliarli colla teologia dogmatica. Più
tardi Federico II ne procurò una versione sopra il testo
greco, e la fece deporre nell’università di Bologna;
Manfredi suo figlio la spedì a Parigi: ma nulla ce ne
rimane per poter dire quanto avviasse alla retta intelligenza
di quello che per antonomasia chiamavasi
l’Autore.



Quest’esclusiva predilezione incagliava lo sviluppo cattolico
delle scienze, e le logiche speculazioni sviavano
dalle ricerche storiche, baloccandosi attorno a frivole
quistioni. Cosa faceva e dove stava Iddio prima di
creare? se nulla avesse creato, qual sarebbe la sua
prescienza? potè egli fare le cose in altro modo da
quel che le fece? v’ha tempo in cui egli conosca più
cose che in un altro? può fare che ciò che è non sia,
e per esempio, che una meretrice sia vergine? Iddio,
incarnandosi, si unì all’individuo od alla specie? il
corpo di Cristo alla destra del Padre sta seduto o in
piedi? e le vesti con cui comparve agli apostoli dopo
risorto, erano reali od apparenti? e le assunse con sè

in cielo? e ve le tiene ancora? e nell’eucaristia sta nudo
o vestito? che divengono le specie eucaristiche dopo
mangiate? in qual maniera s’operò l’incarnazione nel
seno di Maria? san Paolo fu rapito al terzo cielo nel
corpo o senza? il pontefice potrebbe cassare i decreti
degli apostoli, e formare un articolo di fede? o abolire
il purgatorio? è semplice mortale, o una specie di divinità?
e tutta la Bibbia diveniva un’arena di disputazioni,
secondo che gli uni vi rintracciavano il senso letterale,
altri l’allegorico, altri il mistico. Censurare,
come si fa, la scienza per gli abusi che ne derivarono,
è ingiusto come di chi condannasse la letteratura
odierna a cagione de’ giornalisti; e tanto più che quelle
formole e quello spineto non erano frutto della barbarie,
ma già si trovano ne’ dialettici antichi, anzi in
Aristotele stesso.



La Chiesa non soffogava quell’attività, ma stava in
occhi a tutelare i dogmi, e ben presto fu chiaro che
con questi tutelava la verità e la ragione. Accortasi degli
errori che rampollavano sopra la dottrina aristotelica,
talora ne proibì l’insegnamentò: onde altri si diedero
a sceverare due ordini di verità, la filosofica e la religiosa:
e lasciando arbitri di questa i santi Padri, discutevano
secondo Aristotele i fenomeni dell’intelletto,
l’origine e il valore delle idee, i fondamenti della conoscenza,
in somma la metafisica.



Altri hanno faticosamente tratteggiato i procedimenti
del pensiero in que’ secoli mal conosciuti; e noi,
limitandoci alle glorie italiane, ricorderemo gl’insigni
Lanfranco di Pavia e Anselmo d’Aosta, che in Inghilterra
rappresentarono il principio spirituale a fronte
del potere politico. Il primo, nato da famiglia senatoria (1005-89),
educato nelle scuole di arti liberali e di legislazione
secondo il patrio costume[307], andò frate, e non sentendosi

vigore bastante pei lavori campestri a cui si
dedicavano i monaci, già godendo grido di dialettico e
giureconsulto nella patria scuola de’ giudici longobardi,
recossi in Normandia. Aggresso da masnadieri e lasciato
avvinto a un albero tutta la notte, aspettando la
morte volle pregare, e trovò che neppur una preghiera
sapeva a memoria. Vergognoso, stabilì darsi tutto a
Dio, e liberato da alcuni passeggeri, si fe da loro indicare
il convento più umile e povero. Gli nominarono
Bec, ed egli vi si rese, subì un severo noviziato, tacendo
per tre anni, e quando leggeva in refettorio, il priore
lo rimproverava di proferir male il latino: una volta
lo corresse dell’aver fatta lunga la seconda di docere,
e il valente dottore si rassegnò a proferirla breve, stimando
un errore di prosodia minor male che una
insubordinazione.



In questa docilità imparò a comandare, e presto fu
assunto arcivescovo di Cantorberì, a consigliere e ministro
di Guglielmo conquistatore dell’Inghilterra; e
sostenendo l’interesse cattolico in quell’isola dopo soggiogata
dai Normanni, favorì a questi perchè credea
giovassero a quello. Negl’impacci di chi è a parte dell’autorità
e sembra farsene strumento, quante volte ribramò
e chiese la solitudine del suo chiostro, ove ad
assicurar la pace della coscienza basta una cosa, obbedire!
Ma il terribile conquistatore spesso correggeva o
frenava; udendo un cortigiano paragonare la reggia
alla maestà del cielo, come avrebbe potuto fare un poeta
napoleonico, esortò a farlo vergheggiare perchè più
non osasse bestemmie tali: se accondiscese a Guglielmo,
seppe evitare il conflitto che prevedeva imminente col
potere ecclesiastico.



I tanti affari non lo distolsero dagli studj, e risuscitando

l’arte critica, confrontò, corresse i testi che Berengario
avea falsati per negare la presenza reale nell’eucaristia:
sviluppandosi dalle fasce scolastiche, spaziò
in modo oratorio; e riprovando la sottigliezza dei tropi
e dei sillogismi e l’inane dialettica d’Aristotele, chiama
sapiente chi conosce e glorifica Dio, e pienezza della
dottrina l’intenderne il mistero e la sapienza.



Discepolo suo, e successore nel priorato di Bec, poi
nell’arcivescovado, Anselmo d’Aosta (1033-1109), con fermezza calma
e dolce, non affrontando la persecuzione, ma non isviando
punto dal sentiero per evitarla, intelletto elevato e cuor
puro, carattere amabile che traeva grandezze dalla fede
profonda e dall’amor di Dio, per sagacia e pietà fu
qualificato un secondo Agostino, e sulle traccie di questo
diede dimostrazioni ancor venerate sopra l’essenza divina,
la trinità, l’incarnazione, la creazione, l’accordo
del libero arbitrio colla Grazia. I suoi monaci l’aveano
pregato a valersi di forme agevoli, e d’argomenti adatti
alla comune capacità, e provare per via di raziocinj
rigorosi e necessarj[308]: e in fatto nel Monologium
s’industria a spiegare la scienza delle cose soprannaturali
per via di razionali principj, cercando l’alleanza
della fede colla ragione, proteggendo la religion naturale
e la rivelata da tutte le objezioni mediante un
argomentar sottile; estendendosi anche alla metafisica
e alla fisica, che speculano l’una sulla parola rivelata,
l’altra sulla natura manifestata dai sensi; e digredendo
su altre materie non immediatamente connesse col
dogma. Al supremo problema dell’intelletto cercò egli
spiegazione nell’idea universale, la quale non potrebbe
sussistere come percezione dello spirito senza la realità
dell’oggetto; eccedette fosse quella della perfezione infinita
di Dio, il quale nell’ordine logico sta a capo di

tutte le idee, come di tutti gli esseri nell’ordine reale.



Lo stolto che dice Non v’è Dio, concepisce un essere
a tutti superiore, sebbene affermi che non esiste. Affermazione
assurda, atteso che quest’ente resterebbe inferiore
a un altro che a tutte le perfezioni congiungesse
l’esistenza. Sono gli argomenti stessi che furono svolti
poi da Cartesio; ed un monaco dell’XI secolo trovava
e precisamente esponeva la sola prova compiuta e soddisfacente
dell’esistenza di Dio, cioè elevava la coscienza
fino alla nozione dell’essere, ed edificava una teologia
dottrinale sovra un concetto della ragione. Mettendo in
scena un ignorante che cerca la verità colla scorta dell’intelletto
puro, vuol mostrare che la ragione non riprova
ma comprova le verità rivelate; e protestando
insieme che la fede non cerca comprendere ma credere,
chiaramente determina i confini della filosofia e della
teologia.



Ricondurre le quistioni scolastiche al punto ove i
padri le aveano lasciate fu l’assunto di Pier Lombardo (1100-1164),
fanciullo novarese, mantenuto per carità agli studj, poi
vescovo di Parigi. Nei quattro libri Sententiarum raccolse
in un ordine alquanto arbitrario le proposizioni
dei santi Padri intorno ai dogmi, sicchè non rimanesse
che d’applicarle nelle varie quistioni. Ma poichè delle
difficoltà esposte non porgeva la soluzione, apriva
campo a troppe dispute dialettiche ed a sottigliezze,
per quanto egli richiamasse continuo verso gli studj
positivi e i monumenti della prisca filosofia cristiana.
Inoltre dava in argomenti speculativi: — Iddio padre,
generando suo figlio, generò se medesimo o un altro
Dio? generò di necessità o per elezione? egli stesso è
Dio spontaneamente o necessariamente? Gesù Cristo
potea nascere d’una specie d’uomini differente dalla
stirpe d’Adamo? potea prendere il sesso femminile?»
accettava autorità apocrife; e quando la logica gli paresse

condurre a conclusioni diverse dalla fede, diceva: — Su
questo punto amo meglio udire altri, che non
parlare io stesso». Pure il maestro delle sentenze,
com’egli fu titolato, rimase il testo delle scuole, ebbe
replicate edizioni ne’ primi tempi della stampa; Racine,
nel ristretto di storia ecclesiastica, gli dà ducenventiquattro
commentatori, che, a detta del conte di San Raffaele,
si potrebbero facilmente raddoppiare; e fin a
mezzo il secolo passato l’università di Parigi celebrava
l’anniversario di lui con esequie assistite da tutti i baccellieri
licenziati.



D’altra levatura e originalità fu Tommaso dei conti
d’Aquino (1227-74), castello di cui vedonsi gli avanzi presso Montecassino.
Pronipote di Federico Barbarossa, cugino di
Enrico VI e di Federico II, discendente per madre dai
principi normanni, abbandonò le delizie e le speranze
della condizione sua per vestirsi domenicano, malgrado
de’ parenti. Gracile di salute, taciturno, assorto nelle
meditazioni, i condiscepoli canzonando quel suo fare
semplice, gli occhi incantati, la bocca chiusa, lo chiamavano
il bue muto di Sicilia. Ma ben presto mostrò
intelletto filosofico s’alcun mai, erudizione estesissima,
passione de’ grandi risultamenti; e a quarantun anno
si propose coi materiali sparsi della scienza coordinare
la prima volta in sistema compiuto la teologia e la filosofia.
I conflitti che da dodici secoli la Chiesa sosteneva
intorno ai fondamentali articoli della fede, e quanto
aveano insegnato, approvato, riprovato i Padri, i dottori,
i papi, i concilj, compendiò in un volume. La
scienza e l’erudizione tutta che al suo tempo avessero
Cristiani od Arabi, svolse sotto la forma del sillogismo,
in maestosa sintesi tendendo a riprodurre l’ordine assoluto
delle cose, Dio uno, la Trinità, la creazione, le
leggi del mondo, l’uomo, la Grazia; e opporre la verità
agli errori moltiformi che venivanle opposti dal Corano,

dal Talmud, dal manicheismo. Ch’egli si occupasse di
scienze al tempo suo non esistenti, o usasse una lingua
che l’età sua non gli dava, nessuno lo pretenderà;
mentre eccitano meraviglia la chiarezza, la brevità nervosa,
la schietta indagine della verità, che con bella e
profonda definizione egli fa consistere in un’equazione
tra l’asserto e il suo oggetto[309].



All’ispirazione ed elevazione dei primi Padri non arriva
egli, ma porge formole dotte e profonde distinzioni,
il suo metodo consistendo nell’appoggiare col
sillogismo una maggiore assiomatica, data da quelli.
Pertanto posa un teorema, poi sillogizza tutte le opposizioni
filosofiche (videtur quod non), mettendo l’objezione
condensata, multipla, in tutta la sua forza, per
modo che poterono da lui attingere eresie e difficoltà
quanti ebbero la mala fede di sopprimere le risposte.
Non si ferma a confutarla, ma in contraddizione (sed
contra) adduce alcuni passi di Aristotele, della Bibbia,
dei Padri, principalmente di sant’Agostino, e prova conciso
e preciso, facendo brillar la vera luce accanto alla
falsa, sicuro che ne risulterà la certezza. Allora ripiegandosi
sopra l’objezione, la distrugge invincibilmente
(conclusio) collocando la sua risposta in termini concisi,
enucleandoli poi dialetticamente, e non di rado con
poche parole d’inarrivabile precisione recidendo avviluppatissimi
problemi; e adoprandovi un mirabile buon
senso ognora calmo, imparziale, lontano da sistematiche
esclusioni, disposto ad accettar tutto il vero, approvare
tutto il buono.



Quanto al fondo, sostiene che la scienza deriva da
Dio e a Dio si riferisce, atteso che il filosofo, sempre
in traccia del primo ente e della cagion delle cose, e

proponendosi il perfezionamento dell’uomo, è costretto
elevarsi alla causa ed alla ragion prima. E siccome
nella società umana dirige colui che maggiore intelletto
possiede, così nelle dottrine quella che si occupa delle
cose più intelligenti, cioè la metafisica, scienza dell’essere
in generale e delle sue proprietà, che considera
le cause prime nella loro purezza e comprensibilità
maggiore.



Scienza di Dio, dell’uomo, della natura, la teologia
risale a Dio per contemplarlo, e col raggio che ne attinge
discende la scala del creato illuminando le sfere
inferiori. Fra i corpi puramente materiali e il mondo
delle pure intelligenze, riflesso della vita e delle perfezioni
di Dio, sta l’umanità, partecipe degli uni e degli
altri: tre mondi connessi da legami infiniti, donde risultano
l’ordine naturale e il soprannaturale, e in seno
all’opera di Dio nasce l’opera dell’uomo, mediante la
libertà creata. Di qui la mistura di bene e di male,
di verità e di errore, che costituisce la storia umana.
Delle creature alcune sono assolutamente immateriali,
altre materiali, altre miste; e nel formarle Iddio si
propose il bene, cioè di assimilarle a sè. Del qual
bene partecipano anche i corpi, in quanto possiedono
l’essere e sono l’effetto della bontà divina; e concorrono
alla perfezione dell’universo, che deve contenere
una gradazione di esseri, gli uni subordinati agli altri
secondo che più o meno perfetti. Chi li consideri uno
ad uno, non ne vede che l’inanità: ben altrimenti chi
li guardi come istromenti degli spiriti; avvegnachè tutto
ciò che si riferisce all’ordine spirituale appar più grande
quanto più viene conosciuto.



Culmine della creazione è l’uomo, il cui spirito vive
di triplice vita, la sensiva, la vegetativa e la razionale,
la quale ancora si divide in intelligente e volitiva. A
quest’ultima san Tommaso assegna regole rettissime,

giacchè fondate sugl’insegnamenti della Chiesa: ma poichè
il nostro lavoro verte tanto sulla scienza degli Stati,
noi lasceremo il resto per arrestarci alquanto sul diritto
e la politica di lui, che insomma sono quelli professati
dal clero, quand’anche non applicati.



Fonda Tommaso la sua teoria del diritto sopra la
legge. Questa è quadrupla: l’eterna, legge del governo
divino generale del mondo; la naturale, partecipazione
della legge eterna, valevole per tutti gli enti finiti razionali;
l’umana, riferibile alle condizioni particolari
degli uomini; la divina, che consiste nell’ordine di salute
da Dio stabilito nella sua speciale provvidenza per
gli uomini. Il diritto nello Stato è naturale, fondato
nella natura invariabile dell’uomo, o positivo, stabilito
per convenzione o promessa: e concerne solo la legalità
degli atti esterni, mentre la giustizia interiore impone
di fare il giusto per amor di Dio.



La legge è una misura imposta ai nostri atti, un motivo
che ci spinge o distoglie dal fare, una dipendenza
della ragione: ed ha per iscopo il ben essere comune.
Dovendo il fine essere adempito da chi vi ha interesse
immediato, le leggi saranno opera di tutto il popolo,
o di chi del bene di esso è incaricato; e però la legge
può definirsi «un ordine ragionevole a comune vantaggio,
promulgato da chi ha cura del pubblico interesse».
Diretta a mantenere la pace e propagare la
virtù fra gli uomini, deve conformarsi alla giustizia pel
fine che si propone, per l’autore da cui deriva, per le
forme che osserva, cioè mirare al bene dei più, non
trascendere l’autorità del legislatore, ed equamente distribuire
i pesi che ciascuno dee portare pel comune
vantaggio. È ingiusta ove s’opponga al bene relativo
dell’uomo, o al bene assoluto che è Dio: e in tal caso
non è legge ma violenza, nè obbliga al fôro interno,
se non fosse per gli scandali che produrrebbe la trasgressione.

E per natura e per ragione si deve a gradi
procedere dal meno al più perfetto; onde i cangiamenti
nella legislazione sono giustificati dalla mobilità della
ragione, dalla mutabilità delle circostanze. Popolo pacifico,
grave, oculato ai proprj vantaggi, ha diritto di
scegliere i suoi magistrati; lo perde se corrotto.



Vuolsi che durino la città e la nazione? tutti abbiano
parte al governo generale, acciocchè tutti sieno interessati
a mantenere la pace pubblica; nella forma politica
le autorità si bilancino. La più destra combinazione
sarebbe un principe virtuoso, che sotto di sè ordinasse
un certo numero di grandi cariche per governare secondo
l’equità, cernendoli da ogni classe e sottoponendoli
ai suffragi della moltitudine, col che associerebbe
al governo l’intera società. Il principe deve al suddito
la fedeltà stessa che ne esige: se avvilisce Dio ne’ poveri,
imita i soldati che percotevano Cristo colla canna
messagli in mano: se grava le imposte, pecca d’infedeltà
agli uomini, d’ingratitudine a Dio, di sprezzo agli
angeli custodi, sopra i quali ricadono le offese recate
ai loro custoditi.



Colpa mortale sarebbe la ribellione contro alla giustizia
e all’utilità comune, non il resistere e combattere
pel pubblico bene. Principe che si propone il personale
soddisfacimento anzichè la comune felicità, cessa d’essere
legittimo, e l’abbatterlo non è più sedizione, se
pur non si operi con disordine tale da cagionare mali
maggiori della tirannia stessa. Il tiranno si tiene fra
certi limiti? convien tollerarlo per cansare pericolo di
peggio; eccede? può essere giudicato e anche deposto
da un potere regolarmente costituito: attentare contro
la sua persona per fanatismo e vendetta non è mai
lecito.



Su questi larghi principj posavasi il liberalismo, che
la Scuola talora spinse fin al di là; donde la taccia che

il secolo nostro, ipocrito in parole come sguajato in
fatti, le dà di avere giustificato il regicidio. Al moderno
diritto delle genti pose Tommaso le fondamenta, che
lo distinguono dal micidiale degli antichi: e certi missionari
d’un nuovo cristianesimo, che credono nati jeri
i concetti della libertà e dell’eguaglianza, stupirebbero
leggendo quel che Tommaso pensava della nobiltà[310].



Ma come la pensava egli sul propagare la fede per
mezzo della forza? Degli Infedeli alcuni non abbracciarono
mai la fede, come Pagani ed Ebrei; altri ne
disertarono, come gli eretici e gli apostati. Questi sono
mentitori d’una promessa, e ne sono puniti: gli altri
non devono per verun modo essere forzati alla fede,
ma solo a non manometterla con bestemmie, con prediche,
con violenze. I fedeli muovono spesso guerra
agl’infedeli, non già per costringerli a credere, ed
anche dopo la vittoria se ne lascia libertà al prigioniero,
ma perchè non impediscano ai credenti il convertirsi
o il perseverare[311].



Sì grand’uomo, eppure umilissimo, ricusò nell’Ordine
ogn’altra dignità fuor quella di definitore: e nella

contemplazione talmente restava assorto, che navigando
non s’accorse d’una fiera burrasca; tenendo una candela
non sentì da quella bruciarsi il pugno; sedendo al banchetto
col re di Francia, repente battè sulla tavola
esclamando: — Ecco un argomento invincibile contro
i Manichei». La leggenda dice che, avanti morire, stava
davanti a un Crocifisso, e questo piegossi, e dissegli: — Tommaso,
bene hai scritto di me: qual ricompensa
domandi? — Niun’altra cosa che voi stesso», egli rispose.
Quando poco dopo si trattò di canonizzarlo, gli
oppositori notavano ch’e’ non aveva operato miracoli;
ma papa Giovanni XXII esclamò: — Ne fece tanti, quanti
articoli scrisse»; e soggiungeva: — Tommaso rischiarò
la Chiesa più che tutti insieme i dottori, e maggior
profitto si trae dallo studiare un anno agli scritti suoi
che dal leggere tutta la vita que’ degli altri».



Diversa eppur non avversa alla scolastica argomentatrice,
la scuola mistica cercava non esercizio allo spirito
ma nutrimento all’affetto; tutto riconduceva al
sentimento ed alla contemplazione, assegnando i gradi
onde con questa elevarsi al primo vero; in luogo dell’arida
dialettica adoperava linguaggio immaginoso,
simbolicamente interpretando la natura appoggiandosi
sulla misteriosa attrazione verso il bene assoluto e l’infinito,
e sulla dilezione estatica, fondo della nostra
sensibilità.



Giovanni Fidanza da Bagnarea (1221-74) fu salvato da una malattia
infantile per intercessione di san Francesco, il
quale disse a sua madre: — È una buona ventura»;
onde vestitosi francescano, fu noto col nome fratesco di

Bonaventura. Dotto di tutta la scienza d’allora, sommesso
insieme e indipendente, cautamente valutando
le forze relative della credenza e dell’intelletto, tentò
conciliare Aristotelici, Platonici, Arabi; cioè il raziocinio
e l’intuizione, il misticismo e la didattica dirigere
in armonia, non ad arguzie curiose, ma a supreme quistioni.
Non che negare ogni certezza ai sensi, tende a
rintegrare l’infallibilità della ragione, facendo che Dio
abbia poste le premesse nell’intelletto, e conformatolo
in guisa che sia costretto assentire al vero, non come
ad una percezione nuova, ma quasi riconosca cose innate
in sè. Osò anche tentare un albero enciclopedico
dell’umano sapere, men lodato, non men lodevole di
altri posteriori[312], e che mostra come sapessero d’alto
luogo riguardare la scienza questi Scolastici cui si dà
taccia di angusti e meschini.



Bonaventura fu noverato fra’ più insigni del tempo:
quando san Tommaso suo amico gli domandava da
quai libri traesse tanta scienza, gli mostrò il crocifisso;
e tutte pietà sono la sua Vita di san Francesco, lo

Specchio della Vergine, l’Itinerario dell’anima al
cielo. A forza di preghiere si fece esonerare dall’andare
arcivescovo di York; e stava lavando le scodelle quando
gli fu annunziato che era fatto cardinale. Alle sue
esequie assistettero Gregorio X, il re d’Aragona, cinquanta
vescovi, sessanta abati, più di mille preti; ottant’anni
dopo morto fu canonizzato, e iscritto col titolo
di serafico[313] fra i dottori della Chiesa, dopo Ambrogio,
Agostino, Girolamo, Gregorio Magno e l’Aquinate.



Anche la scuola contemplativa ebbe i suoi deliramenti,
e Giovanni di Parma pubblicò un Introduttorio
all’evangelo eterno, ove annunziava che, siccome il
Testamento antico avea dato luogo al nuovo, così
questo non bastava più alla perfezione, e un altro ne
verrebbe tutto d’intelligenza e di spirito. Altri caddero
nel panteismo e nella negazione del proprio essere, ed
applicati alle scienze s’abbujarono nell’astrologia e nell’alchimia.



Del diritto romano mai non erasi perduta affatto la
memoria; ma quella legislazione è troppo complicata
e dotta per gente incolta, troppo difficile ad armonizzare
col sistema barbaro. Si dovette dunque applicarsi
ad agevolare l’uso quotidiano del gius longobardo, e
ridurlo a sistema per via d’un testo intelligibile, di
dichiarazioni, di formole di processo. A ciò diede
principale opera la scuola di Pavia, che volta solo
alla letteratura nei tempi de’ Carolingi, da quelli di
Ottone I vi unì la giurisprudenza, e compilò il Liber

legum Longobardorum. I maestri di quella erano anche
giudici, e accoppiando la teoria alla pratica, e
conoscendo il diritto romano, composero una glossa
che fu equiparata al testo legale. Ebbero nome tra essi
Sigefredo, Guglielmo, Bajlardo, Buonfiglio, e quel Lanfranco
da Pavia, di cui dicemmo[314]. Man mano che
le città italiane crescevano di ricchezze, di commercio,
di potenza, occorreano nuove complicazioni, cui non
era sufficiente il diritto germanico, mentre si trovavano
risolte nel romano; sicchè a questo applicaronsi gl’ingegni,
costituendo una nuova classe di cittadini, i
giureconsulti.



Quando i Pisani espugnarono Amalfi nel 1135, ne
tolsero l’unico esemplare delle Pandette, e Lotario II in
benemerenza lo cedette a loro, decretando che nella
pratica si sostituisse il gius romano al germanico,
e cattedre per insegnarlo. Così dicono: ma nessun
vide questo diploma, ed è dimostrato che in verun
tempo le Pandette erano cadute in dimenticanza[315];
sicchè questa è una novella che traduce in racconto di
tempo e di luogo determinato un avvenimento d’incerta
origine. Esso codice fu gran tempo custodito a

Pisa come una reliquia, nè mostrato che con solennità,
poi trasferito a Firenze, monumento d’altre vittorie,
ove può non difficilmente vedersi in quel tesoro di
manoscritti ch’è la biblioteca Laurenziana. La scrittura
il prova contemporaneo di Giustiniano; e che sia l’unico
originale risulterebbe da questa bizzarria, che avendovi
il legatore per isbaglio trasposto un foglio, tutti
gli esemplari conosciuti hanno l’errore medesimo,
come materialmente trascritti. Eppure sembra che i
glossatori possedessero altri testi, collazionando i quali
ne formarono uno bolognese, detto la vulgata: pure
la loro rarità è attestata dall’importanza attaccata al
possesso di questo codice, la cui scoperta e il trionfo
menatone fissarono su quello l’attenzione dei molti che
la progredita civiltà avea disposti ad una legislazione
più raffinata. Allora dunque lo studio del romano diritto
penetra nelle scuole, in gara colla teologia e la scolastica,
mentre s’applica alla vita.



Irnerio, che prima aveva insegnato grammatica,
passò a leggere le Pandette a Bologna sua patria (1100-20); e
i giovani che trassero in folla a questa scienza nuova,
reduci ai loro paesi, ne applicavano i canoni ai casi
particolari, se non altro come supplemento alla legge
locale. Restano in gran parte le glosse di quest’illustre,
e memoria d’altre opere sue ad uso della scuola, dalla
quale poi si staccò per servire all’imperatore. Pensator
rigoroso, trasse ogni cosa dal proprio capo, ignorando
i lavori intorno al diritto, fatti o tentati ne’ secoli
precedenti[316].



Si nominano fra’ suoi discepoli più insegnati i bolognesi

Bùlgaro os aureum, Martin Gossia copia legum,
Jacopo e Ugone da Porta Ravegnana. La Somma del
Codice di Roggerio è il primo tentativo di sistemar la
scienza del diritto. Il Piacentino, che alcuni chiamano
Ottone, per quanto assoluto e di smisurata vanità, non
manca di intelletto scientifico e cognizione delle fonti.
Assalito nottetempo da Enrico di Baila, di cui avea
confutato un’opinione, a stento campò, e ricoverato a
Montpellier, v’aperse la prima scuola di diritto (1192). Giovanni
Bassiano da Cremona, preciso nell’esposizione,
trovò forme ingegnose, benchè talvolta buje; professò
a Mantova.



Pillio da Medicina professava giovanissimo a Bologna,
quando i magistrati lo costrinsero a giurare che per
due anni non insegnerebbe altrove: i Modenesi, cui
forse importava più il toglierlo agli emuli che il possederlo
essi medesimi, gli offersero cento marchi d’argento
purchè venisse nella loro città, anche senza
insegnare, siccome fece. Scrive per lo più in dialoghi
fra la giurisprudenza e l’autore, con molta vanità e
affettazione logica[317].



Lodano pure Guglielmo di Cavriano da Brescia, Alberico
da Porta Ravegnana che per l’affluenza di scolari
dettava nella sala del Consiglio, Giovanni Azzon da
Bologna che aveva fin mille uditori, ed altri che lungo
sarebbe il recitare. Francesco Accursio da Bagnòlo
presso Firenze, nella Glossa continua (1129) abbracciò le anteriori,
così conservandoci l’opinione di molti, ma senza

tropp’arte nello scegliere. Al suo tempo citavasi nei
tribunali come legge, e fu in gran nominanza finchè
parve merito il cumulo di erudizione; ma nel Cinquecento,
quando si studiarono l’antichità e gli storici,
prevalse un miglior gusto, mentre minorava l’elevatezza
de’ pensieri.



Que’ glossatori possedevano le Pandette, il Codice,
gl’Istituti, le Autentiche, l’Epitome di Giuliano, nè altro.
Scarsi di storia e filologia, invece di raddrizzare i testi,
accertare i tempi, insinuarsi nella intenzione delle leggi,
si fermano a spiegare che etsi equivale a quamvis,
admodum a valde; derivano il nome del Tevere dall’imperatore
Tiberio; fanno vivere Ulpiano e Giustiniano
avanti Cristo, uccidere Papiniano da Marc’Antonio; interpretano
pontifex per papa o episcopus; se trovano
una parola greca, la saltano, onde il proverbio Græcum
est, non potest legi. Pure non mancano di sagacia e
industria, massime Accursio, nel ravvicinare passi,
conciliare apparenti divergenze, ricorrere per l’interpretazione
alle fonti quanto poteasi in quell’ignoranza
della storia, che durerebbe anche oggi se la fortuna
non avesse scoperto Ulpiano ed altri giureconsulti
vetusti.



Ben presto seguirono pedestri imitatori, destri nella
dialettica quanto sforniti di scientifico intelletto; prolissi,
d’inesauste minuzie, che affogano il testo ne’ commenti,
multorum camelorum onus, nulla rimettendo
all’intelligenza degli scolari; espongono in uno stile
barbaro, da cui non sa forbirsi neppure Dino da Mugello.
Il quale godette tanta riputazione, che ancor vivo
i vescovi stabilirono, ove le leggi municipali e le
romane e le chiose dell’Accursio tacessero o si contraddicessero,
a Dino si riportasse la risoluzione.



Sconciatesi le repubbliche, e andata ogni cosa per
fazioni, poi per arbitrio di tiranni, senza quella libertà

che è necessaria alla ponderazione delle leggi, nel metodo
prevalsero sempre più le forme dialettiche, con
distinzioni e restrizioni senza termine; l’argomentare
non si aggirò sul testo ma sulla glossa, la quale divenne
un ostacolo a intenderlo; ogni originalità rimase
tolta dal porre ognuno il piede sull’orme dell’altro.



Cino da Pistoja scolaro di Dino (-1337), cacciato dai Guelfi,
torna coi Ghibellini. Ammira i dialettici, pure sa emanciparsi
dalle triche di scuola, e pensare di sua testa; e
si fiancheggia cogli statuti de’ varj popoli e la pratica
de’ tribunali. Bartolo da Sassoferrato scolaro di lui,
maestro a Pisa e Perugia, ove morì in fresca età, superiore
in fama a tutti i giureconsulti, spiegato dalle
cattedre, tenuto in conto di legge nella Spagna, per
critica e metodo sta a gran distanza dagli antichi glossatori,
impacciato dai troppi commenti.



Avanzandosi i tempi, ebbe grido Baldo da Perugia (-1400),
che professò per cinquantasei anni, e versò nei pubblici
negozj. «Nella smania di distinzione (dice il Gravina)
egli non divide, ma sfrantuma il soggetto tanto,
che i frantumi ne van col vento; ma per quanto ciò
nuoccia all’interpretazione della legge romana come
codice positivo, fu utilissimo al giureconsulto pratico
per la moltiplicità dei casi che lo spirito suo fecondo
ritrovò; sicchè ben rado si dà di consultarlo senza
trovarvi una soluzione qual ch’ella sia». Luca di Penna
negli Abruzzi, autore del commento sui Tres Libri,
supera i contemporanei per metodo e stile, e ricorre
direttamente ai testi coll’indipendenza datagli dal non
essersi formato nelle scuole ma negli affari. I successivi,
più che nelle magistrature, presero pratica nei
consulti, fonte di rinomanza e di ricchezze.



Come questi il diritto romano, altri studiarono il
feudale, di applicazioni ancora frequenti; e Oberto
dall’Orto e Gerardo del Negro, consoli milanesi, attorno

al 1170 radunarono le costituzioni imperiali e le consuetudini
delle varie città, le sentenze in proposito e le
interpretazioni proprie e d’altri giuristi. Valore di
legge non ebbero mai, ma autorità perfino ne’ tribunali
pontifizj. Infiniti commenti e glosse ebbero da
Bulgaro, Pileo, Ugolino, Corradino, Vincenzo, Goffredo...,
e principalmente da Giovanni Colombino;
tutti superati dal napoletano Andrea d’Isernia, e più
tardi da Matteo degli Afflitti. Nel 1436 Antonio Mincuccio
di Pratovecchio bolognese avea ridotti i libri
feudali in miglior forma, e l’imperatore Federico III
li confermò, onde in Bologna erano letti pubblicamente.
L’illustre Cujacio con maggior critica ed eleganza,
e deponendo il disprezzo che i giuristi soleano
avere per ciò che non fosse romano, migliorò ed illustrò
quella raccolta, la quale si compie colle leggi feudali
pubblicate dal Barbarossa, che sono le più numerose e
precise, e da cui era stata proibita l’alienazione dei
feudi, ristabilite le regalie imperiali in Italia[318].



Contemporaneamente si compiva il diritto canonico.
Una raccolta autentica delle leggi ecclesiastiche emanate
dai concilij e dagli imperatori, disposta da Giovanni
Scolastico patriarca di Costantinopoli a mezzo il
secolo VI, divenne legge della Chiesa d’Oriente. In Occidente,
dopo le collezioni che accennammo (t. V, p. 472)
di Dionigi il piccolo e d’Isidoro, Reginone abate di
Pum, uscente il secolo IX, ne fece una, poi Burcardo

vescovo di Worms il Magnum decretorum volumen,
che da uno storpio del nome suo è chiamato Brocardo,
e passò ad indicare quistioni scabrose ed incerte. Ivone
di Chartres dispose metodicamente il Decreto in diciassette
libri; finchè Graziano di Chiusi benedettino, nella
Concordantia canonum o Decretum (1151), compì sistematicamente
la giurisprudenza canonica. Eugenio III
dicono l’approvasse, e l’autore con Ranieri Bellapecora
pei primi professarono tale materia in Bologna. L’opera
sua comprende i canoni degli Apostoli, quelli di cencinque
concilj, le decretali de’ papi, non escludendo
quelle del falso Isidoro, e molti passi tratti da santi
padri, da libri pontificali, dal codice Teodosiano e da
altri. Autorevole nel canonico, come il codice Giustinianeo
nel diritto civile, il Decreto di Graziano trovò
moltissimi commentatori: lo sceverarne la mondaglia
doveva essere cura di secoli meglio veggenti[319].



Successive consultazioni diedero luogo a nuove decretali,
di cui una raccolta fece Bernardo Circa, vescovo
di Faenza poi di Pavia; una fu ordinata a Pier di Benevento
da Innocenzo III, ed approvata per pubblica
autorità; poi un’anonima dopo il 1215. Nessuna era
completa, e v’avea decreti incerti: pertanto Gregorio IX
incaricò Raimondo di Pegnafort barcellonese di raccorre
le decretali posteriori al 1150, ove finisce la
compilazione di Graziano; onde venne il secondo corpo
e principale del diritto canonico, cresciuto anch’esso
con successive aggiunte.



Suprema efficacia ebbe lo studio del diritto, facendo
rivivere a pro de’ moderni l’esperienza degli antichi,

disposta in un sistema di leggi, ove tutto ciò che essenzialmente
importa alla civile società era determinato
con sagacia, equità e precisione, ben superiore ai
tentativi de’ codici barbari. Introdotta la prova testimoniale,
lo spirito umano s’addestrò nell’indagare le
verità ed applicarle, risalì agli studj classici per meglio
chiarire il senso, e quel ragionare sodo e sopra i fatti
emendava l’inclinazione sofistica delle scuole.



Ai baroni nè dottrina nè pazienza bastando, i leggisti
presero il luogo de’ feudatarj negli uffizj giuridici. Allettati
dalla costituzione romana, stabilirono essi una
scuola teorica e pratica di governo, cui primo canone
era l’unità e indivisibilità del potere sovrano, talchè
guardava come usurpazione le signorie feudali, come
non avvenuta l’occupazione dei Barbari, e indegne del
nome di leggi quelle emanate da loro: fatto meraviglioso
ed unico, che la legislazione morta d’un popolo
perito divenisse scienza politica e sociale per tutta Europa,
e che fin ad oggi i codici trovino appoggio, commento
o supplemento nelle decisioni di Papiniano e
nell’opinione de’ glossatori.



Ben fa dolore che le nazioni nuove non abbiano pensato
estrarne quel solo che ad esse confacevasi, anzichè
adottare intero un cumulo di cose estranee ai costumi
e all’ordine sociale nuovo, e principj assoluti, e formole
materiali, e rigide conseguenze, non armonizzanti colla
società nuova nè coi costumi moderni e col cristianesimo.
Per vero, l’adottare è molto più facile che lo scegliere;
e la parzialità ghibellina aveva interesse a considerare
i Federichi come successori di Teodosio: onde
n’uscì una legislazione implicata, incoerente, ancora
oscura dopo infiniti commenti, e forse in grazia di questi.



Ma nelle città libere i giuristi costituivano un corpo,
con impieghi d’onore ed alte cariche e singolare considerazione:
e persone elevate portavano nella giurisprudenza

gran senso pratico e reale dignità. Il diritto
poi fu un grande miglioramento sì alla legislazione, sì
e più alla condizione dei vulghi. Rispetto all’ordine
delle successioni, ai matrimonj, ad altri punti legali, i
preti che ragione aveano di far leggi inique? Ne’ concilj,
composti di prelati d’ogni paese, specie di areopago
superiore alle convenienze feudali, e scevro di parzialità,
di rado i canoni si circoscriveano ad un paese; e
togliendo per base la morale anzichè la politica, servivasi
alla rettitudine universale. Le giurisdizioni signorili
riuscirono men vessatorie in mano di abati e vescovi
che di conti e baroni, perchè il prete era obbligato ad
alcune virtù, da cui il laico si tenea dispensato. La carità
e il perdono delle ingiurie, essenza della morale
cristiana, v’erano specialmente comandati in tempi di
guerra di tutti contro tutti. Più miti le pene; abolita la
croce e il bollare in faccia, per non deturpare l’immagine
di Dio; niuno sentenziato a morte, e spesso si
mandava il reo a far penitenza e migliorarsi ne’ chiostri.
La tortura, approvata dal divino Augusto[320] e conservata
lungo tempo fin dagl’Inglesi tanto adulti nella
libertà, era esclusa dal diritto canonico: e doveano
passar de’ secoli prima che la filosofia si facesse bella
di tali documenti.







Il clero, alieno dalle armi, repudiava le prove del
duello o dell’ordalia[321], e vi surrogava i testimonj,
e come prova sussidiaria il giuramento; più regolare
rendeva l’amministrazione della giustizia, e le vendite,
i prestiti, le ipoteche, giacchè richiamavasi al fôro
ecclesiastico ogni obbligo contratto con giuramento.
Innocenzo III e il IV concilio Lateranese istituirono il
processo scritto, prescrivendo che nel giudizio ordinario
e nello straordinario il giudice si faccia assistere
da un pubblico notajo, se è possibile; e due persone
sufficienti scrivano gli atti, cioè le citazioni, proroghe,
petizioni, eccezioni, testimonianze, e così via, il tutto
coll’indicazione de’ luoghi, de’ tempi, delle persone; e
ne dia copia alle parti, serbando l’originale per ogni
caso di dubbio[322]. Il diritto stesso ebbe determinato
il metodo delle citazioni e la sostanza della processura,
agevolate le riconvenzionali, tentate le vie di conciliazione,
negli appelli distinto l’effetto devolutivo dal sospensivo,
ai rimedj possessorj dato ampiezza e rigore.



Mentre il diritto civile non lasciava star le donne in
giudizio senza consenso del marito, lo che impediva di
reclamare contro di questo, non così era de’ tribunali

ecclesiastici, davanti ai quali veniva contratta l’unione,
stipulata la dote, discusso della infedeltà, delle separazioni,
del divorzio. Le leggi che proteggeano i beni del
clero insegnavano esistere un’altra proprietà non derivata
dalla spada, con altre garanzie che la violenza;
garanzie che poi doveano diventare comuni. Altre inviolabilità
delle persone si conosceano dove l’ecclesiastico
era valutato a prezzo maggiore, non si potea
sfidarne i parenti, e l’offensore trovavasi a fare con una
intera società poderosa. L’asilo sottraeva il colpevole
alla vendetta subitanea, non già alla giustizia, a cui lo
restituiva se riconosciuto reo: l’escludere il duello obbligava
ad accettare la composizione de’ tribunali.
Laonde, mentre pareva intendere al solo interesse proprio,
la Chiesa operava per le nazioni, che un giorno
si assicurerebbero come diritti quei ch’essa introduceva
come privilegi[323].



Così miglioravasi il potere legislativo, passato dai
forti ne’ savj; più ne migliorava l’opinione: sicchè al
cristianesimo, dice Montesquieu, andiam debitori di un
certo diritto delle genti nella guerra, di cui la natura
umana non potrà mai essergli abbastanza riconoscente;

il qual diritto fa tra noi che la vittoria lasci ai vinti la
vita, la libertà, le proprietà, le leggi, la religione. Dopo
di che, io mi confesso propenso a compatire ai compilatori
delle Decretali se non ebbero bastante critica
per discernere le false, e se credettero veramente che
il papa fosse superiore a tutti i vescovi, e potesse imporre
ai re d’esser giusti e di non opprimere d’imposte
i popoli.



Intanto colla giurisprudenza la dottrina usciva dal
santuario, e lo scienziato non era soltanto cherico ma
anche dottore. Tutte quelle discussioni poi, miste di
teorica e di pratica, attestano un inaspettato movimento
intellettuale, che innovava la società non meno che lo
facesse lo sviluppo politico. Perocchè, quando una nazione
si sveglia, estende la sua attività sopra tutte le
parti, siano le politiche come le intellettuali e morali.



Università chiamavasi già prima qualunque libera
unione; e quel nome presero anche gli scienziati in
associazioni libere che prevenivano l’azione de’ governi,
e che ciascuna amministrava i proprj affari. Qualche
scienziato di grido prendeva a leggere in una città;
accorrevano uditori, altri dotti ne profittavano per venirvi
a spacciare la propria dottrina, e così formavasi
una università. In tanta scarsezza di libri e d’istruzione
particolare non poteasi imparare che dalla viva voce,
onde non vi concorrevano ragazzi, ma uomini fatti e
già ragguardevoli; ed assumendo l’aria della società
civile, costituivansi a modo di Comuni, con onori e

franchigie per gli studenti e i professori; e avvivate
dall’interesse che ispira la verbale comunicazione fra
questi e quelli, cogli studj indipendenti crescevano di
forza e dignità; e al modo de’ Comuni, cercavano privilegi
ai re e ai papi, il principale dei quali era di
poter conferire il dottorato.



I professori, ai quali grande incitamento dava il trovarsi
esposti al guardo di tutta l’Europa letteraria, erano
rimunerati dagli scolari, nè l’università mantenevasi
che per la reputazione di quelli. Le città, vantaggiate
dal concorso degli studiosi, adoperavano a mantenere
quelle unioni; poi fecero gara di offrire grossi stipendj.



E maestri e università erano dunque tutt’altra cosa
di queste moderne, fomite inutile di corruzione in una
gioventù che, mentre potrebbe dappertutto ritrovare e
libri e insegnanti, è raccolta a dissipare fra lo stravizzo
e il mal esempio il fiore dell’età, la freschezza de’ sentimenti,
i precetti morali bevuti al focolare paterno, e
far le prime prove del vizio, seguendo un corso uffiziale
sotto professori di cui non ha stima e fiducia, ma
che sono decretati da un governo che forse disama.



L’importanza delle università fece favoleggiarne le
origini. Quella di Bologna si pretendea fondata da Teodosio
II nel 443; ma il primo privilegio, copiato da
quel di Giustiniano per Berito, le fu rilasciato in Roncaglia
da Federico Barbarossa, onde proteggere quei
che di fuori venissero a quello studio, esimerli da processo
per delitti o per debiti, e potessero scegliere la
particolare giurisdizione dei professori, per esercitare
la quale l’università eleggeva il rettore. Da principio vi
si studiò soltanto diritto, poi si aggiunsero arti liberali
e medicina; al fine Innocenzo VI v’unì scuola teologica
sul modello della parigina, sorta contemporaneamente,
e che avea vanto nella teologia scolastica e nella filosofia,
come Bologna nella giurisprudenza. Furono le

due università più nominate nel medioevo: ma la bolognese
era composta degli scolari i quali sceglievano dei
capi, a’ quali dovevano rispondere anche i professori;
alla parigina non appartenevano che i professori, subordinati
restando i discepoli: sistemi derivanti dal
diverso Governo delle due città e dalla natura dell’insegnamento;
quella, repubblica e volta alle leggi; questa,
monarchia e teologica.



A Bologna dunque i varj portici formavano distinte
università; e quella del diritto era divisa in due, degli
ultramontani con diciotto nazioni, dei citramontani con
diciassette[324]. Gli stranieri studenti di diritto (advenæ

forenses) godeano piene prerogative civili; e convocati
dal rettore, cui annualmente giuravano obbedienza,
costituivano università propria, con voce nelle assemblee.
Ciascuna nazione faceasi rappresentare da uno o
due consiglieri, i quali, col rettore, costituivano il senato
per la disamina degli affari. Un sindaco annuo
rappresentava in giustizia le due università: un notaro
ne rogava gli atti, annuale anch’esso, come il massajo
e i due bidelli. Ogni anno pure eleggevasi un tassatore
dalla città ed uno dagli studenti, che fissassero il prezzo
degli alloggi: lo scolaro avea facoltà di rimanere tre
anni nella casa prescelta; e il padrone che esigesse di

più, o a torto si querelasse del pigionale, o lo trattasse
men convenientemente, non potea più dare albergo ad
altri.



I professori, all’atto della promozione, poi una volta
all’anno doveano giurare obbedienza al rettore e agli
statuti: potevano essere sospesi e multati, non portar
voto nelle adunanze, nè sostenere le cariche dell’università:
altrettanto era degli scolari natii di Bologna,
che non rimanevano sottratti dall’autorità municipale.
Il rettore, che doveva essere letterato, celibe, d’almeno
venticinque anni, di sufficienti sostanze, avere a proprie
spese studiato il diritto almeno cinque anni, e non appartenere
ad ordini religiosi, rinnovavasi annualmente
a voce del predecessore, de’ consiglieri e di alcuni
elettori scelti dalle università; e nelle funzioni aveva
il passo sopra vescovi ed arcivescovi, eccetto quel di
Bologna, ed anche sopra i cardinali secolari. Il titolo
di magnifico nacque nel XV secolo.







Pertanto nella città di Bologna quattro distinte giurisdizioni
vegliavano: i magistrati ordinarj, la curia
vescovile, i professori, il rettore. Le frequenti collisioni
tra questi, l’irrequietudine degli studenti e le riotte
agitarono spesso la repubblica; qualche fiata gli scolari
tutti ritiraronsi in un’altra città, finchè non si consentisse
alle esorbitanti loro domande; qualche altra, dai
papi scomunicata o messa al bando dell’Impero, Bologna
vedeva migrare la dotta folla, a cui dovea vita e
ricchezze. Con grandi privilegi la città allettava gli
studiosi; esimeva i professori dal servigio militare, poi
da ogni tassa; rifaceva de’ furti sofferti, se il rubatore
non potesse.



I dottorati doveano giurare non insegnerebbero altrove
che a Bologna; e morte e confisca era minacciata
ai cittadini che sviassero uno scolaro da quell’università,
e così a professori bolognesi maggiori di cinquant’anni,
o agli stranieri stipendiati che passassero ad altra
scuola prima che la condotta scadesse. L’università
toglieva in protezione gli artisti che a servizio di essa
lavoravano, come amanuensi, miniatori, legatori, i fanti
degli studenti, e alcuni banchieri privilegiati per dare
a prestanza agli scolari. Una bizzarra regola imponeva
agli Ebrei di pagare centoquattro libbre e mezzo ai
legali, e settanta agli studiosi delle arti per fare un festino
in carnevale. Alla prima neve che fioccasse, gli
studenti andavano alla busca, e di quel raccogliessero
faceano statue o ritratti ai più celebri professori.



Dell’arcidiacono di Bologna era privilegio il laureare,
nè altro benefizio egli godeva che una parte delle propine.
Il dottorato conferivasi come grado dal collegio
de’ legali, e dava diritto d’insegnare e d’essere promosso:
sebbene ai posti supremi non s’elevassero che
natii bolognesi. Sei anni di studio si richiedevano per
passar dottore in diritto canonico, otto pel civile; giurato

d’aver compito questo tempo, lo scolaro sosteneva
l’esame privato e il pubblico; e sopra due testi assegnati
disputava innanzi all’arcidiacono e al dottore che
lo presentava, libero essendo agli altri dottori d’objettare;
e tosto era ricevuto fra’ licenziati. L’esame pubblico
teneasi nella cattedrale in solenne pompa, ove il
licenziato recitava la disposta diceria, ed esponeva una
tesi di diritto, contro cui gli studenti potevano argomentare;
indi l’arcidiacono o un dottore pronunziava
l’encomio acclamandolo dottore, e gli si davano il
libro, l’anello, il berretto. Giuramento d’adempier bene
gli obblighi del dottorato non si prestava, sibbene alcuni
giuramenti particolari.



Laureato che uno fosse, avea diritto d’insegnare non
solo a Bologna, ma in qualunque università costituita
per bolla papale. Ogni scolaro, dopo cinque anni di
studio, poteva insegnare, ma sopra un titolo solo; e
dopo sei, sopra un trattato intero, annuente il rettore:
questi chiamavansi baccellieri. Il corso durava dal 19
o 28 novembre al 7 settembre; e ogni giovedì era vacanza,
qualora nella settimana non cadesse altra feria.
Le lezioni si facevano parte all’avemaria del mattino,
parte dopo le diciannove ore, tutte occupate nell’insegnamento
orale. I corsi distinguevansi in ordinarj e
straordinarj, secondo i libri. Testi ordinarj, pel diritto
romano il Digesto vecchio e il Codice, pel canonico il
Decreto e le Decretali: ogni altro libro era straordinario,
e i professori autorizzati a leggere su questi non
poteano insegnare sugli ordinarj.



Nel 1260 vi si contarono fin diecimila scolari, con
gran lucro dei professori. Ai quali poi si assegnarono
pubblici stipendj; e nel 1384 ne troviamo a Bologna
diciannove pel diritto, aventi dai cinquanta ai trecento
fiorini di trentatre soldi. Quando furono tutti stipendiati,
il professorato si riguardò come pubblica funzione.







Lo studio della giurisprudenza tardò ad introdursi
nelle università forestiere, di modo che il trionfo di
quella scienza fu sempre in Italia, e non per decreto o
favore de’ sovrani, ma per necessità dei tempi. Alle
città lombarde, libere, trafficanti, ricche, popolose, non
bastavano più le anguste transazioni dei codici germanici
e la scarsa cognizione del romano: dileguandosi il
diritto personale introdotto da Carlo Magno, s’abituavano
a considerare gran parte dei popoli d’Europa
come intimamente uniti sotto l’Impero, e fra le varietà
nazionali riconoscere alcun che di comune, l’Impero,
la Chiesa, la lingua latina. Ora, appena formatasi la
scuola bolognese, e diffuse le cognizioni coi consulti,
cogli scritti, con nuove scuole, anche il diritto romano
si considerò comune a tutta cristianità, il che lo ingrandiva
nel concetto de’ popoli.



In Bologna primamente fu aggiunta agli altri studj
la grammatica, e Buoncompagno fiorentino, il quale
fu coronato d’alloro, vi lesse la sua Forma literarum
scholasticarum, metodo per iscrivere a principi e magistrati.
Era costume che, chi bramava professare
grammatica, mandasse innanzi un’epistola, stillante eleganza
ed erudizione, picturato verborum fastu et
auctoritate philosophorum; onde Buoncompagno, motteggiatore
superbo, ne finse una di siffatte, quasi venisse
da un professor nuovo, che chiamava a sfida lui stesso.
Ne tripudiarono gli emuli, levando a cielo la forbitezza
della lettera finta; poi al dì prefisso si raccolsero affollati
nella metropolitana: ma Buoncompagno sopragiunto
manifestò la burla e mandò scornati i rivali, mentre gli
amici portarono lui a casa in trionfo.



Sturbati dai tumulti civili di Bologna, alcuni scolari
trapiantarono a Padova la scuola di diritto (1222),
divenuta poi nucleo di quell’università, con statuti modellati
sui bolognesi: se non che nella comunanza

entravano studenti, professori ed impiegati; e i maestri
erano eletti dagli scolari. Nessun suddito veneto saliva
ad alte magistrature, che non avesse studiato in quella
università, la sovraintendenza della quale era affidata
a tre senatori. Un’altra volta quegli scolari aveano
trasferita l’università a Vicenza (1264), ove durò sette
anni. Un’altra (1316) si mutarono a Siena, che offrì
seimila fiorini per riscattare i libri da essi lasciati in
pegno: ma quella scuola fu presto chiusa, indi ripristinata
da Carlo IV nel 1357; la facoltà teologica vi fu
aggiunta nel 1408 da Gregorio XII. L’università di Perugia
nacque il 1276: della parmense (1221) è memoria
in Donnizone[325]. Il Comune di Vercelli nel
1228 ne aperse una per teologia, diritto civile e canonico,
scienze mediche, dialettica, grammatica, divisa in
quattro nazioni, una di Francia, Normandia, Inghilterra,
una d’Italiani, la terza di Teutonici, l’ultima di
Provenzali, Spagnuoli, Catalani; i rettori si obbligavano
a condurre molti scolari, e principalmente trarvene da
Padova, non allearsi alle fazioni del paese; e il Comune
prometteva allestire cinquecento camere agli scolari,
buon mercato di vettovaglie, pubblica tranquillità, non
lasciarli inquietare per debiti o per rappresaglia, stipendiare
a detta di due scolari e due cittadini i maestri
che sarebbero eletti dal rettore.



Fin dal XII secolo Pisa avea professori di diritto,
ma lo studio generale soltanto nel 1444 vi fu trasferito
da Firenze, quasi a ristoro della rapitale libertà, assegnandole
annui seimila fiorini d’oro sul tesoro, e cinquemila
ottenendone dal papa per dispensa di benefizj,

onde lautamente provvedere ai professori[326]. È anteriore
a Federico II la scuola di Ferrara, da Bonifazio IX
nel 1391 privilegiata come studio generale. La
romana, posta da Innocenzo IV, fu colla santa Sede
trasferita in Avignone, e Giovanni XXII la autorizzò a
conferire i gradi. Federico II istituì le scuole di Napoli
nel 1224; sebbene non permettesse di formare l’università
di scolari e professori, largheggiò di privilegi
cogli studenti; ma non potè mai levarle a quel fiore
che ottenevano le scuole fondate dal libero concorso e
dalla fiducia degli studiosi.



Altre n’ebbe Italia in que’ secoli e ne’ seguenti, massime
di diritto, a Piacenza (1243), a Modena (1189), a
Reggio (1188). Da Carlo IV nel 1360 fu privilegiata
quella di Pavia, e Galeazzo Visconti proibì a’ suoi sudditi
di studiare altrove, e largamente rimunerò i professori[327].
Quella di Torino fu riconosciuta dal papa
solo nel 1405, e sei anni dappoi dall’imperatore: cancelliere
n’era il vescovo. All’università di Parigi, famosa
per teologia, Alessandro III spedì molti giovani ecclesiastici;
molti Venezia di quelli che doveano poi salire
ai primi onori.



Resta che diciamo dell’altro studio universitario, la
medicina. V’aveano rinomanza gli Arabi, che tradussero
e commentarono gli autori greci, e tramandarono
a noi varj medicamenti ed elixir. Anche gli Ebrei erano
medici e chirurghi reputati, e ne’ libri talmudici si trovano

idee molto avanzate intorno all’anatomia. Fra’ Cristiani,
questo, come ogni altro sapere, venne a ridursi
in mano di ecclesiastici e principalmente di monaci,
sebbene a questi dai canoni fossero vietate le operazioni
con fuoco e ferri taglienti; e san Benedetto a’ suoi
di Montecassino e Salerno impose la cura de’ malati.
Costantino Africano filosofo, visitate per quarant’anni
le scuole arabe a Bagdad, in Egitto, nell’India, di ritorno
corse rischio d’essere ucciso per mago (1070 ?); onde rifuggì
a Salerno, e divenne secretario di Roberto Guiscardo;
poi nauseato dal fragor cortigiano, si ritirò a
Montecassino, traducendo i medici orientali. Ne crebbe
rinomanza alla scuola salernitana, e v’affluivano malati,
alla cui guarigione contribuivano la salubre posizione
e le reliquie di san Matteo, santa Tecla e santa Susanna.
Venuto Enrico II a farsi estrarre la pietra, san Benedetto
durante il sonno compieva l’operazione, ponevagli
la pietra in mano, e cicatrizzava la ferita[328].
Nel secolo seguente, sotto la direzione di Giovan da
Milano vi si scrissero certi canoni d’igiene in versi leonini,
divulgati proverbialmente[329] e tradotti in tutte
le lingue. Poco dopo il Mille, Garisponto medico di Salerno
pubblicò il Passionarius Galeni, rimedj contro

ogni sorta malattie, tratti principalmente da Teodoro
Prisciano: nè meglio vale Cofone, che pubblicò una
terapeutica generale (Ars medendi) secondo Ippocrate,
Galeno e gli Arabi, dove è a scorgere la prima indicazione
del sistema linfatico. Romualdo vescovo di
Salerno fu consultato dai due Guglielmi di Sicilia e dal
papa. L’Erbario della scuola salernitana, compilato
certamente prima del secolo XII, si diffuse per tutta
Europa.



Questa scuola fu la prima in Occidente ad introdurre
i diversi gradi accademici, imitandoli dagli Arabi.
Dappoi Federico II ordinò, nessuno esercitasse medicina
se non licenziato da essa, e provato di nascere
legittimo, aver compito ventun anno, studiato logica
tre anni, poi cinque l’arte, e la chirurgia che ne forma
piccola parte, e spiegato l’Arte di Galeno, il primo
libro d’Avicenna, o un passo degli Aforismi d’Ippocrate,
ed aver fatto pratica sotto un esperto. Il candidato
giurava attenersi alle cure consuete, denunziare il
farmacista che adulterasse i medicamenti, e trattare i
poveri senza mercede. Dai chirurghi chiedeasi un anno
di studio a Salerno e Napoli, poi un esame. Da poi si
prescrissero cento minuzie; il medico visiti due volte
al giorno i malati che dimorano entro la città, e che
possono anche chiamarlo una volta la notte: il compenso
era di mezzo tarì per giorno, e fino a tre se il
malato abitasse fuori. Così per le farmacie era assegnata
la tariffa, e dove piantarle, e gelose precauzioni.



Allettavansi i medici con privilegi, esentarli da taglie,
provvederli d’uno o due cavalli; e Ugo di Lucca s’obbligò
servire gratuitamente a quei del contado bolognese
nelle malattie ordinarie; ma per ferita grave,
osso rotto o slogato, possa da gente mezzana esigere un
carro di legna, dai ricchi soldi venti e un carro di
fieno, nulla dai poveri; accompagni l’esercito in campo,

ed in compenso tocchi lire seicento bolognesi. Fu dei
primi a curar le ferite con solo vino[330], e seguì i
suoi concittadini in Terrasanta nel 1218.



Quell’abitare a troppi insieme, il vestire di lana, i
pellegrinaggi, le nessune cautele sanitarie, agevolavano
la propagazione de’ mali, e la peste può dirsi non cessasse
mai; ne’ tempi più infetti vedeansi a folla trarre
i pellegrini a perdonanze e giubilei; e tardi si pensò a
contumacie ed altri provvedimenti contro il contagio;
nel che il Comune di Milano diede forse il primo esempio.
Dal Levante vennero pure malattie nuove, di cui
la più durevole e funesta fu il vajuolo, che sembra arrivasse
cogli Arabi al primo loro sbucare dalla penisola
natìa. Coi Crociati credesi qui venuto il fuoco
sacro, a curare il quale si dedicarono i frati di Sant’Antonio.
Anche il ballo di san Vito comparve dopo il
Mille, come nella Puglia la tarantella. Più spesso la
lebbra serpeggiò sotto forme orride e schifose: prurito
alle mani, atroci spasimi interni; poi la pelle facevasi
squamosa, e chiazzata di macchie livide, rosse e fin
nere, infine scabra quasi scorza d’alberi; allora si copriva
d’ulceri rossastre e tumori cancerosi; dita, mani,
piedi tumefacevansi sformatamente; le carni cadeano a
brani, restandone miserabilmente segnata la via dove
molti fossero passati: il viso prendeva un ringhio ributtante,
i peli cadeano, rauca la voce; il male invadeva
il tessuto mucoso, membrane, glandule, muscoli, cartilagini,
ossa: fiera melanconia occupava l’infermo, che
vedeva a passi lentissimi avvicinarsi l’inevitabile risolvimento
del morbo.



Sotto i Longobardi i lebbrosi cacciavansi di città, e
non poteano vendere od alienare i proprj averi, affiggendovi
l’idea d’un particolare castigo di Dio, secondo

qualche passo della Bibbia, della quale vi si applicarono
le precauzioni. Gli statuti d’ogni Comune provvedono
sullo scoprirli ed isolarli: la Chiesa stessa, che parea
maledirli, veniva a disacerbare le miserie, e a volgerle
in espiazione colle cerimonie miste di tristezza e di
speranza, onde li staccava dalla società. Celebrato in
presenza dell’infermo l’uffizio da morto, esortava ad
essere buon cristiano e confidare nella carità dei fratelli,
da cui corporalmente era sequestrato; gli si vietava
d’accostarsi all’abitazione dei viventi, di lavarsi in
rivo o in fontana, d’andare per istrade anguste, di toccar
bambini o la fune dei pozzi, nè bevere che dalla
sua scodella; poi benedetti gli utensili che doveano
servirgli nella solitudine, fattagli limosina da ciascun
assistente, il clero accompagnato dai fedeli lo conduceva
alla capanna destinatagli, davanti a cui piantata
una croce di legno, vi sospendeva un bossolo per ricevere
la limosina de’ passeggeri. Un abito particolare
distingueva quell’infelice, e guanti e certi battagliuoli
ch’e’ dovea sonare invece di parlare. A Pasqua poteva
uscire dall’anticipato sepolcro, e per alcuni giorni entrar
nella città o nei villaggi, partecipe all’universale esultanza
della cristianità. Le mogli poteano seguirli, e
procacciare le consolazioni della famiglia. Quelle poi
della carità erano pari al male: il concilio Lateranese III,
disapprovando il rigore con cui alcuno li
trattava, dichiarò la Chiesa esser madre comune dei
Fedeli; i lebbrosi poter essere più meritevoli che i sani;
perciò si facesser loro e chiesa e cimitero distinti, e un
prete a cura delle loro anime, e dispensati dal dare la
decima degli orti e del bestiame. A loro pro moltiplicavansi
i lazzaretti, così denominati (ed essi lazzari) dal
povero del vangelo. L’arcivescovo di Milano alla domenica
delle palme, andando in processione a San Lorenzo,
al Carrobbio lavava e vestiva di nuovo un lebbroso;

per ispeciale loro sollievo fu istituito l’ordine di san
Lazzaro, il cui granmaestro doveva essere lebbroso,
acciocchè meglio sapesse consolare mali che avea provati:
stupendo sforzo della cavalleria cristiana il nobilitare
in certo modo la più stomachevole delle malattie.



Caterina da Siena curando e sepellendo una lebbrosa,
ne contrasse l’infermità; ma di subito le mani sue divennero
bianche e liscie come d’un bambino. Francesco
d’Assisi, trovatone uno in val di Spoleto, l’abbracciò e
baciò nella bocca cancerosa, e così l’ebbe guarito: vedendone
un altro nel piano d’Assisi, s’accostò a fargli
limosina; e ad un tratto più nol vide, sicchè restò persuaso
fosse nostro Signore, che spesso assumeva quella
schifosa sembianza per mettere a prova la carità. E
però Francesco raccomandava a’ suoi frati i lebbrosi, e
congedava i novizj che non sapessero sostenerne la cura.
Uno che per l’impazienza e per le bestemmie era insoffribile
a’ frati, tolse Francesco a curarlo egli stesso,
e l’imbonì, e lavò, e «dove toccava il santo colle sue
mani, si partiva la lebbra dall’infermo, e rimaneva la
sua carne perfettamente sana; sì che mentre il corpo si
mondava di fuori dalla lebbra, l’anima si mondava dal
peccato dentro per la contrizione». Dopo rigorose
penitenze il lebbroso morì, e comparve a Francesco e gli
disse: — Mi riconosci tu? io son quel lebbroso che fu
sanato da Cristo per li tuoi meriti, e oggi me ne vado
alla gloria eterna; di che rendo grazie a Dio e a te, perocchè
per te molte anime si salveranno quaggiù»[331].



Nelle spedizioni in Asia i nostri poterono profittare
della sperienza degli Arabi, e di fatto allora si conobbero
la cassia e la senna: la teriaca, polifarmaco fondamentale
del medioevo, fu da Antiochia portata a
Venezia, che lungamente ne custodì il secreto. Ruggero

di Parma raccomandò la spugna marina per le scrofole,
ed eccellenti pratiche chirurgiche. Rolando di Parma
stese un trattato di chirurgia, commentato poi da quattro
Salernitani. Guglielmo da Saliceto piacentino, uno
de’ migliori di quell’età e abbastanza indipendente, stese
con qualche esattezza un’anatomia compendiosa, precedette
Willis nel distinguere i nervi addetti alla volontà
o no, e descrive fin d’allora la sifilide.



Lanfranco di Milano, spatriato quando più non potè
opporsi a Matteo Visconti, rizzò cattedra a Parigi (1295), e
trasse tanti ascoltatori, che celeberrima divenne la scuola
dei chirurghi secolari. Sebbene il chirurgo si tenesse
molto inferiore ai medici, che perciò non si sarebbero
prestati alle operazioni, preferendo usare farmachi,
Lanfranco operò spesso, ed è lodevole quel suo dare
l’anatomia dell’organo di cui descrive le lesioni.



Teodorico vescovo di Bitonto osservò da sè, e sostituì
le fasciature di tela ai grandi apparecchi di legno nella
frattura di ossa. Taddeo d’Alderotto fiorentino, filosoficamente
illustrando Ippocrate e Galeno, acquistò tanta
reputazione nella sua scienza quanto Accursio nella
legale: eppure delira qualvolta pretende rivelare i segreti
delle arti, nascosti sotto il gergo degli autori. Chiamato
ad assistere il nobile Gherardo Rangone (1285), volle
che, per istromento rogato, i tre procuratori di quello
il garantissero d’ogni danno in viaggio, e che lo ricondurrebbero
in Bologna indenne della persona e della
borsa, non molestato da ladri o da nemici, non fermato
contro voglia a Modena; in caso contrario, gli si
pagherebbero lire mille imperiali per ciascuno degli
articoli violati; essi poi gli restituiranno tremila lire
bolognesi, che confessano aver ricevuto in deposito:
finzione che vela una remunerazione esorbitante[332].

Al papa domandò cento ducati d’oro il giorno, perchè
più ricco degli altri, i quali gliene davano cinquanta;
onde, finita la cura, ne toccò diecimila. Bartolomeo da
Varignana dal marchese d’Este ebbe per una cura ducensessanta
fiorini d’oro.



Simon di Cordo genovese, medico di Nicolò IV, nella
Clavis sanationis, dizionario de’ medicamenti semplici,
cercò sbrogliare la varietà di nomenclatura. Viaggiò
trent’anni per scientifico intento la Grecia e l’Oriente,
ma invece di determinare i corpi secondo la natura
loro, si stava a qualità medicinali, e non desunte da
sperienza ma da supposte doti elementari. E appunto i
progressi delle scienze naturali erano impacciati dall’empirismo
superstizioso, dalla cieca venerazione per
l’autorità, e dal farnetico di sostituire la dialettica allo
sperimento, aggomitolando interminabili argomentazioni
sopra oziosissime ricerche. Per esempio, chiedevasi
se la tal bevanda possa guarire la febbre, e rispondeasi
di no, perchè quella è una sostanza e questa un

accidente, nè quindi l’uno può sull’altro. Poco si studiava
l’anatomia: le operazioni non si eseguivano senza
consultare le stelle, supponendo intimo nesso fra il
corpo umano e l’universo, e principalmente i pianeti:
e le scienze sperimentali cedevano il primo posto alle
occulte.



Oggetto di queste era conoscere l’avvenire, scoprir
tesori, trasmutare i metalli, fare amuleti e incantagioni,
e comporre il rimedio universale e l’elisir dell’immortalità:
a scopi così elevati qual fatica aveva a
parere soverchia? Sull’avvenire cavavansi presagi da
segni fortuiti, dalle linee della mano, dalle stelle, dai
sogni, della cui divinazione come dubitare dopo quel
che Ippocrate n’aveva scritto? e indovinavasi in fatti
alcuna volta, perchè è difficile non riuscirvi quando si
dice un po’ di tutto e vagamente.



L’astrologia, pazza figlia di savia madre, si trova all’infanzia
come alla decrepitezza della società, fra i dotti
Romani come fra semplici Oceanici. L’uomo è centro
e scopo della creazione, onde a lui si riferisce ogni
cosa; e se (com’è certo) il sole e le altre stelle influiscono
sulle stagioni, sulla vegetazione, sugli animali,
quanto più non devono sull’uomo, prediletta fra le
creature? Le storie (dicono gli astrologi) e il consenso
de’ filosofi antichi s’accordano nel riconoscere un’analogia
fra gli anni della vita e i gradi percorsi da ciascun
segno sull’eclittica. Per iscoprirla, vuolsi accertare
l’effetto degli astri sopra le varie cose naturali, e
i computi de’ moti, e certe formole arcane, mediante le
quali o crescere le forze della natura, o determinare
l’influsso dei pianeti, massime all’istante natalizio, od
evocare gli spiriti e i morti. Il sapiente che conosca le
occulte proprietà delle cose, non solo indovinerà l’avvenire,
ma opererà su di esso, eccitando odio od amore,
scoprendo i secreti divisamenti, i tesori occulti, i rimedj

ai mali, e fin il supremo della scienza, l’arte di far oro.



I fenomeni della natura sono invigoriti dai numeri,
attesochè secondo questi è disposto l’universo, e possedono
arcana efficacia. Di qui la cabala, che da combinazione
di numeri credea divinar le cose arcane, ed
acquistare autorità sopra gli spiriti: e ogni astrologo
ed alchimista si millantava di qualche demone famigliare
obbediente a’ suoi cenni. Così intralciavansi fra
sè gli errori, dalla pagana superstizione tramandatici
attraverso alle scuole neoplatoniche e al gnosticismo.



Fu l’astrologia onorata di cattedre, e l’università di
Bologna ne decretava un professore tamquam necessarissimum,
e principi e repubbliche ne teneano uno
da consultare ne’ più gravi casi. Ezelino, Buoso da
Dovara, Uberto Pelavicino, tiranni formidabili, tremavano
davanti alle potenze incognite, e i calcoli della
prudenza e dell’ambizione sottoponevano alla decisione
degli astri e dei loro interpreti; e nella Vaticana si conservano
le risposte che ai loro consulti dava Gherardo
da Sabbionetta cremonese. Federico II voleasi attorno
il fior degli astrologi, a senno loro mutando divisamenti[333];
e quando nel 1239 udì la ribellione di
Treviso, fece dalla torre di Padova osservare l’ascendente

da maestro Teodoro; ma non avvertì (riflette
Rolandino) che allora nella terza casa stava lo scorpione,
il quale avendo il veleno nella coda, indicava
che l’esercito sarebbe offeso verso il fine. Stando in
Vicenza, volle che un astrologo gl’indovinasse per qual
porta uscirebbe il domani; e quegli la scrisse in un polizzino,
che suggellato consegnò a Federico perchè non
l’aprisse se non uscito. L’imperatore fece una breccia
nella mura, e per quella se n’andò; allora, aperto il
foglietto, trovò scritto: Per porta nuova.



Il suddetto Gherardo andò a Toledo per leggere
l’Almagesto di Tolomeo, e lo voltò in latino, come il
trattato de’ crepuscoli di Al-Gazen e altre opere; inventò
lo specillo, e la sua Theoria planetarum leggevasi
nelle università[334]. Andalon Di Negro genovese,

arricchitosi di cognizioni nei viaggi, ci lasciò un trattato
latino della composizione dell’astrolabio.



Guido Bonatto da Forlì diede la quintessenza di

quanto gli Arabi n’aveano scritto[335], e coll’ajuto di
Dio e di san Valeriano, patrono della sua patria, discorre
l’utilità dell’astrologia, la natura de’ pianeti e

loro congiunzioni ed influenze, i giudizj che se ne deducono,
e varie questioni che si possono risolvere con
questa scienza. Mirabile nella pratica di quest’impostura,
a Federico II scoperse una congiura ordita a Grosseto;
fabbricò una statua che rispondeva oracoli; dirigeva
ogni operazione di Guido da Montefeltro; e allorchè
questi uscisse a campo, il Bonatto saliva sul campanile
di San Mercuriale, e con un tocco della squilla accennava
il momento di vestir l’armadura, con un altro
quel di montare a cavallo, col terzo la marciata. Pretendeva
che Gesù Cristo medesimo si valesse dell’astrologia,
e imbizzarrisse contro i tunicati che si opponevano
alle sue predizioni.



Pietro d’Abano, educato a Costantinopoli (1316), fu sì fortunato
da cogliere la postura degli astri, designata da
Abul-Nasar come quella in cui Dio non può rifiutare
domanda che gli sia fatta: e ne profittò per chiedere
la sapienza, e subito restò illuminato a conoscere l’avvenire.
Moltissime fole si accumularono sul conto di
lui; delle sette arti liberali acquistò cognizione per
mezzo di sette spiriti; avea facoltà di far tornare i denari
dopo spesi; non avendo pozzo in casa, fe portarsi
quel del vicino che gliene negava l’uso, o, come altri
disse, fe portare in istrada il proprio onde non essere
disturbato dagli accorrenti. In realtà nel suo Conciliator
differentiarum, un de’ migliori libri medici d’allora,
insegna il salasso non esser mai sì opportuno come nel
primo quarto della luna; che per guarire i dolori nefritici
bisogna, al momento che il sole passa pel meridiano,
disegnare con cuore di leone sopra una lastra
d’oro una figura di quest’animale, e appenderla al
collo del malato; che per cauterizzare valgono meglio
stromenti d’oro che di ferro, attesa la grande influenza
di Marte sulla chirurgia.



Fu professore a Padova ed a Parigi, ove lo accusarono

di magia per cure mediche ben riuscitegli; poi
d’eresia a Roma, ma per autorità pontifizia andò assolto.
Riferì al corso degli astri i periodi delle febbri;
il pubblico palazzo di Padova fece dipingere a costellazioni;
e dell’astrologia era persuaso a tal punto, che
procurò indurre i Padovani a spianar la loro città per
rifabbricarla sotto una combinazione di pianeti allora
comparsa, tanto fortunata che niuna più. Forse queste
son ciancie di Pier da Reggio, che, vinto da lui in dottrina,
tentò perderlo nell’opinione; onde con accuse
contraddittorie Pietro d’Abano fu imputato da una parte
di non credere al diavolo, dall’altra di tenerne sette in
un’ampolla ad ogni suo cenno; per le quali accuse e
per altre più serie l’Inquisizione lo processò. Venuto a
morte, disse agli amici: — A tre nobili scienze io ho
dato opera, delle quali una m’ha fatto sottile, una ricco,
la terza menzognero; filosofia, medicina, astrologia».
Nel testamento si protesta buon cattolico, e aveva implorato
d’essere sepolto ne’ Domenicani; ma l’Inquisizione
gli continuò il processo, e ne turbò le ossa. L’illustre
medico Gentile da Foligno, entrando nella scuola
di lui, s’inginocchiò, e levate le mani sclamò: — Ave,
santo tempio»; poi, visti alcuni suoi manoscritti, se li
pose sul seno e li baciava con riverenza[336].



Sebbene la Chiesa vi si opponesse, vescovi e prelati
non rimasero incontaminati da queste follie, che durarono
ben oltre i tempi che descriviamo. Conseguente a
tali falsità fu il ripigliare le classiche credenze in folletti,
spettri, fantasmi, vampiri; credenze fatte energiche
come i tempi, e che acquistarono maggior fede allorchè
si videro perseguitate con regolari processi: l’immaginativa
fingeva avvenimenti ch’essa medesima credea
poi veri; e uomini di bollente fantasia si isolavano, dispettando

il mondo reale per uno fantastico, e mescolando
l’impostura, l’allucinamento e il fanatismo. La
legislazione dovette intervenire a reprimere gente che
destava le procelle, mutava le forme de’ corpi e degli
uomini, produceva malattie; e gli assurdi processi traviarono
gran tempo la giustizia, siccome avremo a deplorare
nel secolo che chiamano d’oro.



Non alle vite, ma alle sostanze recò danni la ricerca
del come improvvisamente arricchire. A ciò due strade
offerivano le scienze occulte; trovare tesori, e tramutare
i metalli. Intorno ai tesori, stupendi fatti raccontano
le cronache, e gli assegnano perfino ad Alberto
Magno e a papa Silvestro II[337]. In Apulia era una
statua di marmo con una corona d’oro iscritta: A calen
di maggio, sole nascente, ho il capo d’oro. Nessuno
intese il motto, sinchè Roberto Guiscardo ne strappò il
secreto ad un prigioniero saracino; e fissato ove cadeva
l’ombra della testa al primo maggio, trovò tesoro.



La chimica degli antichi teneva che i corpi risultino
dalla combinazione de’ quattro elementi, e che l’armonia
di questi produca la perfezione nei corpi. Chi
dunque scopra le migliori combinazioni, potrà non solo
ridonar la sanità e prolungare indefinitamente la vita,
ma anche trasformare corpi e metalli. Sentimento

sublime, comunque erroneo, della potenza dell’uomo e
della perfettibilità di tutto il creato. E poichè l’uomo
vede nell’oro il rappresentante universale dei godimenti,
la scienza s’industriò in ispecial modo a tramutare in
esso lo stagno e il mercurio, mediante la pietra filosofale
e la polvere di projezione; e non riuscendovi coi
mezzi semplici, ricorse allo spirito universale, all’anima
generale del mondo, all’influsso delle stelle per raggiungere
l’opera grande. Di qui la scienza arcana e
tenebrosa dell’alchimia, che tanti spiriti occupò.



Le sue ricette erano positive: se non che spiegavasi
l’arcano con termini non meno arcani. Volete, intonavano,
fare l’elisir de’ sapienti? prendete il mercurio dei
filosofi, trasformatelo successivamente colla calcinazione
in leon verde e leon rosso, fatelo digerire in bagno di
sabbia con spirto acre di vite, e distillate il prodotto;
ma il lambicco sia coperto dalle ombre cimerie, e al
fondo si troverà un drago nero che mangia la propria
coda... Inoltre la scienza ermetica ajutavasi della verga
di Mosè, del sasso di Sisifo, del vello di Giasone, del
vaso di Pandora, del femore aureo di Pitagora; se nulla
profittassero, ricorrevasi al diavolo barbuto, specialmente
incaricato di tali ministeri.



A questo delirio di classica origine[338], continuato

ancora secoli e secoli, alcuni si prestavano di buona
fede; e la testimonianza altrui o le apparenze illusorie
li persuasero potersi trovare questa polvere di projezione:
onde vi si affaticarono con passione, faceano
lunghi viaggi massime al Sinai, all’Oreb, all’Atos. Più
spesso era un lacciuolo ai creduli, per trarne l’oro necessario
a far oro; ma a Giovanni Augurello, che gli
presentò un poema sull’arte di far l’oro (Crisopeia),
papa Leone X diè per unico regalo una borsa vuota,
nella quale potesse riporlo.



Facile è il deridere le ignoranze o stranezze de’ nostri
maggiori, massime a chi perda di vista quelle che
in noi derideranno i nostri nipoti. La scienza seria
anche in questi traviamenti indaga i progressi dell’intelletto
e della società, e riconosce nell’errore un aspetto

fallace della verità, ma nuovo e progressivo. Il disputare
nelle università al cospetto di tutto il mondo erudito
d’allora, e fra una gioventù che vivamente parteggiava,
conduceva a ricorrere a sottigliezze, quando
la pessima sventura per un dottore sarebbe stata il rimanere
accalappiato in un’argomentazione da cui non
sapesse strigarsi: onde i dibattimenti diventavano non
uno sforzo verso la verità, ma un’arena di capiglie; e
la filosofia, come già la teologia, ebbe martiri ostinati
d’indicifrabili enigmi. Pure se sbriciolavasi il pensiero,
veniva anche analizzato; acuivasi il raziocinio, che
dell’errore e della verità è veicolo, non mai causa; in
quella ginnastica gl’intelletti si foggiavano allo stretto
ragionamento, all’ordine ed all’economia delle idee, alla
costanza del metodo, e si poterono svolgere i concetti
morali e metafisici di cui la Scolastica avea posto i
germi, conservandone il fondo, cangiando la forma.
Della Scolastica è merito l’andamento analitico delle
moderne favelle, che per la stretta relazione delle parole
colle cose svelano il logico procedere della ragione
odierna, dovuto a quella comunque malaccorta educazione.
L’astrologia e l’alchimia portarono a meditare
sopra il sistema del mondo e la composizione dei corpi.



Nè le matematiche, la parte più rilevante dello scibile
dopo la lingua, erano perite, e basterebbero ad
attestarlo i progressi della meccanica e dell’architettura.
Resta nella cattedrale di Firenze un calendario scritto
nell’813, con bellissime traccie d’osservazioni celesti,
per le quali l’autore si era accorto dello spostamento
de’ punti equinoziali dopo il concilio Niceno I, stando
al computo giuliano. D’un geografo di Ravenna abbiamo
una rozza descrizione del mondo, cui può servire
di schiarimento una mappa del 787 che sta nella biblioteca
di Torino in un commento manoscritto dell’Apocalisse.
La geografia dovea vantaggiarsi dai tanti viaggi

di devozione, per guida dei quali stendevansi itinerarj;
ma come scienza ben poco progredì.



San Tommaso intendeva addentro nelle matematiche,
e scrisse degli acquedotti e delle macchine idrauliche.
Campano novarese commentò Euclide, studiò
alla quadratura del circolo e alla teorica de’ pianeti, e
indicò la genesi de’ poligoni stellati: Urbano IV lo teneva
frequente alla sua tavola con altri, da cui godeva
sentire spiegate le quistioni che proponesse. Paolo Dagomeri
da Prato, detto l’Abbaco per la sua perizia
nell’aritmetica e nella geometria, rappresentava in macchine
tutti i moti degli astri: fu il primo a pubblicare
un almanacco. Biagio Pelacani da Parma spiegò le apparenze
prodigiose dell’atmosfera mediante la riflessione
delle nubi.



Di que’ tempi, e merito degli Italiani fu una comodissima
novità. Mentre gli antichi, siano i classici, siano
gli Ebrei e gli Arabi, notavano i numeri con lettere,
gl’Indiani possedevano una numerazione più ragionata,
ove le cifre, oltre il proprio, hanno un valore di posizione,
sicchè trasportate al penultimo posto esprimono
le decine, al terz’ultimo le centinaja, e così via: da essi
l’appresero gli Arabi, e alcun Europeo se ne valse in
opere scientifiche. Leonardo Fibonacci di Pisa, stando
impiegato nelle dogane a Bugia di Barberia, cercò
quanto d’aritmetica sapeasi in Egitto, in Grecia, in Siria,
in Sicilia, e in un trattato d’aritmetica e d’algebra del
1202 si valse di queste ch’egli chiama cifre indiane.
Gloria sua più certa è l’avere primo fra i Cristiani trattato
dell’algebra, e in modo tale che tre secoli di concordi
fatiche non aggiunsero un punto a quel ch’egli
insegnò. L’applica esso a problemi mercantili, senza
un cenno delle operazioni magiche, dietro cui deliravano
anche i più valenti. Così un negoziante fiorentino recò
all’Europa e il calcolo de’ valori e quello delle funzioni.







Altra invenzione importantissima di quel tempo sarebbero
le note musicali, che si attribuiscono a Guido
d’Arezzo monaco benedettino (n. 955); ma in che consista il
merito di lui, non è ben certo. Imperocchè i righi e i
punti già erano conosciuti; non fu lui che introducesse
la gamma per imparare il solfeggio; non lui che estese
la scala aggiungendo cinque corde alle quindici degli
antichi. La tradizione dice soltanto ch’egli trovò note,
onde in brevissim’ora imparavasi la musica, che dapprima
richiedeva molti anni; e che Benedetto VIII, invitatolo
a Roma per farne prova, se ne chiamò soddisfatto.
La sua scala è la stessa de’ Greci, solo estesa alquanto
aggiungendovi un tetracordo nell’accordo e una
corda nel grave[339]; e alcun vuole che allora alle
lettere gregoriane si sostituissero punti quadrati o rotondi
sopra righi paralleli e negli intervalli, sicchè le
relazioni armoniche de’ toni divennero quasi sensibili

alla vista, e la facilità del notarle con punti sopra punti
(contrappunto) ne rese agevole l’esecuzione.



Sant’Ambrogio e Gregorio Magno aveano redenta la
musica dalle pagane profanità e dall’elemento mondano,
secondo il quale proponeasi unicamente d’esprimere la
durata delle sensazioni, e imitare i movimenti delle
impressioni prodotte dalla passione e dal sentimento;
abolito il ritmo, sicchè il canto non fosse più capace di
esprimere i sentimenti e le passioni, ma restasse affatto
spirituale; atteso che, essendo le note tutte di durata
eguale, meglio esprimevano, nel vestire le parole sante,
l’inalterabile calma dell’onnipotenza. Però si conservarono
i modi antichi, che erano toni esprimenti la differenza
dal grave all’acuto fra i varj punti di partenza
dei sistemi di successione. Ambrogio aveva unito i due
tetracordi per formare la scala; e scelto fra i modi
greci i quattro che più acconci gli parvero alla maestà
del canto e all’estensione della voce, sbandì gli ornamenti
introdotti nella melopea, e gran numero di ritmi:
insigne semplificazione e barriera alle novità corruttrici,
perchè anche la musica colla purezza semplice e
maestosa ritraesse la severa austerità del culto. Gregorio,
sull’orme d’Ambrogio, e schivandone gl’inconvenienti,
aggiunse quattro nuovi modi, ond’evitare la
monotonia.



Restava che la musica cristiana conquistasse l’armonia,
ignota ai Greci; e mentre in questi le regole non
miravano che a stabilire successioni, ora doveasi introdurre
la simultaneità dei suoni. Malgrado gli ostacoli
dell’abitudine e della venerazione verso gli antichi, si
poterono fare intendere due voci a un tratto: ma quando
si cominciasse non si sa. Guido d’Arezzo non diede
nuove regole all’arte, ma mostra evidente che già allora
conoscevasi la difonia, quantunque ignoriamo a
quali regole formata.







CAPITOLO XCI.
Federico II. Seconda guerra dell’investitura.




Nel concilio Lateranense IV, aperto l’11 novembre
1215, l’autorità pontifizia apparve nella maggior sua
magnificenza. I due imperatori d’Oriente e d’Occidente,
i re di Cipro, di Gerusalemme, di Sicilia, di Francia,
d’Inghilterra, d’Aragona, d’Ungheria mandaronvi ambasciadori;
i patriarchi d’Antiochia e di Gerusalemme
v’assistettero in persona, e per rappresentanti quei di
Costantinopoli e d’Alessandria; settantuno arcivescovi,
quattrocendodici vescovi, e più di ottocento abati e
priori; e tale affluenza di popolo, che alcuni prelati non
poterono penetrare nella basilica, e il vescovo d’Amalfi
restò soffocato. In mezzo a un circolo di cardinali ornati
in maestosa semplicità, compariva il pontefice,
che aveva veduto Costantinopoli rimessa alla sua obbedienza;
era uscito trionfante dalla guerra degli Albigesi
e dalla lotta con Ottone imperatore e col re d’Inghilterra,
che gli fe omaggio della sua corona; all’ombra
di lui, quest’isola aveva ottenuto la Magna Charta
salvaguardia di sua libertà, le città toscane formato una
confederazione, e le lombarde rinnovato l’antica; gli
Spagnuoli nel piano di Tolosa riportata insigne vittoria
che li francheggiava omai dall’araba servitù; da lui il
re d’Aragona domandò la corona; quel di Bulgaria gli
sottomise la sua; sulla Sicilia avea sodato la supremazia
della santa Sede, dopo averla rinfrancata in Roma; in
due Ordini, baliosi di gioventù, erasi creata una milizia
stabile, disposta ad ogni suo comando. Ed ora al mondo
intero, pendente dalle sue infallibili decisioni, dettava
i canoni della credenza e le regole della disciplina ecclesiastica

e civile: vietato l’affidare funzioni pubbliche
a Musulmani o Ebrei, o il vendere armi agli Infedeli;
frenata l’usura, proscritti i Patarini, e per distinguersi
da questi dovessero i Cattolici almeno una volta l’anno
comunicarsi alla propria parrocchia; confermata la
dottrina di Pier Lombardo intorno alla Trinità, riprovando
quel che n’avea scritto «il calabrese abate Gioacchino»,
scrittore mistico, rinomato per predizioni;
ordinata pace generale per quattro anni.



Vicario della divinità in terra pel governo temporale
e per lo spirituale, il pontefice avea dunque portate ad
effetto le massime che le Decretali avevano sancite,
proclamando la potenza ecclesiastica essere il sole, da
cui, a guisa di luna, la imperiale traeva il suo splendore[340].
Spiegando le relazioni del potere temporale
collo spirituale, Innocenzo III scriveva[341]: — Il Signore

non solo per costituire l’ordine spirituale, ma
anche perchè una certa uniformità fra la creazione e il
corso degli avvenimenti l’annunzii autore di tutte le
cose, stabilì armonia fra cielo e terra, in modo che la
meravigliosa consonanza del piccolo col grande, del
basso coll’alto, ce lo riveli per unico e supremo creatore.
Come stampò due grandi luminari sulla volta celeste,
così affisse al firmamento della Chiesa due supreme
dignità, una che splenda il giorno, cioè illumini
gl’intelletti sopra le cose spirituali, e franchi dalle catene
le anime tenute nell’errore; l’altra che schiari le
notti, cioè gli eretici indurati e i nemici della fede, e
impugni la spada per castigo de’ reprobi e gloria dei
fedeli. E come, offuscando la luna, buja notte involge
le cose; così, quando mancasi d’imperatore, prorompe
la rabbia degli eretici e dei pagani».



Pretendenze non meno assolute sillogizzavano i giuristi,
attribuendo agli imperatori un potere senza
limiti, quale avea formato la possa e l’obbrobrio di
Roma antica; e con argomento di pari calibro nelle
nuove università insegnando il sacro impero elevarsi
sopra ogni mondana cosa, l’imperatore portare in mano
il globo a significare la padronanza sull’universo mondo.



Arroganze sì opposte doveano rinnovare il conflitto
tra il pastorale e lo scettro. Cominciato da Gregorio VII,
erasi sopito con un accordo, ove l’imperatore crebbe
di vantaggi, il papa d’opinione. Dopo ottant’anni si
ridestò più palese e meglio determinato, non trattandosi
più d’una formalità feudale, ma se la Chiesa dovesse
star sottoposta all’Impero. Anche i lottanti erano

ben differenti: l’inflessibile Gregorio più non viveva, e
al posto d’un Enrico IV, principe scapestrato e inviso,
stavano i principi di Svevia, nobili, generosi, cortesi,
fautori delle lettere, cinti da signori tedeschi, che fedeli
al re e alla donna di lui, lo seguivano del pari al torneo
od alle spedizioni oltre l’alpi e il mare.



Federico II, rampollo ghibellino allevato dal papa e
da lui sostenuto contro il guelfo Ottone, sicchè per
ischerno veniva detto il re dei preti, mostrò deferenza
e rispetto a Innocenzo III finchè n’ebbe bisogno: esortò
il senato romano ad obbedirgli; nella dieta di Egra
solennemente professò, pei tanti favori avuti dalla romana
Chiesa, le sarebbe sempre rispettoso e sommesso;
le confermava le concessioni fatte da Ottone; l’aiuterebbe
a conservare i dominj, e nominatamente la Sicilia,
la Sardegna, la Corsica, e a recuperare i disputati,
come l’eredità della contessa Matilde; — Appena consacrati
a Roma (soggiungeva) emanciperemo nostro
figlio Enrico, cedendogli il regno nostro ereditario di
Sicilia, sicchè il tenga come il teniam noi dalla santa
Sede; e noi rinunzieremo al titolo regio e al governo
di quel paese, di modo che mai non possa essere unito
all’Impero»[342].



Oggi chiameremmo ciò politica; allora parve ipocrisia:
giacchè al tempo stesso ricusava far giustizia
alle domande della Chiesa; pretese che Innocenzo gli
avesse peggiorato il patrimonio, e perciò a Ricardo
fratello di lui ritolse il contado di Sora, e spogliò altri
che dal papa erano stati investiti; fece anche morire
qualche vescovo per ribelle, e non rifiniva di lamentarsi
che Roma raccogliesse chi a lui era sfavorevole;

e soltanto la morte sottrasse Innocenzo dal vedere il
suo pupillo morsicare il seno che l’aveva nodrito.



Federico, gioviale, colto, amabile, atto a conciliarsi
gli animi, quanto alienavali la rozzezza d’Ottone, rimase
indisputato re di Germania allorchè questo morì
pentito e ricreduto della guerra portata alla Chiesa, e
facendosi flagellare dai servi per penitenza (1218). Propenso
alle armi a somiglianza degli Svevi paterni, e a somiglianza
dei materni Normanni destro nella politica e
dissimulato, segnò con buoni provvedimenti i cinque
anni che dimorò in Germania; poi si volse all’Italia,
alla quale lo traevano la bellezza del cielo, le rimembranze
di sua gioventù, la coltura degli abitanti, e il
proposito di tornar vigoroso l’Impero. Raccontavasi
che, ancor fanciullo, tra il sogno gridò: — Non posso,
non posso»; e interrogato rispose parevagli di mangiare
tutte le campane del mondo: ma ne abboccò una
così grossa, che in verun modo non potea trangugiare.
Vedemmo più volte il medio evo tradurre i fatti in
cotali storielle.



In Lombardia le città principali venivano allargando
il dominio, non più soltanto sovra le terre circostanti,
ma su città minori, inviandovi podestà ed esigendone
tributi, per modo che l’infinito sminuzzamento riconosciuto
dalla Lega Lombarda restringevasi attorno ad
alcuni centri. Uno de’ principali era Milano, che moltiplicava
guerre a Pavesi, Cremonesi, Parmigiani, Modenesi,
e che caporione della parte guelfa, trovavasi però,
come fautore di Ottone IV, scomunicata dal papa, divenuto
patrono del discendente degli Svevi.



Federico vide non riuscirebbe ad alcun pro fra tanto
rimestìo; e differendo a miglior tempo il cingere la
corona di ferro, scese verso il mezzodì. Il nuovo papa
Onorio III dei Savelli era stato ricevuto dai Romani
con tripudj (1216), quali niuno ricordava d’aver veduti; pochi

mesi dopo dai Romani fu espulso, e costretto a ritirarsi
a Rieti e a Viterbo. Mite pontefice in mezzo a
due robusti, ai re insinuava continuo la mansuetudine
sua stessa: istruito dal nunzio che lo scisma greco non
potrebbe ricomporsi che col rigore, vietò d’usarne, non
dovendosi tutelare la fede che coll’istruzione, la preghiera,
il buon esempio e la pazienza. Da Federico, a
cui nome era stato governatore di Palermo, aveva egli
a ripetere tre promesse fatte al suo predecessore: di
crociarsi, di restituire il retaggio della contessa Matilde,
di rinunziare alla corona di Sicilia, sicchè non fosse unita
all’Impero. Rinnovate queste promesse, Federico ottenne
d’essere unto imperatore (1220 — 20 7bre); nel quale incontro derogò
qualsifosse legge restrittiva delle libertà della Chiesa, ed
ordinò severamente l’estirpazione delle eresie.



Il retaggio della contessa Matilde nella realtà non era
venuto nè all’impero nè al pontefice, avvegnachè i signori
posti a governarlo s’erano poc’a poco scossi dalla
dipendenza, intanto che molti Comuni colla forza, col
denaro, colla persistenza redimeansi in libertà, fra’ quali
primeggiava Firenze.



Quanto sia alla crociata, dopo la presa di Costantinopoli
e la fondazione dell’impero latino, Innocenzo III
non avea cessato di spingere alla liberazione del santo
sepolcro, tanto più che allora andava attorno, essere
giunto a sera il dominio di Maometto, simboleggiato
nella bestia dell’Apocalisse, la quale non oltrepasserebbe
i seicento anni. Genova vide in quel tempo capitare un
nuvolo di fanciulli, che, assunta la croce, volevano passare
alla liberazione di Gerusalemme: infelici! e per
via perirono tutti, quali di fame e stenti, quali affogati
ne’ fiumi, alcuni côlti da avidi speculatori per venderli
schiavi. Innocenzo li compassionò, ma non rifiniva di
farne raffaccio agli adulti, i quali vigorosi non sapeano
compiere quel che aveano tentato fanciulli.







Al suo intento veniva opportuno un campione che
onorate prove avea dato di valore e fedeltà alla Chiesa,
Giovanni di Brienne, francese lodatissimo in fatti di
guerra, fratello di quel che vedemmo poc’anzi pretendere
l’eredità di re Tancredi nella Puglia: ito in Palestina,
avea preso per moglie Maria figlia di Corrado di
Monferrato (1219), e per dote diritti al trono di Gerusalemme.
Innocenzo lo riconobbe re di questa, e raccolti molti
Crociati, proponevasi guidarli egli in persona, quando
morì. Onorio III promise seguitare l’impresa, e ottenne
che Ungheresi e Tedeschi passassero in Terrasanta su
navi di Venezia e di Zara. All’assedio di Damiata il
legato pontifizio a capo degli Italiani (1218) scalò primo le
mura in buja notte, e la croce d’orifiamma, stendardo
che conservasi a Brescia, vuolsi vi fosse allora piantata
dal vescovo Alberto a capo di millecinquecento Bresciani,
impresa per la quale ottenne il patriarcato di
Antiochia. Poco poi Enrico di Settala, arcivescovo di
Milano, condusse un rinforzo di suoi cittadini[343].



Moadham sultano di Damasco, disperando tenere
Gerusalemme, ne avea diroccato le mura, e pensava
anche abbattere il santo sepolcro, quando la fortuna
cangiò, e la crociata uscì alla peggio. Ne sbigottì tutta
cristianità, e il papa imputava Federico, che, promesso
ripetutamente di prendervi parte, sempre avesse mancato.
Vennero poi in Italia i granmaestri de’ Templari,
degli Spedalieri, dei Teutonici, il patriarca, e re Giovanni
di Brienne, e si presentarono supplichevoli all’imperatore

in Verona; il quale non solo mostrò ascoltarli,
ma sposò Jolanda figlia ereditiera di re Giovanni,
col che pareva assumere come cosa propria la difesa e
il ricupero di Terrasanta. Allestì navi in Sicilia, impose
taglie e accatti, mandava retoriche esortazioni agli altri
principi; ma alla nuova stagione destinata alla partita
egli trovò sotterfugi, domandò il titolo di re di Gerusalemme
a scapito del suocero, mentre palesava nè voglia
di assumere nè lealtà di seguire l’impresa.



Più stavagli a cuore di sottomettere e regolare la
sua Sicilia. Colà fumava ancora il sangue in cui Enrico VI
avea tuffato i privilegi de’ baroni, e ne fermentava
quel miscuglio di vecchio e di nuovo, di ribrame
e di speranze, che turba ogni recente dominazione. Nei
passati scompigli la giustizia era stata sovversa; la
gerarchia d’impieghi stabilita da re Ruggero non serviva
che a camuffare di legalità esazioni esuberanti; i
feudi erano stati occupati a volontà, e ciascuno nel
proprio arrogavasi la sovranità fino al diritto di sangue,
e in tumultuosa indipendenza tutto era furto, assassinj,
guerre.



Volendo farsi perdonare la rivolta o venirgli in grazia,
i baroni andarono fin a Roma incontro a Federico,
offrendogli doni e duemila cavalli di Puglia; poi al
suo arrivo gli prodigarono omaggi, e gli consegnarono
i maggiori avversarj. Federico li carezza, ma di mezzo
alle feste si fa cedere i diritti regali dall’abate di San
Germano; a forza sottopone i conti di Celano e di Molise;
imprigiona quelli d’Aquila, di Caserta, di Sanseverino,
di Tricarico perchè non gli avevano dato tutte
le truppe che doveano; fa radere le fortezze erette dopo
un certo tempo; a Capua pianta un tribunale che riconosca
i diritti de’ feudatarj, e incameri i feudi di cui
mancasse il titolo. Per tal modo snervò la feudalità;
e smantellate le rôcche baronali alla campagna, ne fabbricò

di proprie nelle città più grosse, e castel Capuano
in Napoli.



Valendosi delle istituzioni normanne e dandovi maggior
ordine, ebbe fitto l’animo costantemente a render
robusta la regia autorità a spese dei privilegi e delle
entrate de’ feudatarj; impedire si costituissero grandi
Comuni, quali in Lombardia; fare che tra il popolo e
il re non si frapponesse che la legge e i magistrati.
Mentre non solo Italia ma tutta Europa era sbocconcellata
in municipj e feudi, egli prevenne i tempi col
volere stabilire lo Stato qual noi lo concepiamo, e quell’unità
amministrativa che forma il vanto e forse il
disastro de’ tempi nostri, in sè e ne’ suoi uffiziali accentrando
il pubblico potere, tolto ai signori, ai vescovi,
alle città. Seguendo la missione provvidenziale dei re
nel feudalismo, elevò le condizioni infime, ai sudditi
demaniali attribuendo maggiori privilegi che non ne
avessero i feudali; gli uomini si stimassero affissi al
terreno che teneano dai signori, e di più franche condizioni
fossero giovati; le proprietà libere si crescessero;
alleggerite o tolte le prestazioni di corpo stipulate per
contratti: intenzioni superiori all’età.



Per togliere il disaccordo venuto dagli avvicendati
dominj, Federico dettò un codice, che abbracciava la
legislazione feudale, l’ecclesiastica, la civile, oltre la
politica ed amministrativa, e dov’erano pareggiati Normanni,
Franchi, Greci e Latini. Lodando i Romani che
colla legge regia trasferivano nel principe la facoltà
legislativa, affinchè nel medesimo imperante si trovassero
e l’origine della giustizia e il diritto di tutelarla,
anch’egli avocò tutta la giurisdizione; e toltala ai baroni
e prelati, proclamò (cosa insueta fra gli ordini feudali)
i magistrati suoi proferirebbero su tutti i sudditi[344],

neppure esclusi i feudatarj; e pel giudizio di fatto bastava
la testimonianza di due pari, ovvero di quattro
dell’ordine inferiore, cioè per un conte vi voleano due
conti, o quattro baroni, od otto cavalieri, o sedici cittadini.
La giurisdizione criminale rimarrebbe divisa
dalla civile. Fa meraviglia di trovar già nelle sue Costituzioni
Augustali una gerarchia giudiziaria attaccata
a un centro comune, fissate nettamente le competenze,
sostituito il giudizio dei pari alla giustizia emanante dal
monarca, conservato con dispiacere il duello giudiziario
e ridotto a stretti confini; provveduti d’uffizio di campioni
o d’avvocati gli orfani, i minori, le vedove, i poveri.
I bajuli, scelti per titolo d’onoratezza più che di
conoscenza di leggi, riscotevano le imposte, tassavano
i viveri; e con un assessore giurisperito e nominato
dal re, decideano dei delitti campestri e delle cause
civili, poteano arrestare malfattori e sospetti per tradurli
ai tribunali. Soprastavano come secondo grado i
camerarj per gli affari civili e fiscali. Poi i giustizieri
per le cause di polizia e criminali, con un notaro e un
assessore stipendiati dal re, rendevano gratuita giustizia:
duravano un anno, e doveano scegliersi stranieri
alla provincia. Nessuna causa potea prolungarsi oltre
due mesi; solo i giudici inferiori erano retribuiti dalle
parti; gli avvocati non poteano pretendere più della
sessantesima del valore contestato. Gli appelli da tutti
i sudditi e le cause feudali recavansi ad una suprema
Corte, composta di quattro giudici e del gran giustiziere,
il quale una volta l’anno percorreva le provincie tenendo
assise. Questa Corte vegliava anche sull’amministrazione
della rendita, difendeva pupilli e vedove. In
maggio e novembre si raccoglievano provinciali sindacature
davanti ai prelati, conti, baroni, magistrati della
provincia, ricevendo le querele portate contro gli
impiegati.







A una camera fiscale, detta Segrezia, spettava l’alta
giurisdizione in cause di finanza, l’amministrare i beni
vacanti o staggiti, l’intendenza sui palazzi e le ville regie,
le fortezze, i fondi destinati alla flotta: sugli uffiziali di
finanza e sull’amministrazione vigilavano procuratori,
rivendicando i beni confiscati, affittando quelli della
corona; e rendevano ragione delle entrate e spese a
un’alta Camera de’ conti in Palermo. Una commissione
esaminava i concorrenti alle cariche od a professioni
universitarie.



Il duello giudiziario mantenevasi soltanto pel caso
di morte data da mano sconosciuta, e di lesa maestà;
proibite le guerre private sotto pena della vita, le rappresaglie
sotto pena dell’esiglio; fino il portare armi
se non in guerra o in viaggio, multavasi con cinque
once d’oro per un conte, quattro per un barone, tre
per un cavaliero, due per un cittadino, una per un
villano. Le figlie poteano succedere nei feudi: punito
il barone che esigesse oltre il dovuto; agli ecclesiastici
vietato il ricever doni e lasciti, e le funzioni di balio
o giustiziere[345].



Se tali provvedimenti palesano spiriti elevati, durezza
traspira dalle pene: la galera, il taglio della mano prodigati;
la forca a chi frauda le imposte, sia per astuzia
o per miseria; città intere distrusse, inventò supplizj
atroci, e nelle tradizioni e nei versi di Dante restarono
famose le cappe di piombo che infocate metteva addosso

ai ribelli: poi, per ingrazianirsi i baroni, con deplorabile
debolezza li riabilitò ad usare la forza contro
i vassalli.



Ai parlamenti, istituzione antica, insieme co’ vescovi
e coi baroni chiamò due buoni uomini di ciascuna
città e borgata[346], neppure eccettuando le terre sottomesse
a’ feudatarj. Essi buoni uomini (da cui poi vennero
i sindaci, quando il bisogno di sempre nuove
imposte lo costrinse a mascherarle coll’assenso popolare)
portavano richiami per le leggi che fossero violate
dagli uffiziali, ed esponevano i bisogni dei loro mittenti:
primo esempio al mondo d’una vera rappresentanza
nazionale.



In ogni luogo due giurati paesani doveano vigilare
sopra gli artieri, i ritaglienti, le osterie, le monete, i
giuochi zarosi. Napoli, Messina, Salerno e qualc’altra
conservarono vestigia degli antichi istituti, ma sotto
tutela. Del resto, adombrato dall’emancipazione dell’alta
Italia, severamente proibì dappertutto di istituire Comuni
indipendenti; e il nominar consoli, podestà o simili
magistrati municipali costava la forca agli eletti,
e il saccheggio al paese[347]. Fu sottilissimo trovatore
di girandole finanziarie e di tasse per cavar denaro,
massime sul commercio coi diritti di fondaco, di porto,
d’imbarco, d’estrazione ed altri, e ridusse a monopolio

il sale, il ferro, la pece, le pelli dorate; levò fin sei
collette all’anno, cioè sussidj straordinarj non consentiti
ma imposti, e fu volta che gli ecclesiastici pagarono fin
la metà dei proventi. Volle anche limitare le usure col
proibire ogni interesse maggiore del dieci per cento; ordine
improvvido, che fu corretto al solito dalle frodi[348].







Pier delle Vigne, nato poveramente a Capua, e invaghito
degli studj, andò mendicando a Bologna, e quivi
ammesso nell’università, primeggiò tanto che Federico
sel tolse a segretario, poi lo alzò giudice, consigliero,
pronotaro, governatore della Puglia, infine cancelliere
e tutto. Bellissimo favellatore, arguto giureconsulto, le
cure nol distolsero dalle lettere, e come il primo codice
dell’Italia moderna, così dettò il primo sonetto: a’ consigli
di lui va attribuita la protezione che alle dottrine
concesse Federico, il quale anche l’insegnamento accentrò
alla moderna, volendo unica scuola nel Regno
l’università di Napoli; e i governatori doveano colà
mandare tutti gli studenti, dove trovavansi allettati da

privilegi, giudicati dai proprj maestri, buon trattamento
e sicurezza ne’ viaggi, le migliori case e a tenue fitto;
non mancherebbero mai di grano, vino, carni, pesci, e
di chi prestasse denaro[349].



Federico fece eseguire la prima versione di Aristotele
dal testo greco; formò un serraglio d’animali
forestieri; chiunque avesse merito, accoglieva alla sua
Corte, ove si dirozzò il linguaggio italiano, e qualche
poeta, imitando gli esempj de’ Tedeschi e Provenzali,
avvezzò la musa sicula a nuovi concenti. Egli stesso
«savio di scrittura e di senno naturale, universale in
tutte le cose, seppe di lingua latina e vulgare, tedesca,
francese, greca, saracena» (Villani); scrisse un libro
sulla caccia a falcone; uno sopra la natura del cavallo
dettò a Giordano Rufo suo scudiere. Del denaro cavato
dai beni suoi e dal traffico che non isdegnava, facea
larghezza agli amici e in fabbriche; e a lui sono dovuti
i ponti sul Volturno[350], le torri di Montecassino, i
castelli di Gaeta, di Capua, di Sant’Erasmo, la città di
Monteleone ed altri forti e villaggi; di là dal Faro
ristaurò Antea, Flegella, Eraclea, fondò le rôcche di
Lilibeo, di Nicosia, di Girgenti: Napoli, abbellita e accresciuta
di popolo e ricchezza come sede del sommo
tribunale e dell’università, avviò a divenir capitale del
regno. Ecco perchè egli v’è ancora nominato con popolare
benevolenza.



Tante belle qualità non seppe acconciare coi tempi,
ai quali non fu conforme nei vizj nè nelle virtù. A
modo dei re moderni, voleva sottoporre anche la religione

all’amministrazione, e tenea fitto il pensiero ad
affievolire i papi, come quelli che repugnavano a’ suoi
divisamenti. Essi avevano costituita la dignità dell’imperatore
perchè fosse tutela alla Chiesa, affidandola
sempre a un capo elettivo, cioè degno; volendo l’indipendenza
d’Italia, come necessaria all’indipendenza
pontifizia, impedivano che alla corona imperiale s’annestasse
quella della Sicilia, paese sempre della prima
importanza in faccia agli stranieri. Federico invece
aspirava a rendere ereditario in sua casa l’impero, e
unirvi la Sicilia; solo dabbenaggine de’ popoli e astuzia
de’ papi avere supremato la santa Sede, tutrice incomoda
e umiliante. Nè solo la Lombardia voleva egli
soggetta, ma tutta l’Italia, quasi retaggio proprio. Ad
un principe italiano scriveva, ogni suo sforzo essere in
sottomettere la penisola rinserrata fra dominj suoi, e
renderla parte integrante dell’impero, come il regno
di Gerusalemme eredità di sua moglie, come la Sicilia
eredità della madre[351]; e nel congresso di Piacenza
non dissimulò di voler soggiogare la media Italia, impresa
difficile, alla quale soccombette.







Non tardò ad accorgersi come, malgrado il momentaneo
svolgimento, alleati suoi naturali fossero i
Ghibellini; onde a questi s’annodò, sperando, fra il
tempestare delle fazioni in Lombardia, riuscire a quello
dov’era fallito l’avo suo Barbarossa, e fra i divisi piantare
l’ordine; parola che, allora e poi, fu spesso intesa
per servitù. A suo desiderio il servirebbero le forze
del Reame e quelle della Germania, e i mercenarj
che d’ogni parte comprava colle spoglie delle città
italiane, e col concedere franchezza a qualunque bandito
o malfattore prendesse servizio nelle truppe[352].



Nè pago delle masnade tedesche comandate da Rinaldo,
figlio del famoso Markwaldo, cercò rinforzo da
nemici del nome cristiano. Dalle montagne centrali
dove s’erano ridotti dopo perduto il dominio, gli Arabi
sbucavano a devastare la Sicilia, e «v’aveano uccise
più persone ch’essa non conti abitanti». Alla conquista
sveva non fecero opposizione, e perciò sfuggirono
alle vendette esercitate contro i Normanni. Nella
minorità di Federico, per odio al papa persistettero a
favorire Markwaldo: vinto lui, si forticarono ne’ castelli
di val di Màzara, blandirono Ottone IV, e gli spedirono
regali. Federico li domò, e fino a sessantamila ne trasferì
nella Capitanata, assettandoli a Nocera (1222), che oggi
ancora chiamasi de’ Pagani, e a Lucera, posta s’una
ultima pendice dell’Appennino, donde si dominano i
piani della Puglia, chiusi a levante e settentrione dalla
catena del Gargano e dal mare Adriatico. Quivi tentarono
ripetutamente fuggire o sollevarsi, poi rassegnatisi
divennero fedelissimi a Federico, che da questa colonia
traea ventimila combattenti, devoti ad ogni suo cenno
e, ch’era più, inaccessibili alle aspirazioni nazionali
degl’italiani e agli anatemi dei papi. E quando i papi

gli apponevano di avere introdotto i Musulmani in mezzo
a Cristiani, Federico se ne imbelliva anzi, come avesse
con ciò liberato la Sicilia dal flagello delle loro correrie,
e col porli fra’ Cristiani agevolato le conversioni. Il
fatto sta che ebbe per tal modo anche un esercito stabile,
a guisa dei re moderni.



A suo figlio Enrico, che faceva i nove anni quando
egli ventisei[353], avea dai principi di Germania ottenuta
la corona. Ora col pretesto della crociata lo invitò
a scendere in Lombardia coll’esercito, e trovarsi a
Cremona, ove per pasqua intimava la dieta (1226). — Una
adunanza raccolta sotto le spade può ella essere libera?»
dissero le città lombarde; e non ben fidando
nel papa, che condiscendeva a Federico onde indurlo
a quel ch’era suo primo desiderio, la crociata, provvedono
al caso dubbio e pericoloso rinnovando la Lega
Lombarda, secondo n’erano autorizzati dal trattato di
Costanza. A Mosio sul Mantovano convennero dunque
i rettori, podestà, ambasciatori di Bologna, Piacenza,
Verona, Milano, Brescia, Faenza, Mantova, Vercelli,
Lodi, Bergamo, Torino, Alessandria, Vicenza, Padova,
Treviso, e giuraronsi alleati per venticinque anni. — I
malfattori escluderemo da tutti i luoghi e dalle
città collegate, nè di bando potranno essere tratti senza
mandato dei rettori o della Lega: a chi contraffacesse,
faremo guerra a senno dei rettori: nessuna città, luogo
o particolare persona de’ collegati verrà ad accordo

con alcuna città o luogo fuor della Lega, o in danno di
quella, altrimenti sarà avuta per ribelle, e i beni dei
suoi abitatori pubblicati e devastati. Se alcuna città,
luogo o persona particolare della Lega sia osteggiata
dai nemici, le collegate le daranno ajuto, e reciprocamente
rifaremo i danni ad arbitrio de’ rettori».



Tale era il giuramento; e quello dei rettori della Lega: — Giuro
pei santi evangelj che con buona fede eserciterò
l’uffizio a me commesso e le ragioni della giurisdizione
a me sottoposte; concorderò cogli altri rettori
in quanto concerna lo stato e utilità di tutta la Lega, e
di ciascun Comune che v’entri; senza frode darò opera
di mantenere e far osservare questa Lega; nulla manifesterò
di quello che sarà trattato; niente piglierò per
me nè per sommessa persona in detrimento della società;
e se cosa alcuna mi sarà offerta, al più presto
la farò manifesta a tutti i rettori. Le querele deferite a
me od a’ miei colleghi, ad arbitrio degli altri rettori,
fra quaranta giorni definirò, secondo la ragione e la
buona consuetudine: quindici giorni avanti che scada
il mio uffizio darò opera si faccia un altro rettore, il
quale giuri siccome ho giurato io. Attenderò al meglio
della università e non della specialità; e darò ogni
opera a conservare la libertà di ciascun Comune, e
difendere i beni contra tutte e singole le persone contrarie
a tal società» (Corio).



Tosto la Lega si pone in piede ostile, far armi, troncare
ogni comunicazione colle città ghibelline, proibire
ai cittadini di trattar coll’Impero, nè ricevere ordini o
donativi. Federico buttò giù la buffa anch’egli, ed
avendo dalla sua Reggio, Modena, Parma, Cremona,
Asti, Lucca e Pisa, mosse armato. Ma Faenza e Bologna,
capo della lega Cispadana, gli chiusero le porte
in faccia, sicchè dovette attendare alla campagna, poi
affrontato da buoni eserciti, forza gli fu dare indietro.

Spedì proposizioni alle federate; e ricusato, le pose al
bando dell’Impero; e non so se di buon senno o per
contraffare le scomuniche papali, fece scomunicarle dal
vescovo d’Ildesheim, e proibì d’andare a studio a Bologna:
grave colpo per una città che viveva sopra
dodici mila scolari. Le confederate non fecero come
sbigottite; ma Onorio III papa, avendo in cima a tutti
i suoi pensieri la crociata, e perciò la concordia fra i
Cristiani, s’interpose, e rattaccò una pace (1227 — 5 genn.), dove Federico
obbligavasi a cancellare que’ bandi, e i Lombardi
a null’altro che rappattumarsi coi Ghibellini, e
somministrare quattrocento uomini pel passaggio in
Terrasanta: ma Onorio non potè vedere la spedizione
desiderata.



Il successore suo Gregorio IX, dei conti di Anagni,
aveva ottantacinque anni; ma parve ringiovanire nel
ricevere in deposito le chiavi eterne: con pompa maggiore
delle consuete si fece coronare, sette giorni continuando
le feste; e l’ultimo cantata messa in San Pietro,
menò una lunga processione ricchissimamente in addobbo,
con due corone al capo, sopra un cavallo superbamente
bardato, tenuto alla briglia dal prefetto di
Roma e dal senatore; precedeano i cardinali, seguivano
giudici e uffiziali in broccato d’oro, e una dirotta di
popolo, fra le cui acclamazioni e ulivi e palme entrò
al palazzo, quasi celebrasse il trionfo dell’autorità papale,
che di fatto mai non era tanto salita.



Federico aveva preso tutti quei provvedimenti in
Sicilia senza informarne il papa, che pur riconosceva
per signore sovrano; imponeva tasse sugli ecclesiastici
col pretesto della crociata, alla quale non risolvevasi
mai; ed ai lamenti di Roma rispondeva col protestarsele
docilissimo, e obbligato ad essa come a madre che
Io aveva nutrito. Alla longanimità di Onorio verso un
principe mentitore e subdolo come Federico, mal rassegnavasi

l’operosa fermezza di Gregorio, il quale
intimò alle città longobarde di tenersi in pace (1228), e all’imperatore
di partire per oltre mare, egli ch’era stato
«posto da Dio in questo mondo siccome un cherubino
armato di spada per mostrare agli smarriti la via dell’albero
della vita». Più non avea ragioni o pretesti
costui da indugiare, e con poche truppe s’imbarcò a
Brindisi. Già dappertutto preludevasi a vittoria, già
s’immaginava la santa città restituita agli inni dei devoti,
quando si sparge che l’imperatore era tornato a
terra dopo tre giorni, allegando le malattie dell’esercito
e la sua. Al pontefice più non parve di pazientare, e
lanciò la scomunica, denunziando Federico come spergiuro
e infedele; suo delitto se la moglie Jolanda morì
sovra parto; colpa sua se di fame e di caldo perirono
i Crociati nella Puglia. Non meno iracondo Federico
inveiva contro il papa che, in luogo di soccorrerlo,
istigasse contro di lui il suocero suo stesso; il quale di
fatto, appoggiandosi alla scomunica, in armi veniva a
ridomandare il titolo regio che Federico gli aveva
usurpato. Pure, avuto intesa delle discordie scoppiate
fra i principi Ajubiti, l’imperatore si risolse al passaggio;
data la posta a’ guerrieri nella pianura di Barletta,
vi troneggiò in tutta la maestà imperiale e colla croce
di pellegrino, lesse il proprio testamento, facendo giurare
i baroni d’adempirlo se nell’impresa perisse, e
precipitò gl’indugi.



Gregorio IX dichiarò scandalo che uno scomunicato
capitanasse l’impresa santa; dichiarò imprudenza
l’assumerla con sole venti galee e seicento cavalieri,
armata da corsaro, non da imperatore; e interruppe
la canonizzazione del pacifico san Francesco per ripetere
gli anatemi contro Federico, il quale non vi diede
ascolto.



In Levante i figli di Malek Adel, spartitosi il dominio,

si faceano guerra dall’uno all’altro; e Melik el-Kamel,
signore dell’Egitto e di Gerusalemme, cercò prevalere
a’ fratelli coll’allearsi all’imperatore d’Occidente, al
qual uopo gli spedì un emir, mentre l’arcivescovo
di Palermo arrivava al Cairo con gran regali per lui (1229),
e si ricambiarono proteste d’amicizia. Melik el-Kamel
invase di fatto la Palestina; sicchè l’imperatore, sapendo
di non dovervi trovar nemici, non credette
aspettare i rinforzi di Germania. Approdato, vi era
dai nostri accolto come un Messia, quando due Francescani
annunziarono la scomunica. Detto fatto, gli
si toglie fiducia e rispetto, a segno che gli ordini non
dava più in proprio nome, ma di Dio e del popolo cristiano.
Melik el-Kamel non meno che Federico desiderava
la pace; sicchè tutta la campagna si ridusse a
trattative, quanto una guerra moderna, sempre avvolte
però nel mistero. L’imperatore mandò al soldano pelliccie,
eccellenti destrieri, bellissime armi di Germania,
il cavallo di battaglia, la spada, parte dell’armadura di
cui egli servivasi in campo, protestando non chiedere
che le già promessegli città, titolare patrimonio di suo
figlio; vedesse in quanto scredito cadrebbe se tornasse
in Occidente senza nulla ottenere. L’emir lo ricambiava
con stoffe di seta, un elefante, dromedarj e scimie,
altre rarità dell’India, dell’Arabia, dell’Egitto, e una
banda di ballerine e cantatrici, soggetto ai Musulmani
di rimproveri, di scandalo ai nostri, cui davano gelosia
e dispetto quelle benevole relazioni[354]. I due signori
convennero d’una tregua decenne; Gerusalemme, Betlem,
Nazaret, Toron e i prigionieri sarebbero consegnati
a Federico con quanto siede fra Gerusalemme,

Acri, Tiro e Sidone; conservate ai Musulmani le moschee,
e libero esercizio del loro culto; Federico distoglierebbe
i Franchi da nuovi atti ostili contro di essi.



Il patto seppe dell’empio ad entrambe le religioni;
imami e cadì appellavansi al califfo contro la cessione
della città del Profeta, i vescovi al papa contro l’indegnità
di mescolare i due culti: il sultano di Damasco
ricusò l’accordo; il patriarca di Gerusalemme pose all’interdetto
i luoghi recuperati. In conseguenza Federico
entrò in Gerusalemme senz’altro accompagnamento
che de’ suoi baroni tedeschi e de’ cavalieri Teutonici; e
nella chiesa del Santo Sepolcro, tesa a bruno, abbandonata
dai preti, mentre, lui connivente, dai minareti
continuavasi a gridare: — Non v’è altro dio che Dio e
Maometto è suo profeta», Federico colle proprie mani
dovette porsi in capo il diadema. Nè potè ottenere obbedienza
neppure sevendo contro i cittadini, battendo
frati, impacciando i pellegrini che venivano per la settimana
santa, e i Templari che voleano rialzar le mura:
la sua partenza da Gerusalemme fu festeggiata quanto
l’arrivo; e gli assennati gli faceano rimprovero di non
avere provveduto tampoco nè a conservare gli acquisti
nè ad assicurarvi i fedeli: sì poco gli caleva del regno
di Cristo quando il suo pericolava.



Perocchè in Sicilia il papa gli suscitava nemici mandando
nunzj, compiangendo che quei popoli, sotto un
nuovo Nerone, perdessero fino il desiderio della libertà: — Vi
ha forse Dio collocati sotto cielo sì ridente
per trascinare catene vergognose?» Sollecitava anche
soccorsi da’ collegati lombardi, e messo insieme un
esercito, lo affidò a Giovanni di Brienne, che sotto lo
stendardo delle chiavi entrò devastando il reame di suo
genero.



Federico, sbuffante vendetta, muove le schiere tedesche
ricondotte di Palestina, e i fedeli suoi Saracini,

segnati della croce, combatteano fieramente contro i
papalini, segnati delle chiavi; e messi questi in isbaratto,
recupera le piazze del Regno, invade le terre del
papa, ne stramena i fautori, e gli suscita nemici in
Roma stessa. Giovanni di Brienne era stato chiamato a
Costantinopoli a regnare invece del fanciullo Baldovino
II suo genero, e benchè ottagenario si mostrò
eroe nel combattere i Bulgari. I Romani, espulso il
pontefice, aveano gravato di esazioni le chiese, i conventi,
i vassalli della santa Sede, e aizzato Federico alla
totale rovina del papa; ma una straordinaria inondazione
del Tevere, considerata come castigo del cielo,
indusse e popolo e senato a richiamarlo in segno di penitenza.
I prelati però mal sopportavano di dover contribuire
alle spese a titolo della crociata; alle città
lombarde pesava l’essere trascinate in una guerra offensiva,
esse collegatesi solo per la difesa: laonde fu
praticato un accordo (1230), e dopo lunghi dibattimenti si annunziò
qualmente l’imperatore concedeva perdonanza
universale, revocava il bando messo sopra le città lombarde,
e prometteva che i benefiziati sarebbero eletti
secondo le leggi ecclesiastiche, nè gravati d’imposte o
collette. A tali condizioni fu prosciolto dalla scomunica,
e le campane sonarono a letizia, il re baciò il piede
del papa, n’ebbe la benedizione, e sedettero alla stessa
mensa. I popoli credettero fosse pace, ma non era che
un respiro ch’egli si procacciava per allestirsi all’ultima
prova.



Quando i capi erano disuniti, tutte le membra se ne
risentivano, e l’Italia peggio che mai trambustava, facendo
guerra Venezia a Ferrara, Padova e Brescia a
Verona, Mantova e Milano a Cremona, Bologna a Imola
e Modena, Parma a Pavia, Firenze a Siena, Genova a
Savona ed Albenga, Prato a Pistoja; signorotti feudali
saliti a gran potenza mescolavano battaglie fra sè o

colle città; e ai rancori ed alle ambizioni private pretessevasi
il nome del papa o dell’imperatore.



Questi convocò la dieta in Ravenna (1231), ma al tempo
stesso da Germania invitava coll’esercito il figlio Enrico:
di che adombrate le città, e mal fidandosi alle assicurazioni
nè del papa, nè dell’imperatore, abbarrarono i
passi, tanto che Enrico rimase di là, e Federico rinnovò
il bando contra la Lega Lombarda, cassando qualunque
diritto mai avessero ottenuto le città di quella.
Mancando però d’esercito, le minaccie non fecero che
rinserrare quella Lega. Milano mette in ordine sette
capitani con mille uomini a cavallo ciascuno, giurati a
sostenere la libertà, e morire in campo piuttosto che
fuggire; disponeva delle forze di Parma, Piacenza, Novara,
Vercelli, Alessandria, benchè indipendenti; ed essendosi
Tommaso conte di Savoja tenuto sempre fedele
all’imperatore, dal quale anzi fu costituito vicario, i
Milanesi si spinsero fin nelle Alpi, e per sorreggere
alcune terre a lui ribellate fondarono il Pizzo di Cuneo,
che poi dovea divenire una delle primarie fortezze di
quella casa e dell’Italia.



A Federico poi si ribellavano i proprj paesi, da
lui fraudati delle consuetudini municipali, e specialmente
Messina, avvezza a reggersi con stratigoti proprj:
ond’egli moltissimi appiccò ed arse vivi; il castello
di Centoripa distrusse dalle fondamenta; Gaeta, benchè
amnistiata, fe spoglia dell’antico diritto di eleggere
i consoli, e circondò di trenta fortini: insomma questo
eroe, magnificato da coloro che venerano in lui l’antagonista
de’ papi, trovò continuamente rivoltose la Puglia
e la Sicilia, nè seppe frenarle che collo spediente dei
tiranni, le fortezze.



Appoggio gli erano, dopo i Saracini, i signorotti
ch’eransi eretti tiranni di alcune città e provincie, e che
dai diplomi di lui (1215) credeano trarre legittimità e fermezza.

Principale tra questi fu Ezelino da Romano, che
succeduto ad Ezelino il Monaco suo padre, all’avito
dominio aveva aggiunto Bassano e Treviso, poi anche
Verona e Padova, secondato dal fratello Alberico e dai
Ghibellini della Marca Trevisana; e con una fermezza
che non si arrestava alla necessità del sangue e del
delitto, era divenuto il più spaventoso tiranno che la
patria storia ricordi. Vi faceva contrasto Azzo d’Este,
con larghissimi possessi e col favore di tutti i Guelfi:
ma Ezelino prevalse alla venuta di Federico, del quale
sposò Selvaggia figlia naturale. In queste emulazioni la
Marca non meno che la Lombardia andava a strazio di
deplorabili guerre, alle quali metter fine non potea la
politica, ma solo qualche armistizio la religione, adoprantesi
incessantemente a questo scopo.



Già vedemmo come essa dettasse la tregua di Dio;
e i due nuovi Ordini di Domenicani e di Francescani
furono tutti in attutire gli sdegni, frammettersi alle baruffe
quotidiane, persuadendo e portando la pace da
signore a signore, da una all’altra città; e cuori feroci,
cui vigor di legge o possanza di magistrati non ratteneva,
aprivansi alla pietà, gli stocchi tornavano alla vagina,
e nel nome di Cristo fondendosi in lagrime, il
nemico correva ad abbracciare il nemico.



Grandi paci conchiuse il santo d’Assisi; grandi il
seguace suo Antonio da Padova. Nel 1176 i cardinali
di Santa Cecilia e di Santa Maria in via Lata per delegazione
pontifizia componeano molte quistioni, agitate
fra le repubbliche di Pisa e Genova rispetto ai loro
diritti sopra la Sardegna[355]. Sui cui esempio frà
Guala da Bergamo, che fu poi vescovo di Brescia, riamicò
i Bolognesi coi Modenesi, i Trevisani coi Bellunesi.
In Cremona il popolo della città nuova viveva in

cagnesco con quel della vecchia, e il vescovo Sicardo li
riconciliò; e così coi Vicentini il beato Giordano da Forzatè,
coi Milanesi frà Leon da Perego. Sta manoscritto
nella biblioteca Ambrosiana un prolisso discorso d’un
ecclesiastico che esortava alla concordia, e diceva: — Popolo
milanese, tu cerchi soppiantare il cremonese,
sovvertire il pavese, distruggere il novarese; le tue
mani contro tutti, e le mani di tutti contro te... Oh
quando fia quel giorno che il Pavese dica al Milanese,
Il popolo tuo è popol mio; e il Cremasco al Cremonese,
La città tua è mia città!»



I Genovesi aveano contaminato le loro vie di molto
sangue civile, massime per l’odio tra li Avogadri e i
marchesi della Volta; quando si pensò porvi fine. Innanzi
giorno ecco toccar la campana a parlamento: e
i cittadini accorrendo attoniti, videro il vecchio arcivescovo
Ugo in pontificale tra il clero con candele
accese, e tra cittadini notevoli con croci alla mano, attorno
alle venerate reliquie del Battista; scongiurava a
deporre gli odj e gli sdegni, e giurare sui vangeli la
concordia, che sola poteva salvare la patria. Rolando,
capo degli Avogadri, non poteva indursi a perdonare
il sangue di tanti parenti suoi, de’ quali aveva promesso
vendetta; ma tanto insistettero i preti e i savj, che l’ebbero
indotto: poi corsero alla casa dei Volta, che non
erano voluti presentarsi, e li trassero a dare il bacio
ai nemici; e campane a festa e Tedeum celebrarono
l’evento[356].



Ambrogio de’ Sansedoni di Siena, che fu poi canonizzato,
venne spedito a predicar la pace in Germania,

quindi tornò in patria per riconciliarla col papa che
l’aveva interdetta come fautrice di Federico, e volle
si cominciasse l’emenda dal perdono reciproco. Un magnate,
sazio de’ suoi consigli, lo cacciava come impostore
e vanaglorioso; ed egli: — Dio si chiama re della
pace, ma non la dà se non a chi di buon cuore la conceda
altrui. Quel che fo, lo fo per volontà di Colui che
può sopra di me. Se v’irritai, ve ne chiedo scusa, e se
merito supplizio, lo sosterrò di buon cuore per isconto
delle mie colpe». Il forte a tanta umiltà venne a resipiscenza.
Ambrogio predicava continuo che la vendetta
è peccato d’idolatria, perchè usurpa la parte di Dio che
a sè la riservò. Non riuscì mai a calmare un di Siena,
sicchè gli disse: — Pregherò per voi», e insegnò una
preghiera siffatta: — Signor Gesù, interponete la podestà
vostra a queste vendette, e riserbatele a voi,
acciocchè tutti conoscano che a voi solo spetta il punire
gli offensori»; ed esortava a dirla avanti quelli che si
ostinassero nelle ire. Anche quel pertinace, mentre ordiva
co’ suoi consorti di non fare mai pace, la udì, ne
fu compunto, e passati due giorni nella riflessione e nel
digiuno, va e prega il santo a perdonargli e a rimetterlo
in pace[357].



Continuò anche in appresso questa pia intromissione,
e nel luglio 1273 Gregorio X conciliò una solenne
pace in Firenze tra Guelfi e Ghibellini, e cencinquanta
sindaci per parte si baciarono in bocca in sul greto
d’Arno, dove esso papa volle si edificasse una chiesa
che i Mozzi, suoi ospiti e grandi mercanti, dedicarono a
san Gregorio[358]. Ma essendo il giorno stesso tornati

a sospetti e a risse, un’altra concordia fu solennissimamente
celebrata il 1280 per mezzo del cardinale Latino
nunzio, rogandone atto, e volendo trecensessantasei
mallevadori de’ Ghibellini, trecentottantaquattro dei
Guelfi, e alquanti castelli[359]. L’anno precedente, esso
Latino in Bologna riamicava i Lambertazzi co’ Geremei,
in Faenza gli Acarisi coi Manfredi, in Ravenna i Polenta
coi Traversari; e frà Bartolomeo di Vicenza instituì
l’Ordine militare di Santa Maria Gloriosa, per
mantenere in calma le città italiane. Nel 1266 il sartore
Giacomo Barisello a Parma inalbera il segno della
redenzione, e forma la compagnia della Croce di cinquecento
seguaci, co’ quali va di casa in casa riconciliando
Guelfi e Ghibellini, e facendoli giurar fede al
pontefice. La compagnia ebbe tale successo, che ottenne
uffiziali proprj, con autorità di giudicare, e d’intervenire
negli affari del Comune, esercitandovi importanza
principale per mezzo secolo[360].



Di nuovo il cardinale Nicolò da Prato rappacificò
Firenze; e «a dì 26 aprile 1304, raunato il popolo
sulla piazza di Santa Maria Novella, nella presenzia dei

signori, fatte molte paci, si baciarono in bocca per pace
fatta, e contratti se ne fece, e puosono pene a chi contrafacesse,
e con rami d’ulivo in mano pacificarono i
Gherardini con gli Almieri; e tanto parea che la pace
piacesse a ognuno, che vegnendo quel dì una gran
piova, niuno si partì, e non parea la sentissono. I
fuochi furono grandi, le chiese sonavano, rallegrandosi
ciascuno» (Compagni).



In Milano, contrastandosi nobili e popolani, si fece
compromesso in quattro frati, e si stette al loro lodo;
poi nimicatisi di nuovo, si accolsero in Parabiago, ove
due frati dettarono condizioni d’accordo. Nel secolo
seguente andò a predicarvi pace il beato Amedeo cavaliere
portoghese, che di limosine fabbricò Santa Maria
della Pace. Molte resie private e pubbliche in Valtellina
e pel Comasco racconciò frà Venturino da Bergamo,
che indusse diecimila Lombardi a pellegrinare
penitenti a Roma, gridando pace e misericordia, e
mantenendosi di carità. Molto profittarono pure in Lombardia
san Bernardino e fra Silvestro da Siena.



Certamente anche allora potea dirsi, — Perchè frati e
preti s’hanno a mescolare d’interessi mondani?



Ai tempi del nostro racconto, Gregorio IX, struggendosi
di acconciare in buona pace gl’Italiani, sì per
dovere di papa, sì per agevolare la crociata, mandava
Nicolò vescovo di Reggio a ricomporre i Modenesi
co’ Bolognesi; il cardinale Giovanni della Colonna a
calmare i Perugini inveleniti fra loro, e ripatriarvi gli
sbanditi; il cardinale Tommaso a Viterbo; il cardinale
Giacomo da Preneste a Verona a concordare i Capuleti
e i Montecchi, fazioni note per le compiante avventure
di Giulietta e Romeo; frà Gherardo di Modena nella sua
patria e a Parma, dove fu anche costituito podestà
per riformare gli statuti; a Piacenza frà Orlando da
Cremona.







Principale in queste missioni fu Giovanni da Schio
domenicano, ch’e’ destinò in varj luoghi e nominatamente
a Bologna, avvezza gli anni passati ad ascoltare
Francesco, Domenico, Antonio già santi, poi venuta
in urto col papa per le giurisdizioni vescovili, e perciò
fin privata dell’università. Alla voce del frate da Schio
si compromisero i litigi, si scarcerarono i debitori, si
rintegrarono gli esuli; ed esso riformò a suo senno gli
statuti, frenò le usure, indusse le donne a vestire più
composto, e tutti a salutarsi col Sia lodato Gesù
Cristo; e più nol voleano lasciar partire, tanto che il
papa dovette fin minacciarli d’interdetto. Allora lo inviò
a Siena; ma poichè a questa non potè rappacificare i
Fiorentini, il papa li proferì interdetti; ed essi per
capriccio d’incomposta libertà sprezzarono quel castigo.



Frà Giovanni fu destinato principalmente a disacerbare
i furori della Marca Trevisana; e a Feltre, a
Belluno, a Treviso, a Conegliano, a Vicenza, a Padova,
per tutto operò prodigi di riconciliazioni; incontrato
come santo fra le bandiere sciorinate, richiamava gli
sbanditi, liberava i prigioni; e quando in Prato della
valle a Padova predicava di stando sul carroccio e
contornato dai carrocci delle altre città accorse, prorompeva
dai cuori l’evangelico Son pur belli i piedi
di chi evangelizza la pace. Tutto predisposto, frà Giovanni
ordinò un generale ritrovo a Paquara, vasta pianura
sull’Adige, tre miglia sotto Verona. Al cenno d’un
frate, tutte le città e le ville accorsero coi carrocci cantando
laudi al Signore; e quindici vescovi, tutti i baroni
delle vicinanze, i conti di Sanbonifazio, i signori
Camino, i Camposampiero, il tremendo Salinguerra di
Ferrara, e più tremendi ancora Ezelino ed Alberico da
Romano, vennero per udire predicarsi carità. Giovanni,
salito in pergolo, e preso per testo La pace mia vi do,
la pace mia vi lascio, parlò con una eloquenza, la cui

efficacia veniva tutta dallo spettacolo e dalla persuasione
della santità. A parole che ben pochi poteano intendere,
ma che tutti sentivano, e a cui ciascuno sottoponeva
quel che il cuore e la fantasia gli dettavano,
avresti veduto quegli iracondi per penitenza picchiarsi
i petti, poi gettarsi un al collo dell’altro, e chiedersi perdono,
e promettersi amicizia. Il frate si valse dell’autorità
concedutagli dal papa per assolvere da interdetti
e scomuniche; e alzato il crocifisso, esclamava: — Benedetto
chi conserverà questa pace», e centomila voci
echeggiavano Benedetto; — Maledetto chi tornerà sulle
risse», e centomila voci, Maledetto.



Se non che queste paci, indotte per impeto di sentimento,
combinate in nome della universale carità,
non isvelleano veruna delle cause delle nimicizie, talchè
fra breve si era di ricapo alle armi. Pochi giorni dopo
la spettacolosa concordia di Paquara, gli sdegni erano
riarsi, le spade tinte di nuovo sangue, tutto tornato a
peggio che mai per l’addietro si fosse; e i popolani
che aveano inneggiato il frate santo, lo bestemmiavano
uom di parte, venduto ai Guelfi, zimbello del papa. Egli
stesso provocò quegli sdegni colla severità adoprata
verso gli eretici, di cui ben sessanta bruciò nella piazza
di Verona; poi a Vicenza, appoggiato dal popolo minuto,
si dichiarò signore e conte, distribuì a suo senno
le magistrature, riformò gli statuti; e colla solita volubilità
popolesca fu cacciato prigione e respinto da un
paese che lasciava in peggiori discordie di prima[361].



Il pontefice, offertosi arbitro tra Federico e la Lega
Lombarda, proferì che l’imperatore dimenticasse ogni
offesa, revocasse la proscrizione, compensasse chi n’avea
sofferto pregiudizio; per ricambio i Lombardi rifacessero
i danni all’imperatore ed a’ suoi, e per due anni

mantenessero cinquecento cavalli in Terrasanta. Federico
trovò parziale quel lodo, e lesivo della maestà
regia: ma pel papa quelle repubbliche erano corpi politici
legittimi e riconosciuti, nè aveano peggiorato
verun diritto imperiale col rannodare la Lega, a cui
erano stati autorizzati dal patto di Costanza.



Esso papa era tergiversato dai Romani, che gli negavano
il diritto di sbandire un cittadino, esigevano
una retribuzione che da immemorabile la Chiesa dava
alla città, infine gli contestavano la sovranità temporale.
Quello a cui s’incurvava tutto il mondo, si trovò
costretto rifuggire in Perugia (1234); Roma tornò repubblica
e Luca Savelli senatore ideò di fondare la Toscana e
la media Italia in una confederazione, che togliesse di
mezzo il dominio pontifizio, come dell’imperiale avevano
fatto i Lombardi. Le fazioni scrupoleggiano mai
sui mezzi? Questi repubblicani solleticarono le antipatie
di Federico, chiedendo li sostenesse; ma egli, temendo
ancor più la libertà che il pontefice, esibì soccorsi a
questo per tornare al dovere Roma. In riconoscenza, e
perchè la guerra che prevedeva inevitabile non avesse
a frastornare i soccorsi a Terrasanta, Gregorio IX dichiarava
gl’interessi di Federico essere interessi suoi,
atteso i grandi servigi che rese alla Chiesa[362]: s’industriava
di tirare i Longobardi a più larghe condizioni;
ma essi indugiarono oltre il termine prefisso, e la mediazione
fu mandata  a vuoto dagli avvenimenti di
Germania.



Colà sentivasi il ricolpo de’ fatti italiani: ed Enrico
lasciato a governarla, non che difettare della necessaria
robustezza, si abbandonò alle proterve inclinazioni,
oltraggiando la moglie, invidiando il fratello, tradendo
il padre, fino a rompere ad aperta ribellione; e mal
sostenuto dai Tedeschi, si drizzò alle città lombarde.

Milano, Brescia, Bologna, Novara, Lodi, il marchese di
Monferrato gli esibirono quella corona (1235) che sempre avevano
negata a Federico[363]; e n’ottennero conferma
a tutti i loro privilegi, e che accettasse per amici e nemici
quei della Lega. Pertanto guerra civile e domestica.
Federico soleva menare nel suo esercito come
trofeo camelli ed elefanti che avea condotti dalla sua
spedizione in Asia; e i Milanesi saputo che ne inviava
alcuno a’ Cremonesi in segno di benevolenza, assalgono
quel popolo, e a Zenevolta lo sconfiggono: ma Parmigiani,
Reggiani, Pavesi, Modenesi vengono a sostegno
di quello, talchè il combattimento si fa generale, e città
e principati si sbranano in fazioni. Dalla Sicilia, dove
sanguinosamente avea chetato i tentativi dei Comuni
di recuperare le fraudate franchigie, Federico traversa
inerme la Lombardia, che non volle profittare della
sua umiliazione; e fatto da settanta prelati e principi
dichiarar fellone Enrico, che altamente era disapprovato
anche dal papa[364], lo fa arrestare e tradurre
nel forte di San Felice in Puglia, e ve lo lascia stentare
fin alla morte.







Nella dieta da Federico radunata a Magonza, numerosa
di ottanta principi e prelati e di milleducento
signori, furono pubblicati molti savj provvedimenti e
una pace pubblica; terminata la lunga lite tra la famiglia
guelfa e la ghibellina, col dare a Ottone il Fanciullo,
unico guelfo superstite, le terre di cui si formò
il ducato di Brunswick, e sulle quali Federico rinunziava
ad ogni pretensione. Costui vi sfoggiò una grandezza,
alla quale non mancava se non il sapere moderarla; e
con istraordinaria maestà solennizzò un nuovo matrimonio
con Isabella, figlia del re inglese Giovanni
Senzaterra. Una nobiltà di cavalieri e baroni incontrò
la sposa alle frontiere; dappertutto il clero usciva a
suon di campane; a Colonia diecimila borghesi a cavallo,
splendidi d’armi e di vesti, la corteggiarono;
minnesingeri in tedesco, trovadori in provenzale, forse
anche siculi in italiano osannavano; mentre da carri,
festonati di tappeti e porpora, mirabile armonia diffondeano
gli organi nascosi; e la notte cori di fanciulle
non interruppero mai le serenate sotto ai balconi della
sposa. Quattro re, undici duchi, trenta conti e marchesi
assistevano, e pari alla dignità furono i regali di Federico;
una corona d’oro, collane, giojelli, scrigni, un
intero servizio d’oro e d’argento a ceselli, fin gli utensili
da cucina e le pentole erano d’argento; fra i quali Federico
presentò al regio suocero tre leopardi menati
d’Oriente, allusivi allo stemma d’Inghilterra. Isabella fu
sposata per procura da Pier delle Vigne, poi dal re quando
gli astrologi trovarono opportuno l’istante; portava in
dote trentamila sterline, che oggi rappresenterebbero
1,140,000 lire; ebbe in dominio tutto il val di Màzara,
e nel palazzo era servita da eunuchi mori e siciliani[365].







L’imperatore fece eleggere re de’ Romani suo figlio
Corrado; ma più che il trionfare in Germania lo lusingava
il lottare in Italia. La Germania vedea come
gloria nazionale le spedizioni contro la penisola; ma
gli Svevi le ripeterono e prolungarono in modo, che
sì gravi sagrifizj e infruttuosi rincrebbero, non si volle
più decretare i sussidj, e Federico si trovò ridotto ai
mezzi che gli offrivano il proprio regno e i Ghibellini,
ed ai mercenarj. Ai pesanti e ferrati cavalieri tedeschi
associò gli scorridori saracini, le rapide evoluzioni
moderandone colle lente mosse di un elefante, che
portava una torre sulla quale spiegavasi lo stendardo,
tenendo vece del carroccio e della croce. Ad esercito
così bene assortito e diretto i Lombardi non aveano
ad opporre che milizie d’artieri e contadini raccolti
al momento del bisogno, nè addestrati alla fredda costanza
di regolari battaglie. Schivavano dunque gli
scontri in campagna rasa, preferendo aspettarlo in
chiuse mura; e poichè dall’Alpi al Po seguitava una
tela di fortezze, lungo e penoso riusciva il prenderle
una dopo una, quanto pericoloso il lasciarle alle spalle:
onde Federico doveva logorare dei mesi sotto a povere
bicocche, come Carcano, Roncarello o Crevalcuore.



Rinserrata l’alleanza (1237), e costituita una cassa comune,
noi attendemmo il Tedesco, il quale confidava principalmente
nei castellani. Schiusagli Verona da Ezelino,
uniti a diecimila Arabi i Ghibellini di Cremona, Parma,
Reggio, Modena, sconfisse gli Estensi, prese Vicenza,
costrinse a patti Mantova, orribilmente stramenò il
Bresciano. I Milanesi, accorsi coi Guelfi di Brescia,
Bologna, Vercelli, Novara, Alessandria, Vicenza, lo pettoreggiarono
valorosamente, ma poi lasciatisi sorprendere
a Cortenova nel Cremasco (27 9bre), n’andavano colla
peggio. La compagnia de’ Gagliardi avea però tenuto
saldo attorno al carroccio: ma vedendo che al domani

non potrebbero reggere a nuovo assalto, provvidero a
ritirarsi, ed essendo difficile trarre quel pesante carro
in terreno molliccio per natura e per le pioggie, ivi lo
abbandonarono sguarnito. Allora sì che Federico menò
vampo! scrisse a tutti i potentati avere ucciso diecimila
Lombardi; fe trascinare quel trofeo dietro al suo elefante
per le città, poi riporre sovra cinque colonne in
Campidoglio a Roma, ove si legge ancora la pomposa
iscrizione con cui volle eternare questa sua vittoria,
mentre eternava la sua paura e la nostra prodezza[366].
Avendo côlto fra’ prigionieri Pietro Tiepolo podestà di
Milano e figlio del doge di Venezia, lo fece strozzare.



Se molti Lombardi tentennarono dalla paura, non
Milano; non Brescia, che sembra predestinata a feroci
oppugnazioni e a magnanime resistenze, e che per sessanta
giorni resse l’assedio postole dall’imperatore, ajutata
dalle macchine dell’ingegnere Clamendrino, sicchè
Federico bruciò le proprie, e voltò a Cremona. Allora
i Guelfi ripigliano cuore, Genova li sostiene; Venezia,
indignata dal supplizio del Tiepolo, si scopre nemica
all’imperatore; Gregorio IX, scontento della fierezza
ond’egli trattava le città lombarde, della predilezione
mostrata ai Saracini, degli arbitrj usati in Sicilia, dell’avversione
perpetua alla Chiesa, e dell’essere mancato
al compromesso, s’allea co’ Veneziani, cedendo
loro quanta parte di Sicilia occuperebbero.



Realmente Federico non lasciava sfuggirsi occasione
di oltraggiare la Chiesa. Un nipote del re di Tunisi,

convertito dai Domenicani, va a Roma per farsi battezzare;
e Federico lo arresta, dicendo non potersi
trarlo al cristianesimo senza permissione dello zio.
Vescovi, côlti, è vero, colle armi, lasciò straziare e impiccare
da’ suoi Saracini; e smurar chiese per costruirne
moschee: a Nocera de’ Pagani erge un palazzo
s’una chiesa distrutta, e dov’era l’altare vi mette la
fogna[367]: dalle sedi dell’Italia meridionale sbandisce
i migliori prelati e gli uccide, e non lascia destinarvi
i successori.



Federico corteggiava sempre il Vecchio della montagna,
il dey di Tripoli, che gli pagava tributo, il
sultano d’Egitto, che gli mandò fra altri doni una
magnifica tenda con un orologio, stimato ventimila
marchi d’argento, che segnava le ore e il corso degli
astri; i loro ambasciadori teneva a tavola coi vescovi,
di che pensate come si scandolezzassero i Cristiani. La
sua Corte somigliava a un harem; eunuchi negri e
nostrali custodivano sua moglie; «teneva mamelucchi
e donne molte, a sfogo di lussuria ed onta della religione;
menava vita epicurea, non facendo conto che
mai altra vita fosse»[368]; nè tampoco s’asteneva
dall’oltraggiare la natura. Nè solo papi e frati e guelfi,
ma l’arabo Abulfeda dice che propendeva all’islam
perchè educato in Sicilia; ed alcuni suoi frizzi mostrano
come sentisse di scemo nella fede. — Se Dio
avesse visto la mia bella Sicilia, non avrebbe scelto
per suo regno la squallida Palestina», esclamò mentre

era crociato; e portandosi il viatico: — Quando si finiranno
coteste ciurmerie?» e trattava da pazzo chi
credesse al parto della Vergine, o ad altre cose repugnanti,
secondo lui, alla ragione e alla natura[369].
Si bucinò anche d’un libro De tribus impostoribus,
attribuito a lui o a Pier delle Vigne, ma nessuno lo
vide; nè par credibile n’avessero taciuto i papi ed i
fautori loro, che dissotterrarono ogni minimo reato
della famiglia di Svevia: ma che Federico avesse detto,
il mondo essere stato giuntato da Mosè, Cristo e Maometto,
era voce tanto diffusa, che Pier delle Vigne
credette doverla smentire in una lettera ove l’imperatore
fa professione di fede: e convenendo che tale
diceria correva, ma deboli essere gli argomenti tratti
dal pubblico cicaleccio[370].



L’eresia sua capitale però consisteva nell’impugnare
incessantemente la maestà pontifizia, e svigorire le censure

ecclesiastiche[371]; esclamava: — Pur beati i
principi asiatici, che non hanno a temere sollevazione
di sudditi, nè opposizioni di papi!» ed avrebbe voluto
ridur Roma a sua capitale, il papa a suo cappellano.
Col quale, nuovo motivo sopravenne di disgusto.



I signori Pisani che avevano occupato la Sardegna,
presero il titolo dalle giudicature di quella, restando
vassalli della patria. I papi pretendeano la sovranità
della Sardegna come di tutte le isole, e Innocenzo III
indusse i Pisani a rinunziargliela: ma Ubaldo e Lamberto
dei Visconti di Pisa fecero guerra per proprio
conto ai signorotti che tenevansi a bandiera della
Chiesa; onde furono scomunicati (1237), poi ribenedetti quando
riconobbero la supremazia papale, abjurando quella di
Pisa. I Pisani se ne indignano, i conti della Gherardesca
si armano, e Conti e Visconti divengono le denominazioni
de’ Ghibellini e de’ Guelfi che straziano
Pisa. Federico s’industria a calmarli, e fa ad Adelaide,
vedova di Ubaldo Visconti, signora di Gallura e della
Torre, sposare Enzo suo figlio naturale (1238), conferendogli
il titolo di re di Sardegna, e pretendendo che questa
fosse stata distratta dall’Impero in tempi fortunosi, e
dover egli perciò sottrarla alla supremazia pontifizia.



Al papa che restava se non impugnare le proprie
armi? e mentre Federico in Padova festeggiava con
Ezelino la depressione della parte repubblicana, gli
lanciò la grande scomunica (1239), intimazione d’una seconda
guerra fra l’Impero e la Chiesa. Federico, conoscendo
a prova qual colpo facessero tali sentenze sopra i popoli,
fece da Pier delle Vigne recitare, nella gran sala

della Ragione, una lunga discolpa: ma il popolo l’ascoltò
in significante silenzio; i signori stessi vacillavano;
tanto ch’egli volle averne ostaggi, che spedì in
Puglia; mandò circolari pei regni e i popoli tutti, irose
al papa fino ad accusare di dissolutezze questo vecchio
nonagenario: — Tu vivi unicamente per mangiare;
sui vasi e le coppe d’oro hai scritto Io bevo, tu bevi;
e così spesso ripeti il passato di questo verbo, che,
quasi rapito al terzo cielo, parli ebraico, greco, latino:
piena l’epa, ricolmo il sacco, allora ti credi seduto
sull’ali dei venti, e che l’Impero ti sia sottomesso, e
che i re della terra ti portino doni, e che ti servano
tutte le genti»: aggiungeva che, per ligezza ai collegati
lombardi, connivesse ai Catari, il cui nido era Milano;
egli fariseo, assiso nella cattedra del dogma perverso;
egli unto coll’olio di malizia più di tutti i malvagi; il
gran dragone che seduce, il Balaamo, l’anticristo.



Il popolo credea meglio al papa, ai parroci, ai frati,
i quali ripetevano come Federico fosse mal cristiano;
ma quel ricambio d’improperj svergognava ambe le
cause: e mentre la Chiesa e l’Impero contrariavansi, i
Mongoli, suscitati dal tremendo Gengis-kan, devastavano
non solo l’Asia, ma il settentrione dell’Europa, e
minacciavano dappresso la Germania. Il denaro raccolto
nelle chiese di tutta cristianità per respingere
questi Infedeli, viene adoprato a strazio de’ Cristiani;
Gregorio IX impegna tutta Europa a sbalzar Federico;
Federico caccia e spoglia i vescovi siciliani; la parte
guelfa, che in quella scomunica vedeva un diversivo al
colpo finale minacciato alla libertà, rialza dappertutto
la testa; gli Estensi ricuperano le terre perdute, Treviso
si rivolta, Padova è a pena frenata dai torrenti di
sangue che versa Ezelino. Federico, difilando sopra
Milano, devasta la pieve di Locate, assistito dai nobili
e dai Comaschi: ma i Milanesi, esortati dal legato pontifizio

che fece prendere le armi anche a preti e monaci,
lo affrontano a Camporgnano, gli voltano addosso le
acque, e lo costringono a ripiegare.



Di peggiori ferite egli colpì le terre pontifizie; v’assediò
Faenza, e l’ebbe a patti; così Cesena e Benevento;
e difilò sopra Roma (1240). Chi l’avrebbe difesa da questo
eroe? tanto più che vi abbondavano i Ghibellini, e Federico
teneva intelligenze coi Frangipani, che, occupato
il Coliseo, poteano dargli una fortezza nel cuore della
città. Ma frati predicano la croce, preti chiedono licenza
d’armarsi, e il papa «trasse di Sancta Sanctorum
del Laterano le teste de’ beati apostoli Pietro e
Paolo, e con esse in mano, coi cardinali, con tutti i
vescovi, arcivescovi e altri prelati, e con tutto il chiericato,
con solenni digiuni e orazioni andò per tutte le
principali chiese di Roma; per la quale devozione e
per miracolo di detti apostoli, il popolo di Roma fu
tutto rivocato alla difesa di santa Chiesa e del papa, e
quasi tutti si crociarono contro a Federico, dando il
papa indulgenza di colpa e pena» (Villani).



L’imperatore, costretto a levare il campo, torna a
Napoli per far uomini e denaro, coi quali rientra in
Lombardia; ma vede soccombere coloro sui quali più
s’appoggiava. Bolognesi, Lombardi, Estensi assalsero
Ferrara, difesa da Salinguerra Torelli, intrepido ottagenario,
che aveva ottocento uomini d’arme tedeschi
e molti assoldati; ma il suo luogotenente lo tradì, e il
marchese, invitatolo a un banchetto, lo fece prendere
e mandare a Venezia, ove sopravisse quattro anni in
carcere.



Bisogna pur risolvere il ripigliato litigio; bisogna
interrogare la cristianità se approvi e sostenga l’operato
del papa. A tal fine Gregorio convoca un concilio
generale a Roma (1241): e Federico, che sempre aveva a questo
appellato, ora non vi vede che una dimostrazione ostile,

e scrive ai principi non lascino venirvi i cardinali, e
dispone guardie, alle quali concede le spoglie de’ prelati
che vogliano andarvi. Perciò un grosso di cardinali
francesi, inglesi, lombardi, risoluti di obbedire al papa,
scelgono la via di mare affidandosi ai Genovesi, avversi
a Federico dacchè egli, dopo lusingatili di ampli privilegi
in Sicilia, invece li sottopose alle comuni gravezze,
e li privò sin d’un palazzo che v’aveano avuto in dono.
Federico colla flotta pisana manda Enzo suo figliuolo,
che tra il Giglio e lo scoglio della Meloria scontrato
quel convoglio (1241 — 3 maggio), parte manda a picco, moltissimi cattura.
Federico in trionfo ne informava il re d’Inghilterra,
vantando che da duemila v’affogarono, e circa
quattromila Genovesi restarono suoi prigioni: il vulgo
aggiunse che l’oro fu diviso collo stajo fra Pisani e
Napoletani. I Genovesi, di tal rotta dato ragguaglio al
papa, soggiungevano: — La perdita di nostre genti e
navi non ci nuoce quanto l’ignominia di nostro signore
e il male de’ santi prelati, che in virtù d’obbedienza
accorrevano al concilio per soccorrere la santità vostra
di giusti e salutari avvisi. A vendicare sì atroce nequizia,
a difendere la Chiesa di Dio col popolo a lei devoto, deliberammo
dal primo all’ultimo porre le vite e le cose
nostre, non perdonando a fatica, riposo, vigilie, finchè
conculcata non abbiamo la ribellione, e preso vendetta
delle morti, ferite e contumelie che gl’innocenti patirono
ad onore e gloria del nome di Gesù Cristo, della
santissima vostra persona, de’ venerabili fratelli vostri,
della Chiesa universale, e di tutti i fedeli. Ogni Genovese,
grande o piccolo che sia, posto da banda qualunque
rissa, cura e negozio, attende assiduo, a fabbricare e
munire navi e galee, affinchè abbiamo vittoria de’ nostri
nemici, e la Chiesa di Dio possa la sua grandezza e
potenza manifestare contro il figliuolo di perdizione,
scelleratissimo apostato Federico, sedicente imperatore,

e i complici suoi e fautori. Nè pare ch’egli per altro
sia salito in tanta fortuna, se non per precipitare da
luogo più eminente nel baratro di estrema vergogna.
Quindi genuflessi supplichiamo alla santità vostra, pel
sangue di Cristo, le cui veci sostenete in terra, a non
desistere dal proponimento pel sofferto sinistro, anzi
sorreggere la navicella di Pietro, battuta dalle tempeste
e quasi assorta, e condurla al porto di gaudio e salute».



I prelati furono tenuti in cattura a Pisa o ne’ varj
castelli del Napoletano; e intanto Federico spediva la
flotta a danno di Genova, contro cui istigava pure i
suoi alleati Pavesi, Alessandrini, Vercellini, Tortonesi,
e i marchesi di Monferrato, del Bosco, Pelavicino;
chiedeva a prestanza gli argenti delle chiese di Puglia;
occupava altre città romane fin a Tivoli e Montalbano;
e nel sacro collegio istesso trovò chi tradisse il papa,
come il cardinale Giovanni Colonna, che afforzando i
castelli di Lagosta ed altri, circondava Roma. Chiuso
in questa, il papa muore: e, detto fatto, Federico sospende
le ostilità, quasi a lasciar intendere fossero dirette
personalmente contro il pontefice; ma non per
questo proscioglie i cardinali carcerati, anzi intercetta
il denaro che da tutto il mondo spedivasi a Roma,
mette Saracini a devastare il patrimonio, e ai pochissimi
cardinali raccolti nel conclave, che ad arte egli
traeva in lungo, scriveva: — A voi, figliuoli di Belial;
a voi, figliuoli di Efrem; a voi, greggie di dispersione;
a voi, colpevoli dello scompiglio del mondo».



Celestino IV, dopo appena diciassette giorni di papato,
morì di veleno; e tenendo l’imperatore ancora
in prigione o a confino i cardinali, più d’un anno passò
prima che si potessero unire quanti bastavano per
eleggergli un successore, che fu Sinibaldo Fieschi genovese
col nome d’Innocenzo IV (1243). Era egli di famiglia
e di persona favorevole all’imperatore, onde speravasi

un componimento; ma Federico disse: — Ho perduto
un amico per acquistare un nemico». Però il vescovo
di Porto con Taddeo da Suessa e Pier delle Vigne parve
riuscissero a trar Federico a condizioni ragionevoli; e
gli ambasciatori di questo il giovedì santo del 1244 in
piazza del Laterano giurarono la pace, presenti esso
papa, i cardinali, Baldovino II imperatore di Costantinopoli,
il senato, il popolo.



Già l’Italia e la Chiesa credeansi rabbonacciate,
quand’ecco frammettersi puntigli: Innocenzo pretendeva
Federico cominciasse dal rilasciar le terre e gli uomini
presi; Federico voleva ch’egli prima lo ricomunicasse, e
discernesse la causa sua da quella delle città lombarde,
usurpatrici delle regalie, mentre il papa contendeva
non fossero obbligate rispondere ai tribunali dell’Impero.
Federico, palpato invano il pontefice col cercargli
una nipote per isposa a suo figlio Corrado, s’avventa
da capo all’armi, e ne occupa tutte le città; il papa,
nè tampoco fidandosi (così il conosceva) di rimanere
in Roma, fugge a Genova e di là in Francia. Federico,
stizzendo che la vittima gli fosse sfuggita, scrisse,
mandò, e tanto era potente e riverito, che il papa non
trovò asilo da nessuno, neppure da san Luigi. Fortunatamente
Lione era città libera, sicchè colà ricoverato,
e ricevendo grand’onoranza da gente che affluiva da
tutta cristianità, e anche dall’Italia per quanto l’imperatore
vigilasse i passi, aprì il XIV concilio generale (1245 — 25 giugno).



Cenquaranta prelati v’intervennero, e fu allora che
Innocenzo ornò del cappello rosso i cardinali, per indicarli
pronti a versare il sangue per la Chiesa, e v’aggiunse
la valigia e la mazza d’argento, ornato regio,
quasi a protestare contro di Federico, il quale pretendeva
ridurli all’apostolica semplicità. Ai congregati
espose le cinque piaghe della Chiesa: lo scisma dei
Greci, le eresie crescenti, Terrasanta devastata dai Carismiti,

la minaccia dei Mongoli, e le enormità dell’imperatore,
eretico, musulmano, bestemmiatore, spergiuro,
spogliator delle chiese, persecutore del clero.
L’avrebbe però ricevuto a pace, purchè rilasciasse i
prigionieri, rendesse le terre alla Chiesa, e compromettesse
in lui le sue differenze coi Lombardi; ma Federico
stette al niego: finse poi voler condursi in persona
al concilio, ma vi andò solo Taddeo da Suessa.



Grand’eloquenza, gran dialettica adoprò costui per
menomare le accuse di eretico, d’epicureo, di ateo; ma
indarno ripetute le proroghe acciocchè Federico comparisse
in persona, fu in contumacia proferita la scomunica
contro di esso: — Io vicario di Cristo; e quel
che legherò sulla terra fia legato in cielo. Pertanto,
deliberato coi cardinali fratelli nostri e col concilio,
dichiaro Federico accusato e convinto di sacrilegio e
d’eresia, scomunicato e scaduto dall’impero; assolvo
per sempre dal giuramento quelli che gli promisero
fedeltà; proibisco obbedirgli sotto pena della scomunica
ipso facto; comando agli Elettori che scelgano un altro
imperatore, riservando a me il disporre del regno di
Sicilia». I cardinali gettarono per terra le candele accese,
colla rituale esecrazione; Taddeo si picchiava il
petto, esclamando: — Giorno di collera, giorno di calamità,
di miseria»; ed Innocenzo intonò il Tedeum.



Federico trovavasi in Torino quando lo seppe; e
chiesta la corona, se la calcò in capo, dicendo come
un altro ai nostri giorni: — Guaj a chi me la tocca!
guaj al pontefice che spezzò i legami che a lui mi avvincevano,
nè mi lascia più altri consigli che dello
sdegno!» E scrisse ai principi, lagnandosi d’essere
stato condannato prima che convinto, negando al papa
il diritto di deporre i re[372]: — Come mai voi soffrite

d’obbedire ai figli dei vostri sudditi? Vedete come si
impinguano di limosine, e tronfj d’ambizione sperano
che tutto il Giordano coli nella loro bocca. Quanto denaro
risparmiereste sbarazzandovi da questi scribi e
farisei! quando voi tendete loro la mano, essi pigliano
tutto il braccio. Presi nelle loro ragne, somigliate all’uccello
che, cercando fuggire, viepiù s’accalappia. Nostra
intenzione fu sempre di voler colla forza tornare la
Chiesa alla primitiva purità, e togliere a costoro i tesori
di cui sono satolli». Così chiarivasi eretico nella lettera
stessa ove di questa imputazione voleva scagionarsi.



Ma la voce del concilio era ascoltata e diffusa, e il
papa scriveva a’ Siciliani: — A molti fa meraviglia che
voi, oppressi da vergognosa servitù, gravati nella persona
e nei beni, abbiate trascurato di procacciarvi le
dolcezze della libertà, come fecero le altre nazioni. Il
terrore che occupò il cuor vostro sotto al giogo d’un
nuovo Nerone, vi è scusa presso la santa Sede, la quale
per voi sentendo pietà e paterno affetto, pensa come
alleviare le vostre sofferenze, e fors’anche portarvi ad
intera libertà. Su, spezzate le catene della schiavitù, e
prosperi nel vostro Comune la libertà e la pace. Vada
voce tra le nazioni che il vostro regno, tanto famoso
per nobiltà e per abbondanza di prodotti, ajutante la
divina Provvidenza, potè a tanti altri vantaggi unire
quello d’una stabile libertà»[373].



I Siciliani porsero ascolto a questi incitamenti, e,

mal per loro, tesserono congiure contro la vita di Federico,
che ne tolse ragione di versare sangue illustre.
Anche in Germania la corona fu data ad Enrico Raspon (1246-47),
landgravio di Turingia, che, favorito dalle dissensioni,
e dal denaro e dai brevi del papa, vinse il re Corrado
di Svevia: ma poi rivinto, morì di crepacuore.



Non per questo migliorò la causa di Federico, il
quale troppi titoli aveva onde bramarsi a riva. San
Luigi di Francia, cui era sembrato un eccesso il condannare
inascoltato il maggiore principe della cristianità,
e che d’altra parte struggeasi di vedere i Fedeli in
pace per ripigliare la crociata, s’interpose più volte,
rammentando al pontefice la mansuetudine che conviensi
al vicario di Cristo, e quante migliaja di pellegrini
in Oriente implorassero l’armonia fra’ principi
cristiani ond’essere redenti dal giogo: ma Innocenzo
stava saldo, imponeva decime al clero, estorceva denaro
in ogni modo, sollecitava i principi lontani, spediva
ciascun giorno frati a predicare contro l’imperatore.
Questi erasi accorto quanta potenza avessero le riforme
portate dalla istituzione dei nuovi frati, riforme che
toccarono alle viscere della società, cui ai tiranni giova
lasciar corrotte, e perciò gli odiava. Pier delle Vigne
scagliavasi contro costoro, che «nel principio parendo
calpestare la gloria del mondo, assunsero poi il fasto
che disprezzavano; non avendo nulla, possiedono tutto,
e son più ricchi dei ricchi stessi. Frati Minori e frati Predicatori
(soggiungeva) si elevarono contro di noi in ira,
pubblicamente riprovarono la vita e la conversazione
nostra, spezzarono i nostri diritti, e ci ridussero al nulla...
E per affievolirci ancora più e toglierci la devozione dei
popoli, crearono due nuove fraternite, che abbracciano
gli uomini e le donne tutte; appena uno od una si
trova, che a questa o quella non sia aggregato»[374].







In fatto essi resistettero intrepidi alla tirannia di Federico,
e nell’andare a mettere pace faceano giurare
obbedienza al papa. I Pagani da Nocera irrompendo
nella valle di Spoleto, giunsero un dì fin sotto Assisi:
al pericolo, le monache di San Damiano si stringono
attorno alla malata lor madre santa Chiara; ed ella si
alza, prende l’ostensorio, lo colloca sulla porta, e inginocchiata
al cospetto dei Musulmani, supplica Dio a
proteggere la città: e Dio per sensibile voce la rassicura,
gl’Infedeli voltansi in fuga, e da quel punto la santa è
dipinta coll’ostensorio alla mano. Un’altra volta Vitale
di Aversa, capitano dell’imperatore, menava sue masnade
contro Assisi, sperperando i contorni: Chiara ne
restò compunta, e radunate le suore, — Noi riceviamo
sostentamento quotidiano da questa città; è ben giusto
che la soccorriamo a poter nostro»; e si spargono di
cenere, e supplicano, finchè Dio le esaudisce e sbratta
il paese dagli Imperiali.



Il beato Giordano, generale de’ Predicatori, andò
all’imperatore, e statogli avanti alcun tempo silenzioso,
proruppe: — Sire, varie contrade io giro, secondo è
l’uffizio mio; or come non mi chiedete qual fama corra
di voi? — Io tengo gente a tutte le corti e provincie,
e so quanto accade in tutto il mondo», rispose Federico.
E il frate: — Gesù Cristo sapeva tutto, e pur domandava
a’ discepoli che cosa si dicesse di lui. Voi
siete uomo, ed ignorate assai cose che vi gioverebbe
sapere. Si dice che opprimete le chiese, sprezzate le

censure, date fede agli augurj, favorite Giudei e Saracini,
non onorate il papa vicario di Gesù Cristo. Ciò è
indegno di voi»[375].



Federico rispondeva colle crudeltà (1247); prese e distrusse
Benevento città papale; e facendo criminali le parole e
il pensiero, infieriva contro i sudditi; scriveva al re
d’Inghilterra che i frati Minori combattevano contro
di lui a lancia e spada, e assolvevano d’ogni peccato
chi lo combattesse; accusava il papa di raccogliere i
nemici suoi e rimunerarli; a quanti frati cogliesse, faceva
in capo una croce col ferro rovente; appiccava
qualunque portasse lettere d’interesse papale; rubò e
disertò il convento di Montecassino: poi a tratto raumiliando,
si faceva esaminare intorno alla fede da
cinque prelati italiani.



Nè le città lombarde ristavano: e Federico assalì di
nuovo i Milanesi, sempre fidi al papa, e distrutto il
monastero di Morimondo, accampò presso Abbiategrasso;
ma l’esercito milanese stettegli a fronte sulla
sinistra riva del Ticino, impedendogli di varcarlo. Bensì
suo figlio Enzo, che coi Cremonesi e con altri Ghibellini
assediava i castelli bresciani, tragittò l’Adda a Cassano:
ma a Gorgonzola fu sconfitto e preso dal prode Simon
da Locarno, il quale lo rese in libertà purchè giurasse
non entrare più sul territorio lombardo.



La perseveranza di una città lombarda diede il tracollo
a Federico. I Guelfi, capitanati dai Rossi e dai
Correggio, sinistrarono in Parma e ne furono espulsi
dai Ghibellini, talchè l’imperatore come in città propria
vi destinò podestà Arrigo Testa di Arezzo. Ma i fuorusciti
pervennero a recuperarla, uccidendo in battaglia
quel podestà, e scacciando il presidio imperiale. Questa
rivolta noceva grandemente a Federico, perchè Parma

serviva d’anello fra le città ghibelline ch’erano schierate
dall’Alpi alla Puglia, cioè Torino, Alessandria,
Pavia, Cremona, Reggio, Modena, la Toscana; e ciò
che più rileva, con Verona e coi dominj di Ezelino e la
Germania. Pertanto egli si propose di recuperarla ad
ogni costo: Enzo si postò sul Taro per impedire i soccorsi
de’ Lombardi: l’imperatore da Torino vi accorse
con diecimila cavalli e molti balestrieri saracini e colle
truppe d’Ezelino e degli altri Ghibellini; sostenne quanti
studenti o soldati o gentiluomini parmigiani trovò, facendone
morire quattro il giorno al cospetto della patria,
finchè i Pavesi gli dichiararono: — Noi siamo
venuti a combattere i Parmigiani, non a farne il boja».
Incontro a Parma alzò egli una gran bastita a guisa di
città, col nome di Vittoria: ma mentre egli baloccavasi
alla caccia, i Parmigiani che erano soccorsi dai Lombardi,
sortiti distrussero le mura e il campo, fecero
macello de’ Saracini e de’ Pugliesi (1248), fra i morti lasciando
il marchese Lancia e il famoso Taddeo da Suessa, e
tolsero a Federico il tesoro, le gioje della corona e la
speranza del vincere. La città di Vittoria andò in
fiamme, il carroccio de’ Cremonesi ornò il trionfo dei
Parmigiani[376].



L’imperatore pensò rivalersi sulla Lega Toscana dei
mali fattigli dalla Lombarda, e mandò suo figlio Federico

re d’Antiochia con milleseicento cavalli tedeschi a
Firenze, che eccitò la consorteria degli Uberti a prender
l’armi; e cavalcata la città, e prese una dopo l’altra le
barricate de’ Guelfi, la ridussero a segno ghibellino;
abbatterono trentasei palazzi colle torri, fra cui alcune
ornate artisticamente, come quella de’ Tosinghi in Mercato
vecchio, alta quarantacinque metri; rincacciarono
poi i Guelfi ne’ loro castelli forensi; a Capraja l’imperatore
stesso venne a porre l’assedio, e presala, molti

uccise, molti accecò, gli altri sepellì nelle prigioni di
Puglia.



Ma intanto Corrado suo figlio restava superato da
Guglielmo d’Olanda, nuovo anticesare in Germania.
Più al vivo l’avea tocco la sventura dell’altro figlio Enzo,
bello e colto giovane di venticinque anni e già d’onorato
nome in cose di guerra, che essendo venuto contro
i Bolognesi, a Fossalto cadde in costoro mano. Essi lo
tennero in cortese prigionia, ma per qualunque dire o

fare più nol rilasciarono quanto visse. Raccontasi fosse
fabbricato per lui il palazzo rimpetto al duomo, e che
da Lucia Vendagoli avesse un figliuolo ch’e’ nominò
Bentivoglio (1269), donde derivò la famiglia di questo nome[377].



Al dispetto della superbia ammaccata s’aggiunse in
Federico il più crudele e consueto flagello che Dio
scagli sui tiranni, il sospetto. Le volte del palazzo di
Palermo echeggiarono ai gemiti de’ baroni ch’egli vi
chiudeva a morire, mentre le donne loro consumavansi
di doglia. Che più? Pier delle Vigne, l’uomo cui
avea fidate le chiavi del suo cuore, l’uomo che per
anni ed anni avea scritto le lettere di lui, senza farsi
scrupolo di urtare le idee allora più sacre, e di meritar
taccia di servile presso la posterità, anch’esso gli cadde
in sospetto. Privato degli occhi, Pietro non seppe tollerare
di vedersi calpesto da quello ch’egli aveva tanto
esaltato, onde si diede morte da se stesso; e dalle incolpazioni
lo assolse il giudizio dei contemporanei
espresso da Dante[378].







La parte ghibellina, sostenuta da Pisa e Siena, prevaleva
in Toscana; in Lombardia tenevasi in bílico coll’avversa,
mercè la fierezza d’Ezelino; trionfi della
forza: i Romani stessi minacciavano insorgere se il
papa non tornasse. Potea dunque Federico lusingarsi
d’un buon accordo, quando morì di sessantasei anni (1250 — 15 xbre).
Rosa da Viterbo avea preveduta in visione la morte di
lui, e intimatogli tornasse al cuore. Gli astrologi aveangli
preveduta fatale una terra che traeva nome dal fiore;
lo perchè non era mai voluto entrare in Firenze: ma
l’ultima malattia lo colse a Fiorentino, villa della Capitanata.
Prima di spirare fu ricomunicato: ma la fama
divulgò che suo figlio Manfredi lo soffocasse: uno
de’ molti misfatti, di cui quella famiglia fu aggravata
dall’odio dei popoli e dei sacerdoti.



Tanto eroe ch’egli era, in cinquantatre anni che stette
re di Sicilia, e trentadue che imperò, Federico nulla
compì di grande, perchè, com’ebbe a dire san Luigi,
fe guerra a Dio coi doni di Dio. Qual divario in fatti

dal limitare della sua vita, quand’era non solo amico,
ma in tutela della Chiesa, e gli ultimi vent’anni in cui
durò ritroso e contumace all’autorità spirituale! Acuto
a scorgere i difetti e pregiudizj, stizzoso per beffarli,
non amorevole per compatirli e correggerli, in un mondo
che ancora operava per fede, volle trapiantare la politica
materiale, facendo dichiarare da Pier delle Vigne
che l’Impero è arbitro delle cose umane e divine; visitò
il sepolcro di Cristo come alleato de’ Musulmani; si
circondò di zanzeri, di odalische e di Saracini, a lor
modo costumando la vita, e parve vagheggiare la coltura
orientale a preferenza della cristiana.



Questa rivolta contro la forza vitale del cristianesimo
poteva essa tollerarsi da un secolo credente? Con volontà
baldanzosa cozzando contro l’opinione, Federico
non potette appoggiarsi che sui peggiori uomini che
producesse l’Italia, e ricorrere ai mezzi repugnanti alla
sua natura; incrudelire contro il proprio figliuolo, tenendolo
a vita prigione; trovare o sospettar ribelli i
suoi più intimi, vendicarsi ogni giorno con mannaje e
capestri, distruggere città, crocifigger preti e frati. Nell’alta
Italia non riusci a comprimere nè le città nè i
baroni, anzi li fe chiari di quel che loro mancava per
sostenersi. Divorò colla speranza il patrimonio di san
Pietro, e i papi sopravissero a spargere d’acquasanta
la fossa dell’ultimo rampollo di sua prosapia. Nel suo
regno di Sicilia attentò le franchigie, quantunque il
facesse colla solita canzone de’ tiranni, «Lasciate ogni
potere a noi, e noi vi faremo felici»; e così cumulò
tesori di memori ire. A maggior diritto lo tacciano i
Tedeschi d’avere, per soggiogar l’Italia, trascurato il
loro paese quasi una provincia; e mentre avrebbe
potuto unire all’Impero tutto il settentrione e l’oriente
dell’Europa, diffondendo la civiltà fra la razza slava,
cui dappertutto preponderava allora la germanica, per

capriccio di soperchiare i papi e per costituire un regno
alla propria famiglia permise si eclissasse l’Impero,
che più mai non ricuperò il suo splendore.



Testando lasciava il regno a suo figlio Corrado;
mancando questo senza prole, gli surrogava il suo
figlio naturale Manfredi, che intanto destinava balio in
Italia: si rendano in libertà tutti i prigioni, eccetto
quelli presi per la congiura contro di lui; anzi a nessuno
dei felloni del regno sia permesso tornarvi, e
gli eredi suoi siano obbligati a trarne vendetta: alla
Chiesa si restituiscano i diritti, se essa restituisca quelli
dell’Impero: ai baroni o feudatarj ripristinava i privilegi
e le franchigie che godeano al tempo di Guglielmo
II, col che annichilava la fatica di tutto il suo
regno, cioè il restringimento delle giurisdizioni feudali,
quasi credesse che tutta la riazione fosse venuta da
loro, e volesse evitarla a’ suoi figliuoli. La storia non
dovrebbe ammirare che la grandezza morale; e Federico
nulla fondò; operava per passioni personali e intenti
domestici, e nè tampoco la propria famiglia potè
assodare. Il popolo, guardando tra meraviglia e compassione
il suo sepolcro, conchiudeva come il cronista
Salimbeni, che sarebbe stato senza pari sulla terra se
avesse amato l’anima sua.



Dopo sei secoli di progresso un altro imperatore doveva
elevarsi colla medesima assolutezza, la medesima
nimicizia alla libertà, il medesimo conto della religione
come stromento di politica e ordigno di Stato, la medesima
ostilità ai papi; e come lui trionfare colla violenza,
e come lui soccombere alla voce di Dio e del
popolo.







CAPITOLO XCII.
Fine degli Svevi e della seconda guerra delle Investiture.




«Esultino i cieli, giubili la terra, poichè in freschi
zefiri e in fecondatrici rugiade si risolsero il fulmine
e la burrasca, da Dio sospesi sul vostro capo»[379],
esclamava Innocenzo IV all’udire la morte di Federico
II; ma non parevagli perfetta l’impresa finchè restasse
razza o seme degli Hohenstaufen. Scrisse ai baroni
delle Due Sicilie, non riconoscessero altro re dal
papa in fuori; e alle città e ai principi di Germania
cessassero ogni devozione verso Corrado IV, scaduto,
non che dal trono, fin dal ducato di Svevia; e favorissero
invece Guglielmo d’Olanda, eletto imperatore;
non fosse accettato alla comunione o a dar testimonianza
se non chi si segregasse dagli Hohenstaufen. Poi,
ad invito de’ Guelfi, da Lione suo ricovero venne alla
patria Genova, traversò la Lombardia benedicendo e
scomunicando, spegnendo e attizzando guerre. Le città,
che la benedizione sua avea tanto francheggiate nel
tener testa al Tedesco, tripudiavano ora nel nome di
lui: tutti i Milanesi gli uscirono incontro, formandogli
doppia siepe per dieci miglia di strada, e inventarono
un cielone di seta portato da cittadini di rispetto, il
quale poi fu detto baldacchino; e per due mesi che vi
dimorò, gli accumularono dimostrazioni e n’ottennero
grazie spirituali. Essi Milanesi sconfiggevano i Lodigiani,
vi collocavano un podestà di loro scelta, e vinceano
i Tortonesi in modo da farli quasi tutti prigionieri:
Firenze rimetteva in città i Guelfi, i quali ben

tosto furono in grado di cacciarne i Ghibellini: molte
città del Regno insorsero, e fin Capua, Napoli, Messina,
e i conti d’Acerra, d’Aquino, di Caserta.



Solo in Roma prevalevano i Ghibellini; e non che
accogliere il papa con feste o calma, si volle scegliere
un senatore non più paesano, ma forestiero come soleansi
i podestà. E fu Brancaleone d’Andalo bolognese,
conte di Casalecchia (1253), legato con Ezelino, col Pelavicino
e cogli altri di quella risma; il quale accettò solo a
patto di durare tre anni, e di mandare nella sua patria
come ostaggi trenta giovani di famiglie primarie; con
giustizia inflessibile e governo di sangue tenne tranquilla
la città, distrusse cenquaranta torri de’ nobili,
molti ne mandò al supplizio o in esiglio; ad Innocenzo,
ch’erasi collocato in Assisi, intimò di restituirsi alla
sua sede se voleva essere riconosciuto, minacciando
diroccare la città che il ricoverava, come già avea fatto
colle riottose Ostia, Porto, Alba, Tivoli, Sabina, Tusculano.
Tanta severità irritò il popolo, che cacciollo; ma
presto lo rivolle, e quando morì ne collocò la testa in
un vaso d’alabastro sopra una colonna.



Ai Ghibellini s’appoggiò pure Corrado quando con
iscarsissimi mezzi venne in Italia (1251), e a Goito sul Mantovano
convocò i Cremonesi, Pavesi, Piacentini, Padovani,
e il caporione della parte imperiale, Ezelino, il
quale era a un punto di costituire una potenza indipendente,
se troppo lubrico fondamento non fosse il
sangue. Invano dal papa tentato con promesse e minaccie,
costui seguitò la strada della violenza, e con
questa sostenea l’imperatore: sicchè le città guelfe rinnovavano
la lega, che aveano imparato esser modo di
salvamento; e il papa vi promise trecento lancie
mantenute.



Corrado si tragittò per mare nel Regno, ove tutto
andava a subuglio, perchè pretendeano governarlo gli

uni a nome del pontefice, gli altri de’ figli di Federico.
Uno n’avea questi lasciato d’Isabella d’Inghilterra, per
nome Enrico; ma finendo solo i tredici anni, non bastava
a tali procelle: dell’altro Enrico, che era stato
re, avanzavano due bambini. Ma la figlia di Bonifazio
Guttuario signore d’Anglano presso Asti e d’una Napoletana
di casa Maletta, vedova del marchese Lancia, a
Federico avea generato Manfredi, che fu intitolato principe
di Taranto. Nel vigore dei diciott’anni, tutto spiriti
cavallereschi ed ambizione, alla morte del padre
naturale egli si recò in mano le cose, e sanguinosamente
reprimeva la Sicilia e le città che, confortate anche dal
papa a quella libertà che godeano quelli direttamente
soggetti alla Chiesa[380], aspiravano a saldare il governo
municipale, forse non mai perito colà, ed eleggevano
un consiglio invece de’ bajuli regj. Manfredi coi Saracini
di Nocera e di Sicilia ajutò Corrado a sottometterle;
il quale, avuta Napoli stessa dopo lunga resistenza,
la mandò a sacco, costrinse i cittadini a smantellarla,
e fece gran giustizia, cioè esterminio de’ capi
ribelli. Queste ed altre severità e le rincarite imposizioni
faceano che i popoli dicessero di lui «Gli è un tedesco»,
mentre di Manfredi ripeteano «È un italiano».



Per quanto Manfredi si fosse buon’ora addestrato nell’arte
di fingere e inchinarsi, l’attività e la benevolenza
il posero in sospetto a Corrado, il quale, dopo che gli
nacque un figlio nominato Corradino (1252), cessò d’avergli
riguardi; per fargli smacco abolì le donazioni fatte
dopo morto Federico, depose il gran giustiziere di Taranto
ed altre creature di esso, ne cacciò i parenti materni,
lui stesso privò del ricco appanaggio di cui l’avea
provveduto. Al tempo di loro amicizia aveali la pubblica

voce accusati d’avere avvelenato il giovane lor
fratello Enrico e il nipote Federico: dopo la loro scissura
si imputò a Manfredi il morire di Corrado (1254). Costui,
finendo sul fiore de’ ventisei anni, temea il veleno in
ogni posizione, e rimordeasi d’aver disgustato la Chiesa,
prevedendo ch’essa trionferebbe d’una Casa ridotta a
una cuna. Allora Guglielmo d’Olanda non ebbe più emuli
nel regno di Germania: ma, benchè giovane ardimentoso,
non potè mai ispirare nè amore nè rispetto; e
prima di cingersi la corona in Italia, morì osteggiando
i Frisoni.



Sì abjette erano le condizioni dell’Impero (1256), che nessun
principe nazionale vi aspirò, ma gli uni facevano guerra
agli altri in universale anarchia. Alfonso X re di Castiglia
comprò con grosse somme (1257) il voto d’alcuni elettori;
d’altri con somme maggiori Ricardo di Cornovaglia,
non conosciuto per altro merito che per isfondolate
ricchezze: sicchè l’impero di Carlo Magno tornava,
come ai tempi di Didio Giuliano, a vendersi al migliore
offerente. Ricardo, appena coronato, dovette tornare in
Inghilterra, ove morì; Alfonso dai domestici affari e
dagli studj astronomici fu trattenuto in Ispagna, nè
cinse mai la corona di re de’ Romani: sicchè quel tempo
chiamossi il grande interregno, non perchè mancassero
imperatori, ma perchè di nessuno fu riconosciuta
ed efficace l’autorità. Tempo deplorabile per la Germania,
dove rivisse peggio che mai il diritto del pugno,
cioè delle guerre private; e dove alle antiche, nuove
occasioni di battaglia aggiungevano le investiture date
dagli emuli imperatori; nè ai popoli restava cui ricorrere
contro le angherie dei signori, i quali faceansi
unica legge il proprio talento.



Pensate se ai Tedeschi rimaneva agio di badare all’Italia,
dove la lite fra l’Impero e il Sacerdozio invelenivasi
per nazionali rancori. Cotesta razza sveva innestata

sul tronco normanno, che appoggiavasi unicamente
sopra guerrieri saracini o tedeschi, che fra gli
Arabi avea scelto quasi tutti i giustizieri del Regno e i
principali provvisionati, spiaceva agli Italiani, gelosi dell’indipendenza
patria; spiaceva alle Repubbliche, come
ereditaria nemica delle loro franchigie; spiaceva ai
papi, che l’aveano perpetua contradditrice. Corrado
lasciò, unico fiato di quella stirpe, un bambolo di tre
anni, Corradino, partoritogli da Isabella di Baviera; e
diffidando di Manfredi, gli avea destinato tutore Bertoldo
di Hohenburg, signore bavarese di molta ambizione
e scarsa capacità. Conformandosi all’intenzione
del defunto, questo lo raccomandò al papa, il quale rispose
gli lascerebbe il ducato di Svevia e il titolo di
re di Gerusalemme; quando fosse cresciuto, farebbe
esaminare i diritti di esso sulla Sicilia, che era ricaduta
alla Chiesa. E la esibì al suddetto Ricardo di Cornovaglia,
che ricusò, paragonandolo a chi gli esibisse
la luna: Enrico III d’Inghilterra l’accettò per suo figlio
Edmondo, tanto perchè anche questo gobbo avesse un
appanaggio, e spedì qualche denaro per alimentare la
guerra, ma null’altro ne fece.



In tali incertezze ognuno ghermiva qualche brano
di potere, chi a nome del papa, chi del re, chi del
Comune, chi di nessuno; gli ordinamenti municipali
allargavansi in repubblica; e Bertoldo, vedendo gl’italiani
mal intalentati verso lui straniero, rimise la reggenza
in man di Manfredi.



Federico lo aveva in testamento sostituito a succedergli,
caso che Corrado morisse senza prole; e chi
conosce le ambizioni umane, non si recherà difficile a
credere ch’egli aspirasse ad acquistare quel regno
come suo, pur mostrando faticare pel nipote. Di forme
ben assortite, nobile portamento, discreto trattare, si
era coltivato colle lettere; e robustezza, valore, grazia

attrattiva, senno, scaltrimenti avea quanto bisognava
al riuscire. Sulle prime, quando mancava di denaro,
e i baroni vedeva nojati della dominazione tedesca,
s’umiliò al papa, gli consegnò le rôcche, e lo riconobbe
non solo come caposignore, ma come vero sovrano
del Regno: al qual patto Innocenzo gli consentì il
principato di Taranto e l’altre terre qual feudo della
Chiesa, col peso di dare ad ogni richiesta cinquanta
cavalieri per quaranta giorni; e il deputò suo vicario
di qua dal Faro, coll’assegno d’ottomila once d’oro,
mentre la Sicilia restava a governo di Pietro Rufo,
speditovi da Corrado IV. Innocenzo entrò nel Regno,
accompagnato dagli esuli cui restituiva la patria, e
accolto ad onoranza dal popolo e dai signori.



Conciliazione apparente, ove gareggiavano qual
dei due meglio simulasse. Manfredi secondava or le
pretensioni del pontefice, or le esigenze de’ Tedeschi
e de’ Saracini che si vedevano sbancati per la dominazione
papale[381]; tradimenti e battaglie aperte ricorrevano
fra le due fazioni. In una di queste perì Borello
d’Anglone, creatura pontifizia; e Manfredi, citato a
scagionarsi della costui morte, invece pensò resistere,
e adottò la politica paterna di confidare sulla forza e
sui mercenarj forestieri. Attraversando dunque il paese,
tutto malvolto a lui scomunicato (1254 — 9bre), giunse nella Capitanata
fra gravi pericoli. Giovanni il Moro, nato da una
schiava nel palazzo reale, brutto, sconcio, ma astutissimo,
era stato allevato con gran finezza per cura di
Federico, che lo pose fra’ suoi secretarj, il fece persino
gran cameriere del regno, e insieme capitano de’ Saracini
di Lucera. Manfredi gli lasciò le dignità; eppure
colui patteggiò col pontefice, che lo ricevette come
feudatario e sotto la protezione speciale della chiesa di

San Pietro[382]. Fortunatamente egli era andato a ricevere
l’investitura quando Manfredi arrivò a Lucera,
dove i Saracini lo accolsero festosi, e posero a discrezione
di lui i tesori depostivi da suo padre e da Corrado,
coi quali soldò mercenarj di qual fossero nazione
o colore; e avendo i baroni protestato di non tenersi
obbligati a militare fuori del Regno, Manfredi ne li
dispensò, e in quella vece condusse duemila Tedeschi
per sei mesi a paga doppia: e ai capitani di cotesti
forestieri, o ai conti rurali, gente anch’essa forestiera,
e agli Arabi affidava la guardia e il governo delle città
guelfe che sottomettesse, o delle ghibelline che gli si
unissero.



Innocenzo IV, inesorabile alla casa sveva, era morto (7 xbre)
a Napoli, e fra l’agonia udendo i parenti suoi piangere
e singhiozzare, esclamò: — Miserabili! non v’ho io
abbastanza arricchiti?»[383]. Gli succedette Alessandro
IV, dei Conti di Segni, donde in sessant’anni erano
venuti alla tiara Innocenzo III e Gregorio IX; tutto
pietà, ma raggirato dai cortigiani. Manfredi, inebbriato
sul prosperare delle sue armi, gli ricusò omaggio,
sicchè la guerra divampò, e il legato Ottaviano degli
Ubaldini raccolse quanti erano avversarj a Manfredi,
e nominatamente il marchese Bertoldo, disgustato dal
vedere che costui operava per sè, non più per Corradino,
il quale anche con diploma reale avealo nominato
reggente «come quello che per prudenza, fedeltà, alto
senno ben meritava la sua confidenza, oltre che aveva
diritto»[384]: ma poi Manfredi trionfava in ogni parte,

coll’operosità mostravasi degno di regnare; adunato il
parlamento, distribuì i feudi a’ suoi fidati, spogliò gli
avversi, e avuto in mano Bertoldo e i fratelli suoi, li
mandò a morire in prigione. Divulgò o lasciò divulgare
che Corradino fosse morto; in conseguenza si fece coronare
a Palermo. Il papa lo scomunica co’ suoi aderenti (1258 — 11 agosto);
ed egli si costituisce centro de’ Ghibellini di tutta
Italia; occupa Napoli, e se la concilia col perdono e
l’oblio; trovandosi come padrone nelle marche d’Ancona
e di Spoleto, piglia in mezzo gli Stati papali;
essendogli morta Beatrice di Savoja, sposa Elena Comneno
figlia del despoto dell’Epiro, e la festeggia
con magnificenza; ama le caccie, ama le canzoni di
poeti tedeschi, i serventesi di provenzali, gli strambotti
d’italiani[385]; circondasi di dotti, giocolieri, concubine,
e corte all’orientale; intanto spedisce truppe sia in
Grecia a sostenere lo suocero, sia nella Marca e in Toscana
a fiancheggiare i Ghibellini, i quali lo favorivano
perchè non tanto forte da metterli al freno, e perchè
altro Tedesco non venisse in Italia[386]. In quattro anni
era egli riuscito a ritogliere dalla mano dei papi quello
scettro che suo padre avea con tanto vigore impugnato;
carezzava baroni, prometteva rintegrare le franchigie
municipali, distribuiva onori e contee, dava risalto al
valor suo personale a fronte delle codarde fughe dei
preti, e non mancava di punire atrocemente le città
contumaci.







Il nuovo papa Urbano IV (1261), uom di robusto petto[387],
sulle vetriate di Troyes sua patria fe ritrarre suo padre
intento allo spago di ciabattino; si cinse di buoni cardinali;
e degl’interdetti allora prodigati mitigò il rigore,
permettendo la messa e i sacramenti purchè a porte
chiuse. Ordinò che il corpo di Saracini stanziatosi sugli
Stati papali sgombrasse, o bandirebbe la crociata; e
fu obbedito da Manfredi, fors’anche per paura d’un
nuovo entusiasmo che erasi diffuso. Una dirotta di
battuti, uomini, donne, fanciulli, a lunghe file in disordine
seguendo un crocifisso, flagellandosi a sangue, e
cantando lo Stabat Mater, tragittavansi di città a città,
intimando penitenza e concordando paci. Allorchè si
accostavano ad una, podestà e clero uscivano ad incontrarli
colle croci e il gonfalone, i campagnuoli interrompevano
i lavori, ognuno voleva sorpassare i
precedenti in austerità di penitenze e asprezza di flagellazione,
e le donne si radunavano la notte per applicarsi
la disciplina, e tutti gli abitanti si metteano dietro
alle croci. A questa clamorosa devozione, non promulgata
da predicatori, non istituita dal pontefice, diffusa
rapidamente da un capo all’altro d’Europa senza che
si sapesse da chi e perchè, entrava negli animi la
persuasione d’alcuna grave sventura, con cui Dio fosse
per risciacquare la terra peccatrice; tacquero le danze
e le canzoni d’amore, per far luogo a pellegrinaggi e
a devote cantilene; usurieri e ladri restituivano il mal
tolto, peccatori inveterati si confessavano e ravvedevano,
le violente ire ammorzavansi come un incendio
sotto un mucchio di terra.



Il marchese Oberto Pelavicino piantò delle forche al
confine del suo Stato, minacciando appendervi quanti
Flagellanti lo passassero. Manfredi egualmente gli

escluse dal Regno; ma comprese che guaj a lui se il
papa avesse cavato pro da quell’entusiasmo per dirigerlo
contr’esso.



Anche in Sicilia un paltoniero finse d’essere Federico,
che per espiazione fosse rimasto dieci anni in
miseria; e trovò seguaci e denari, e fu forza mandar
l’esercito per dissiparli e appiccare i capi. Manfredi, ito
in persona a chetar l’isola, raccolse il parlamento generale
a Palermo, dove i nobili vennero offrendo doni,
fra cui un cavaliere di val di Mazzara cento muli condotti
da altrettanti schiavi negri[388]. Gratificarsi il
popolo con largheggiare libertà e istituir Comuni non
osava, egli erede de’ rancori degli Svevi; anzi era costretto
gravare sempre peggio le imposte, oltre esigere
trentamila once d’oro pel matrimonio di sua figlia
Costanza con Pietro infante d’Aragona, sul che dicevasi
profittasse per la propria borsa[389]. Altre spese
cagionavano le feste, a cui tanto si piaceva Manfredi:
e di segnalate ne diede in occasione che sbarcò a Bari
Baldovino spossessato imperatore di Costantinopoli,
quando tra banchetti e balli v’ebbe un torneo ove
ruppero le lancie venti cavalieri cristiani e due musulmani
di Lucera, e premio era una collana d’oro
coll’effigie di Manfredi. «Ogni jorno se fecero balli,
dove erano donne bellissime, d’onne sorte; e lo re
presentava egualmente a tutte, e non sapea qual chiù
li piaceva» (Spinelli).



Questi cercò anche d’accordarsi col papa, fin mettendo
di mezzo il famoso giurista Raimondo di Pegnafort,
ma senza niun degno pro; anzi Manfredi ricusò rilasciare
il vescovo di Verona, che diceva arrestato a capo
d’insorgenti; e inveendo contro il pontefice, — Cessi

(esclamava) una volta di metter la falce nella messe
altrui; obbedisca al divino precetto di rendere a Cesare
quel ch’è di Cesare, a Dio quel che di Dio»; e
scrisse ai Romani che non al papa ma al senato e alla
città loro spettava il diritto di dare e togliere la corona
imperiale, e mandò mercenarj tedeschi a ripigliare le
ostilità[390].



Di questa lotta erano stanchi i principi d’Europa,
giacchè per sostenerla i pontefici imponevano continue
decime e annate sui beni ecclesiastici; e vedendo che
quelli ostinavansi a volere sbalzata la casa Sveva, s’acconciarono
essi pure a questo partito, e si diede nerbo
alla guerra coll’opporre a Manfredi un altro campione.



Raimondo Berengario, conte della Provenza che
molta parte avea avuto nelle vicende di Nizza, di Genova
e delle alpi Marittime, sposò Beatrice figlia di
Tommaso conte di Savoja, bellissima, letterata, e protettrice
del sapere, che tenea spesso corti bandite e
corti d’amore, favoriva trovadori, circondavasi di
donne nominate fra le poetesse, quali Beatrice sua
cugina, Agnesina di Saluzzo, Massa dei Malaspina, la
contessa Del Carretto, la principessa Barbossa. Di lei
Raimondo generò quattro figliuole, di cui maritò una
al re di Francia, una a quel d’Inghilterra, una al duca
di Cornovaglia eletto re de’ Romani, e morendo lasciava
nubile Beatrice in tutela della madre. La quale,
per sottrarla agli Aragonesi che aspiravano a quel dominio,
la menò alla corte di Luigi IX di Francia suo
genero, e quivi la fidanzò a Carlo d’Angiò, il minore
fratello di lui. Voleva poi continuare in uffizio di contessa
della Provenza, ma Carlo tergiversolla; del che
abbiamo una lettera consolatoria che le scriveva l’altro
genero Enrico d’Inghilterra[391]: e infine essa dovette

abbandonare il paese e restituirsi in Savoja, dove fondò
alle Scale uno spedale, e vi fu sepolta in un mausoleo
di ventidue statue, distrutto poi nelle guerre del
Seicento.



Dispiacere e sgomento risentì la Provenza, che subito
si vide allagata d’uffiziali francesi; e mozze le
libertà di quel gran Comune, ordinato alla foggia dei
nostri, si moltiplicarono imposte, confische, prigionie,
supplizj arbitrarj. Carlo, allora sui quarantasei anni,
oltre questo possesso della moglie, teneva, come figlio
di Francia, la contea d’Angiò; sicchè era il più ricco e
potente de’ principi non coronati; educato austeramente
dalla regina Bianca, di valore avea fatto splendide
prove alla crociata e ne’ tornei, de’ quali vivamente
si piaceva; credea perduto il tempo dato al
dormire, amava le suntuosità e le cortesie non meno
che le avventure e le prodezze, cupo di naturale, non
scrupoloso sui mezzi, implacabile coi nemici, pertinace
nelle risoluzioni e paziente ad aspettarne la riuscita,
fedifrago quando occorresse. Colla spada assodò e ingrandì
il dominio, sottomettendo, fra altre, le importanti
città di Arles e Marsiglia, strettamente collegate per
commercio con Pisa e Genova; e allungandosi verso
l’Italia, ebbe Ventimiglia e Nizza.



Qual meraviglia ch’egli ambisse di non essere da
meno del regio fratello? Sua moglie poi struggevasi
di portare onore di corona e di reame come le tre
sorelle, colle quali trovatasi ad una corte bandita, fu
obbligata prendere un posto inferiore. Quando dunque
il papa gli offrì il regno delle Sicilie, volontieri l’accettò
Carlo; ma Bianca, allora reggente di Francia, non gli
consentì l’impresa. Egli però non distaccava gli occhi
dall’Italia, e di qua dai monti acquistò Alba, Cuneo,
Mondovì Piano, Cherasco; poi venuto alla tiara Urbano
IV, rinnovò la pratica, e tolti gli scrupoli che

nasceano a san Luigi sopra i diritti di Corradino, s’accinse
ad acquistare il Reame. Prima di moversi acconciò
i suoi affari in Provenza, compromise le discordie
che avea con Tommaso marchese di Saluzzo pel possesso
di Busca e della val di Stura, e fece costruir navi
nell’arsenale di Nizza, traendovi legname dai monti
vicini per opera degli uomini di Peglia[392].



Ma la Provenza non dava guerrieri che per quaranta
giorni e per brevi distanze; sicchè fu forza ricorrere
a venturieri, stipendiandoli in parte colle decime imposte
alle chiese di Francia, in parte colle gioje della
contessa poste in pegno: vi si unirono i migliori campioni
di Francia e di Provenza, volendo, per amore
cavalleresco verso Beatrice, farla reina; altri per ingordigia
di bottino; altri per acquistare le indulgenze che il
papa prometteva, quasi fosse una crociata per chiudere
il varco che agli Arabi aveano riaperto gli Svevi annidandoli
in Italia. Così furono messi in acconcio quindicimila
fanti, cinquemila lancie, diecimila balestrieri;
sostenuto dai quali e dagli indulti, Carlo s’avviò all’Italia.



Ad altri forti erano ricorsi i pontefici fin dal tempo
de’ Pepini; vi ricorsero dappoi fino a’ dì nostri, per
sostenere buone cause e sciagurate: e i frutti furono
sì differenti, che non si osa misurar la lode o il biasimo
sopra gli effetti. Solo possiam francamente desiderare
che la podestà sovreminente si trovi costretta
il men possibile a implicarsi in interessi mondani, dai
quali trasse sovente contaminazione, sempre il disgusto
di qualche parte di coloro che tutti le sono figli in
Cristo.



Urbano, incalzato più sempre dai Ghibellini e da
Manfredi fin nella sua Roma, morì (1263); e Clemente IV
suo successore si professò avverso al nepotismo, e ad

un suo nipote scrisse: — Non t’inorgogliare d’un’elevazione
che noi umilia a’ nostri occhi, e che svanirà
come la rugiada del mattino. Non uscire dal tuo stato;
nè tu o tuo fratello e altri nostri parenti vengano alla
corte senz’esservi chiamati, se non vogliano partirne
colmi di confusione. Non cercare alle tue sorelle mariti
di condizione superiore, chè ci troveresti repugnanti:
ma se si mariteranno a semplici cavalieri, daremo loro
trecento lire tornesi, purchè ciò sia noto solo a te e
tua madre. Le figlie nostre (egli era stato ammogliato)
non prendano altri mariti che se noi fossimo rimasti
semplici preti. Niuno ardisca venirci a sollecitare, nè
accettar regali; le vostre istanze sarebbero anzi nocevoli
che vantaggiose»[393].



Come provenzale egli pendea verso Carlo, e più
quando, nella guerra politica e insieme religiosa di
tutta Italia, vide Manfredi assicurare prevalenza agli
avversarj de’ papi. Carlo, a malgrado delle flotte combinate
di Sicilia e di Pisa, con mille cavalieri scelti
sbarcò a Roma, i cui cittadini lo chiesero senatore, e
lo ricevettero con feste quali a nessun principe mai.
Egli pattuì col pontefice sotto fede giurata di conseguire
le Due Sicilie per sè e pe’ maschi suoi discendenti,
o nati da figlie secondo l’ordine delle geniture;
non dividerebbe o estenderebbe que’ dominj, nè s’intrometterebbe
agli affari di Lombardia e Toscana; pagherebbe
una somma allor allora, poi ottomila once d’oro
l’anno, sotto pena di decadenza; darebbe al papa ad
ogni richiesta trecento lancie da almeno tre cavalli
ciascuna per tre mesi; ogn’anno gli presenterebbe un
palafreno bianco, bello e di buona razza, in segno di
omaggio[394]; non accetterebbe mai la dignità imperiale;

quella di senatore di Roma deporrebbe appena
stabilito in trono; del resto rispetterebbe la costituzione
che il papa fosse per dare alla Sicilia, restituirebbe
alla Chiesa ogni bene o titolo usurpatole, e lascerebbe
la piena libertà delle elezioni e provvisioni prelatizie,
sicchè nè prima nè dopo fosse necessario il regio assenso;
i chierici e le cause ecclesiastiche si tratterebbero
al tribunale de’ vescovi.



Fra ciò, pei colli dell’Argentiera e di Tenda veniva
di Francia l’esercito di Carlo. Pietro conte di Savoja
e Guglielmo marchese di Monferrato, disertati dalla
parte ghibellina, favorivano i nuovi vincitori; Acqui e
Novi ne provarono le vendette; Torino, Vercelli, Novara
gli accolsero lietamente; donde voltarono al Milanese,
ai Guelfi dando il sopravvento, e cacciando i
Ghibellini. Questi, e principalmente i Del Carretto e il
marchese Pelavicino, ch’erasi formato uno Stato poderoso
fra Cremona e Brescia, si opposero; ma, fors’anche
per tradimento di Buoso da Dovara, i crocesignati
poterono fendere il Bresciano, poi spingersi a Ferrara
e al Bolognese, evitando la Toscana ancor fedele a
Manfredi, indi raggiungere Carlo a Roma. Quivi arrivavano
stanchi, poveri, nudi, affamati delle ricchezze
romane; ma Carlo le aveva esauste, prestiti non si trovavano

più perchè non si restituivano, e il paese era
manomesso come una conquista.



Clemente non voleva andare a Roma per non mettersi
in balìa di Carlo, che allora egli conosceva ambizioso
insieme ed egoisto, gran pezzo inferiore all’aspettazione
e alle pompose promesse, e che incessantemente chiedeva
denaro, «quasi (scrive il papa) noi avessimo
montagne d’oro e fiumi di ricchezze»: tanto per
ismorbare la città s’affrettò a fargli dare la corona di
Sicilia e il gonfalone della Chiesa (1266), dopo nuovi giuramenti
di ligezza; e lo sollecitò a rompere gl’indugi,
benchè di fitto verno. Il papa levava decime e centesime
per tutta la cristianità, dava in ipoteca i beni
proprj e de’ cardinali per ottenere prestiti da Senesi e
Fiorentini, moltiplicava indulgenze, assolveva incendiarj
e sacrileghi purchè pigliassero la croce bianca e
rossa; e col re mandò il suo legato Pignatelli vescovo
di Cosenza, portatore d’assoluzioni e di scomuniche.



Manfredi facea côlta di gente, di moneta, di coraggio,
chiese il contingente de’ feudatarj, chiamò nuovi Saracini
d’Africa; una flotta di legni siculi, genovesi, pisani
postò fra la Sardegna e l’Italia, ed assalì il patrimonio
pontifizio, sperando sterminare i Francesi prima che
sopravenisse l’esercito grosso; ma tutto gli facea sentire
che la nazione non era con lui: i Napoletani,
stanchi dell’interdetto, lo supplicavano a far pace col
papa, ed egli protestava non averne colpa; prometteva
mandare trecento Saracini, che obbligherebbero i
preti a riaprire le chiese e cantar messe; colle congiure
ribellò Roma ai papi, ma altre congiure lo costrinsero
a ritirarsi dal territorio della Chiesa. Munì gagliardamente
quelle gole, che sarebbero accessibili soltanto
per tradimento o per vigliaccheria dei difensori: ma
con tutto ciò la paura stringeva i cuori[395]; poi dicono

che il conte di Caserta, messo a guardia del fiume
Garigliano, per vendicarsi dell’oltraggio fattogli da
Manfredi nella moglie, lasciasse il varco ai Francesi.
Manfredi, sentendosi preso fra le spire del tradimento,
colle parlate e coi manifesti non ottenendo che promesse
o quella compassione che nobilita ma non prospera
le bandiere, propose un accordo; ma Carlo
rispose: — Dite al soldano di Nocera che seco nè pace
nè tregua; oggi io manderò lui all’inferno, od egli me
in paradiso».



Altre volte vedemmo la disperanza del vincere infondere
una smania di azzuffarsi e finirla; e mentre
col ricoverare nelle fortezze poteva prolungare la resistenza,
Manfredi volle tutto avventurare in una giornata
campale a Grandella presso Benevento (1266 — 26 febbr.). Quivi da
una parte gl’indovini arabi prendeano dagli astri il
punto favorevole a ingaggiare la mischia[396]; dall’altra
il vescovo d’Auxerre tutto in arme compartiva l’assoluzione
ai Francesi, e — Per penitenza vi do di ferire
molto forte e a colpi raddoppiati». Si mescola la battaglia;
i Guelfi, massime toscani, fanno meraviglie di
valore; di maggiori e con più arte ne fanno Manfredi,
i suoi Arabi e i cavalieri tedeschi, che alti e vigorosi, le
lunghe spade rotando a due mani, prevaleano ai Francesi,
le cui spade corte e dritte si rintuzzavano battendo
il taglio sulle armadure temprate a tutta botta.
Carlo allora getta da banda le delicatezze cavalleresche,
e ordina Di stocco, di stocco, e di dare colla punta
sotto le ascelle de’ Tedeschi come alzano le braccia, e
di ferire ai destrieri[397]; sicchè i Tedeschi scavalcati

non possono rialzarsi di sotto la poderosa armadura.
Manfredi vuole allora avanzare i Pugliesi tenuti in riserva,
ma li trova renitenti: suo zio conte di Maletta
gran cameriere dà il segno della defezione: lo seguono
il conte d’Acerra cognato di Manfredi, e altri cavalieri,
già d’intesa col nemico. Fremente all’abbandono del
fior dei prodi, e risoluto a morire da re piuttosto che
campare esule e compassionevole[398], Manfredi getta

le insegne vistose e prende un elmo senza corona; ma
l’aquila che ne formava il cimiero casca. Hoc est signum
Dei, esclama egli, e avventatosi disperatamente
nella mischia, cade trafitto. Il cadavere suo, trovato
fra un mucchio di uccisi, fu riconosciuto al pianto dei
suoi fedeli; i baroni francesi gli voleano rendere gli
onori militari, ma Carlo riflettè che, come scomunicato,
doveva essere escluso dalla sepoltura sacra: onde
deposto in una fossa, i soldati vi gettarono ciascuno
una pietra, elevando così un tumulo come ai prischi
eroi. Nè quella tomba tampoco gli assentì il legato
pontifizio, e lo fe gettare sulla dritta del fiume Verde,
che fra Ceprano e Sora contermina il Reame e la Romagna.



Noi non graveremo la memoria di Manfredi quanto
fece l’ira de’ Guelfi; anzi ci alletta quel far suo cavalleresco,
generoso, ameno, e la costanza con cui affrontò
la sventura: pure, incominciata la carriera della
usurpazione, dovette procedere per vie oblique e finzioni;
come i suoi padri, badò a sè anzi che ai popoli
e ai loro bisogni e desiderj, e non ne cercò l’amore;
combattè col braccio di stranieri, gravi anche quando
non fossero rapaci; e i tradimenti de’ suoi più vicini ci
fanno orrore, ma suppongono forti motivi.







Elena moglie di lui cercò fuggire a suo padre in
Epiro, ma a Trani restò côlta a tradimento, e mandata
prigione a Nocera; tra lei e i figli assegnatile sei carlini,
di stento e di cruccio morì cinque anni dappoi:
sua figlia Beatrice sol dopo diciotto anni fu rimessa in
libertà; i tre maschi vissero tapini di prigione in prigione.
I fautori di Manfredi furono mandati in Provenza
o nelle fortezze del regno o profughi: i traditori ottennero
scarsi premj e disprezzo. I Saracini, assediati nei
loro ricoveri, dopo orrida fame dovettero rendersi a
discrezione, e abbandonare ai supplizj i Ghibellini che
aveano ricoverati; alcuni abjurarono, altri furono dispersi
nel Regno; pochi durarono a Lucera, fatta nido
de’ malcontenti, sicchè Carlo li rivinse, poi li tollerò, e
se ne valse in guerra; infine Carlo II dissipò quella
colonia, e ne mutò il nome in Santa Maria (1303), e Benedetto
XI lo felicitava d’avere annichilata in Italia la fede
eterodossa.



Coll’annunzio della vittoria di Benevento Carlo di
Angiò spedì al papa due preziosissimi candelabri d’oro,
molti giojelli e un trono gemmato; pure non impedì
che Benevento, città pontifizia, fosse mandata al peggiore
saccheggio. Napoli andò in gongolo vedendo
entrar la regina Beatrice con carrozze dorate e quantità
di damigelle e un lusso inusato[399], e coi leoni,
gli elefanti e i dromedarj ch’erano stati dell’imperatore
Federico I. I tesori che Manfredi avea deposti nel castello
di Porta Capuana sarebbero dovuti spartirsi fra
i compagni dell’impresa, al qual uopo Carlo domandò
le bilancie. — Che bilancie?» proruppe Ugo del Balzo
cavaliere provenzale; e coi piedi fattone tre mucchi, — Questo
vada a monsignore il re, questo alla regina,
questo ai vostri cavalieri». Carlo rimunerollo colla

contea d’Avellino; poi dappertutto stabilì baroni, magistrati,
giustizieri di sua gente, volendo a cose nuove
persone nuove, e portando tutti i guaj d’un’altra conquista
e d’una vantata liberazione. Il sistema fiscale
introdotto da Federico II fu mantenuto non solo, ma
applicato con rigore insolito; e perchè Roma voleva
immuni i beni ecclesiastici, succhiavansi il sangue e le
midolle degli altri[400]. I nascosti amici della casa
Sveva gemeano; quei troppi che sogliono ripromettersi
ogni bene dai liberatori, delusi levavano lamento, ed — O
buon re Manfredi, mal ti conoscemmo da vivo,
morto ti deploriamo. Ci sembravi un lupo rapace fra
noi pecore; ma dacchè la volubilità nostra ci mutò al
presente dominio, comprendiamo ch’eri un agnello.
Già c’incresceva che parte delle nostre sostanze venisse
alle tue mani; ed ecco i beni tutti e fin le persone sono
in balìa d’una gente straniera».



Antica canzone, che i popoli ripetono ad ogni cangiare
di dominio, ma che non profitta nè per risparmiarsi
i disinganni prima, nè per fare tolleranti delle
conseguenze. Anche il pontefice, tratto alla necessità
di appoggiarsi sugli stranieri, di lanciare scomuniche a
città anticamente fedeli alla sua bandiera, di concitare
le passioni popolari, tanto difficili a calmare dopo che
proruppe l’egoistica esasperazione de’ partiti; caricatosi
di debiti, avea sperato pagarli tostochè Carlo sedesse
in trono, e poter così rientrare a Roma: ma dov’erasi
creduto avere in costui un devoto, trovava un despoto;
aveva cercato le franchigie de’ Siciliani, e vedea di
avervi piantato un tiranno. Non cessava dunque di
fargli rimproveri, e — Se tuoi ministri (scrivevagli)
spogliano il regno, a te si ascrive la colpa, che gli uffizj
empisti di ladri e assassini, i quali si permettono

azioni, di cui non può Iddio sopportare la vista... ratti,
adulterj, estorsioni, ladronecci... M’alleghi a scusa la
povertà! non ti basta dunque un regno, colle cui entrate
un grand’uomo qual fu Federico sosteneva ben
maggiori spese, saziava l’avidità della Lombardia, della
Toscana, delle Marche, della Germania, eppure accumulò
immense ricchezze?»[401].



Il papa, vedendo rannodarsi brighe in senso ghibellino,
mandò come paciere in Toscana Carlo (1267), con giuramento
che non terrebbe l’autorità più di tre anni, e
la cederebbe tosto che un imperatore fosse riconosciuto.
Firenze gli si assoggetta per dieci anni, ed il
paciere vi eccita guerra di sterminio: anche molte città
lombarde chiedono da lui i podestà; ond’egli osa perfino
domandare lo eleggano lor signore; ma le più
risposero: — Amico sì, ma non padrone». Dichiarato
dal papa vicario dell’Impero vacante, estende la giurisdizione
sovra il Piemonte, che gl’importava come
vicino alla Provenza sua; e con titolo di rabbonacciare,
assoda pertutto la dominazione propria e de’ Guelfi.



Allora rinacque compassione e desiderio di quella
stirpe che pur dianzi erasi maledetta; e gli occhi volgevansi
di là dall’Alpi, ove ne sopravivea l’unico rampollo.
Corradino, spoglio de’ beni e delle dignità avite,
proscritto prima di nascere colla discendenza tutta di
Federico II, cresceva a Landshut presso il duca Lodovico
di Baviera sotto gli occhi della madre Elisabetta:
a sedici anni, bellissimo di persona, liberale comunque
povero, dato alla caccia e all’armeggiare, colto nel latino,
nel tedesco componeva poesie che ebbero lode
fra le prime di quella lingua. Balocco di tutti i partiti,
mira di tutti i malcontenti, erasi fin pensato crearlo
imperatore di Germania: la taccia d’infingardaggine

inflittagli dai Tedeschi[402], le sollecitazioni degl’Italiani,
le esagerazioni de’ vicini alimentavangli i sogni
di risorgimento, abituali ai discendenti di razze scoronate,
cui la nebbia degl’incensi toglie di vedere la situazione
e di calcolare i mezzi e le probabilità. I Lancia,
parenti per madre di Manfredi e fedelissimi a questo
nella gloria e nelle sventure, riusciti a fuggire dalle
carceri di re Carlo, furono principali in sollecitar Corradino
a rivendicare la corona, portandogli centomila
fiorini, i voti di Pisa e Siena, e offerte pompose; potrebbe
soldare mercenarj; cavalieri di ventura sarebbero
accorsi a sì nobile impresa; si mostrasse appena,
e gl’Italiani, stanchi de’ Guelfi, de’ papi, degli Angioini,
volerebbero tutti al suo stendardo.



Coll’ardore d’un giovane e la cecità d’un pretendente,
mosse egli dunque verso l’Italia, per quanto sua
madre lo disortasse: i duchi di Baviera suoi zii lo accompagnarono
fino a Verona con diecimila combattenti;
ma poichè a lui venne meno il denaro da soldarli,
questi diedero volta, e soli tremila potè ritenerne impegnando
il proprio patrimonio. Che importa? gli
amici di suo avo, i Ghibellini di tutta Italia, i malcontenti
di Sicilia gli largheggiavano promesse, merce di
poco costo; uomini e denari affluirebbero; il solo Maletta,
quel che dicemmo aver tradito Manfredi a Benevento,
e che era divenuto gran tesoriere di Carlo, lo
aveva assicurato di sedicimila once d’oro e mille cavalieri
stipendiati. Vero è che nè uomini nè denaro comparivano:
ma intanto Corradino componeva manifesti,
arma di chi è debole nelle altre; incorava gl’italiani a
venire incontro a lui, che rialzerebbe l’onore dell’Italia

e la dignità del nome tedesco[403]; ai principi d’Europa
si lagnava dei papi: — Innocente ha nociuto a
me innocente, Urbano mi si è mostro inurbano, Clemente
mi usò inclemenza, e Roma mi odia a segno,
da non volermi pur vivo, me rampollo di magnifica
stirpe, che sì lungamente imperò, e dalla quale non
voglio dirazzar io, eletto e creato alla sublimità dell’impero
sulle orme de’ miei progenitori».



Fra ciò gli Astigiani, che, per seguire l’andazzo, si
erano sottomessi a pagar tributo a Carlo, vedendo che
neppure con ciò poteano schermirsi dalle prepotenze
dei marescialli che per lui tenevano Torino, Alba,
Alessandria, Savigliano, soldarono millecinquecento uomini,
e collegatisi coi Pavesi e col marchese di Monferrato
(genero di Alfonso di Castiglia imperatore
eletto e vicario di questo in Italia), ribellarono a Carlo
le città soggette: del che incoraggiati anche i Genovesi
batterono le flotte di lui; come i Pisani con ventiquattro
galee, comandate da Federico Lancia, sconfissero a
Melazzo la flotta provenzale. Ne prendeva lieto augurio
Corradino, e prevenendo la resistenza delle repubbliche
guelfe raccoltesi nuovamente in lega, e sostenuto dalle
ghibelline, da Pavia con ardita marcia varcò i gioghi
liguri (1268); ad un piccolo porto presso Savona trovò galee
che lo trasportarono a Pisa; e non contrastato nè sulle
Alpi nè ai grossi fiumi, poteva ormai portare le armi
nel paese stesso dei nemici, agitato dalle memorie e
dalle trame.



Clemente IV, tuttochè scontento di re Carlo, più si
adombrava di questo fanciullo, che pretendeva ancora
congiungere l’Impero e la Sicilia; onde lo dichiarò

scomunicato co’ suoi aderenti, e decaduto non solo da
qualsifosse diritto sopra il regno di Sicilia, ma anche
sopra il ducato di Svevia e il nominale reame di Gerusalemme;
e insultava a questo «reatino, uscito dalla
razza velenosa del tortuoso serpente, che aspirando all’esterminio
della romana madre Chiesa, col suo fiato
appesta le contrade toscane, e manda traditori nelle
diverse città dell’Impero vacante e del nostro regno di
Sicilia»[404].



Tali parole già indicano come non mancassero al
pretendente que’ partigiani che facilmente trova chiunque
venga a sommovere regno nuovo. I baroni, che
in Lombardia e in Toscana teneano feudi dell’Impero,
e all’ombra di questo aveano esercitato la tirannia,
bramavano un nuovo imperatore, massime se giovane
e fiacco, sotto il cui nome velassero le superbe loro
voglie. Corrado Capece, penetrato in Sicilia con un corpo
d’Africani, vi avea ridestato l’immortale rancore contro
Napoli, e sostenendo i Fetenti contro i Ferracani,
come eransi colà intitolati i Ghibellini e i Guelfi, sollevò
tutti i paesi, eccetto Siracusa e Messina. A Roma, sempre
ricalcitrante al dominio papale, parteggiava apertamente
per lui Enrico di Castiglia, che segnalatosi per
vittorie sui Mori, e lungamente dimorato fra i Barbareschi
di Tunisi, di cui aveva contratto i vizj, fatto senatore
di Roma, vi esercitò indegna tirannide, perseguitando
molti primati. Favorevole da principio a Carlo
suo parente, se gli avversò dacchè questo l’impedì di
ottenere l’ambito regno di Sardegna, e non gli restituiva
i denari prestatigli; e non meno ritroso al papa,
promise a Corradino la propria spada e un corpo di
combattenti.



Con tali lusinghe Corradino mosse da Pisa, traversò

Siena, e spiegò le sue bandiere sotto le mura di Viterbo,
nelle quali stava ricoverato il pontefice profugo
da Roma, e che ai cardinali disse: — Non v’incuta
paura questo giovane, trascinato dai malvagi come una
pecora al macello», e tranquillamente celebrò la solennità
della Pentecoste.



I Romani festeggiarono Corradino come popolo che
ha bisogno dello spettacolo; il terreno coperto d’abiti
e di stoffe, le vie parate a ricchi tappeti, a pelliccie, a
drappi di seta e d’oro, e tese di corde alle quali ciascuno
avea sospeso quel che più vistoso possedesse di
vesti, d’armi, di galanterie; e dappertutto suon di tamburi,
di viole, di pifferi, e cori allegramente cantanti[405].
Corradino, gridato liberatore del popolo,
spada d’Italia, e quegli altri titoli che d’età in età sono
echeggiati dal vulgo di piazza e di gabinetto, ascese al
Campidoglio, e tenne un discorso, ove il popolo romano
avrà trovato tutte le bellezze di sentimento e di forma,
perchè v’era adulato. Urli di gioja ridestarono l’eco
dei sette colli, e in poesia e in prosa si inneggiò al legittimo

successore di tanti Cesari. Quei che lo contrariarono
ebbero prigione, saccheggio, confisca; il senatore,
per far denari, spogliò le chiese e le sacristie,
dove allora solevano anche i privati deporre le ricchezze;
e stipendiato soldati, mosse a un conquisto, di
cui forse sperava il miglior frutto.



Ebbro di speranze, il giovane Svevo mosse per Tivoli
e Vicovaro onde penetrare negli Abruzzi, monti così
opportuni ad accamparsi, e dove verrebbero a raggiungiungerlo
tutti i fazionieri suoi del Regno, e principalmente
i Pagani di Lucera. Ma non dormiva Carlo, e a
Tagliacozzo (23 agosto), presso gli antichi Campi Palentini, trasformati
in piano di San Valentino, pettoreggiò il rivale.
Alle armi del re benediva il legato pontifizio,
imprecava a quelle di Corradino: ma questi menava
buon numero di Tedeschi, d’Italiani Galvano Lancia, di
Spagnuoli Enrico di Castiglia. Ai Ghibellini parve assicurata
la superiorità, sicchè Carlo disperavasi nel vedere
i suoi sparpagliati e uccisi. Ma a consiglio di
Erardo sire di Valery, canuto cavaliere francese reduce
allora di Terrasanta, avea tenuto in riserva un corpo,
col quale assalendo i Ghibellini già inebbriati sulla vittoria,
li mise in pieno sbaratto con tale strage, che
quella di Benevento parve un nulla[406].



A Roma i Ghibellini aveano annunziato la vittoria di
Corradino, occasione di nuove feste: ma ben tosto coi
fuggiaschi giunse la verità; che Enrico senatore era in
man del nemico; che Carlo ai prigionieri romani fece
troncare i piedi, poi chiuderli in un recinto e quivi
bruciare. I Guelfi, rialzatisi alla vendetta, con nuovi
tripudj accolsero Carlo, che alla sua volta salì in Campidoglio
fra apparati ed inni, ripigliò la dignità di

senatore, e sedette giudicando: ma non perdette tempo
ne’ trionfi.



Corradino, così subitamente caduto dal vertice delle
speranze nell’abisso della realtà, era corso a Roma,
quasi a ripetere le promesse fattegli nella prosperità,
ma non trovò che scherni e insidie, pane dei vinti;
talchè vestito da villano fuggì con Galvano Lancia, il
costui figlio e poc’altri, fedeli alla sventura, e specialmente
Federico di Baden suo cugino, che spossessato
del ducato d’Austria, era venuto a ricuperare il retaggio
dell’amico, perchè poi l’ajutasse a ricuperare il suo.
Presero la via del mare, cercando qualche legno che
li tragittasse in Sicilia, ove il Capece teneva elevata la
loro bandiera, e giunsero al fiumicello che la Campagna
di Roma separa dalle Paludi Pontine, presso la rôcca
d’Astura, ond’era castellano Giovanni Frangipane romano,
che facendo guerra alle strade e al mar vicino,
cercava d’ogni parte o preda o riscatti. Come gli altri
baroni, aveva costui sposata la parte di Corradino; ed
ora già imbarcato lo raggiunse e rimenò nel suo castello,
in tentenno se cavar oro dal salvarlo o dal venderlo.
Invano il papa mandò a chieder costoro, arrestati
su terre sue: il Frangipane li consegnò agli Angioini:
Carlo, venuto in persona a Gensano con un corpo di
cavalleria per riceverli, senz’altro fece decapitare il
Lancia, suo figlio ed altri di Puglia, vassalli ribelli.



Clemente IV domandò Corradino, che, come scomunicato,
doveva giudicarsi dalla Chiesa[407]; e avendo

preso malavoglia dell’ambizione e della violenza di re
Carlo, in quel giovane vedeva forse un pegno e uno
spauracchio prezioso. Per ciò stesso doveva rifuggire
Carlo dal consegnarglielo; e pare trovasse modo di
sgomentare Corradino sul trattamento che gli destinerebbero
questi preti, inesorabili alla sua casa, e di
persuaderlo ad affidarsi alla sua reale clemenza. Di fatto
il giovinetto confessò d’aver peccato contro la santa
madre Chiesa; Ambrogio Sansedoni di Siena, predicatore
nominato e santo, andò al pontefice, e sebbene
avesse preparato un eloquente discorso, s’avvide dell’efficacia
della semplicità, e non fece che prostrarsi,
ricordargli la parabola del Figliuol prodigo, poi: — Santità,
Corradino manda a dirvi, Padre, ho peccato avanti
ai cieli e a te, e chiede umilmente la remissione del
suo fallo per la misericordia ch’è in te». Il pontefice,
tocco nel cuore dalle parole del frate e dall’alito di
Dio, rispose subito: — Ambrogio, io ti dico in verità,
la misericordia vogl’io, non il sagrifizio». E rivoltosi
agli astanti: — Non è lui che parlò, ma lo spirito di
Dio onnipotente». Clemente e tutti gli astanti stupirono
della dolcezza che Dio avea fatta passare dalla bocca di
Ambrogio ne’ loro cuori; e così Corradino fu assolto
da ogni censura e dallo sdegno del pontefice[408].



La Chiesa ribenediva, il re esultava di vedersi assicurata
la sua preda[409], perocchè, cessato coll’assoluzione

ogni conflitto di giurisdizione, potè disporre il
processo a suo senno. Convocò a Napoli due sindaci
di ciascuna delle città del Principato e della Terra di
Lavoro a lui devote, e innanzi a loro e a magistrati,
tutti francesi, propose l’accusa di Corradino. Eppure i
più lo tennero come un re che tenta ricuperare il toltogli
dominio; vinto, dovere considerarsi come prigione
di guerra: e perchè Carlo insisteva sull’essere quello
colpevole di sacrilegio per gli arsi monasteri, Guido
di Suzara valente giurista seppe rammentargli come un
capo non possa farsi responsale dei trascorsi de’ suoi
seguaci, e come l’esercito stesso di Carlo se ne fosse
contaminato nella prima conquista. Mandato ai voti,
tutti furono per l’assoluzione: unico Roberto di Bari
provenzale, protonotaro del regno, opinò per la morte,
e bastò perchè Carlo la decretasse.



Giocava Corradino agli scacchi col cugino Federico (8bre)
quando ebbero avviso della sentenza: e impetrati tre
giorni per prepararsi alla morte e far testamento[410],

dal castello di San Salvadore furono con dieci compagni
condotti alla piazza del Mercato, ov’era disposto il patibolo.
Carlo volle darsi il fiero gusto d’osservare dal
castello lo spettacolo. Roberto di Bari lesse la sentenza
motivata, e Corradino, uditala, levossi il mantello, si
pose a ginocchi, esclamò: — O madre, madre mia,
qual notizia avete a sentire!» e posata la testa sul
ceppo, giunte le mani verso il cielo, aspettò il colpo.
Federico invece, urlando, bestemmiando, imprecando,
senza chiedere mercè a Dio lasciossi strappar la vita.
Gli altri lo seguirono.



Il popolo affollato guardava stupidamente e stupidamente
piangeva; e alcuni Francesi, tardi indignati di
essere stromenti alle vendette d’un conquistatore, esalavano
la collera con que’ paroloni, di cui fa scialacquo

quella nazione dopo i fatti consumati. Non in terra
sacra, ma sul luogo stesso del supplizio furono sepolti
i cadaveri sotto un cumulo di pietre. Nessun re fece
reclamo a questo primo regio sangue versato dal carnefice:
i più, scorgendo il dito di Dio che punisce fino
alla quarta generazione, pure disapprovarono l’abuso
della vittoria, e Giovan Villani scriveva: «Si vede per
esperienza che chiunque si leva contro santa Chiesa ed
è scomunicato, conviene che la fine sua sia rea per
l’anima e per lo corpo: ma della sentenza lo re Carlo
ne fu molto ripreso dal papa e dai suoi cardinali e da
chiunque fu savio».



La morte di due giovani principi era un bel soggetto
per canti, e in tedesco e in provenzale se ne fecero:
Saba Malaspina diede loro l’omaggio che uno storico

può, la patetica narrazione della loro fine, e un compianto
su quel cadavere che «giaceva come un fiore
purpureo da improvvida falce succiso»: il vulgo narrò
che un’aquila scesa dalle nubi intrise l’ala destra in
quel sangue, e tosto risali al cielo. Era sangue di re,
che un re avea fatto scorrere, giustificato dal diritto
della vittoria, e dimenticando che la vittoria non è
sempre pei re. Più grossolane baje inventarono i letterati,
e la storia le raccolse con irragionevole compiacenza.



Se a chiamare Carlo furono determinati i papi dal
voler impedire che la Sicilia venisse congiunta all’Impero,
e che unendo il settentrione col mezzodì dell’Italia
si togliesse a questa l’indipendenza, lo scopo era
raggiunto. Se della libertà i Guelfi aveano idee non
più larghe de’ liberali moderni, e la poneano nello
sbrattarsi da’ Tedeschi, eccoli soddisfatti, giacchè cogli
Svevi terminano gl’imperatori che diretta efficacia
esercitassero sopra l’ancor libera Italia, e per cinquant’anni
nessun esercito di quella gente calpestò la
sacra nostra terra.



Lo sterminio degli Svevi lasciava trionfante il papato:
ma Clemente IV non vide ricomposta la pace
coll’Impero, atteso che, mentre accingevasi a pronunziare
fra i competenti al trono di Germania, morì a
Viterbo. Quivi stesso accoltisi i cardinali alla nuova
elezione, per tre anni non seppero mettersi d’accordo,
finchè compromessala in sei di essi, restò proclamato
Tibaldo Visconti di Piacenza (1271), allora legato in Palestina,
che volle nominarsi Gregorio X. Onde prevenire il tristo
spettacolo delle ultime elezioni e le lunghe vacanze,
regolò la forma del conclave, i cardinali si chiudessero
con un solo conclavista, ridotti a molte privazioni e a
non comunicare con altri di fuori sinchè non eleggessero
il pontefice.







Radunato il XV concilio ecumenico a Lione (1274 — 7 maggio) affine di
sollecitare una nuova crociata, e ricomporre lo scisma
de’ Greci, vi si presentò Ottone, vicecancelliere di Rodolfo
di Habsburg, povero conte dell’Argovia, che era
stato poco prima eletto imperatore di Germania, e che
nuovo s’un trono inaspettato, senza beni nè interessi in
Italia, della quale non conosceva tampoco la geografia,
e amando assodarsi in Germania più che guerreggiare
per un regno lontano e quasi nominale, volle finire il
litigio d’omai settant’anni, giurando adempirebbe le
promesse d’Ottone IV e di Federico II; rinunzierebbe
affatto alle terre disputate fra l’Impero e la Chiesa;
non accetterebbe alcuna tenuta ecclesiastica quand’anche
offertagli, nè cariche nello Stato romano senza assenso
del papa; non turberebbe il re di Sicilia od altri
vassalli della Chiesa, nè procurerebbe vendetta di Corradino.
Poi, con atti che fece sottoscrivere anche dagli
elettori, confermava al pontefice le antiche donazioni
di quanti paesi sono da Radicofani a Ceprano, oltre
l’Emilia, la marca d’Ancona, la Pentapoli e i possessi
della contessa Matilde, Spoleto, il contado di Bertinoro,
Massa, e quanto mai con diplomi fosse stato concesso
a’ successori di san Pietro[411]; inoltre il dominio
sulla Sicilia, la Corsica e la Sardegna. Così restava
emancipata la Chiesa, e ottenuto il lungo intento dei
Guelfi.



Mentre, dalla prima guerra coll’Impero, la Chiesa,
vinta in apparenza, era nel fatto uscita potentissima, da
questa pace, coll’aspetto di vincitrice, cominciò la sua
decadenza. Non che un palmo di terra acquistassero, i
papi si trovavano sempre contrariati nella loro propria
città; e dei nove che pontificarono in trentasei
anni dopo la morte di Gregorio IX, sei non v’entrarono,

gli altri solo per brevissimo. L’importanza che
traevano dall’opporsi alla dominazione straniera, scadde
dacchè per abbattere i Tedeschi si buttarono in braccio
ai Francesi; onde i Guelfi, così devoti all’indipendenza,
si convertirono in fautori de’ forestieri, ai quali facevano
opposizione i Ghibellini.



Sempre più copiose dovizie avea potuto accumulare
la Chiesa, vuoi in fondi per signorie e contadi interi
avuti in dono o compri dai baroni che passavano oltremare,
vuoi in denaro per le decime, estese fin sul
commercio, sul bottino da guerra, che più? sul meschino
guadagno de’ mendicanti e sul turpe delle meretrici.
Ma se i beni ecclesiastici godevano immunità
dai tributi al par degli altri feudali, i Comuni chiamarono
anche il clero a parte dei pesi, com’era dei vantaggi
di quel governo. Sulle prime non vi si trovò
sconvenienza; poi, o fosse iniquo il riparto, o divenisse
soverchio l’aggravio, spesse lamentanze ne mossero gli
ecclesiastici; secondando ai quali, i concilj III e IV Lateranesi
vietarono alle autorità di aggravezzare il clero,
il quale dovea contribuirvi sol quando l’avesse trovato
spediente al pubblico bene: ma i papi facilmente concedeano
ai principi di tassarlo.



Anche l’immunità del foro venne ristretta, procurando
i governi intervenire alle decisioni delle curie,
che quasi mai non punendo nel corpo, debolmente reprimevano
il delitto. Gli stessi tribunali dell’Inquisizione
posero la Chiesa in qualche dipendenza dai laici,
di cui avevano ad invocare il braccio per eseguire le
loro sentenze.



Le armi spirituali, usate e abusate in interessi mondani,
rimasero rintuzzate: quelle scomuniche motivate
su odj che pareano personali, quelle indulgenze profuse
a chi combattesse i nemici temporali della santa Sede,
quelle decime imposte a titolo di redimere Terrasanta

e adoprate invece a guerreggiar Federico o Corradino,
quei prelati che accampavano e benedicevano la strage,
sminuivano l’efficacia de’ pontefici anche quando a favore
del popolo frenassero i regj arbitrj, reprimessero
le esazioni di Carlo, proclamassero la pace. Nella contesa
poi aveano dovuto chiamare il popolo a bilanciare
le mutue ragioni; e questo revocò ad esame atti, cui
fin allora si era sottomesso venerabondo: e un potere
inerme, quand’è discusso, è caduto.




CAPITOLO XCIII.
I Mongoli. — Fine delle crociate, e loro effetti.
Gli stemmi.




Nel mezzo di questi accadimenti anche le cose di
Terrasanta erano tornate a peggio che mai per l’addietro
si fossero. In quelle colonie, che avrebbero potuto
esser tanto profittevoli alla civiltà, la discordia
imbaldanziva non meno che in Europa, di modo che
non si domandava se vincessero i Cristiani o i Saracini,
ma se i Templari o gli Spedalieri, se i Genovesi o
i Veneziani; i quali disputandosi l’imperio del mare e
i frutti del commercio col Levante, impinguavano di
sangue italico i mari e le terre straniere, e fin nelle
chiese portavano il sacrilegio di uccisioni fraterne.
Presa che fu Costantinopoli, vedemmo l’impero greco
uscire di letargo, e rotta quella stupefacente sua unità,
suddividersi in un centinajo di principati, ciascuno dei
quali focolajo di nuova vita (pag. 265). Oltre gli Occidentali,
anche signori greci aveano costituito particolari
dominj, come Alessio Comneno a Trebisonda,
Michele Comneno a Durazzo, Teodoro Láscari a Nicea

di Bitinia. Michele Paleologo, tutore d’un fanciullo di
quest’ultimo, ne usurpò la corona, e mentre la fortuna
gli dava buono, assalse Costantinopoli (1260). Quivi imperava
Baldovino II, sostentato colle limosine della cristianità,
e in tali strettezze che, non bastando impegnare gli ori
del palazzo e delle chiese, vendette fino il piombo e il
rame de’ tetti. Michele di sorpresa gli tolse la città e
il trono, e ristabilì l’impero greco (1261) con una nuova dinastia.
I Genovesi che, per umiliare i Veneziani, gli aveano
dato ajuto, ottennero larghe concessioni e il sobborgo
di Pera: nè però Venezia e Pisa furono spogliate degli
antichi privilegi e d’avere giudizj proprj: e il console
de’ Pisani, il podestà de’ Genovesi, il balio de’ Veneziani
tennero posto fra i grandi uffiziali di quella corona.
Michele poi non aveva ripigliato che le coste a
scirocco del Peloponneso, restando in essere i principati
stabiliti al centro e al mezzodì della Grecia dai
Crociati.



L’Occidente dava scarsa attenzione a questi mutamenti:
se non che un nuovo flagello venne a minacciare
non solo Terrasanta, ma tutta la cristianità, l’irruzione
dei Mongoli o Tartari. Gengis-kan, una di quelle
terribili incarnazioni della forza che sembrerebbero
finzioni mitiche se troppo accertata non ne fosse e
compianta l’esistenza, raccolse e dal cuor dell’Asia
mosse questi Barbari, che con una rapidità appena
credibile occuparono da una parte l’immenso impero
della Cina, dall’altra minacciarono soggettare la Persia,
conquistarono la Russia, e ridotta a deserto l’Ungheria,
giunsero fin nella Dalmazia, cioè in vista dell’Italia.



Tetro sgomento si diffuse per l’universa Europa all’accostarsi
di questa gente tartarea, che non conoscea legge
nè fede. Gregorio IX moltiplicava promesse, indulgenze,
minaccie, assoluzioni per riunire tutta cristianità
a resistervi, e perchè Federico II si facesse capo dell’impresa;

ma questi se ne fingeva in ispasimo, e largheggiava
in promesse retoriche[412]; poi operava tanto
a rilento, che i suoi malevoli sparsero fosse d’accordo
coi Tartari, e per onta al papa e alla religione gli avesse
egli medesimo chiamati. Certo essi mandarono a lui,
come soleano, l’intimata, perchè facesse omaggio dei
suoi dominj al gran kan, in ricompensa offrendogli di
scegliere qual carica gli garbasse alla corte di questo;
al che Federico celiando, — Sceglierei l’uffizio di falconiere;
si bene m’intendo d’uccelli di rapina».



Ma quando i Mongoli ruppero guerra ai Turchi Selgiucidi,
che allora signoreggiavano la Palestina, i Franchi
vennero in isperanza che i nuovi Barbari li libererebbero
dai loro oppressori, mossi da quella illusione
tanto consueta, che fa guardare per amici nostri i nemici
de’ nostri nemici. Si cercò dunque la loro alleanza,
e a papa Innocenzo IV sorrise lusinga di trarli al cristianesimo.
L’acquistare alla fede un popolo che erasi
dilagato dal Mar Giallo al Danubio, sarebbe stato un
avvenimento decisivo nella civiltà del mondo; ma per
isperarlo nessun argomento umano s’aveva se non l’essere
quelli avversi ai Musulmani. Però i pontefici quali
prodigi non erano avvezzi a vedere dalle missioni? le
crociate non erano una serie di miracoli? D’altra parte
sapeasi così in confuso che quei popoli, tuffati in grossolane
superstizioni, senza entusiasmo nè sacerdozio,
eransi adagiati alla religione de’ popoli tra cui arrivavano;
e se si fecero buddisti nella Cina, musulmani
nella Persia, perchè non diverrebbero cristiani in Europa?
Era indifferenza, nata da ignoranza, ma interpretavasi
per propensione alla verità.



Adunque Innocenzo divisò spedire missionarj ai Tartari,

e i nuovi frati Domenicani e Francescani si offersero
a gara. Furono prescelti i frati Minori Lorenzo di
Portogallo, Benedetto Polacco discepolo di san Francesco,
e Giovanni di Piano Carpino, il quale è il primo
europeo che intorno a quel popolo desse ragguagli,
quantunque grossieri e parabolani. Non muniti che della
croce, questi intrepidi, attraverso all’Europa, non corsa
allora che da pellegrini e da combattenti, in riva al
Volga raggiunsero Batù generale de’ Mongoli (1245), mentre
a Basciù Nuyan, altro generale in Persia, arrivavano i
Domenicani Simone da San Quintino francese, e gl’italiani
Alessandro e Alberto Ascellino, Guiscardo da Cremona,
Andrea da Longiumello. A que’ barbari, non
conoscenti altro diritto che la forza, riuscì ridicola
questa spedizione di frati, che in una lingua ignota e
per sì lunga strada venivano rimproverarli perchè distruggessero
le altre nazioni, ed invitarli a sottoporsi
ad una religione, fuor della quale non vi sarebbe per
essi che dannazione eterna. I nostri non fecero alla
prima come scoraggiati, perchè non si ripromettevano
premj o lodi umane; e procedettero fino alla corte del
gran kan mongolo, e insieme coi messi di tutto il
mondo gli fecero omaggio: ma non ne riportarono che
spregio.



Nè per questo i papi cessarono d’inviare missionarj
ai Mongoli, e tra essi i frati Girardo da Prato, Antonio
da Parma, Giovanni da Sant’Agata, Andrea da Firenze,
Matteo d’Arezzo, eroi di nuovo genere, che la storia
trascura perchè non uccisero nè devastarono. Più tardi
vi fu destinato Giovanni da Montecorvino, che, corsa la
Persia e l’India, predicò nella capitale dell’impero mongolo,
vi fondò due chiese, e battezzò in pochi anni da
seimila persone. Anzi l’avere il gran kan tollerato alla
sua corte i riti nostri come quelli della Cina e della
Persia, lasciò correr voce ch’e’ fosse cristiano. Più durò

la credenza che un principe di quei paesi si fosse battezzato,
e col nome di Prete Janni restò famoso ne’ racconti
de’ nostri e nelle imposture di chi tratto tratto
fingeasi da lui spedito.



Il fatto è che allora primamente Europei penetrarono
nell’estremo Oriente: un Francescano di Napoli
sedette arcivescovo a Peking capitale della Cina; il
beato Oderico da Pordenone minore osservante (1318-30), traversata
l’Asia da Costantinopoli a Trebisonda, ad Erzerum,
alla commerciante Tebriz, per l’Indo arrivò alla
costa del Malabar, donde i nostri tiravano il pepe, al
Carnatico, a Giava feconda de’ garofani, delle noci moscade,
dell’altre spezie ed aromi che Genovesi e Veneziani
diffondeano per tutta Europa: volse poi alla
Cina e al Tibet, e dimorò tre anni a Peking, dove trovava
un convento di Francescani, e due a Zaitun. Reduce
a Padova, a Guglielmo da Solana dettò una relazione
del suo viaggio, senz’ordine nè discernimento,
ma come gliel’affacciava la memoria; e fra tante ignoranze
e corrività piace il vedere come tutto riferisca a
cose italiane: in Tartaria non mangiano che datteri,
de’ quali quarantadue libbre compransi a meno d’un
grosso veneziano; il regno di Mangy ha duemila città,
grandi ciascuna come Treviso insieme e Vicenza: Soustalay
è come tre Venezie, Zaitun come due Bologne, e
vi ha un idolo alto come un san Cristoforo: Chamsana
è presso un fiume come Ferrara al Po.



Non meno che la devozione, il commercio portava
Italiani dappertutto, e non ne mancarono alla corte dei
Mongoli. Biscarello di Gisulfo genovese fu ambasciadore
del mongolo Argum signore della Persia: e la lettera
di questo, ch’egli portò al re di Francia per esibirgli
ajuti a ricuperare Terrasanta, è il più vetusto documento
di lingua mongola, e v’è apposto un sigillo con
caratteri cinesi, i primi che vedesse Europa. Più celebrati

andarono i viaggi di Marco Polo, dei quali altrove
ragioneremo (Cap. CXXIV). Oltre diffondere la
fede e la civiltà nostra, portavano di là cognizioni od
arti, e la vista de’ costumi stranieri allargava il campo
al limitato spirito europeo; nè andrebbe fuori di buona
congettura chi pensasse che da que’ viaggi derivasse
all’Europa la cognizione del carbon fossile, della carta,
della polvere tonante e della stampa.



Ma le imprese de’ Mongoli, non che spargere qualche
rugiada sulla Palestina, aveanle dato l’ultimo tuffo.
Gli abitanti di Carism, snidati da quelli, piombarono
sovr’essa a istigazione del sultano del Cairo (1244), con una
ferocia non più udita; e dopo un combattimento a
Gaza, donde non si salvarono che ottantatre Templari,
ventisei Spedalieri, tre Teutonici, presero Gerusalemme,
distruggendo il sepolcro di Cristo e quello dei re, sterminando
gli abitanti, e tutto occuparono il paese, eccetto
Giaffa, che rimase in signoria degli Egizj. Nell’universale
amaritudine più dolorò il santo re di Francia
Luigi; e risoluto a ogni costo rialzarvi la croce, ricorse
per navicellaj e piloti alla Spagna e all’Italia, e due
Genovesi sosteneano persona d’ammiragli (1248) della flotta
francese ch’egli voltò sopra l’Egitto: ma il purissimo
suo zelo e i ben meditati preparativi non furono sorrisi
dal cielo, ed il re medesimo restò prigioniero dei
Mamelucchi. Joinville, l’ingenuo biografo di quel re,
appunta d’egoismo mercantile Genovesi e Pisani, che,
per non partecipare alle sofferenze de’ Crociati, voleano
abbandonarli appena li videro infelici; nè la regina li
potè rattenere a Damiata se non promettendo mantenerli
a spese della corona.



Quando poi si udì la prigionia di Luigi, l’Italia,
non che gemerne come tutta cristianità, ne esultò,
per stimolo de’ Ghibellini che allora aveano il sopravvento,
e che godeano de’ disastri del fratello di Carlo

d’Angiò[413]; e corsari di Genova, Venezia e Pisa profittarono
di quelle sventure per ispogliare i Cristiani
che tornavano in Europa.



Reso alla patria, e istruito non disanimato dal cattivo
successo, Luigi volle ritentare l’impresa (1267), e domandò
ajuto alle repubbliche italiane. Genova ne prestò a
buoni patti[414]; ma Venezia rifiutò, timorosa di pregiudicare
ai banchi e agli scali suoi in Levante, e più
gelosa di Genova che zelante della causa di Cristo.
Carlo d’Angiò fratello avea promesso passare anch’egli
con quindici vascelli, ma non fece che spedire ambascerie
a Bibars sultano del Cairo per raccomandargli
le colonie di Siria; e il papa si lagnava perchè «lo zelo
di Carlo si sfogasse in vane promesse, e lasciasse temere
di non venire a nulla»[415].



Neppure il Paleologo aveva attenuta la promessa di
riconciliare la Chiesa greca colla latina, onde il papa
gli cercava nemici, e carezzò le ambizioni di Carlo,
inducendo il deposto Baldovino a cedergli i diritti imperiali
sull’Acaja, sulla Morea e sulle terre ch’erano
state assegnate in dote a Elena moglie di re Manfredi,
oltre l’aspettativa al trono di Costantinopoli. Carlo dunque
cercò voltare la crociata sopra l’impero bisantino,
onde dar fondamento a queste pretensioni; poi indusse
ad assalire non più l’Egitto, bensì Tunisi, col pretesto
che i pirati di questa faceano pericoloso il tragitto in
Palestina, ma realmente perchè egli preferiva vedere
conquistata l’Africa, posta rimpetto alla sua Sicilia, e

che perciò gli sarebbe d’appoggio alla dominazione e
di comodo al commercio.



I Crociati si lasciarono persuadere, e lo precedettero:
ma la caldura e le privazioni svilupparono ben
presto lo scorbuto nell’esercito; e sui luoghi ove quindici
secoli prima era perita Cartagine, Luigi morì rassegnato (1270),
fra calde preghiere e savj consigli. Carlo arrivò
a tempo di vederlo cadavere, e assunto il comando,
menò l’esercito a vittoria, tanto che il bey di Tunisi
propose una pace, dove Carlo stipulò fossero date ducentomila
once d’oro all’esercito per le spese, e a lui
quarantamila scudi d’oro l’anno. Allora egli propose
ai Crociati la conquista della Grecia e dell’impero d’Oriente;
e perchè ricusarono seguirlo, apprese le navi
e le robe che una fiera procella spinse sulle coste di
Sicilia, ed impinguò il fisco colle spoglie dei proprj
commilitoni.



Le viscere di Luigi furono deposte nella badia di
Monreale presso Palermo; il suo corpo traversò l’Italia,
fra universale venerazione; le madri cercavano le monete
coll’effigie di lui per appenderle al collo de’ figli; e
pochi anni dopo Bonifazio VIII lo santificava esclamando: — Esulta,
Casa di Francia, d’aver dato al
mondo un principe sì grande; esulta, popolo di Francia,
d’avere avuto un re sì buono».



Gregorio X, ch’era nunzio in Palestina quando fu
eletto pontefice[416], adoprò il breve suo regno a ricomporre
in pace i Cristiani perchè recuperassero Terrasanta;
a tutti i sovrani consentì di levare le decime
ecclesiastiche per sei anni onde armare; Filippo di

Francia, Edoardo d’Inghilterra, Giacomo d’Aragona,
Carlo di Sicilia aveano promesso crociarsi, e Rodolfo
imperatore guidarli; Gregorio radunò all’uopo anche
il concilio generale di Lione che dicemmo, ma tutta la
macchina cadde colla sua morte (1276).



E qui finiscono le crociate. Le ampie conquiste in
Oriente trovavansi compendiate nella città di Acri, nella
quale accoglievansi i rappresentanti de’ re di Gerusalemme,
di Cipro, di Sicilia, di Francia, d’Inghilterra,
d’Armenia, i principi d’Antiochia e di Galilea, i conti
di Giaffa e di Tripoli, il duca d’Atene, il patriarca gerosolimitano,
i cavalieri del santo Sepolcro, del Tempio,
di san Lazzaro, il nunzio del papa, e Genovesi, Veneti,
Pisani. Ognuno aveva palazzi e quartiere, dove vivea
indipendente e colle proprie leggi ritornate personali,
sicchè ben cinquantotto tribunali esercitavano diritto di
sangue; pel qual tenore ciascuno comandava, nessuno
obbediva. Opposti anche d’interessi, agitavano incessanti
discordie: spesso un litigio nato a Pisa o in Ancona,
combattevasi da una all’altra delle case d’Acri,
ridotte in fortezze.



Un Veneziano batte un ragazzo genovese, i Genovesi
l’han per pubblico oltraggio, e assalito il quartiere dei
Veneziani, quali feriscono, quali fugano. Questi preparavansi
alla rappresaglia, ma qualche prudente sopì
quel fuoco. Però, come se ne intese in Genova: «dissero
tutti: Ora ne sia preso tale vendicamento, che
mai non sia obliato; le donne dissero ai loro mariti:
Noi non vogliamo più niente di nostre doti, nè per
morte nè per vita; spendetelo per la vendetta; e le

pulcelle dissero ai loro padri, ai loro fratelli ed agli
altri parenti loro: Noi non vogliamo mariti: tutto ciò
che ci dovreste donare per dote, spendetelo per vendicarci
de’ Veneziani, e voi sdebitatevene portandoci
le loro teste»[417]. Fu dunque armata una spedizione:
una nave veneta, che un Genovese avea compra dai pirati,
è presa e ripresa, e tutto va a chi peggio: tredici
navi arrivate da Venezia bruciano le genovesi sprovvedute
nel porto, e ajutate da’ Pisani e Marsigliesi respingono
altre galee venute in soccorso de’ nemici, ne
guastano le canove, i palazzi e una mirabile loro
torre, di cui molte pietre spedirono in patria. Il papa
s’intromise di pace; ma le ire coperte non estinte divamparono
allorquando i Genovesi ebbero ottenuto
nella ripigliata Costantinopoli i quartieri e i privilegi
che prima erano goduti dai Veneziani. I quali tanto fecero,
che stornarono dai Genovesi l’animo di Michele
Paleologo, e rinnovarono con esso amicizia.



Lottanti fra sè, tutti si trovavano deboli a fronte
de’ Musulmani; mentre Europa, disingannata da tanti
tentativi falliti, assorta in interessi più positivi, cioè
egoistici, pensava a tutt’altro che soccorrerli. Frattanto
i Musulmani procedevano, e l’emir Kalif Ashraf pose
assedio ad Acri, ultimo asilo della croce. Papa Nicola IV
raddoppiò di zelo in provocare a soccorrerla; Parma
vi spedì seicento persone, alquante le altre città, e per
trasportarle Venezia dispose venti galee, sette ne prometteva
Giacomo re di Sicilia; soccorsi parziali e perciò
inadequati; e dopo lunga resistenza anche Acri fu espugnata (1291).
Vuolsi che trentamila Cristiani vi fossero sgozzati;
la badessa di Santa Chiara, veneziana, persuase
le sue monache di troncarsi le narici per sottrarsi alla
libidine e ai harem de’ Musulmani; le navi genovesi

poterono salvare alquanti, fra cui il re di Cipro; altri
rifuggirono a Venezia, che gli accoglieva nella nobiltà;
e ne’ paesi consacrati dalle memorie di Cristo più non
risonò se non — Non v’è altro dio che Dio, e Maometto
è suo profeta».



All’annunzio di quella disgrazia, che pur doveasi
aspettare e poteasi prevenire, gli Europei e massime
gl’italiani ulularono di tardo dolore e sgomento, e Bonifazio
VIII ritentò una crociata. Ma più non erano i tempi
quando la pietà e la speranza del paradiso eccitavano
l’entusiasmo; quando i papi parlavano ai monarchi in
nome del Cielo sdegnato, rinfacciandone le colpe, e
imponendo prendessero la croce per espiarle; anzi i re,
tutt’assorti nel grande impegno di mozzare l’autorità
pontifizia, rifuggivano dal secondare imprese che l’avrebbero
accresciuta o almeno attestata. Solo i Genovesi,
per redimersi dall’interdetto, gli diedero ascolto, e le
donne, quasi a raffaccio degli uomini, assunsero la croce
e l’armi. L’impresa svampò, ma Genova conservava fin
testè nel suo arsenale le armadure di quelle eroine, e
nell’archivio le congratulazioni del papa.



Dopo d’allora, alla crociata, come impresa comune
dell’Europa, più non si pensò da senno. Bensì i Genovesi
verso il 1300 ne prepararono una contro i corsari
barbareschi, ma fu uno stuzzicarli; e moltissimi
navigli uscirono d’Africa alla vendetta, e intercettarono
lungamente il commercio. Qualche parziale tentativo si
rinnovò, e nel 1345 specialmente si eccitarono i Cristiani
contro i Saracini, e molti miracoli vennero raccontati.
Dicevasi che presso la città d’Aquila fosse apparsa
Nostra Donna col Bambino in grembo avente in
mano una croce, e ciascuno potè vederlo più fulgido
del sole, e tutti i fanciulli che in quel giorno vi nacquero
erano segnati d’una crocetta sulla spalla diritta. Ciò
mosse molti a voler combattere gl’Infedeli, e frà Ubertino

de Filippi vi rinfocava la gioventù fiorentina, e
molti lo seguirono in Siria, tra cui frà Francesco da
Carmignano ingegnere e dieci altri Domenicani. Ivi
oppugnarono non sappiam bene quale città, e sostennero
fra altre una battaglia presso Tiberiade contro più
d’un milione di Musulmani: s’aggiunge che un’apparizione
di san Giovanni Battista confortò i Cristiani al
vincere: e i cadaveri de’ nostri si riconosceano dall’apparire
sul capo di ciascuno un fuscelletto portante un
fiore bianco a modo d’ostia, attorno al quale si leggea
cristiano; e sopra di loro si udirono cantar versi dolcissimi
e Venite, benedicti patris mei[418].



Di buon’ora i frati Francescani eransi piantati in
Terrasanta, e vi si mantennero a custodia del santo
sepolcro anche dopo ricaduto in man dei Turchi: nel
1212 Ahmed-scià sultano dava loro il diritto di rimanervi,
e l’anno appresso Omer permetteva ristaurassero
la chiesa di Betlem. Roberto re di Napoli volle che
questa loro dimora divenisse legittima, e a denari nel
1342 comprò dal sultano il diritto che i Francescani
dimorassero in perpetuo nella chiesa del santo sepolcro,
e vi celebrassero gli uffizj divini: del che si fece carta,
ove ad esso re e a Sancia moglie sua son pure conceduti
il cenacolo e la cappella dove Cristo si mostrò a
san Tommaso; la qual Sancia sul monte Sion fe costruire
una casa, in cui mantenere a sue spese dodici
Francescani[419].



Nel 1386 il re di Cipro, d’accordo col granmaestro
di Rodi, volendo metter fine alle piraterie degli emiri
di Siria e del sultano, stanziò d’assalire Alessandria; e
i Veneziani lo secondarono, sì per le istanze del papa,

che per la speranza di assicurarsi quel commercio
senza le umiliazioni cui erano ridotti. Di fatto Alessandria
fu presa, arsa la flotta egizia; ma il sultano ricomparve
ben tosto, sicchè i Cristiani furono costretti
ritirarsi, poche ricchezze trasportando seco, e lasciandovi
acerbissimo odio, che si sfogò sui nostri colà dimoranti
e sulle merci di Venezia, la quale così ebbe
guasti i proprj traffichi.



Soli i pontefici mai non gettarono ogni speranza di
liberare Terrasanta, e questo fu il tema di declamazioni
poetiche e qualche volta di ragionate scritture.
Fra gli altri, Marin Sanuto, cronista veneto, vide il vero
quando annunziò che ruina degli stabilimenti cristiani
in Palestina erano i sultani d’Egitto, e che potenza di
questi era il commercio nell’India, lo perchè consigliava
ad esaurirne la fonte. A tal uopo viaggiò cinque volte
nell’India, e se altro non potè, trasse notizie sui paesi
del Mezzodì e del Levante. Il suo libro Secreta fidelium
Crucis (1321), cui aggiunse un planisfero, divise
in tre parti ad onore della Trinità, e perchè tre sono
le maniere efficaci di rimettersi in salute, il siroppo
preparatorio, la medicina opportuna, il regime. Alla
crociata vuole egli persuadere, non più per entusiasmi
devoti, ma da mercante ed economista; onde ai testi
soggiunge la lista delle spezie che traggonsi per via
di Terrasanta, quanto costino, quanto il trasporto: la
migliore opportunità gli sembra uno sbarco in Egitto,
che con dieci galee crede potersi bloccare; e chiuso
quello, l’islam è ferito nel cuore. Divisa appienissimo
uomini, viveri, denaro, sempre intento a ringrandire
Venezia, di cui dev’essere tutta la flotta, e i cui marinaj
crede soli capaci a guidar le navi tra i bassi canali del
Nilo: designa la forma e struttura delle galee imbattagliate
e delle navi da trasporto, alcune incamattate, o
come oggi diciamo, mantellate: descrive minutamente

i mangani colle dimensioni e proporzioni, e le balestre
lontanarie; l’esercito di sbarco sommi a quindicimila
fanti, trecento cavalieri. I precetti circa gli accampamenti
desume da Vegezio e da Cesare: dimostra pratica
nell’arte delle fortezze, secondo l’età sua, e ne dà
saggio in una graziosa parabola. La spesa sarebbe tornata
a quattordici milioni[420]; e tale disegno offrì alla
sua patria e a tutte le corti, e n’ebbe lode e trascuranza.







Guido da Vigevano, medico di Enrico VII imperatore,
nel 1335 stese precetti igienici e militari per difendersi
dai Saracini e assalirli[421]. Frà Filippo Bruserio
da Savona, professore di teologia a Parigi, da
Benedetto XII spedito nel 1340 ambasciadore a Usbek
kan del Capciac, con Pietro dall’Orto e con Alberto
della colonia di Caffa, per impetrare la libera predicazione
del cristianesimo attorno al mar Nero, scrisse il
Sepolcro di Terrasanta, esponendo i mezzi di ricuperarlo.
È notevole che i primi trattatisti d’arte militare
ne davano per titolo il ricupero della Palestina, quasi
il solo che potesse scusare quel feroce sviluppo della
forza e dell’ingegno: Antonio da Archiburgo trentino
nel 1391 stese su ciò un trattato, or manoscritto nella
biblioteca nazionale di Parigi; Lampo Birago milanese,
protetto da Francesco Sforza, propose una crociata
tutta d’italiani, con milleducento cavalli, quindicimila
fanti e cinquemila cavalleggieri forestieri, che sbarcata
in Morea suscitasse i popoli, e in due o tre anni compirebbe
l’impresa[422].



Dante querelava i suoi contemporanei che il sepolcro
di Cristo lasciassero in man de’ cani, e che esso «poco
toccasse ai papi la memoria»[423]; e colloca in paradiso
Goffredo, Cacciaguida ed altri Crociati. Petrarca
esortò alla crociata nella canzone — O aspettata in ciel,

beata e bella». Annio da Viterbo nel 1480 predicò a
Genova con immenso applauso le future vittorie de’ Cristiani
sui Turchi, dedotte da passi dell’Apocalisse.
L’Ariosto fra le inesauribili sue celie trovava un accento
elevato per mostrare quanto meglio varrebbe
il combattere i Turchi che non il nocersi a vicenda i
Cristiani. Il Tasso dirigeva a ciò tutto il nobile suo
poema, sperando pure che il buon popolo di Cristo,
tornato una volta in pace, tenterebbe ritogliere l’ingiusta
preda al Musulmano. Altri pure innalzavano
esortazioni generose e inascoltate.



Chi realmente continuò la guerra contro i Musulmani
furono da una parte i Veneziani, fattisi antimurale dell’Europa,
che negligeva di sostenerne allora gli sforzi,
salvo poi a codardamente vilipenderli; dall’altra i cavalieri
del santo Sepolcro, che si ricovrarono prima a
Cipro, poi a Rodi, infine a Malta, sempre col voto di
non cessar guerra agl’Infedeli. Dappoi la generosità si
ridusse negativa e beffarda, fu moda il declamare contro
quelle spedizioni che fecero perire tanti uomini inutilmente.
Lasciam via che non perirono quanti per le epiche
guerre di Roma o per le ambiziose di Napoleone; ma
colà morivano volenti e persuasi, non divelti alle case
per ordine d’un re, ma lieti di dar la vita in servigio
di Dio ed espiazione delle colpe, e affrontare una morte
che apriva il paradiso.



I Musulmani erano nemici d’ogni civiltà; conveniva
respingerli: sterminavano ferocemente i Cristiani; conveniva
punirli: minacciavano di nuova barbarie l’Europa;
conveniva prevenirli, assalendoli ne’ loro paesi:
e se l’intento fosse riuscito, chi non vede quanto diverse
sarebbero procedute le sorti della civiltà?



Già era stato vantaggio il mandare in Asia a sfogare
l’umor battagliero que’ tanti che turbavano la patria;
predicatori e papi volendo concordare i Cristiani alla

santa impresa, condussero qualche pace fra tante battaglie,
e la tregua di Dio copriva chiunque avesse preso
la croce. Mentre il castellano era ito in Palestina, il
villano rimasto a casa respirava dalle oppressioni; ricorreva
all’autorità del Comune o del re, invece di quella
del feudatario; benchè incatenato alla gleba, il signore
non potea vietargli di crociarsi; anzi tanti servi passavano
oltremare, che fu imposta la decima saladina a
quei che il facessero senza beneplacito del padrone.
Anche quelli che v’andavano per obbedire a questo,
svincolati dalla schiavitù locale, disabituavansi dalla ereditaria
servilità; aveano diviso i pericoli, gli stenti, la
gloria del padrone, forse aveanlo salvato dal pugnale
d’un Assassino tra le convalli del Libano, o dalla scimitarra
di un Turco, o diviso con esso una ciotola
d’acqua che gli valse la vita; erano dormiti al suo fianco
nell’accampamento, pericolati nella lotta; l’avoltojo del
castello erasi fatto vicino al lepre della valle non per
isbranarlo ma per congiungere le forze.



Nell’assenza dei baroni, i Comuni s’invigorivano, e
strappavano a quelli la prepotenza di qualche antico
abuso; o il barone stesso dava in pegno o vendeva il
feudo o qualche privilegio per far denari, o morendo
li lasciava vacanti. La giustizia era resa con maggior
regolarità dal clero, la campagna avea pace, e l’abbassarsi
dei nobili spianava la strada ai cittadini: sicchè
quelle imprese, spinte dal clero, eseguite dalla nobiltà,
realmente fruttarono pel popolo. Esse poi indicavano
un miglioramento nella società, poichè non si trattava
di conquistare e far servi, ma di procacciarsi la vita
eterna e di salvare dall’inferno tanti Infedeli. Di mezzo
alle parziali agitazioni della feudalità nasceva un pensiero
di gloria, d’avvenire, di santità; lampeggiavano il
bello e l’ideale fra i popoli e gli eserciti, i quali correvano
a morte per dar trionfo alla verità: preludio dei

tempi quando la guerra non si farà che per la pace.



Ambizione, avarizia, altri vizj accompagnarono e
rovinarono quelle imprese, ma pure nessun esercito fu
più generalmente preoccupato dall’idea morale; il popolo
era spinto da sentimento religioso, bene o male
interpretato, ma superiore a calcoli personali; nei cavalieri
videsi un’umiltà, un’abnegazione, mirabili fra
la superbia e l’avidità d’imprese di quel tempo, non
gloriandone sè ma Dio; tutti i combattenti riconosceano
per fratelli, dacchè tutti la croce segnava. Quando il
villano e il signore, il re e il vassallo, il Milanese, il
Bretone, il Veneto si associavano nel nome di Cristiani,
costumavansi a idee d’uguaglianza. Accanto ai baroni
radicati al terreno sorgeva la nobiltà mobile de’ cavalieri
chiamati per professione a quanto v’ha di generoso
e disinteressato: come in imprese sante, molte paci si
facevano in occasione di esse, molte colpe si riparavano:
v’andavano anime straziate dai rimorsi a rigenerarsi,
o spossate dai disinganni a ripigliar coraggio.



Amedeo VI, nell’atto di salpare da Venezia per Terrasanta,
esaminò la propria vita, e si risovvenne
d’un Ansermeto Barberi che lungo tempo avea tenuto
prigione per furto e che poi fu scoperto innocente, e
gli fece dare ducento fiorini d’oro[424]. Veleggiò poi
in una galea vagamente dipinta, colla poppa a foglie
d’oro e argento; sull’azzurra bandiera di Savoja sventolava
l’effigie della Madonna, e su altre la croce d’argento
in campo rosso, coi nodi d’amore, emblema d’esso
principe, e il teschio del leone, e il cimiero.







Lucia, monaca in Santa Caterina di Bologna, s’avvide
che un giovane veniva ogni giorno a mirarla alla
tribuna ove sentiva messa, onde non si presentò più
che dietro la gelosia. L’innamorato giurò consacrarsi
a Dio come la sua cara, e passato in Palestina, s’avventò
nelle battaglie. Fatto prigione, e messo ai tormenti
perchè rinnegasse la fede, esclamò: — Santa
vergine, casta Lucia, se vivi ancora, sorreggi colle tue
preghiere chi tanto ti amò; se in cielo ti bei, propiziami
il Signore». Appena detto, fu preso da sonno
profondo, e allo svegliarsi trovossi catenato, ma in patria
e vicino al monastero della sua donna, la quale gli
stava allato sfolgorante di bellezza. — Sei tu viva ancora,
Lucia?» domandò egli; e quella — Viva sì, ma
della vita vera; va e deponi i tuoi ferri sul mio sepolcro,
ringraziando Iddio». La casta era morta il giorno
ch’egli abbandonò l’Europa[425].



Federico Barbarossa, giovinetto ancora, innamorò
di Gela figlia d’un suo vassallo; ed ella rispose di verecondo
amore, e non si tenendo degna d’averlo sposo,
l’indusse a crociarsi. Sull’addio egli esclamò: — L’amor
nostro è eterno. — Eterno», rispose ella, lasciando
cascar la testa su quella dell’amante. Egli va, vince e
ritorna, e per la morte del padre trovatosi duca, vola
alla casa di Gela; ma non vi trova che un viglietto,
iscritto: — Tu sei duca, e devi scegliere una sposa da
par tuo. Della memoria di essere stata tua un anno, mi
godrà l’animo tutta la vita. L’amor nostro è eterno».
Erasi resa monaca; e Federico, nel boschetto ove si
era congedato da lei, pose la prima pietra della città
di Gelnhausen.



A Torre San Donato in val d’Arno fu predicata la
croce, e consegnato lo stendardo del popolo a Pazzino

de’ Pazzi, il quale raccontano montasse primo sulle
mura di Gerusalemme, e da Goffredo avesse in dono
tre scaglie del santo sepolcro, colle quali in patria accese
il fuoco benedetto, e si conservarono poi ne’ Santi
Apostoli, e ne derivò a Firenze la festa dello scoppio
del carro (vol. V, pag. 554). Anche nel 1220, «quando
fu presa Damiata, l’insegna del Comune di Firenze, il
campo rosso e il giglio bianco, fu la prima che si vide
in sulle mura per virtù de’ pellegrini toscani, che furono
de’ primi combattendo a vincere la terra; e ancora
per ricordanza il detto gonfalone si mostra in Firenze
per le feste nella chiesa di San Giovanni al Duomo»
(Villani). A Verona si vuole che i reduci Crociati applicassero
i nomi alla montuosa vicinanza verso nordovest,
che diconsi Calvaria (Monte San Rocco) e Valdomia
(Val Domini); e dentro Nazaret, Betlem, Monte
Oliveto[426]. Alberto vescovo di Brescia portava da
Terrasanta un grosso pezzo della santa croce, che chiuso
in teca ornata di lamine argentee istoriate, conservasi
nel duomo di quella città, dove anche la croce del campo,
che credesi fosse portata in cima a un vessillo dai crociati
in quella spedizione. A San Geminiano in Toscana
pretendono che i Baccinelli andassero con altri alla prima
crociata, e ritornando, colle spoglie de’ nemici, ergessero
una magione di Templari sotto l’invocazione di
San Jacobo.



Della credulità si abusò per moltiplicare reliquie, e

non fu paese che non volesse averne di Terrasanta; e
ciascuna fu autenticata da miracoli, certo non meno
credibili delle mille baje che la critica moderna raccoglie
ogni dì dalle gazzette, e dalle storie che sulle gazzette
si compilano.



Alcuni monaci portarono da Gerusalemme a Montecassino
un pezzo del tovagliuolo con cui Cristo asciugò
i piedi agli apostoli; e vedendosi poco creduti, il posero
in un turibolo, e all’istante divenne color di fuoco,
e ne fu tolto intatto, e riposto fra oro, argento e gemme.
Altri pellegrini navigando con uno de’ santi chiodi,
giunti davanti a Torno sul lago di Como, non poterono
più progredire, e dovettero lasciarlo colà, dove si venera
ancora. Allorchè Saladino spediva in dono all’imperatore
di Costantinopoli la vera croce, un Pisano
trovò modo d’involarla, e traversando i mari a piede
asciutto, la recò alla sua patria: ma un Dondadio Bo
Fornaro genovese diceasi aver trovato in una nave di
Veneziani essa croce, e toltala per arricchirne la sua
città; e questi doppj sono vulgare soggetto d’epigrammi.
L’anno che Acri fu presa, parve che la santa
casa dove Cristo era cresciuto sdegnasse rimanere in
una terra contaminata da Infedeli, e da Nazaret fu dagli
Angeli trasportata a Tersacto di Dalmazia: statavi tre
anni, eccola trasferita di qua dall’Adriatico, e deposta
in una macchia sui poderi di una Lauretta di Recanati:
i pastori la mattina trovarono quest’edifizio dove mai
non n’aveano veduto, e tosto cominciò affluenza di forestieri
e di doni, tanto che là presso si fondò una città
detta Loreto.



Roma fu piena di devoti cimelj, ed oggi ancora i
sacristani vi riportano continuamente coi loro racconti
ai tempi delle crociate e ai portenti compilati nel libro
de’ Sette Viaggi. Padova tiene le spoglie di tre degli
Innocenti, di Levante portate dal beato Giuliano in

Santa Giustina. L’altare di santo Stefano a Cremona fu
consacrato il 1141 col porvi alcun che de’ vestiti di
Maria Vergine, della porpora onde fu beffeggiato Cristo,
del legno della croce, del santo sepolcro. A Bologna
fra Vitale Avanzi depose una delle idrie in cui Cristo
mutò in vino l’acqua, e ogn’anno esponevasi nella
chiesa de’ Servi la prima domenica dopo l’Epifania: un
altro di quei vasi era nella certosa di Firenze. Genova
nella crociata dalla Licia portò il corpo del Battista, e
da Cesarea il sacro catino in cui fu operata la consacrazione
nell’ultima cena; dal prode Montaldo, che
l’avea ottenuta dall’imperatore Giovanni Paleologo, ebbe
in dono l’effigie di Cristo, fatta fare da Abgaro re di
Edessa, veneratissima in San Bartolomeo, benchè anche
Roma si vanti tenerla. A un Lucchese ito a Gerusalemme
vien rivelato in estasi che il volto santo ed altre
reliquie del Salvatore giaciono ignorate nella cattedrale
di Lucca, dove rinvenute, furono poste in devota venerazione.
Non taciamo il santo latte a Montevarchi, donato
a Guido Guerra da Carlo d’Angiò; sul quale diceva
un valente scrittore che «la fede è buona, e salva ciascuno
che l’ha; e chi archimia sì fatte cose, ne porta
pena in questo e nell’altro mondo».



I Pisani vollero dormire dopo morti entro terra della
Palestina, e ne trasportarono di che empire il loro
cimitero. I Veneziani recarono da Scio il corpo di
sant’Isidoro, collocandolo in San Marco, dove anche la
pietra dell’altare della cappella del battistero; da Cefalonia
san Donato, ch’è in Santa Maria di Murano; da
Costantinopoli santo Stefano, san Pantalèone, san Giacomo,
e l’altre reliquie onde sono ricchissimi San
Giorgio e San Marco. Il cardinale Ugolino, che poi fu
papa Gregorio IX, persuase il doge a fabbricare nelle
lagune Santa Maria Nuova di Gerusalemme, a memoria
d’altra del titolo stesso, allora occupata dai Musulmani.







D’altro genere reliquie piacquero agl’italiani, i capi
d’arte della Grecia e dell’Asia. Già era costume a Veneziani,
Pisani e Genovesi trasportarne; e le loro cattedrali,
cominciando fin dalla vetustissima di Torcello,
furono, si può dire, fabbricate con avanzi antichi. Si
estese quest’usanza nelle crociate, e massime da Costantinopoli
i Veneziani trassero insigni lavori, fra i tanti
che andarono perduti in quel fatto; e i cavalli della
facciata di San Marco, e i leoni dell’arsenale, le colonne
di San Marco e Teodoro sono trofei di buon gusto e
di violenza.



Alle crociate si riferiscono pure molte fondazioni di
spedali per lebbrosi e pellegrini; e buon numero ne
alloggiava in Genova la commenda di San Giovanni in
Pre, del pari che l’ospedale di San Lazzaro, cui arrivavasi
per l’unica via che allora sboccasse in Polcevera,
e un altro in Savona.



Le genealogie vollero tutte innestarsi sopra le crociate,
e fu vanto l’ostentare nel proprio blasone la croce.
Anzi il blasone ci venne dalle crociate e dalla cavalleria,
con tutta la raffinatezza degli stemmi e delle divise.
Finchè il cavaliero combatteva attorno al suo castello,
qual mestieri avea di distintivo? uscendo lontano, ciascuno
assumeva una divisa, cioè esprimeva l’affetto o
l’intento particolare, mediante il colore della sopraveste
e del cimiero, o qualche disegno fatto sul pezzo più
insigne dell’armadura, qual era lo scudo. Quegli scudi
poi si sospendeano nelle sale avite, testimonianza ai
fasti e vanto ai figli che si piacquero di adottare l’insegna
paterna, e così gli stemmi diventarono ereditarj,
e distintivo non più dell’individuo ma delle famiglie.
Nella presente uguaglianza più non è di verun conto
l’araldica: ma lungamente fu arte di arguto studio il
disporre gli stemmi, combinarne gli elementi, cioè i
colori e le figure, e leggerli, e assicurarli come titoli

domestici. Se ne moltiplicarono poi gli elementi e la
disposizione, ma sempre i più vantati furono quelli che
mostravano la croce, come indizio che un avo era stato
a combattere in Palestina. I Michieli di Venezia portavano
sopra una fascia d’argento i bisanti d’oro, perchè
il doge Domenico Michiel alla crociata, venutogli meno
il denaro, pagò con pezzi di cuojo, che poi al ritorno
cambiò in sonanti. I Visconti di Milano vantavano che
Ottone di loro famiglia avesse, alla prima crociata, ucciso
un gigante che portava per cimiero un serpe con
un fanciullo in gola; figura ch’essi adottarono. Il cardinale
Giovanni, legato in Terrasanta, ne riportò la
colonna della flagellazione, che la famiglia Colonna assunse
per stemma, d’argento in campo azzurro; aggiungendovi
la corona quando Stefano ebbe coronato
l’imperatore Lodovico il Bavaro, e le quattordici bandiere
turche che Marcantonio acquistò alla battaglia di
Lépanto.



Ed altre famiglie dallo stemma dedussero il nome;
mentre d’alcune dietro al nome fu inventato lo stemma,
con quelle che si dissero armi parlanti, come un orso
per gli Orsini di Roma e gli Orseoli di Venezia, un
gelso pe’ Moroni, un majale pe’ Porcelletti, un gambaro
pei Gambara, un bove pei Vitelleschi, i Bossi, i Boselli,
i Cavalcabò, le coste pei Costanzo, la carretta pei Del
Carretto, pei Canossi un cane coll’osso in bocca, per
gli Scaligeri la scala portante un’aquila. Il vulgo pure
volle avere i suoi stemmi, e il tesserandolo e il merciajo
adottava un’insegna che di padre in figlio trasmetteasi
con sollecita cura di conservarla incontaminata.



I nostri videro il lusso orientale, e si proposero imitarlo;
la seta si propagò, e i tessuti serici di Damasco
e quelli di pelo di camello ne eccitarono l’emulazione;
a Venezia s’imitarono i Vetri di Tiro, e ben presto si
fabbricarono specchi di cristallo e conterie; si conobbero

i lavori a cesello e all’agiamina, l’applicazione
dello smalto; e l’oreficeria ebbe grande esercizio nello
incastonare le tante gemme e ornare le tante reliquie
tolte all’Oriente.



Esteso il viaggiare non a soli negozianti ma a moltitudini
innumere, vennero sotto gli occhi altri costumi,
la qual cosa chi non sa quanto serva a digrossare i
proprj? I Settentrionali in Italia trovavano civiltà ben
più raffinata; a Bologna udivano leggere le Pandette,
in Salerno e a Montecassino scuole mediche, in Sicilia
e a Venezia regolati governi, e i cittadini congregati
dar l’assenso alle deliberazioni del doge; e Giacomo di
Vitry, storico di quelle imprese, ammirava questi Italiani,
segreti ne’ consigli, diligenti, studiosi nel procurare
le pubbliche cose, provvidi del futuro, repugnanti da ogni
giogo, di loro libertà acerrimi difensori. Anche i nostri
avevano di che imparare sia dalla civiltà greca ancora
in piedi, sia dall’araba allora fiorente, sia anche dal
regolare governo istituito dalle Assise di Gerusalemme.



I metodi allora introdotti dalla Chiesa per raccorre la
decima e le limosine servirono di scuola per esigere
le tasse meno arbitrariamente. E poichè a queste aveano
dovuto sottoporsi anche gli ecclesiastici, s’imparò a
farli coadjuvare alle pubbliche gravezze.



Romanzi e novelle a josa passarono dall’Asia in Europa,
eccitando e pascendo le giovani immaginazioni.
La filosofia si valse di quanto le aveano aggiunto le
scuole arabe; la medicina, se non metodi, adottò farmachi
orientali, droghe nuove, nuovi composti; razze
di cavalli arabi, cani da caccia vennero portati; e se
Federico II ebbe elefanti a sola pompa, i Pisani si
valsero dei camelli per coltivare la fattoria di San Rossore,
dove ancora non sono dismessi. La cannamele
avea ristorato la sete de’ Crociati, che la trapiantarono
in Sicilia, donde passò in Ispagna, e di quivi a Madera

e all’America, per procacciarci uno de’ condimenti oggi
più usitati, lo zuccaro. Certe cipolle di Ascalona, certe
prugne di Damasco allora arricchirono i nostri giardini;
e se a torto si crede venuto di là il granoturco[427],
v’imparammo l’uso dell’allume, dello zafferano, dell’indaco.
Vorrebbe credersi che la vista degli aerei edifizj
orientali e degli emisferici greci producesse l’ordine
gotico, certo esteso in quel tempo; e i furti fatti da
Pisa, Genova, Sicilia, Venezia ridestarono l’amore delle
arti belle, che, compostesi a quegli esemplari, s’accostarono
ai segni dell’eleganza.



Tanto movimento di popolo aumentò la marineria,
del che principale vantaggio trassero gl’italiani, i quali
lautamente guadagnarono dal trasportare i Crociati,
poi stabilirono banchi su tutte le coste della Siria, del
mar Jonio e del Nero, e convennero di vantaggiosi
privilegi nelle terre sottomesse. Le navi si migliorarono[428],
e a’ lenti tragitti per terra si surrogarono i
viaggi per acqua. A vantaggio de’ pellegrini si stesero

itinerarj, che, se erano dettati dall’entusiasmo, valsero
però tanto quanto a migliorare la geografia[429].







Continue relazioni mantenne l’Italia coll’Oriente, e
ne sono piene le cronache piemontesi di Benvenuto da
San Giorgio; le famiglie più insigni legarono parentadi
coi principi levantini, e sei ne avvennero tra i marchesi
di Monferrato e gli imperiali di Costantinopoli; il titolo
di re di Gerusalemme e di Cipro ornava i duchi di
Savoja prima che altro regio acquistassero. Gli stabilimenti
italiani colà durarono più che quelli d’altra
qualsiasi gente, e in modo si diffusero, che l’italiano era
lingua comune de’ traffici sulle coste.



Lasciam dunque ad altri deridere ciò che eccitò
l’entusiasmo di due secoli; e non crediamo inutili queste
imprese, che diedero tanto stimolo al sentimento,
alla curiosità, all’immaginazione.



FINE DEL TOMO SESTO E DEL LIBRO OTTAVO





 
INDICE



	LIBRO OTTAVO



	 



	Capitolo



	LXXXI. 	Origine dei Comuni 	pag. 1



	LXXXII. 	Effetti dei Comuni. Nomi e titoli. Emancipazione dei servi 	60



	LXXXIII. 	I Comuni lombardi. Lotario II e Corrado III imperatori. Ruggero re di Sicilia. Arnaldo da Brescia 	88



	LXXXIV. 	Federico Barbarossa 	112



	LXXXV. 	Ordinamento e governo delle Repubbliche 	153



	LXXXVI. 	Ultimi Normanni in Sicilia. Enrico VI 	218



	LXXXVII. 	Innocenzo III. Quarta crociata. L’impero latino in Oriente 	242



	LXXXVIII. 	Ottone IV. Sviluppo delle Repubbliche, e secondo loro stadio. Nobili e plebei in lotta. Guelfi e Ghibellini 	268



	LXXXIX. 	Frati. Eresie. Patarini. Inquisizione 	313



	XC. 	La Scolastica. Efficacia civile del Diritto romano e del canonico. Le Università. Le Scienze occulte 	356



	XCI. 	Federico II. Seconda guerra dell’investitura 	415



	XCII. 	Fine degli Svevi e della seconda guerra dell’investitura 	472



	XCIII. 	I Mongoli. — Fine delle crociate e loro effetti. Gli stemmi 	507










NOTE:



1.  Savigny, Storia del Diritto romano; — Pagnoncelli,
Dell’antica origine e continuazione dei governi municipali in
Italia, 1823 — Raynouard, Histoire du droit municipal en
France, 1838.




2.  È l’opinione del Leo, Entwickelung der Verfassung der
lombardischen Städte bis zu Friedrich I, 1824; del Raumer,
Ueber die staatsrehtlichen Verhältnisse der italienischen Städte;
dell’Eichhorn, di Ekstein, di Behlmann-Holweg, Ursprung
der lombardischen Städte Freiheit, 1846, in confutazione del
Savigny, dell’Hegel ecc. Fra i nostri la sostennero Cesare Balbo
e Carlo Troya. Secondo questo, i Romani spossessati da Autari
mai più non entrarono nel Comune; bensì i Romani giustinianei
e teodosiani, cioè quelli sopravissuti in paesi ove si mantennero
in vigore il diritto giustinianeo e il teodosiano; ma neppur questi
mai non si pareggiarono ai dominatori, fin al tempo di Ottone I,
quando tolsero la superiorità ai Franchi; talchè non ricuperarono
i diritti antichi, ma acquistarono quelli dei vincitori.




3.  Dissi quasi, acciocchè non ci si opponga qualche menzione
di comunità. Nel 764, un Crispino fonda e dota la chiesa di San
Martino d’Ussiano, lasciandone il patronato ai vescovi di Lucca;
e nel descrivere i confini dei beni dice: Alia petiola de terra
mea, qui est similiter tenente capite uno in via publica et in ipso
rivo Caprio, et vocitatur ad Campora communalia. Ma era il
Comune de’ vinti, o quel de’ vincitori? Più conchiuderebbe il
diploma dell’imperatore Lamberto (Antiq. M. Æ., VI. 341) che
a Gamenulfo vescovo di Modena nell’898 concede e conferma
tutti i beni, e la giurisdizione sui medesimi anche nella città,
soggiungendo: Sancimus etiam pretaxate ecclesie, juxta antecessorum
nostrorum decreta, loca in quibus predicta civitas constructa
est, stabilia maneant cum cancellariis, quos prisca consuetudo
prefate ecclesie de clericis sui ordinis ad scribendos sue
potestatis libellos et feothecarios habeat; vias quoque, portas,
pontes, et quicquid antiquo jure eidem civitati ac
curatoribus reipublice solvebantur, nostra vice liberam
capiendi debitum ex eis censum habeat potestatem... Qui
respublica parmi abbia il senso che sotto gl’imperatori romani,
ed equivalga al fisco. Anche Lodovico II nell’852, confermando
alla chiesa di San Lorenzo di Giovenalta nel Cremonese il mercato,
l’acquedotto e altri diritti, comanda che nulla quelibet
persona aut quislibet reipublice minister ullam contrarietatem
facere presumat (Antiq. M. Æ., II. 868). Merita pure riflesso la
costituzione di Carlo Magno del 787, dove conferma il dazio da
pagarsi ai porti, già istituito da re Liutprando, stabilendo quel
che dovranno pagare il vescovo di Comacchio, et ceteri homines
fideles nostri Comaclo civitate commanentes, sottraendoli dalle
eccessive esigenze dei Mantovani: ivi i Comacchiesi sono sempre
trattati in corpo, non come individui, nè come spettanti a un
signore.




4.  Vedilo nel Canciani; e giudicato dal Savigny, V. 132.
Hennel ne scoperse una nuova copia nella biblioteca di Sangallo,
che è desiderabile venga pubblicata. Il signor Bunturini promise
una nuova lezione assai migliorata del testo udinese, che noi
potemmo esaminare. C. Hegel (Gesch. der italienischen Städtefreiheit,
Lipsia 1847) attribuisce quel documento alla Curia
Retiense cioè al paese de’ Grigioni.




5.  Uno de’ più antichi esempj raccolgo dal Codice diplomatico
bresciano, ove nel 781 Carlo Magno a Radoara badessa di
San Salvadore in Brescia conferma i possessi sub immunitatis
nomine; quatenus nullus judex publicus ibidem ad causas audiendas,
vel freda exigenda, seu mansiones vel paratas faciendum,
nec fidejussores tollendum, nec nullas redibitiones publicas requirendum,
judiciaria potestas quoquo tempore ingredere nec exactare
non presumat.



Poi nell’822 Lodovico imperatore alle monache stesse, conforme
alla carta d’immunità concessa da suo padre, ordina che
nullus judex publicus, vel quislibet ex judiciaria potestate in
ecclesias aut agros et loca et reliquas possessiones, ad causas
audiendas, vel freda exigenda... ingredi audeat; sed liceat conjugi
nostrae (Giuditta) atque successores ejus cum omnes fredos concessos,
et cum rebus VEL HOMINIBUS LIBERIS seu comendatis ad
idem monasterium pertinentes, sub immunitatis nostrae defensione
quieto ordine possidere.




6.  Vedi qui sopra la nota 3.




7.  Espone che il vescovo mandò a lui dicendo, eandem urbem
hostili quadam impugnatione devictam, unde nunc maxime sævorum
Ungarorum incursione et ingenti comitum, suorumque
ministrorum oppressione tenebatur, postulantes ut turres et
muri ipsius civitatis rehedificentur studio et labore præfati episcopi,
suorumque concivium, et ibi confugentium sub defensione
ecclesiæ beati Alexandri in pristinum rehedificentur, et
deducantur in statum. Alle quali suppliche annuendo, egli stabilisce
che sia ricostrutta civitas ipsa pergamensis, ubicumque
prædictus episcopus et concives necessarium duxerint... Turres
quoque et muri, seu portæ urbis... sub potestate et defensione
supradictæ ecclesiæ et prænominati episcopi suorumque successorum
perpetuis consistant temporibus; domos quoque in turribus,
et supra muros ubi necesse fuerit, potestatem habeat aedificandi,
ut vigiliæ et propugnacula non minuantur, et sint sub potestate
ejusdem ecclesiæ beati Alexandri. Districta vero omnia ipsius
civitatis, quæ ad regis pertinent potestatem, sub ejusdem ecclesiæ
tuitione, defensione et potestate predestinamus permanere etc.
Ap. Lupo, lib. II. Merita troppo poca fede l’Odorici perchè si
accolga il documento del 13 maggio 909 da lui pubblicato, ove
re Berengario riferisce che Troilo Volungo e Pamfilo de Lanternis(?)
legati COMUNITATIS NOSTRÆ de Lonato comitatus Brixiæ
gli esposero i danni recati dagli Ungheri, e a nome dell’arciprete
Lupo, del clero, di tutta la plebe di quel luogo, imploravano
che, sovrastando ancora la rabbia de’ Barbari, possano
costruire fortezze e mura a difesa de’ fedeli e delle cose sante;
il che egli concede.




8.  Vedi Moriondi, Monum. Aquensia, I. 7. 9. 14. 21. 26; — Giulini,
II. 340. 353; — Leo, Vicende delle costituzioni delle
città lombarde, part. III. § 2.




9.  Ottone I al vescovo Anpaldo di Novara nel 969 concedeva
la giurisdizione della città e d’un circuito di 24 stadj, vietando
ne aliquis ejusdem civitatis quandocumque habitator,
murum ipsius civitatis ad portas vel pusterulas faciendas sine
episcopi jussu frangere præsumat.



Nel 1013 già Novara era in grado di resistere ad Arduino
marchese d’Ivrea, e nel 1110 ad Enrico V, e Ottone di Frisinga
al tempo di Barbarossa la qualificava non magna, sed muro novo
et vallo non modico munita.




10.  Monumenta Historiæ patriæ, Chartarum II. 49.




11.  Antiq. M. Æ., VI. 47; Affò, II. 13.



Del 1037 Corrado conferma al vescovo d’Ascoli la donazione
di Ottone: Omnem terram sui episcopii, tam ad matricam ecclesiam
pertinentem infra et extra civitatem suam, quam ad ceteras
capellas sive monasteria... Monetam etiam in civitate construere...
et quidquid ad regiam censuram et potestatem nostram pertinet,
transfundimus in ejus et successorum illius jus et dominium. Lo
conferma nel 1045 Enrico re ad altri. Archivio capitolare d’Ascoli.
Vedi Giornale Arcadico, vol. XLIII.




12.  Tiraboschi, Storia della badia di Nonantola, II. 188:
Confirmamus tam mutinensi ecclesiæ quam ejus civibus universos
bonos usus quos antiquitus habuerunt.




13.  Prædictum districtum et aquam ac ripam Padicam omni
theloneo seu curatura atque ripatico a Dulpariolo usque ad
caput Adduæ, cunctasque piscationes cum molendinorum molitura
et navium debito censu, et omnes rectitudines et redibitiones
et forum seu ceteras consuetudines, et vias publicas, et cætera
quæ in præceptis et notitiis antecessorum nostrorum continentur.
Ap. Campi, Hist. eccl., I.




14.  Antiq. M. Æ., I. 708. E nel 1084 concedeva al monastero
di San Zenone a Verona liberos homines, quos vulgo arimannos
vocant... cum omni debito, districtu, actione atque placito.



Al 2 luglio 1070 Enrico IV re dona alla chiesa di Vercelli il
Casale coll’arimannia, e con tutto il servizio del contado Odalingo
con tutti gli arimanni, e del contado Albalingo con tutti
gli arimanni, Ocesingo con tutti gli arimanni, e così Momelerio,
Selvolina, Redingo cum omnibus arimannis. Monum. hist.
patr., Chartarum I. p. 622.




15.  Nullam deinceps vel eorum filii aut descendentes publicam
functionem vel angariam, seu ullum servitium aut ullam districtionem
cuique hominum faciant, vel usque in perpetuum persolvant;
sed sub potestate pretaxati monasterii perenniter permaneant,
præter nostrum regale fodrum quando in regnum istum
devenerimus, et sculdassiam quam comitibus suis singulis annis
debent. Ap. Lupo, lib. II.




16.  D’Arco, Nuovi studj intorno all’economia politica del
municipio di Mantova, 1846.




17.  Paragonisi la nota 12.




18.  Di fatto Lotario II nel 1133 attribuiva a questa città
arimanniam cum rebus communibus ad mantuanam civitatem
pertinentibus. Del 1056 si ha l’investitura Elisei episcopi
Mantuæ facta communi et universitati et hominibus Mutuæ
de tota aqua Padi: al qual uopo due sindaci et procuratores
communis pagarono ad esso vescovo quaranta lire imperiali per
essere investiti di quel diritto. Altrove i nobili erano detti Lombardi;
per es. negli statuti di Pisa, lib. I. rubr. 109: Non patiemur
aliquem vel filium militis vel nobilem vel lambardum etc.;
nel registro dei censi della chiesa romana: Quidam milites, qui
dicuntur Lambardi; e ap. Targioni Tozzetti, Viaggi, I. 89,
ove Cattani et Lambardi de la Quercinola, Lambardi de Aquaviva
etc.




19.  Legge XXXI delle aggiunte alla Longobarda, e la IV delle
Leggi longobarde.




20.  Campi, Hist. eccl., I. 480.




21.  Antiq. M. Æ., I. 1020 e 493.




22.  Monum. Hist. patriæ, Chart. II. 191.




23.  Ut omnes homines possint cum fiducia cambiare et vendere
et emere, juraverunt omnes cambiarii et speciarii, qui ad
cambium vel species stare voluerint, quod ab illa hora in antea
non furtum faciant nec treccamentum aut falsitatem, infra
curtem Sancti Martini, nec in domibus illis in quibus homines
hospitantur... Sunt etiam insuper qui curtem istam custodiunt,
et quicquid male factum fuerit, emendare faciunt.




24.  Lupo, Cod. dipl. Berg., tom. II. 621 e 773.




25.  Targioni Tozzetti, Viaggi, I. 143.




26.  Breve recordacionis de concordia hominum Clavennatum
et Pluriensium. Jurare debent quatuor homines de Clavenna et de
Pìuri de guidare comune de Clavenna et de Pluri et eorum bona
et personas bona fide, sine fraude in pace et in guerra; et de
illis rebus quæ venient eis inter manus per istam consulariam
non facient furtum, nec consentient facienti; et illud quod
remanebit in fine suæ consulariæ de quæstu quod ipsi fecerint,
partientur inter Clavennates et Plurienses, ita scilicet ut Clavennates
habeant tres partes, et Plurienses quartam sine fraude:
et si dispendium fuerit factum pro comuni de Clavenna, sine
fraude illi de Pluri solvere debeant quartam partem et Clavennates
tres partes etc.



È citato nella decisione che Anselmo Dell’Orto, console di
Milano nel 1155, diede sopra una quistione fra i consoli di quei
due luoghi; riportata dal padre Allegranza, Dell’antico fonte
battesimale di Chiavenna. Venezia 1765.




27.  Il più antico statuto che si conosca fatto da una corporazione
in Lombardia sarebbe dell’835, con cui alla corte imperiale
di Castelvetere, donata a Santa Maria di Cremona, i canonici
di questa dettano statuti; che nessun uomo di quella venda
o tenga albergo o taverna senza licenza loro, pena trenta soldi:
non tener giuoco o bisca o meretrice; non rubare; non accoglier
pubblico bandito o ladro; e si stabilisce la pena per chi ferisca
in rissa, tiri pei capelli, faccia adulterio, guasti una fanciulla. I
quali statuti furon letti in presenza di molti uomini di Castelvetere,
e ricevuti e giurati da essi. — È pubblicato dall’Odorici
nell’Archivio storico, nuova serie, tom. II., pag. 39, ma potrebbe
esser falso come altri di quella provenienza.



Un de’ primi atti di Comune sarebbe quello che cita esso Odorici
al 969, in cui re Ottone al Comune ed università di Maderno,
nel Bresciano presso al Benáco, che aveangli mandato deputati
per chieder la conferma della loro immunità, rimette tutti gli
ossequj, usi, dazj che ai predecessori suoi soleano retribuire,
assolvendo i Madernesi da ogni nodo di servitù, dando facoltà
di pesca e caccia per tutto il lago e di farvi quel che credono,
e considerandoli liberi con tutte le loro adjacenze, vigne, oliveti,
campi colti e incolti, mobili ed immobili, telonei, ripatici, ostiatici;
volendo che tutte queste cose vengano in diritto e proprietà
d’esso Comune e università di Maderno in perpetuo. Peccato
che l’Odorici non garantisca abbastanza i documenti che produce:
affinchè, s’egli non è uomo da ingannare, assicurasse pure che
non venne ingannato.




28.  Sotto l’896, Landolfo seniore indica che ad ognuna delle
sei porte di Milano i Romani avessero formato di quelle opere
di difesa, che essi chiamavano procestre o clavicule, e noi rivellini;
e li dice altissimi e di pianta triangolare. Senza credere
appartengano ai Romani, se ne induce, primo, l’antichità di tali
fortificazioni, che alcuni vorrebbero inventate solo nel XV secolo;
secondo, che la città non doveva essere stata rasa affatto da
Uraja, come ci vogliono dare a credere, se trecent’anni dipoi
v’aveva mura sì antiche da non ricordarsene la costruzione.




29.  Dandoli, Chron., lib. VIII. c. 16.




30.  Antiq. M. Æ., diss. II.




31.  Monum. Hist. patriæ, Chart. II.




32.  Monum. Hist, patriæ, 998.




33.  Arch. diplom. sienese, Pergamene, n. 14 e 21.




34.  Constitutiones quas habent de mari sic iis observabimus,
sicut illorum est consuetudo. Nec marchionem aliquem in Tuscia
mittemus sine laudatione hominum duodecim, electorum in colloquio
facto sonantibus campants. Antiq. M. Æ., diss. XLV.



Incipit prologus constitutionum Pisanæ civitatis. Nobis Pisanorum
consulibus, constituta facientibus æquitashortando suasit,
omnibus ea scire atque intelligere volentibus, originem ipsorum
et causam atque nomen exponere, ne, ut ita dixerimus, quasi
illotis manibus, nulla præfatione facta, ex improvisu ad ipsa
perveniant.



Pisana itaque civitas, a multis retro temporibus vivendo lege
romana, retentis quibusdam de lege longobarda, sub
judicio legis, propter conversationem diversarum gentium per
diversas mundi partes suas consuetudines non scriptas habere
meruit, super quas annuatim judices possint quos provisores
appellavit; ut ex equitate, pro salute justitiæ et honore et salvamento
civitatis, tam civibus quam advenis et peregrinis et omnibus
universaliter in consuetudinibus providerent. Qui ex diversitate
scientiæ atque intellectus, per diversa tempora eadem negotia
atque similia, aliter alteri, et omnino e contra quam illi judicaverint;
unde Pisani, qui fere præ omnibus aliis civibus justitiam
et æquitatem semper observare cupierunt, consuetudines suas,
quas propter conversationem quam cum diversis gentibus habuerunt,
et hucusque in memoria retinuerunt, in scriptis statuerunt
redigendas, pro cognitione eorum ea scire volentium. Qua
de causa et nos, et ante nos quamplurimos alios sapientes civitatis
elegerunt, qui hoc sub sacramento faceremus, et corrigenda
corrigeremus, atque causas et quæstiones consuetudinum a causis
et quæstionibus legum discernendo redigeremus in scriptis.
Quorum statuta in scriptis redacta, sunt appellata constituta,
quasi a pluribus statuta, et etiam a civitate recepta et confirmata.
Ex quibus hoc volumen compositum a nobis et confirmatum
consulibus justitiæ, scilicet, Rainerio de Parlascio et Lanfranco,
pro se et suis sociis, scilicet Lamberto Grasso de Sancto
Cassiano, Boccio Cocco, Henrico Friderici Bulso, olim Petri
Albithonis, et Sysmundo quondam Henriqui Nithonis, per publicationem
obtulimus et dedimus. Anno incarnationis Domini
MCLXI, indictione IX, pridie kalendas januarii, regnante domino
Friderico felicissimo atque invictissimo imperatore nostro et
semper augusto.



Extra quod volumen si quod aliud constitutum de usibus
scriptum inveniatur, auctoritatem non habere constituimus, nisi
super factis secundum sua tempora; servata et in eis constitutione
hac Sicut lege et constitutiones, etc.; non tamen occasione
hujus constitutionis in factis futuris ab hinc in antea vel ex quo
illud constitutum emendatum vel sublatum fuerit protrahatur.



Su quegli statuti hanno fatto studj i Dal Borgo, il Valsecchi,
il Targioni-Tozzetti, il Savigny, ecc., e più profittevoli il Bonaini.



* Lo statuto dei Consoli del 1162 da lui pubblicato, non è il
più antico. V’era un podestà nel 1190, e lo statuto di questo è
più ampio perchè comprende gli statuti particolari.



Daiberto tra il 1088 e il 1092 episcopus Pisanorum, aggiuntisi
per socj i valorosi e sapienti Pietro Visconti, Rolando e
Stefano Guinizone, Mariniano, Alberto; considerando l’antica
peste della città pisana la superbia, per la quale faceansi quotidiani
omicidj innumerevoli, spergiuri, incesti, principalmente in
occasione di distrugger case e altri mali assai, col consenso e il
lodo de’ sopradetti uomini, e di tutti gli abitanti di Pisa, di
Borgo e Chinzica, ordina qual deva esser l’altezza delle torri,
sia su terreno proprio, sia su feudale o ecclesiastico. E chi lo
viola si abbia per scomunicato, e guardinsi da lui come da eretico
e dannato, nè abbiasi comunione con lui in chiesa o in nave.



Del 1154 si ha il catalogo dei consoli, con autorità a cuncto
Pisarum populo in publica contione concessa, clamante FIAT FIAT.



Nel Pisano aveano statuti proprj Calci, Vico, Buti, Marti,
Palaja, Peccioli, Piombino, Campiglia, Scarlino, Castiglione della
Pescaja, l’isoletta di Pianosa.




35.  Ap. Muratori, Ant. Estensi, part. I. c. 17.



Dell’immunità riportiamo solo le parti principali: In nomine
sancte et individue Trinitatis. Otto gratia Dei imperator augustus
etc. Agnoscat universitas nostrorum fidelium... qualiter
nos, pro Dei omnipotentis amore, nostrarumque animarum
remedio inclinati precibus Huberti episcopi, dilecto fidelique
nostro, per hoc nostrum preceptum donamus, concedimus atque
largimur omnibus sacerdotibus, levitis, universis sacris ordinibus,
Luce civitati commorantibus, seu etiam suburbanis, ut deinceps
in antea a nullis magnis parvisque personis ad secularia judicia
pro qualicumque controversia examinentur vel distringantur nisi
ab eorum presule, et ut illis in domibus eorum aliqua invasione
audeat inferre, vel tributum, seu etiam superimpositum iisdem
sacerdotibus etc... a quaqua persona minime imponatur vel requiratur;
et ne aliquis audeat se intromittere sine legali judicio in
universis suppellectilibus eorum, sive in servis etc. Insuper concedimus
ob nostram imper ialem dictionem omnibus sacer dotibus...
ut eorum advocatus non aliter, nisi solus juret, sine ulla contradictione,
sicut in sancta romana ecclesia agitatur... Et ita
sane precipientes jubemus, ut nullus dux, sive marchio... audeat
se ultro ingerere in omnibus casis et rebus jam superius prenotatis,
vel etiam eis servitia, aut injurias inferre... Segue la pena
auri optimi libras centum contro i violatori, da pagarsi per
metà camere nostre, et medietatem predictis sacerdotibus... Quod
ut verius credatur, diligentiusque ab omnibus observetur, manibus
propriis roborantes annuli nostri impressione insigniri jussimus. — Signum
domini Ottonis serenissimi imperatoris.



Ecco pure il diploma di Ottone II: Ob amorem Dei, tranquillitatemque
fratrum in Lucensi ecclesia famulantium, atque sub
ipsius diæcesos degentium libenter concedere placuit, et hoc nostre
auctoritatis preceptum immunitatis, atque tuitionis gratiam erga
eandem ecclesiam fieri decrevimus, nominative de custodibus,
castellis, monasteriis, plebibus, cellulis, aldionibus et aldiabus,
servis et ancillis, piscationibus, aquis, aquarumque ductibus,
pratis, vineis, campis etc... Precipientes quapropter jubemus, ut
nullus dux, marchio, comes, vicecomes, judex publicus, aut gastaldus,
vel quilibet ex judiciaria potestate, in cellulas, aut ecclesias,
vel domos clericorum, curtes, seu villas, aut loca, vel agros,
castella, seu reliquas possessiones memorate ecclesie.... ad causas
audiendas, vel freda exigenda, aut mansiones vel paratas faciendas,
aut fidejussores tollendos, aut homines ipsius ecclesie
tam ingenuos quam servos distringendos, aut ullas redibitiones...
illicitasve occasiones requirendas, nostris vel futuris temporibus
ingredi audeat, vel ea que supra memorata sunt, penitus exigere
presumat; sed liceat memorato presuli, suisque successoribus,
sibi subjectis, vel omnibus ad se aspicientibus, sub tuitionis atque
immunitatis nostre defensione, remota totius judiciarie potestatis
inquiet udine possedere. Tonsos vero, quos sua parochia... et omnes
homines in sua terra residentes, aut ad ejusdem terre castella
confugientes, ad jam dicti episcopi suorumque successorum veniant
judicium, et nulla imperii nostri magna parvaque persona
habeat potestatem ad distringendum, sed liceat ei ad vicem regie
potestatis eos distringere etc. Memorie lucchesi.




36.  Bullam plumbeam pro sigillo comunitatis. Ptol. Lucensis,
Ann. eccl., lib. XIX.




37.  Lucanis civibus pro bene conservata fidelitate eorum in
nos, et pro studioso servitio eorum, nostre regie potestatis auctoritate
concedimus, et concedendo statuimus, ut nulla potestas,
nullusque hominum murum lucensis civitatis antiquum seu novum
in circuitu dirumpere aut destruere presumat; et domos quæ
intra murum hunc edificate sunt vel adhuc edificabuntur, aut
circa in suburbio, nulli mortalium aliquo ingenio aut sine legali
judicio infringere liceat. Preterea concedimus predictis civibus
ut nostrum regale palatium intra civitatem vel in burgo eorum
non edificent, aut inibi vi vel potestate hospitia capiantur. Perdonamus
etiam illis ut nemo deinceps ab illis exigat aliquod fodrum
et curaturam a Papia usque Romam, ac ripaticum in
civitate Pisa vel in ejus civitate. Statuimus etiam ut si qui homines
veniant in flumine Serculo vel in Motrone cum navi causa
negotiandi cum Lucensibus, nullus hominum eos vel Lucenses
in mari vel in suprascriptis fluminibus eundo vel redeundo vel
stando molestare, aut aliquam injuriam eis inferre, vel depredationem
facere, aut aliquo modo hoc eis interdicere presumat.
Precipimus etiam ut si qui negotiatores veniant per stratam a
Luna usque Lucam, nullus homo eos venire interdicat, vel alio
conducat, sive ad sinistram eos retorqueat, sed secure usque
Lucam veniant, omnium contradictione remota. Volumus autem
ut a predicta urbe infra sex milliaria castella non edificentur, et
si quis aliquis munire presumserit, nostro imperio et auxilio
destruantur. Et homines ejusdem civitatis vel suburbii sine legiptima
judicatione non judicentur. Et si aliquis civium predictorum
predium vel aliquam tricennalem possessionem tenuerit, si
auctorem vel datorem habuerit, per pugnam vel per duellum non
fatigetur... Longobardus judex judicium in jam dicta civitate
vel in burgo aut placitum non exerceat nisi nostra aut filii
nostri presente persona, vel etiam cancellarii nostri. In hac vero
concessione sive largitione nostra sancimus ut nullus episcopus,
dux, marchio, comes, nullaque nostri regni persona predictos
cives in his concessis inquietare, molestare, disvestire presumat.
Pubblicato dal Minutoli nell’Archivio storico, vol. X. doc. 1.




38.  Questo giudicato si vedrà nel cap. LXXXV.




39.  Documenti per servire alla storia lucchese, vol. I. p. 174: — In
nomine sanctæ et individuæ Trinitatis. Velfo dux Spoleti,
marchio Tusciæ, princeps Sardiniæ, dominus domus comitissæ
Mathildis.



Quia justum et rationi consentaneum videtur imperatorem,
sive magnos principes imperii, fidelium petitionibus condescendere
suorum; idcirco et ego, petitionibus fidelium et dilectissimorum
suorum Lucensium condescendere volens, Lucanæ civitati
totoque ejus populo do, concedo atque confirmo omnem ejus
actionem, jurisdictionem, et omnes res quæ quoquomodo mihi
pertinent, vel ad jus marchiæ pertinere videntur, vel ad jus
quondam comitissæ Mathildis, vel quondam comitis Ugolini
pertinuerunt, tam infra Bechariam civitatem ejusque burgos,
quam extra infra quinque proxima milliaria prædictæ civitati,
ab omni parte ejusdem civitatis, exceptis fodris meorum vassallorum
ex parte marchiæ, vel prædicti comitis Ugolini. Præterea
infra præfata quinque milliaria proxima Lucanæ civitati ab
omni parte non ædificabo aliquod castellum, nec ædificare faciam.
Pro qua mea datione et concessione consules vel rectores
qui pro tempore in dicta civitate fuerint, vel aliqua persona pro
subscripta civitate dare debeant mihi, vel meis successoribus aut
misso nostro, infra prædictam civitatem omni anno in quadragesima
infra proximos octo dies postquam a nobis vel a nostro
nuntio literas sigillatas ostendendo prædictis consulibus, vel
rectoribus aut populo denunciatum fuerit, solidos mille lucensium
denariorum expendibilium, et sic debeant facere et observare
prædicti consules, vel rectores aut aliqua persona pro civitate
dehinc ad nonaginta annos. Et licet ego sciam quod hæc mea
concessio annuatim majorem redditum quam sit dictum, et etiam
ultra duplum promittat, tamen illam plenissima auctoritate corroboratam
per me et meos successores firmiter et incorrupte, sicut
dictum est, permanere constituo. Siqua vero persona contra hujus
nostræ concessionis et dationis paginam venire præsumpscrit,
statuimus ut libras centum auri componat, medietatem cameræ
nostræ, et medietatem prædictæ civitati. Ut autem hæc scriptura
immutabili veritate et stabilitate permaneat, sigilli nostri impressione
insigniri jussimus, et propria manu confirmantes
subscripsimus.



Acta sunt hæc in civitate Lucensi, anno incarnationis Domini
MCLX, VIII idus aprilis, præsentibus vero testibus his, etc.




40.  Il diploma è del 5 maggio 1129: l’originale dovette perire
come il resto dopo la memorabile sollevazione del 1678, ma
tutti gli storici ne parlano, e mostrano tenerlo per vero, eccetto
in pochi casi di controversia. (Oggi alcuni l’impugnano).




41.  Antiq. M. Æ., v. 753.




42.  «In nome della santa ed indivisibile Trinità, Ottone per
voler di Dio imperatore augusto. Se assentiamo alle domande
degli altri nostri fedeli, molto più giustamente inclinar dobbiamo
le orecchie alle preci della diletta consorte nostra. Sappiano
dunque tutti i fedeli nostri e della santa Chiesa di Dio presenti
e futuri, che Adelaide imperatrice augusta moglie nostra invocò
la nostra clemenza, affinchè per amor suo gli abitanti dell’Isola
Comacina e del luogo che dicesi Menaggio ricevessimo sotto la
nostra difesa, e confermassimo coll’autorità nostra i privilegi
che ebbero dagli antecessori nostri e da noi stessi avanti l’unzione
imperiale, cioè di non far oste, non aver l’albergario, non
dare la curatura, il terratico, il ripatico o la decima nel nostro
regno, nè andare al placito, se non tre volte l’anno al placito
generale in Milano. Tanto concediamo, ecc. Dato all’VIII avanti
le calende di settembre, anno dell’Incarnazione 962, I dell’impero
del piissimo Ottone, indizione V, in Como». Ap. Rovelli,
Storia di Como, tom. II. (Oggi vuolsi dubitarne).




43.  Ughelli, Italia sacra, tom. IV. col. 596.




44.  Ea quæ sue locutionis proprietate comunia vocant. Antiq.
M. Æ., IV. 24.




45.  Breve recordationis de Ardicio de Aimonibus. Sul qual
documento io ho troppo dubbj.




46.  Antichità Estensi, part. I. c. 29. — In nomine sancte et
individue Trinitatis. Velfo Dei gracia dux et marchio, Mathilda
Dei gracia si quid est. Justis petitionibus adquiescere, et nostros
fideles honoribus et commodis ampliare per omnia nostram condecet
potestatem. Quapropter omnium sancte Dei ecclesie, nostrorumque
fidelium tam futurorum quam presentium noverit
industria, qualiter nostri fideles mantuani cives nostram adierunt
clementiam, quorundam suorum concivium oppressiones
relevari petentes, et erimannos omnes, et communes res sue civitatis
a nostris predecessoribus illis ablatas, sibi restitui postulantes.
Et nos, ob memorabilem eorum fidelitatem et servicium,
justis eorum precibus annuentes, omnes exactiones et violentias
non legales funditus deinceps abolendas, et radicitus extirpandas
modis omnibus decernimus et firmamus. Statuentes etiam, ut neque
nos, neque nostri heredes, neque ulla magna, parvaque nostre potestatis
persona, predictos cives in mantuana civitate, vel in suburbio
habitantes, vel deinceps habitaturos, de suis personis, sive
de illorum servis, vel ancillis, seu de liberis hominibus in eorum
residentibus terra, vel de ermanna, et communibus rebus ad predictam
civitatem pertinentibus ex utraque parte fluminis Mincii
sitis, sive de beneficiis, libellariis, precariis, investituris, seu etiam
de omnibus eorum rebus mobilibus et immobilibus adquisitis, vel
adquirendis, inquietare, molestare, disvestire sine legali judicio,
vel ad aliquam publicam exactionem vel functionem cogere presumat.
Sed et neque in predicta civitate in domo alicujus, vel in
suburbio, in domo militis vel in caneva alicujus, illis invitis,
hospitari audeat. Insuper et illis restituimus omnes res communes,
parentibus illorum concessas per preceptum imperatorum,
scilicet nominative Saccam, Sepringenti et Carpenetam, et quidquid
de Armanorio nobis hucusque retinebamus, sive per cetera
loca in comitatu mantuano rejacentia, piscationes per flumina
et paludes, scilicet utrasque ripas fluminis Tartari, deinde sursum usque ad flumen Olei. De alia parte usque in Fossam altam.
De tertia parte usque in ecclesiam sancti Faustini in caput
Variana, et deinde seorsum usque in Agricia majore. Ut liceat
illis pabulare, capulare, secare, venari, et quicquid juris ipsorum
parentes antiquitus in illis habuerant. Decernimus etiam, ut
liceat omnibus predictis civibus et suburbanis per omnen nostram
potestatem secure ire et redire, sive per aquam et per terram
quocumque voluerint, ita ut nec theloneum, nec ripaticum dent.
Et insuper illam bonam et justam consuetudinem eos habere firmamus,
quam quelibet optima civitas Longobardie obtinet.




47.  Antiq. M. Æ., I. 730; e la nuova conferma fattane dal
Barbarossa, 732.




48.  Pater ejus de ordine illorum, qui jura et leges civitatis
asservabant, fuit. Bolland., ad 28 maj. In una carta del 721
dell’archivio di Sant’Ambrogio è nominato Vitale suddiacono,
exceptor civitatis Placentinæ, cioè notaro. A un diploma del
1100 di Anselmo arcivescovo di Milano, il clero vercellese soscrive:



Hoc Vercellarum clerus decus ecclesiarum

Laudat cum populo laudibus egregio.

 Puricelli, Monumenta ambrosiana, 289.





Così Aosta ebbe statuti nel 1118, pubblicati dal Cibrario;
Capua nel 1109, dati dal Bonaini; Verona, decreti di consoli
nel 1140.




49.  Consulum epistolarum dictator. Hist. Med., cap. 15.




50.  Consulibus, capitaneis, omni militiæ universoque mediolanensi
populo. Civitas Dei inclyta conserva libertatem, ut pariter
retineas nominis tui dignitatem, qui, quamdiu potestatibus
Ecclesiæ inimicis resistere niteris, vere libertatis auctore Christo
domino adjutore perfrueris. Martene, Collect. vet. scriptorum et
monumentorum, tom. I. p. 640. Si avverta come non vi si faccia
motto dell’arcivescovo, nè del clero. La prima menzione di consoli
in Milano è nel 1100. Una carta del 1109 dell’archivio di
San Fedele di Como fu stesa multis adstantibus cumanis consulibus.




51.  Landulphi Sancti Pauli, cap. 31.




52.  Nell’897 il vescovo Adalberto costituisce il vivere comune
de’ canonici dotandoli di molti beni, distratti dalla mensa vescovile;
del che delibera in concilio coi sacerdoti e tutto il clero
d’essa chiesa, et reliquis nobilibus hominibus, qui eidem synodo
intererant, tractans cum eis de statu et soliditate ipsius ecclesiæ.
Nel 1000 il vescovo Reginfredo fa molti doni ad essi canonici,
ancora presenti presbyteris et diaconibus cum certa parte nobilium
laicorum. Lupo, Cod. dipl. Berg., tom. I. 1059. 1064. Sorte
poi controversie fra i canonici di Sant’Alessandro e quei di
San Vincenzo, nel 1081 il vescovo Arnulfo li rappacificava
secundum consilium multorum clericorum, civium, extraque urbe
manentium sapientum et nobilium.




53.  De civibus autem præfatæ civitatis, Alberto Tozoni, Arimbaldo
Cozo, Petro de Curte regia, Adam de Castello, Lanfranco
Nozo de Polterniano, Lanfranco Ottoni, et insuper compluribus.
Cod. dipl., 759.




54.  Laude duodecim habitatorum qui electi fuerunt ad hoc,
vel laude comunitatis... laude duodecim consulum. Nel 1167 essi
conti, sgomenti dai progressi della Lega Lombarda, confermarono
ed ampliarono tali privilegi ai vassalli e agli abitanti, obbligandoli
al servizio militare e al fodro e alla fedeltà a Federico.
I Novaresi, appena partito Federico, assediano il castello di
Biandrate (1168) e si obbligano a tenerlo distrutto, e non ricevere
i conti nec pro habitantibus nec pro vicinis. Monum. Hist.
patriæ, I. 708. Sarebbe la prima menzione contemporanea di
consoli.




55.  Del giuramento fatto prestare ai singoli membri d’un Comune
trovansi i processi qua e là; ed alla stampa, fra altri, indicheremo
quello con cui gli uomini del paese di Triora giurarono
fedeltà al Comune di Genova nel marzo 1261; i sottoscritti sono
circa trecentottanta. Nel Liber jurium, vol. I, pag. 1334.




56.  Astensis ecclesiæ episcopus nostram efflagitans adiit celsitudinem,
quatenus sibi suaque ecclesiæ... secundum avi et patris
nostri præcepta... totum episcopatum astensem, cum integro
districtu civitatis, cum quatuor miliariis in circuitu, nostræ confirmationis et donationis præcepto corroborare et largiri dignaremur...
videlicet quidquid ad publicum jus pertinet in thelonei
et mercati redibitione, seu aquatici atque ripatici... cum placitis
et omnibus vectigalibus... Volentes etiam jubemus, nullus habitator
in castellis aut villis sui episcopatus ad placitum alicujus
comitis vel hominis, nisi ad episcopi placitum aut sui nuncii
vadant aut legem faciant. Monum. Hist. patriæ, vol. I., 289.




57.  Sotto l’invasione, una parte de’ vincitori collocossi in
campagna, formandovi Comuni villerecci (pagus, gaue), governati
con leggi tedesche; mentre altra parte della campagna
spettava ai vinti e regolavasi giusta il colonato romano, cioè
rimanendo le persone libere da servigi personali, e le terre
in libero commercio, vendendosi e affittandosi senza tampoco
l’obbligo all’affittuario d’abitarle e coltivarle. In que’ dei vincitori
invece era stabilita la servitù della gleba. Tal condizione
diversa appare da molti documenti, e specialmente da quelli
che concernono la chiesa di Firenze e di Siena (Ap. Rumhor,
pag. 7-24), e da altri presso lo stesso che riguardano la repubblica
sanese (pag. 25-41).



Firenze, costituitasi a Comune, cercò fiaccare i feudatarj.
Essi pertanto s’indussero a sminuire la propria potenza, esimendo
i coloni dai servigi personali, del che molti documenti
adduce esso Rumhor dalla metà del XII secolo a quella del XIII
(pag. 42-82). O si precisavano i servigi imposti, o vi si surrogavano
prestazioni in generi, o i padroni ripigliavansi parte
delle terre lavorate dai coloni, a cui essi altra parte ne lasciavano
in compenso del diritto che il gius romano dava a questi
di non essere staccati dalla propria terra. Quindi nacquero in
Toscana molti piccoli possidenti campagnuoli. Le repubbliche
favorirono la redenzione dei coloni, e gli statuti ne sono pieni:
Firenze nel 1289 ordinò l’intero loro affrancamento: ricomprò,
l’anno seguente, i coloni del Mugello dalla mensa arcivescovile
e dal capitolo di Firenze.



Riscattati i coloni, le terre divennero di libera circolazione,
e quindi oggetto alle speculazioni de’ denarosi, che
compraronle dai coloni cui erano rimaste, e che le aveano
suddivise per eredità: così entrando ne’ mercanti la voglia di
possedere, adoprandovi anche la frode e la violenza. I comunelli
di contadini, ch’eransi ordinati sui monti accanto alle
rocche feudali, ne scesero per vivere in mezzo al podere. I signori
che aveano riscattato i fondi, li diedero a coltivare agli
antichi coloni con diversi patti, fra’ quali è costante la cura
di mantener le piante di cui il fondo era vestito; cura che
anche oggi è capitale. Così vennero la colonia parziaria, la
mezzerìa.



Questa nelle carte toscane appare stabilita verso il 1250.
Ma pure non mancano esempi di affitto semplice a prestazione
certa e in generi o in denaro.



Vedansi Cenni storici delle leggi sull’agricoltura, dai tempi
romani fino ai nostri, dell’avv. Enrico Poggi, Firenze 1845.




58.  Lami, Memor. Eccl. florentinæ, tom. IV.




59.  Monum. hist. patriæ, Scriptorum, III. 1569. 1614.




60.  Storia di Imola, inserita in quella di Lugo, lib. III. c. 15.




61.  Atti dell’Acc. di Lucca, tom. X. E nel 1195 vacando la
chiesa parrochiale a Montopoli, i consoli e il gastaldo supplicarono
il vescovo di Lucca, loro signore, ad eleggerlo, come fece,
quia sum pro episcopatu patronus ejusdem ecclesiæ, et dominus
illius terræ. Mem. lucchesi, IV. 2.




62.  Antiq. M. Æ., IV. 40.




63.  Ghilini, Annali. Milano 1666.




64.  Così il Villani e il Malaspina; ma gli eruditi arruffano.




65.  Flaminio Dal Borgo, nella Raccolta di diplomi pisani,
1765, pag. 186, reca una formola della conferita cittadinanza,
che tradotta suona così:



«Parendo giusto e salutevole che, quando uomini di buona
fama desiderano associarsi al consorzio della città di Pisa, e
farsi cittadini pisani, siano ricevuti con equa benignità dopo
prestato il giuramento di cittadinanza, e godano degli onori e
privilegi dei Pisani, in ogni luogo, io Opizzino, figlio di Sano di
Bientina, giuro sui santi vangelj di Dio che non sarò in consiglio
od atto perchè la città pisana perda l’arcivescovado, nè i
suoi vescovi, nè il primato, nè la legazione di Sardegna, nè
l’onore e gli onori che ora ha o è per avere. E se abiterò nella
città o no, qualunque cosa mi sarà ingiunta dal potestà, dai
rettori, dal pretore, dai consoli, o da qualche delegato o capitano
per l’onore della città, o per le persone o per le cose, sia
direttamente o per nunzj o per lettere, senza frode lo farò e
osserverò. Quando sappia che alcuno voglia sminuir l’onore
della città, se lo potrò senza grave spesa, l’impedirò; se non
potrò, lo significherò ad alcuni dei predetti al più presto. Le
persone e cose de’ Pisani in terra, in acqua e dovunque possa
difenderò. Le credenze che da alcuno de’ suddetti per giuramento
mi siano imposte, non manifesterò. Queste cose per coscienza,
senza frode osserverò, secondo la consuetudine degli
altri cittadini di Pisa; e n’ho rogato Stefano giudice e notaro e
cancelliere di Pisa.



«Fatto a Pisa fuor porta ecc. l’anno 1198 dell’incarnazione,
indiz. XV, al V dagli idi d’aprile».



E incontinente, alla presenza de’ medesimi testimonj rogati,
il signor conte Tedicio podestà del Comune e della città di Pisa,
investì detto Opizzino di tutti gli onori e privilegi, di cui godono
i cittadini pisani nella città e fuori, ne’ fondaci, nelle botteghe,
nelle navi e in qualunque luogo di terra e d’acqua, talchè ne
goda come gli altri cittadini pisani; e lo costituì e confermò
cittadino pisano; e lui e gli eredi e i beni suoi liberò da tutti
i pesi rusticani, sicchè più non sia tenuto fare servizj rusticani,
nè dare la data, ecc.



Altri di tali giuramenti sono nel Muratori, Antiq. M. Æ.,
diss. XLVII; e per esempio Guicellone da Camino e Gabriele suo
figlio il 1183 facendosi cittadini di Treviso giuravano:



«Abiteremo in essa città d’ogni anno due mesi in tempo di
pace, e tre in tempo di guerra; qualora non ne siamo dispensati:
ma in modo che, standovi l’uno, non sia obbligato l’altro;
faremo giustizia e ragione sotto ai consoli o al podestà; apriremo tutte le borgate in pace e in guerra ai Trevisani per far
guerra ai loro nemici; con buona fede e senza frode, custodiremo
e salveremo i Trevisani e le cose loro in tutt’i borghi e le
ville nostre, in piano e in monte; faremo oste e cavalcata, coi
nostri uomini che sono dalla Livenza sin qua, liberi e servi; se
si farà colletta o boateria (tassa sui bovi) fuor di città sopra i
campagnuoli, vogliamo che vi obbediscano anche i nostri; daremo
opera e consiglio affinchè quelli di Conegliano vengano a
pace col Comune di Treviso, e prestino giuramento che noi prestiamo;
faremo giurare dieci uomini di ciascuna nostra parrochia
(curia), ad elezione dei consoli o del podestà, di seguirli e render
ragione, e guardare e salvare gli uomini di Treviso e le cose
loro.



Il podestà e i consoli e il Comune di Treviso di rincontro
giuravano, salvare e mantenere essi da Camino, come qualunque
cittadino di Treviso, e i loro paesi e gli abitanti liberi
o servi; se il comune di Treviso distruggerà alcun loro castello,
lo riedificheranno; non osteranno a che ottengano ragione
in qualunque lite o querela; non impediranno le guerre
private già in corso, quand’anche le parti volessero fare il duello
innanzi ad essi consoli o ai loro successori; non s’intrometteranno
delle liti di libertà, mosse dagli uomini del loro contado;
dan piena rimessione de’ danni e delle ingiurie passate, e delle
pene e multe e dei bandi; e non si brigheranno degli uomini
loro, abitanti di là della Livenza e in Cadubria; che se mancassero
in alcuna di queste promesse, pagheranno lire quattromila
venete, obbligando in sicurtà i beni comunali, di modo che
possano occuparli e prenderne i frutti; e tutto ciò sarà giurato
ogni dieci anni da cento militi e ducento pedoni.



Nel 1199 Alberto e Magninardo de’ conti Guidi cedevano ai
Fiorentini il castello di Semifonte, giurando sui vangeli di salvare,
custodire, difendere ogni persona della città di Firenze e
dei borghi e sobborghi, far carta di vendita del poggio di Semifonte,
quale è contenuto coi muri e le fossa, e lasciar copiare
dal podestà e dai consiglieri le carte che vi sono; faran guerra
quando ne siano domandati con lettere portanti il sigillo del
Comune, nè faran pace o tregua o accordo co’ nemici senza
consenso del podestà o de’ consoli; abiterà ogn’anno un di loro
un mese in Firenze; faranno dazio al Comune di Firenze, sicchè
possa mettere accatto su tutti i beni e le persone loro; del
quale accatto metà andrà alla città di Firenze, metà al conte
Alberto e sua discendenza; di qualunque strada passi sulla loro
terra e giurisdizione non toglieranno pedaggio ad alcun cittadino o mercante di Firenze; non faranno alcun castello, nè
incastelleranno alcuna terra nel poggio fra Virginio e l’Elsa, se
non con permissione del magistrato di Firenze. Lami, Memor.
Eccl. florent., pag. 389.



Di simili patti n’ha molti nel II volume delle Carte nei Monum.
Hist. patriæ. Così nel 1181 Ansaldo di Valenza giura la cittadinanza
di Vercelli, promettendo comprarvi una casa di cinquanta
lire pavesi ed abitarvi, difendere i Vercellesi, far guerra
e pace con essi, dare ai consoli il fodro di quattrocento lire
susine. Nel 1183 Obizzo marchese Malaspina e suo figlio Obizzino
ai consoli di Piacenza consegnano il castello, il dongione,
la torre e tutta la fortezza di Oramala. Nel 1185 Giacomo Zabolo
e Pietro Bello di Cavaglià giuravano la cittadinanza di
Vercelli, e comprerebbero una casa, la quale obbligavano ai
consoli; l’anno seguente Guglielmo di Quarenga e Ansaldo; poi
altri, sempre obbligandosi a comprare una casa e sottostare ai
pesi comuni. Nel 1198, 22 aprile, si rogano i patti che gli Astigiani
impongono ai signori di Manzano, Sarmatorio, Montefalcone,
obbligandoli specialmente a far guerra ai marchesi di
Monferrato e ai conti di Biandrate. Altri giuramenti al comune
d’Asti vi sono alle pagine 1320, 1321, 1354, 1357, 1358, 1360.
Ai 13 febbrajo 1190 Alba riceve per cittadini gli uomini di Magliano,
Monticelli, Mango.



* Il Comune di Vercelli fu de’ primi e più operosi a fondare
borghi franchi, che furono sin 22 nel piccolo territorio. Sul che
vedi Mandelli, Il Comune di Vercelli nel medioevo, 1858.




66.  Ex quo fit ut tota illa terra (Lombardia) intra civitates ferme
divisa, singulæ ad commanendos secum diœcesanos compulerint;
vixque aliquis nobilis vel vir magnus tam magno ambitu inveniri
queat, qui civitatis suæ non sequatur imperium. Otto Frisingensis,
lib. II. cap. 3.




67.  Omnium civitatum homines, maxime principalium, omnia
civiliter et honeste agere oportet et decet. Est enim civitas conversatio
populi assidua ad jure vivendum collecti. Esordio d’un
documento lucchese del 1124.




68.  Un documento del Dragoni, illustrato dall’Odorici nell’Arch.
Storico, II. 21, parla di moneta cremonese nell’807; un
altro dell’835 di soldi d’oro cremonesi, che farebbero presumere
una zecca cremonese fin da Carlo Magno, e quel ch’è rarissimo
allora, moneta d’oro e d’argento. È certo una soperchieria, come
altre di quel codice.




69.  Monum. Hist. patriæ, Chart., II. 204.




70.  Bartoli, St. di Perugia, tom. I. p. 216.




71.  Cumque tres ordines, idest capitaneorum, valvassorum et
plebis esse noscantur, ad reprimendam superbiam, non de uno, sed de singulis consules eliguntur. Otto Frising., ii. 13. Il poeta
bergamasco Mosè dice:



Tradita cura viris sanctis est hæc duodenis,

Qui populum justis urbis moderatur habenis;

Hi sanctas leges scrutantes nocte dieque

Dispensant æquo cunctis moderamine quæque.

Annuus hic honor est, quia mens humana tumore

Tollitur assiduo cum sublimatur honore.





Il Muratori, nella prefazione ad esso poema, crede che solo
del 1184 cominciassero i consoli a Bergamo: ma già nel 1109
si trova nominato Ripaldo dei Capitani di Scalve console; poi
altri in una carta del 1117. Una lite nel 1114 fu decisa da quindici
consoli di Como: ma qui si tratta di consoli de’ placiti,
come sono forse i diciotto nominati in un documento del Giulini
al 1117. Più importante è un altro presso il Lupo, II, 945, dove
sono annoverati tutti i consoli: Nomina quorum consulum sunt,
Arialdus Vesconte, Arialdus Grasso, Lanfrancus Ferrarius,
Lanfrancus de Corte, Arnaldus de Rode, Arnaldus de Sexto,
Azofonte, Mainfredus de Setara, Albericus de la Turre, Anselmus
Avocatus; capitanei istius civitatis. Joannes Mainerii, Ardericus
de Palazzo, Guazzo Arrestaguida, Malastrena, Otto de Fenebiago,
Ugo Crivello, Guibertus Cotta, valvassores jam dictæ civitatis.
Ugo Zavetarius, Alexius Lavezarius, Paganus, Ingovartus,
Azo, Martinoni, Maxaso; cives ipsius civitatis. Sono dunque
sette cittadini, sette valvassori, e nove capitanei, forse perchè a
questi vanno uniti il visconte, rappresentante dell’arcivescovo, e
l’avvocato. Per Firenze vedi G. Villani, v. 32.




72.  Pergamena nell’archivio diplomatico di Firenze.




73.  Nei contratti, anche di chiese, trovasi tuttora menzione di
aldj, di mundio, d’altre forme di legge longobarda. Nei Monum.
Hist patriæ, Chart. II, p. 1170, trovo al 1195 la vendita d’un
fondo fatta al capitolo di Santo Stefano di Biella dalla marchesa
Guala, viro et mundualdo suo consentiente. Nell’istromento
di nozze del beffato pittore Domenico Calandrini, al 24 febbrajo
1320 in Firenze, si stipulò consensu Benedicti mundualidi della
sposa, quem eidem ad hoc in mundualdum constitui. Manni,
Veglie piacevoli, II. Lo statuto di Benevento del 1207, approvato
da Innocenzo III, vuole che secundum consuetudines approbatas
et legem longobardam, et eis deficientibus, secundum
legem romanam judicetur. Borgia, Mem. di Benev., II. 182. 413.
Nel Liber consuetudinum Mediolani del 1216 è una rubrica
Quando de crimine agitur criminaliter. Punitur in rebus et persona
secundum legem municipalem nostræ civitatis, vel legem
Langobardorum, vel legem Romanorum... Si is cui maleficium
factum invenitur, jure Langobardorum vivebat, sicuti nonnulli nostræ jurisdictionis vivunt. Idemque erit si extraneus lege romana
vivit. Nello statuto di Como del 1281: Lombarda non
servetur nisi in pugnis et in illis casibus de quibus fit mentio in
statutis. Lo statuto di Pisa del 1186 ha una rubrica De legibus
seu titulis ex lege longobarda in nostro jure retentis et approbatis;
e nel prologo di quello rifatto il 1281 si ha: Pisana
civitas a multis retro temporibus vivendo lege romana, retentis
quibusdam de lege longobarda, sub judicio legis etc. L’antichissimo
statuto pistojese, alle rubriche 8 e 9, determina le varie
multe per ferite fatte con ferro e legno, al modo longobardo.



La contessa Matilde ora professa vivere a legge salica, ora a
longobarda; del che non seppero render ragione nè il Lupo, nè
il Muratori, nè il Savigny. Noi pensiamo che tali professioni riguardassero
non la persona, ma la natura de’ possessi pei quali
si stipulava, o del feudo di cui si trattava. Potrebbe darsi anche
oggi che un medesimo possedesse un feudo di ragione longobarda,
cioè divisibile fra tutti i figli, e uno di salica, cioè trasmesso
per primogenitura, e un benefizio ecclesiastico da conferirsi
per voti.



Essa Matilde, nel documento del settembre 1079, professa ex
natione mea legem vivere Langobardorum; pro parte suprascripti
Gottifredi qui fuit viro meo, legem vivere videor salicam;
poi in un documento del 9 dicembre 1080 dice: quæ professa
sum ex natione mea lege vivere salica. Ap. Fiorentino, Documenti,
pag. 128, e in un altro del Muratori, Ant. It., tom. II,
pag. 277.



Anche nelle Antichità Estensi trovansi Bugiardo, Scotto e
Buggeri che professano ex natione nostra lege vivere Langobardorum;
eppure Ottone loro padre professava ex natione mea
lege vivere romana.



A conferma di quanto altri asserì, che non è vero i preti vivessero
a legge romana, qui mi vien in taglio di notare che
nella splendida donazione che il vescovo Rozio di Padova faceva
nell’871 all’ospedale di Santa Giustina da lui fabbricato, professa
vivere secundum legem salicam; e nel suddetto II volume
di Carte dei Monum. Hist. patriæ, pag. 161, al 1069 Alessandro
prete di Biella fa testamento professando ex nacione mea legem
vivere Langobardorum.



E nel vol. I Chartarum, col. 299, è nominato Adalbertus presbiter
filius quondam Gorzano, qui professus sum ex nacione
mea legem vivere Langobardorum.




74.  Nel 1151: Nos Sirus archiepiscopus et consules Januæ
præcipimus tibi, Philippo Lamberti, ut ab hac die in ante non
sis consul Januæ, nec guida osti Januæ, nec conciliator Januæ,
nec legatus Januæ, et præcipimus tibi ut, per sacramenta quæ
homines Rassæ adversus te fecerunt, non reddas eis vel alicui
eorum illum malum meritum.



L’arcivescovo di Pisa ebbe il pedaggio della dogana del sale
e del ferro dell’isola d’Elba; un altro pedaggio a Castel del
Bosco; e nel 1286 aveva già da gran tempo lite cogli Anziani
per la giurisdizione temporale sopra i castelli di Meli, Riparbella,
Beliora, Pomaja, Santa Luce, Lorenzana, Collalberti,
Nugola, Filettole, Avane, Bientina, Usigliano, Collemontanino.



I vescovi di Fiesole mandavano il loro visdomino alla Rufina;
ma gli uomini di questa doveano aver licenza dalla Signoria di
Firenze prima di giurargli fedeltà.



Il vescovo di Torino, come quel di Luni, avea diritto a una
parte di tutti i pesci che si pescassero. Nel 1170 Pipino vescovo
di Luni consentiva ai Sarzanesi, i quali già si reggevano per consoli,
di trasferire il loro borgo in riva alla Macra, ove dicesi Asiano,
dando egli il terreno e i casamenti, e ricevendo tributo e giuramento
e le antiche consuetudini quanto ai giudizj, ai bandi, ai
macelli, ai cambisti, ai mercati, alle curatele, alle fosse, ai mulini,
ai forni. Nel 1183 esso vescovo emancipò affatto i Sarzanesi.
Monum. Hist. patriæ, Chart., II. 1021.



Il vescovo di Modena pretendeva dal Comune la giurisdizione
e giudicatura nella città e per tre miglia in giro, tanto del civile
come del criminale, e nelle emancipazioni, tutele, curatele,
duelli, e nelle cause mercantili; inoltre l’acquedotto della Secchia
e della Scultenna; la giurisdizione nel civile e nel criminale,
e nell’elezione de’ consoli o del podestà, nelle emancipazioni
e tutele e duelli in castel Razzano, Savignano, Vignola,
Porcile, ecc., oltre alcuni possessi. I Modenesi rispondevano,
tali diritti e giurisdizioni e possessi spettare a loro per concessione
imperiale e per la pace fatta a Roncaglia (sic) tra l’imperatore
e i Lombardi; inoltre posseduti da tempo immemorabile.
Per molti anni se ne litigò, finchè, stanchi delle noje e delle
spese, nel 1227 le parti vennero a transazione, concedendo al
vescovo alquanti possessi e canali ed altri comodi, e duemila
libbre imperiali, mediante le quali recedeva dalle restanti prestazioni.
Solo restavagli di pronunziar le sentenze contro gli
eretici, le quali poi il Comune obbligavasi di far eseguire. Antiq.
M. Æ., VI. 254.



Del 1162 papa Alessandro III confermava i beni e le giurisdizioni
dell’arcivescovo di Milano, tante che ne mostrano la
potenza. Dipendevano da lui primieramente assai chiese, monasteri,
pievi in commenda: cioè nel vescovado di Torino la
badia di San Costanzo colle sue cappelle; in quello d’Asti la
chiesa di San Pietro di Mazano; in Albenga la chiesa di Santa
Maria; nel vescovado d’Alba la pieve di San Michele di Verduno;
in Burgulio il monastero di San Pietro, le chiese di San
Giovanni e di Santo Stefano; nel Vercellese la pieve di Sant’Ambrogio
di Frassineto, sempre colle loro cappelle; nel Tortonese
la badia di San Pietro di Mola; quella di San Salvadore nel
Piacentino; nel Milanese il monastero di San Calocero di Civate;
la Santissima Trinità di Buguzate (Codelago); il monastero dei
Santi Felino e Gratiniano in Arona; il monastero di Cremella,
quel di Bernaga, quel di San Salvadore in Monza. Nel vescovado
d’Acqui il monastero di San Quintino di Spigno, e quel di
Santa Cristina presso l’Olona nel Pavese. Seguono terre con
giurisdizione e giuspatronato; Sesto Calende con molte cappelle;
il marchesato di Genova, e un palazzo e cappelle in questa
città; Pontecurone nel Tortonese, Coirana nel Pavese, Casale
non so quale, Burgulio dove fu fabbricata Alessandria; Lecco e
suo contado, Monza e suo distretto, le rive dell’Adda da Brivio
a Cavanago, quelle del Ticino da Sesto a Fara, Palanzo sul
lago di Como; cui potrebbero aggiugnersi, benchè non nominati,
il castello d’Angera, quel di Brebia e sua Pieve, e Cassano
d’Adda; inoltre la zecca (Vedi Giulini). Sotto il 1210, Galvano
Fiamma stima l’entrata degli arcivescovi di Milano ottantamila
fiorini d’oro, che il Giulini ragguaglia a dieci milioni.




75.  Cibrario, Economia pol. del medio evo, pag. 135.




76.  L’autore de’ Saturnali chiamavasi Teodosio Ambrosio Macrobio
Sicetino; il consigliere di Teodorico, Flavio Anicio Manlio
Torquato Severino Boezio.




77.  Nel catalogo d’una confraternita troviamo sei Pietro, altrettante
Marie, tre Andrea, due Cristine, due Ingelberghe,
quattro Martini, dieci Giovanni, e così altri, senza verun criterio
per discernere gli uni dagli altri. Antiq. M. Æ., diss. XLI.




78.  Atela, Adela, Adeligia, Adeligida, Adalasia, Atelasia,
Aidia, son varie forme del nome di Adelaide imperatrice: Adelchi,
Aldechisio, Adelgiso, Algiso è il nome del figlio di re Desiderio:
Obizo, Oberto, Adalberto, Alberto; Cuniza e Cunegonda;
Adam e Amizone, ecc. sono identici.




79.  In una carta dell’archivio casauriense: Ideo constat me
Artaberto, qui supranomen fratello vocatur; in una presso l’Ughelli,
tom. VIII. p. 43: Joannes qui supranomine Walterii vocatur;
in un’altra del 954, lib. V. 1359; Petro viro magnifico,
qui et supranomen vocatur Pazii, seu Gregorii. Così nelle Ant.
ital., III. p. 747, a un atto dell’882 sottoscrivonsi Joannes qui
vocatur Clario, Leo qui vocatur Pipino, Joannes qui vocatur
Peloso, Joannes Russo, Urzulo qui Mazuco vocatur, Lupus
qui dicitur Bonellus, Bonellus qui dicitur Magnano: e altrove
Giovan Rosso, Giovan Peloso, maestro Guglielmo, Martin Diacono,
Lupo da Via, Ugo da Porta Ravennate, ecc.




80.  Bardellone, Taino, Bottesella, Butirone, Petracco, Passerino,
Scarpetta, Carnevario, Cane e Mastino: poi Garzapane,
Pandimiglio, Tornaquinci, Belbello, Menabò, Megliodeglialtri,
Bracacurta, Soffiainpugno, Rubacastello, Animanigra, Buccadecane,
Bellebono, Bragadelana, Nosaverta, Tantidanari, Basciacomari,
Tettalasini, Bencivenne, Mezzovillano, Assainavemo,
Seccamerenda, Segalorzo, Benintese, Ranacotta, Scannabecco,
Mangiatroja, Brusamonega, Cavazocco, Codeporco, Coalunga,
Ristoradanno, Datusdiabolo, Capodasino, Cagatossico, Cagainos,
Mattosavio, Malfilioccio, Moscaincervello, Passamontagne, Castracani,
Tosabue, Calzavegia, Cavalcasela, Guido Ajutamicristo,
ecc. Anche case principali conservarono i nomi di
Malaspina, Pelavicini, Maltraversi, Malatesta, Cavalcabò, Gambacurta...




81.  Anichino di Bongardo dissero i nostri il capitano di
Baumgarten; di Awcwood fecero Giovanni Acuto, e di Hohenstein
Ovestagno. Reciprocamente i nostri Arrighetti fiorentini
furono in Francia trasformati in Riquetti; i Giacomotti in Jaquemot,
ecc.




82.  Muratori, Ant. Ital., diss. XVI.




83.  Subrogatum (come prefetto d’Amalfi) Ursum Marini
comitis de Pantaleone comite filium Canucci Marci post sex
menses quoque ejecerunt Successit Ursus Cabastensis, Joannes
Salvus, Romani Vitalis filius. Pansa, St. della Repubblica d’Amalfi,
I, 33.




84.  Orderico Vitale, cap. 3, dice che Rodolphus, quintus
frater, clericus cognominatus est, quia peritia litterarum, aliarumque
rerum apprime imbutus est. Clericus pure chiamavasi it
segretario, onde l’epitafio di Guglielmo Ambiense (ap. Moreri)
Clericus angelici fuit hic regis Ludovici: dal che il clerc rimasto
ai Francesi per indicare lo scrivano. Una cronaca milanese, nei
Rer. ital. Script., III. 60, dice che Stefano da Vimercato fuit in
sæculo valde honorabilis clericus. E Giovan Villani, IV. 3: E’ fu
molto chierico in scrittura. Per avverso, Matteo Villani, III. 60,
scrive: Il Comune fu ingannato da’ suoi medesimi ambasciatori,
de’ quali niuno si potè incolpare, che erano secolari e uomini
che non sapeano quello che i titoli de’ giudici portassero.




85.  La contessa Matilde aveva moltissimi servi, e ne donò a
varie chiese; nominatamente al canonico di Mantova regalò
quelli che possedeva alla Volta; e l’atto del 1079 (ap. Fiorentini,
Documenti concernenti Matilde, pag. 122) porta i nomi di parecchi,
dove notiamo jugales cum filiis et cum peculiis eorum, e
concede ad essi canonici quod faciant de jam dictis servis et
ancillis, seu de peculiis quicquid voluerint. In testamento poi
ordinò fosser liberati innumerevoli servi, come attesta Donnizone:



Innumerosque suos famulos jubet hæc hera cunctos

Ingenuos, vitæ post ipsius fore finem.







86.  Cronaca Bolognese, 1283. Comune Bononiæ fecit fumantes
comitatus, et emit omnes servos et ancillas ab omnibus
civitatis Bononiæ, pro pretio unius stari frumenti pro quolibet
qui habeat boves, et unius quartarolæ pro quolibet de zappa. — C.
F. Rumhor, Ursprung Besitzlosigkeit der Colonen des innerern
Toskana. Amburgo 1830.




87.  Cum libertas, qua cujusque voluntas non ex alieno sed ex
proprio dependit arbitrio, jure naturali multipliciter decoretur,
qua etiam civitates et popoli ab oppressionibus defenduntur, et
ipsorum jura tuentur et augentur in melius, volentes ipsam et
ejus species non solum manutenere sed etiam augmentare, per
dominos priores artium civitatis Florentiæ etc. et alios sapientes
et bonos viros ad hoc habito... provisum ordinatum exstitit salubriter,
et firmatum, quod nullus, undecumque sit et cujusque
conditionis dignitatis vel status existat, possit, audeat vel præsumat
per se vel per alium tacite vel expresse emere, vel aliquo
alio titulo, jure, modo vel causa adquirere in perpetuum vel ad
tempus aliquos fideles, colonnos perpetuos vel conditionales, adscriptitios
vel censitos, vel aliquos alios cujuscumque conditionis
existant, vel aliqua alia jura, scilicet angharia vel proangharia,
vel quævis alia contra libertatem personæ et conditionem personæ
alicujus in civitate, vel comitatu, vel districtu Florentiæ etc.
Osservatore fiorentino, tom. IV.




88.  Daru, St. di Venezia, lib. XIX. § 7.




89.  «In nome de Dio amen: in mille e triscento e LXV adi VXII
de feurer, in la strouilea in caxa mia de mi Symon da Imola
e de Marco Bon de Viniexia e de Zorzi Fustagner da Coron, e
de mi Symon noder infrascripto, lo sauio et discreto homo ser
Andriolo Bragadin, fyolo de mis. Jacomo Bragadin de Viniexia
de la contrada de sento Zemignan, se eno qui convegnudi insembre
cum mis. Tantardido de Mezo da Viniexia in honorando
consylier de Coron, et ali uendudo uno so sclauo lo quale elo
aueua comprado in la Tana da uno Sarayni per cento e cinquanta
aspri de arzento cum lazo (agio), segondo la confession del dito
sclauo, et a dato infrascripto mis. Tantardido a lo sourascripto
ser Andriolo in pagamento per lo dito sclauo ducati de oro uinti
et uno in moneda cum lazo, lo quale sclauo a nome Piero Rosso
et in presencia de li sourascripti testimoni e de lo dito sclauo
fo fatto lo pagamento, e siando pagado e contento lo dito ser
Andriolo dal dito mis. Tantardido, lo dito ser Andriolo pygla
per la man lo dito Piero Rosso so sclauo e si lo de in man de lo
sourascripto mis. Tantardido e de tutto questo fe contento lo
dito sclauo Piero Rosso et inclinato per so signor lo dito mis.
Tantardido. Oblegandose lo dito sclauo de auerlo per so signor
cusi como elo aueua lo dito ser Andriolo, lo dito ser Andriolo
se oblega de defenderlilo in tute le parti del mondo e in ogni
zudixio, et lo dito mis. Tantardido per lo sclauo de ogno dano
et interesse che interuegnisse a mis. Tantardido infrascripto
per lo pagamento de lo dicto sclauo quando elo podesse prouar
che elo non fosse so sclauo, lo dito ser Andriolo se oblega de
refarli lo dito pagamento a ducati de oro XXI de bon pexo.



«Et io Symon figliolo mis. Jacomo de li Bruni da Imola per
la imperiale autoritate not. publico e zudexe ordenario fui presente
a tutto. Una cum li sourascripti testimonj mmss».



Il notajo non segna il luogo dove rogò l’istromento; ma puossi
arguire si facesse appunto in Corone o nelle sue vicinanze.
Serie degli scritti in dialetto veneziano, di Bartol. Gamba,
pag. 35.




90.  Fontanini, Diss. de masnadis.




91.  Quod sclavi super navigiis non leventur; quod aliqua persona
januensis non possit deferre mamaluchos mares et fœminas
in Alexandriam ultra mare vel ad aliquem locum subditum soldano
Babiloniæ (cioè del Cairo).




92.  Lib. II. 20. 55. 93. Nel succitato volume II dei Monum. Hist. patriæ occorrono moltissimi ricordi di vendite e d’emancipazione
di schiavi a Genova, fra cui ne scegliamo alcuni:



Nel 1156 Guglielmo Zulenio vende per otto lire la sua serva
Agnese non fugitivam, neque furem, sed boni moris. — L’anno
stesso, Simone di Mongiardino emancipa Girardo figlio di Ubaldo
suo servo, pel prezzo di lire otto pavesi, senza ritener nulla del
peculio che abbia o possa avere.



1158, 16 agosto. Mosso e sua moglie Marsibilia per lire cinquanta
danno a Frederzone loro servo omnimodam facultatem
vivendi, standi, agendi et faciendi quod velit utpote liber homo.



1159, 12 maggio. Malovriere tum amore Dei, tum pro solidis
vigintiquinque libera Alvarda sua serva; pena dieci libbre d’oro
se egli o i suoi eredi vi attentino.



1160, 25 novembre. Guglielmo da Castenollo vende un servo
Saracino per cinquantanove soldi.



1161, 23 febbrajo. Amico di Mirto dona a Lanfranco la porzione
di proprietà che ha sopra Angelica sua serva e la figlia
di lei. — 10 giugno seg. Guglielmo Moraga di Narbona vende
per cinquantacinque soldi a prezzo finito un suo Saracino. — 28
luglio. Filippo Aradello libera il suo servo Giovanni per amore
dell’anima sua: e gli dice: Proficiscere liber in Deo; e Giovanni
in ricambio promette stare al suo servigio per quattro anni. — 17
settembre. Ribaldo de Curia libera il servo Pasquale col suo
peculio per venticinque lire e per salute dell’anima.



1162, 9 ottobre. Senebaldo regala a suo figlio Alberto metà
de’ proprj beni feudali e allodiali, excepta tantum Boneta ancilla
mea et filiam ejus. — 19 novembre seg. Ogerio Vento nel testamento
dichiara liberi tutti i servi e le ancelle sue se il Signore
lo chiami a sè in quella malattia. Non morì, e un altro testamento
fece l’11 maggio seg., colla stessa clausola, eccettuando
però il peculio d’essi servi.



1163, 4 agosto. Giulia Bulferico per mercede dell’anima sua
e del marito manomette l’ancella Adelusia e il suo peculio.



1164, 1º maggio. Pier Cappellano e Stanfilla jugali manomettono
Guglielmo servo con venti libbre di suo peculio. — Nell’inventario
dell’eredità abbandonata da Guglielmo Scarsuria, del
17 giugno seg., è noverata Saracenam unam cum libertatis
condicione testamento defuncti insercta.



1165, 21 giugno. Lanfranco Arzema per quattro lire e mezzo
libera e manomette Aidelina sua ancella. Luca, figlia emancipata
di lui, rinunzia pure ogni diritto che v’avesse. Giovanni
Tossico, a un cui servo la Aidelina erasi unita (adhesisset), dichiara
liberi i due primi figli che ne nascessero.



1192. Pietro re d’Arborea promette ai Genovesi che, se si
ottenga di porre una chiesa in Oristano, darà al vescovo di
Genova una curia con tanti possessi e servi quanti ne ha in
Arborea il vescovo di Pisa.



Luigi Cibrario produsse carte genovesi di più tarde vendite
di schiavi. Nel 1378 Benvegnuda vende quandam servam suam
sclavam de progenie Tartarorum per ventidue lire di Barcellona,
sanam ab omnibus magagnis occultis. Una pure de progenie
Tartarorum è venduta il 1389 da Antonio di San Pier d’Arena;
un’altra il 1391; un’altra di venticinque anni nel 1484, per sessanta
lire di genovini, che sarebbero oggi fr. 1033.



Nel 1851 Giovanni Zucchetti pubblicava a Mantova una carta
dell’archivio Arconati di Milano, secondo la quale, nel 1434, il
nobile Giacomo de’ Bigli di Milano vendeva al nobile Giovanni
da Castelletto, pur di Milano, una Tartara di anni diciannove
per cinquantotto ducati d’oro; l’atto fu rogato a Recanati.



Nel testamento del famoso Filippo Strozzi, 14 maggio 1491,
si legge: «Item a Giovanni Grande nero, mio schiavo, lascio e
lego la liberatione, e che lui sia libero e franco da ogni servitù
dopo la vita mia, et per detto effetto et per a quel tempo da
hora lo libero et absolvo da la mia potestà et da ogni servitù a
che lui mi fosse tenuto; et bisognandoli, per effecto di dicta sua
liberatione o per cautela alcuna sua intorno a ciò, voglio che gli
heredi mie gliene faccino quella cautela che lui vorrà, per
potere dicta sua liberatione sempre mostrare et farne fede».
Nella Cronaca fiorentina del Cambi trovo che nel 1529, quando
Genova fu presa, i Franzesi ebber l’arte di togliere tutti gli
schiavi, i quali rivelarono dove stessero riposte le ricchezze dei
padroni.



Melchior Gioja (Nuovo prospetto delle scienze economiche,
par. III) asserisce che «non è la religione che abbia fatto sparire
la schiavitù dalla maggior parte dell’Europa, ma il lento
progresso delle arti e del lusso». Guglielmo Libri (Histoire des
sciences mathém. en Italie) s’arrabatta a provare che la Chiesa
non fece nulla per la liberazione dei servi, anzi il contrario.
L’argomento suo contro la Chiesa equivale precisamente a
quest’altro: «Non è vero che il codice Albertino proibisca il
furto, giacchè ladri vi ha dov’esso è in vigore». Fra i libri che
costui dovette compulsare per la sua storia, sono quelli di Girolamo
Cardano, del quale noi parliamo più avanti. Nel vol. X
dell’edizione di Lione sta il trattato De arcanis æternitatis,
che a pag. 31 vuol sostenere la legittimità degli schiavi naturali,
confutando la Chiesa che dichiara gli uomini eguali. «Questo
genere di servi, acciocchè nessuno potesse riguardarlo come
propagato dalla natura, e perciò legittimo, fu tolto affatto
da la religione nostra, ossia da quelli che pubblicarono costituzioni,
interpretando quel detto che appo Dio non v’è nè
servo nè libero. Sarebbe come se alcuno, interpretando quel
di Cristo In quel giorno nè sposeranno, nè saranno sposati,
dicesse inutile il matrimonio. Che una servitù moderata e
giusta sia utile allo Stato, è così certo, che anche la ingiusta
e smodata è più utile che il non esserne alcuna; giacchè i
paesi dei Gentili furono più felici, ed ora quei de’ Maomettani,
che non i Cristiani». Questo passo è decisivo a mostrare
le due influenze sempre in contrasto, del paganesimo con Aristotele,
e della religione col Vangelo.




93.  Anno Domini MXCVIII cepit guerra de Cremona, magnum
frixorium Cremonensium. Sicardus.




94.  Quæque meis oculis vidi, potius reserabo. Anon. Cumanus,
nei Rer. it. Script., V.




95.  


Mittunt ad cunctas legatos agmina partes

Ducere; Cremonæ Papiæque mittere curant;

Cum quibus et veniunt cum Brixia Pergama; totas

Ducere jussa suas simul et Liguria gentes;

Nec non adveniunt Vercellæ, cum quibus Astum,

Et comitissa suum gestando brachia natum;

Sponte sua tota cum gente Novaria venit;

Aspera cum multis venit et Verona vocata;

Docta suas secum duxit Bononia leges;

Attulit inde suas Ferraria nempe sagittas;

Mantua cum rigidis nimium studiosa sagittis;

Venit et ipsa simul quæ Guardastalla vocatur;

Parma suos equites conduxit Garfanienses.

                                  Anon. Cumanus.







96.  Gli sono confermati in un diploma di Federico I, 29 settembre
1164.




97.  Ap. Baluzio, Miscel., lib. V. p. 64.




98.  Ildeberto, vescovo di Reims nell’XI secolo, cantava:



Par tibi, Roma, nihil, cum sis prope tota ruina;

 Quam magni fueris integra, fracta doces.

Urbs cecidit, de qua si quicquam dicere dignum

 Moliar, hoc potero dicere, Roma fuit.

Non tamen annorum series, non flamma, nec ensis

 Ad plenum potuit hoc abolere decus.

Tantum restat adhuc, tantum ruit, ut neque pars stans

 Æquari possit, diruta nec refici.....







99.  Che nei secoli dell’ignoranza e del fanatismo si facesse
colpa a costui di discendere da Ebrei, e san Bernardo stesso
il chiamasse judaica soboles, poca meraviglia. Ma Voltaire,
accoppiando al solito la leggerezza e l’intolleranza, non rifina
di ridere di un papa ebreo. La storia, se avesse voluto consultarla,
gli avrebbe detto ch’e’ non era ebreo e non fu papa.




100.  Questo fatto si rappresentò in un quadro del palazzo di
Laterano, ove Lotario riceve la corona di man del papa, colla
leggenda:



Rex venit ante fores, jurans prius urbis honores,

Post homo fit papæ, recipit quo dante coronam.







101.  Con queste insegne sono effigiati re Ruggero nel tempio
di Monreale e Guglielmo nella Martorana a Palermo: il cadavere
di Federico II si trovò rivestito di abiti pontificali. Sin a
Filippo II le suppliche per affari ecclesiastici dirigeansi al re
col titolo di beatissimo padre.




102.  Concedimus, donamus et auctorizamus tibi, filio tuo
Rogerio, et aliis filiis tuis secundum tuam ordinationem in regno
substituendis, et hæredibus suis, coronam regni Siciliæ et Calabriæ
et Apuliæ etc. Tu autem et hæredes tui censum, videlicet
sexcentos schifatos, annis singulis Romanæ Ecclesiæ persolvere
debes etc.




103.  Ep. 31. lib. V.




104.  


...... Arnoldus, quem Brixia protulit ortu

Pestifero, tenui nutrivit Gallia sumtu....

..... assumpta sapientis fronte, diserto

Fallebat sermone rudes, clerumque procaci

Insectans odio, monachorum acerrimus hostis,

Plebis adulator, gaudens popularibus auris,

Pontifices, ipsum que gravi corrodere lingua

Audebat papam.....

Articulos etiam fidei, certumque tenorem

Non satis exacta stolidus pietate fovebat,

Impia mellifluis admiscens toxica verbis.

 Guntheri Ligur. Carmina, lib. III.





Vedi la nota 7 del capo seguente.




105.  San Bernardo diresse a Eugenio III i suoi libri De consideratione,
nel IV de’ quali gli dice: — Qual cosa è più nota ai
secoli, che la protervia e il fasto de’ Romani? gente disavvezza
dalla pace, avvezza al tumulto; gente immite e intrattabile
finora, che non sa star sottomessa se non quando non vale a
resistere. Quest’è la piaga, e a te spetta il curarla. Ridi forse
di me, credendola incurabile? non diffidare».




106.  Otto Frising., De gestis Frid., lib. I. cc. 27. 28. — Le
proposizioni de’ Romani a Corrado furono compendiate in questi
versi:



Rex valeat: quidquid cupit obtineat; super hostes

Imperium teneat; Romæ sedeat; regat orbem

Princeps terrarum, ceu fecit Justinianus;

Cæsaris accipiat Cæsar, quæ sunt sua præsul,

Ut Christus jussit Petro solvente tributum.







107.  Amand, De primis actibus Friderici. — Otto Frising.,
De gestis Friderici. Ottone morì nel 1158, e lo continuò Radevico
canonico di Frisinga, molto inferiore pel dettato e più pei
concetti. Le loro storie furono ridotte in versi dal Guntero,
tedesco contemporaneo, in un poema intitolato Ligurinus.




108.  


Ductus ab antiquo priscorum tempore regum

Mos habet, ut, quoties regnator teutonus Alpem

Transit, et italicas invisere destinat oras,

Qui repetant fisco fiscalia jura fideles

Per quoscumque suos præmittere debeat urbes:

At quæcumque ream se perfida fecerit ausu

Sacrilego, regique suo sua jura negarit,

Strata luat meritas fraudato principe pœnas:

Inde fit ut fractis deformiter horrida muris

Nunc quoque per totam videas loca plurima terram.

 Hoc quoque per cunctas regnator teutonus urbes,

Non modo teutonicas, sed et hic et ubique jacentes,

Jus habet, ut præsens quasi maximus omnia judex

Claudere jura manu, cunctasque recidere lites

Debeat, atque omnis judex, omnisque potestas

Atque magistratus, ipso præsente, quiescant.

 Hunc etiam regi priscarum sanctio legum

Longævique vigor moris profitetur honorem,

Ut cunctos fœtus, quos educat itala tellus

(His modo, quæ poscit terræ cultura, retentis)

Principis ad nutum fisco præstare colonus

Debeat, in regni sumptus et militis usum.

 Gunteri Ligurinus, lib. II.







109.  De gestis Frid., lib. II. c. 3. Guntero chiama i Lombardi



Gens astuta, sagax, prudens, industria solers,

Provida consilio, legum jurisque perita.







110.  Guilhelmus marchio de Monteferrato, vir nobilis et magnus,
qui, pene solus ex Italiæ baronibus, civitatum effugere potuit
imperium. Otto Frising., lib. II. c. 13.




111.  Ne, si Mediolanensium partem amplexus esset, altera parte
Longobardiæ subjugatæ, Mediolanenses, quia fortiores erant,
rebelles existerent. Sire Raul.




112.  La strada più consueta e più breve dalla Lombardia a
Roma era la così detta via Romea o Francesca, che dal territorio
di Parma e Piacenza varcava l’Appennino del monte Bardone
per scendere a Pontremoli, indi a Villafranca, Sarzana,
Luni, il Frigido, il Salto della Cervia, Lucca, Altopascio, il
Galleno; passato l’Arno sotto Fucecchio, mettevasi sulla via
traversa di Castel Fiorentino, donde a Certaldo, Poggibonsi,
Staggia, Siena, Buonconvento, Sanquirico, Spedaletto di Bricole,
Radicofani, Acquapendente, Bolsena, Montefiascone, Viterbo,
Sutri, Portacastello di Roma. È divisata nell’itinerario di Filippo
Augusto re di Francia, quando nel 1191 tornava dalla
crociata.




113.  «Fu impiccato e bruciato, e le sue ceneri sparse nel
Tevere, acciocchè la stolida plebe non venerasse il corpo di
questo infame», dice il buon Muratori.



* Arnaldo è divenuto un mito, e in conseguenza la storia di
lui fu peggio che mai alterata. I Giansenisti nel secolo passato
magnificavano Arnaldo, poi nel nostro i demolitori dell’autorità
temporale dei papi. La tragedia del Niccolini è mera declamazione,
ove Arnaldo è fatto eretico, mentre nella prefazione
si vuole purgarlo di questa taccia. Cesare Balbo lo imputa di
avere sollevato il popolo romano contro il papa, quando il
papa e il popolo sarebbero dovuti unirsi ai Lombardi per difendere
l’indipendenza: e così ritardò la lega di Pontida e cagionò
la distruzione di Milano.



Il mettere un Lutero o un Ciciruacchio nel secolo XII è un
anacronismo, quanto il mettere ai giorni nostri un Pietro Martire
o un Francesco d’Assisi. Ci fu sempre, fino ai giorni nostri,
chi sperò sbalzare il papa mediante l’ajuto degli stranieri, e così
meditava Arnaldo. Ma il prefetto di Roma, che, in occasione delle
prediche di Arnaldo, era stato insultato e peggio, lo fece prendere
e impiccare, valendosi della piena podestà che gli conferiva la
presenza dell’imperatore. Onde Goffredo da Viterbo canta:



Arnoldus capitur, quem Brixia sensit alumnum,

Dogmata cujus erant quasi pervertentia mundum:

Strangulat hunc laqueus, ignis et unda vehunt.

                                 Pantheon, 464.





Anche il Guntero lo dice fatto reo d’ambe le maestà:



 Sic læsus stultus utraque

Majestate reum geminæ se fecerat aulæ.





Gerhochus di Reichersperg contemporaneo ne porta questo
giudizio: Quem ego vellem, pro tali doctrina sua, quamvis prava,
vel exilio, vel carcere aut alia pœna præter mortem punitum esse,
vel saltem taliter occisum ut romana Ecclesia, sive curia ejus
necis quæstione caveret! Nam, ut ajunt, absque ipsorum scientia
et consensu a præfecto urbis Romæ, de eorum custodia in qua
tenebatur ereptus, ac pro speciali causa occisus ab ejus servis
est. Maximam siquidem cladem ex occasione ejusdem doctrinæ
idem præfectus a romanis civibus perpessus fuerat: quare non
saltem ab occisi crematione et submersione ejus occisores metuerunt
quatenus a domo sacerdotali quæstio sanguinis remota
esset. Sed de his ipsi viderint. Sane de doctrina et nece Arnaldi
idcirco inserere præsenti loco volui, ne vel doctrinæ ejus pravæ,
quæ, etsi zelo forte bono, sed minori scientia prolata est, vel
ejus necis perperam actæ videar assensum præbere. Nel libro I
De investigat. antichrist., apud Gretser, Prolegomena ad
scriptores adversus Waldenses, cap. 4.




114.  Hospes eras, civem feci: advena fuisti ex transalpinis
partibus, principem constitui. Otto Frising., 721. E gli fa rispondere:
Legitimus possessor sum.... Principem populo, non
populum principi leges præscribere oportet. E narrate le stragi,
con atroce ironia soggiunge: Hæc est pecunia, quam tibi
princeps tuus pro tua offert corona.




115.  


Roma ferax febrium, necis et uberrima frugum:

Romanæ febres stabili sunt jure fideles.

 Pier Damiani.







116.  Il Sismondi ed altri snaturano questo fatto, in modo che
paja con Federico stare la ragione, e Adriano aver fatto umili
scuse. Il torto del primo era in tanto maggiore, in quanto la
lettera diceva in plurale majora beneficia, nè feudo superiore
all’Impero avrebbe potuto immaginarsi. Il papa poi si ritrattò,
ma dichiarando che quella espressione utique nedum tanti viri,
sed ne cujuslibet minoris animum merito commovisset. È bizzarro
a vedere come il Sismondi dipinga Federico per un mostro di
crudeltà, e micidiale d’ogni franchigia quando lotta colle repubbliche;
poi ne faccia un portento di ragionevolezza quando contrasta
coi papi.




117.  Radevicus Frising., lib. I. c. 26.




118.  Da Lodi vecchio i Lodigiani trasferirono allora al nuovo
il corpo del loro patrono san Bassiano, uno de’ primi vescovi,
e speciale protettore contro la lebbra.




119.  È nominato Lodovico nella scomunica del papa.




120.  Otto Frising., lib. I. cc. 27. 28.




121.  Sire Raul. Radevico dice centomila armati.




122.  Sire Raul. Delira il Giulini ragguagliandoli a venti
milioni.




123.  Il Guntero, lib. VIII, dice che



Tum demum victus Federicus ab urbe recessit,

Modoicumgue petens, prisco dignatus honore

Illustrare locum, sacro diademate crines

Induit, et dextra gestavit sceptra potenti.

Hanc fortuna diu, Ligurumque potentia dives

Eximiam regni proavorum tempore sedem

Presserat, et longa victam ditione tenebat:

Sed placidus princeps primævo cuncta decori

Restituenda putans, injustis legibus illam

Exemit, priscumque loco reparavit honorem.





Non vuol dire che si facesse coronare a Monza, ma che vi
comparve solennemente colla corona. Federico stette a Monza
cinque giorni, nei quali si consumarono mille carri di legna per
la sua cucina, e cento lire imperiali. Giulini.



Bonincontro riferisce questi versi in lode di Monza:



Monzia terra bona, civili digna corona.

Monzia cunctorum dives et plena bonorum.

Monzia dat drappos cunctis mercantibus aptos.

Monzia stat damnis precibus defensa Johannis.







124.  Scias omne jus populi in condendis legibus tibi concessum:
tua voluntas jus est, sicuti dicitur. Quod principi placuit,
legis habet vigorem, cum populus ei et in eo omne suum imperium
et potestatem concesserit. Radevic., lib. II. c. 4.



La cronaca soggiunge che, cavalcando il Barbarossa fra
Bulgaro e Martino, domandò loro chi fosse padrone del mondo.
Martino asserì l’imperatore; ma Bulgaro sostenne non essere
lui padrone quanto alla proprietà. L’imperatore regalò a
Martino il proprio cavallo; onde Bulgaro disse: Amisi equum,
quia dixi æquum quod non fuit æquum. Otto Morena.




125.  Radevico trova orrenda iniquità, non quella del Tedesco
che esponeva gli ostaggi, ma quella de’ nostri che li colpivano:
Seditiosi, quod etiam Barbaris incognitum et dictu quidem
horrendum, auditu vero incredibile, non minus crebris ictibus
turres impellebant, neque eos sanguinis et naturalis vinculi
communio, neque ætatis movebat miseratio. Sicque aliquot ex
pueris, lapidibus icti, miserabiliter interierunt; alii, miserabilius
adhuc vivi superstites, crudelissimam necem, et diræ calamitatis
horrorem penduli expectabant: oh facinus!




126.  Propter destructionem Mediolani, omnes dederunt imperatori
præsto copiosam et immensam pecuniam. Sire Raul,
pag. 1187.




127.  Tra i fautori del Barbarossa era Algiso abate del monastero
di Clivate, fondato da Desiderio re. Nel 1162 Papie
post destructionem Mediolani, Federico gli dava un ampio privilegio,
che comincia: Cum ad promovendum imperii honorem
et ad debellandos hostes Imperii, præcipue Mediolanenses,
Italiam cum exercitu intraverimus, inter multos quidem fideles,
qui nobis in laboribus nostris fideliter adstiterunt, invenimus
venerabilem Algisum, Clivatensis ecclesiæ abbatem, quem devotissimum
nobis ac fidelissimum certis argumentis experti sumus.
Multis enim retrorsum abeuntibus, prædictus abbas fuit vir
fidelis, et constans nobis firmiter adhesit, et immobilis nobiscum
perseveravit etc. Credo che ivi sia per la prima volta nominata
la Brianza.



Le vittorie di Federico furono celebrate da un poeta popolare
innominato, da cui scegliamo poche strofe:



Salve mundi domine, Cæsar noster ave,

 Cujus bonis omnibus jugum est suave;

 Quisquis contra calcitrat, putans illud grave,

 Obstinati cordis est, cervicis prave.

Princeps terre principum, Cesar Friderice,

 Cujus tuba titubant arces inimice,

 Tibi colla subdimus tigres et formice,

 Et cum cedris Libani vepres et mirice....

Scimus per desidiam regum Romanorum

 Ortas in imperio, spinas impiorum,

 Et sumpsisse cornua multos populorum,

 De quibus commemoro gentem Lombardorum;

Que dum turres erigit more giganteo,

 Volens altis turribus obviare Deo,

 Contumax et fulmine digna ciclopeo,

 Instituta principum sprevit ausu reo.

De tributo Cesaris nemo cogitabat,

 Omnes erant Cesares, nemo censum dabat;

 Civitas Ambrosii velut Troja stabat;

 Deos parum, homines minus formidabat....

Prima sua domino paruit Papia,

 Urbs bona, flos urbium, clara, potens, pia,

 Digna foret laudibus et topographia,

 Nisi quod nunc utimur brevitatis via.

Post Papiam ponitur urbs Novariensis,

 Cujus in principio dimicavit ensis;

 Frangens et reverberans viribus immensis

 Impetum superbi Mediolanensis.

Carmine, Novaria, sepe meo vives.

 Cujus sunt per omnia commendandi cives:

 Inter urbes alias eris laude dives,

 Donec desint Alpibus frigora vel nives...

Mediolanensium dolor est immensus,

 Pro dolore nimium conturbatur sensus;

 Civibus Ambrosii furor est accensus,

 Dum ab eis petitur, ut a servis, census.

Interim precipio tibi, Constantine,

 Jam depone dexteram, tue cessent mine;

 Mediolanensium tante sunt ruine,

 Quot in urbe media modo regnant spine,

Tantus erat populus atque locus ille,

 Si venisset Grecia tota cum Achille,

 In qua tot sunt menia, tot potentes ville,

 Non eam subjicere possent armis mille.

Jussu tamen Cesaris obsidetur locus,

 Donec ita venditur esca sicut crocus:

 In tanta penuria non est ibi jocus,

 Ludum tandem Cesaris terminavit rocus...

Erant in Italia greges vispillonum,

 Semitas obsederat rabies predonum,

 Quorum cor ad scelera semper erat pronum,

 Quibus malum facere videbatur bonum.

Cesaris est gloria, Cesaris est donum

 Quod jam patent omnibus vie regionum,

 Dum ventis exposita corpora latronum

 Surda flautis, Boree captant aure sonum...

Jam tiranno siculo Siculi detrectant,

 Siculi Te sitiunt, Cesar, et expectant,

 Jam libenter Apuli tibi genuflectant,

 Mirantur quid detinet, oculos humectant...

Imperator nobilis, age sicut agis,

 Sicut exaltatus es, exaltare magis!

 Fove tuos subditos, hostes cede plagis,

 Super eos irruens ultione stragis.





Apud Grimm, Geschichte des Mittelalters aus König Friedrich
der Staufen und aus seiner wie der nächstfolgenden Zeit.
Berlino 1845.




128.  Sicque factum est, quod Lombardi, qui inter alias nationes
libertatis singularitate gaudebant, pro Mediolani invidia,
cum Mediolano pariter corruerent, et se Teutonicorum servituti
misere subdiderunt. Cron. Salern.




129.  Episcopi, marchiones, comites, capitanei, aliique etiam
proceres, ac quamplures alii etiam Longobardiæ homines, tam
magni quam parvi, alii cum crucibus, alii sine crucibus, ante
imperatorem venientes, de imperatoris procuratoribus nimis
valde conquerebantur..... Ipse, quærimonias Longobardorum
quasi vilipendens, et pro nihilo habens, nihil inde fecit. Otto
Morena.




130.  Il giuramento fu rinnovato nel 1170 in questi termini:
In nomine Domini, amen. Ego juro ad sancta Dei evangelia
quod non faciam neque treguam, neque guerram recredutam, nec
aliquam concordiam cum Frederico imperatore, neque cum filiis
ejus, nec cum uxore ejus, neque cum alia quacumque persona
ejus nomine, nec per me, nec per aliam quamcumque personam,
et ab alio homine facta, non habebo ratam. Et bona fide pro meo
posse operam dabo viribus quibuscumque potero, ne aliquis exercitus
modicus vel magnus de Alemannia, vel de alia terra imperatoris
quæ sit ultra montes, intret Italiam. Et si prædictus
exercitus intraverit, ego vivam guerram faciam imperatori et
omnibus illis personis quæ modo sunt ex parte imperatoris, vel
pro tempore fuerint, per quas prædictus exercitus debeat exire
de Italia, donec prædictus exercitus de Italia exeat. Ego bona
fide, per me et per omnes personas, totius meæ virtutis salvabo et
guardabo personas et res omnium hominum societatis Lombardiæ,
Marchiæ et Romaniæ, et nominatim dominum marchionem
Malaspinam, et omnes personas quæ modo sunt in societate vel
extra. Et ego nullam concordiam feci vel faciam cum imperatore
constantinopolitano.... sine consilio credentiæ cujusque civitatis...
Et filios meos qui sunt in ætate quatuordecim annorum, infra
duos menses..... faciam jurare omnia prædicta et attendere.



Disputano di qual Enrico si tratti: e poco importa; ma tanto
basta per ismentire l’asserzione del Sigonio, e tanto più l’estensione
datavi dal Sismondi, che Ottone avesse, con una costituzione
generale, liberati i municipj. A quella si sarebbero appellati,
non a consuetudini incerte.




131.  Giovanni di Sarisbery, ep. 210, ap. Labbe, Concil.,
tom. X. 1450.




132.  Montes aureos et cum honore et gloria imperii gratiam
sempiternam. Tommaso de Cantuaria.




133.  Buoncompagno maestro fiorentino narrò quell’assedio
(Rer. it. Scrip., VI). Egli sclama: Non credam Italiam posse
fieri tributariam alicui, nisi Italicorum malitia procederet ac
livore; in legibus enim habetur: Non est provincia, sed domina
provinciarum.




134.  Il terreno su cui venne costruita Alessandria apparteneva
ai marchesi del Bosco, i quali lo cedettero nel 1180 in
feudo ai cittadini di quella, colle ville Marenzana e Ponzano,
assolvendo da ogni fedeltà i villani, arimanni, mercanti, artieri
di esse terre, Monumenta Aquensia.



Al vescovado d’Alessandria il papa avea voluto aggregare
quello di Acqui; ma gli Acquensi resistettero accannitamente, e
ne venne guerra, finchè Innocenzo III disgiunse novamente le
due diocesi. Vedi Chenna, Del vescovato di Alessandria, 1790.




135.  Il primo aveva egli menato nel 1154; il secondo nell’estate
1158; il terzo gli fu condotto l’anno dopo dalla imperatrice;
il quarto fu de’ principi germanici che distrussero
Milano; col quinto Federico osteggiò Roma, e lo perdette di
febbri; il sesto fece mala impresa ad Alessandria; il settimo fu
sconfitto a Legnano.




136.  Card. Arrag., Rer. It. Scrip., III. 468.




137.  Secondo gli atti prodotti dal Muratori, Antiq. ital. medii
ævi, diss. XLVIII, i luoghi e le persone del partito imperiale erano
Cremona, Pavia, Genova, Tortona, Asti, Alba, Acqui, Torino,
Ivrea, Ventimiglia, Savona, Albenga, Casale di Sant’Evasio,
Montevelio, Castel Bolognese, Imola, Faenza, Ravenna, Forlì,
Forlimpopoli, Cesena, Rimini, Castrocaro, il marchese di Monferrato,
i conti di Biandrate, i marchesi del Guasto e del Bosco,
e i conti di Lomello. All’incontro nella Lega di Lombardia erano
Venezia, Treviso, Padova, Vicenza, Verona, Brescia, Ferrara,
Mantova, Bergamo, Lodi, Milano, Como (benchè da noi poco
fa veduto aderente a Federico), Novara, Vercelli, Alessandria,
Carsino e Belmonte, Piacenza, Bobbio, Obizo Malaspina marchese,
Parma, Reggio, Modena, Bologna, Doccia, San Cassano,
ed altri luoghi e persone dell’Esarcato e della Lombardia.




138.  Romoaldo Salern., Rer. It. Scrip., VII. 220.




139.  Gaufridi Vosiensis Chron. Il fatto del piede posto sul
collo di Federico fu sostenuto in prima dal benedettino Fortunato
Olmo nel 1629, Historia della venuta a Venetia occultamente
nel 1177 di papa Alessandro III, e della vittoria ottenuta
da Sebastiano Ziani doge; e ultimamente da Carlo Lodovico
Ring, nel Saggio storico per illustrare un fatto finora messo in
dubbio della vita di due contemporanei, aspiranti entrambi alla
signoria del mondo (ted.); Stuttgard 1835. Nel Cicogna, Iscriz.
venete, vol. IV. p. 574-93, è una dissertazione di Angelo Zon
sulla venuta di Alessandro III a Venezia. A Venezia si trovavano
già rifuggiti moltissimi vescovi di Lombardia, cacciati da
altri scismatici; v’accorse poi grandissima folla di prelati e
signori; ed è curioso documento una cronaca che riferisce uno
per uno questi personaggi col loro seguito. Per dire solo d’alcuni
Italiani, Girardo arcivescovo di Ravenna giunse con settanta
uomini; Lodovico vescovo di Brescia con un abbate e trenta
uomini; e così Salomone di Trento; Tebaldo di Piacenza con
due preposti e venti uomini; Guala di Bergamo con dodici;
Alberico di Lodi coll’abate di San Pietro, e il prevosto di San
Geminiano e quattro consoli, con diciannove uomini; Offredo di
Cremona con quaranta; Anselmo di Como col suo arcidiacono e
quaranta uomini; Algiso arcivescovo di Milano con Milone
vescovo di Torino, coll’arcidiacono e arciprete suo e l’abate di
San Dionigi e uomini sessanta; e così gli altri vescovi. Seguono
Corrado marchese di Monferrato con venti uomini, il marchese
Moruello Malaspina con cenquindici, il podestà di Verona con
sessanta uomini, e due avvocati de’ Veronesi con undici; il
podestà di Bergamo con venti, di Vercelli con sedici; dieci consoli
di Cremona con novantacinque uomini, quattro di Piacenza
con trentacinque, quattro di Novara con sedici, quattro d’Alessandria
con trentacinque; il podestà di Bologna con quindici
uomini; quattro consoli di Milano con trenta; il conte di Biandrate
con ventisette; Ezelino da Treviso con trenta; nove cattanei
di Treviso con quarantacinque; i marchesi d’Este con
centottanta; il conte Guido Guerra con cento; e lasciamo indietro
altri; i Tedeschi aveano più numerosi accompagnamenti.
Il cronista soggiunge: «De zascheduna zittade de Lombardia
e de la Marca e de Toscana e de Romagna e de la Marca d’Ancona
ve fò catanii e possenti homeni, lo nome e lo numero deli
quali no savemo. Suma lo numero de le persone numerade e i
so prinzipali nominadi per nome, in tutto homeni 6390». Olmo,
op. cit.




140.  Vedi Carlini, De pace Constantiæ disquisitio. Verona
1763; Giac. Durando, Saggio sulla Lega Lombarda e sulla pace
di Costanza, nel vol. XL delle Memorie dell’Accademia di Torino.



Frà Jacopo d’Acqui aggiunge che i Veneziani voleano che il
loro doge al banchetto sedesse a fianco del Barbarossa: ma
questi pigliò il sedile preparatogli e lo pose sopra il suo, e si
sedè così in alto, mentre quel villano, com’esso il chiamava,
dovè sedere sulla panca.




141.  


Centum mille noto pro Christi tempore toto

Octaginta datis super his et quinque peractis,

Sub mense maji Federico cæsare stante

Septima lux mensis præerat factis gerendis,

Cum relevata fuit Crema, statumque resumsit.

Per Placentinos grates meruere divinas,

Unde Cremonenses doleant et sine modo flentes

Et fletu quorum lætetur quisque virorum.

          Iscriz. presso Alamanno Fino, lib. II.







142.  Tutini, Disc. de’ sette uffizj, pag. 34. Nell’archivio di
Napoli è copia autentica di questo catalogo. Registro di Carlo II
al 1322, da pag. 14 alla 63.




143.  Quella del Barbarossa è l’età eroica delle repubbliche
italiane, che perciò v’attaccarono ciascuna tradizioni particolari,
singolarmente sulla tirannia de’ suoi podestà, e sul modo con
cui se ne redensero. A Bergamo ricordasi un’Antonia, nobile
verginella, rimasta viva nella strage del 1168, e che insidiata
dal Barbarossa, nè potendo altrimenti salvare l’onestà, si uccise.
Vedi Calvi. I Comaschi nominano ancora con orrore il podestà
Pagano; e i Cremonesi vantano Zanino dalla Balla, o Baldesio,
che però altri portano ai tempi di Enrico III. Un altro Pagano
tiranneggiava Padova, che rapì Speronella moglie di Jacopino da
Carrara: ma i Padovani se ne vendicarono cacciandolo; donde
cominciò l’annua festa del san Giovanni, ecc.



Hans Prutz, Kaiser Friedrich I (Danzica 1871-74, 3 volumi),
è una continua giustificazione di quell’imperatore, rimasto leggendario
fra i Tedeschi: aver mosso guerra ai Comuni Lombardi
sol come ostacolo che erano al suo concetto di sottoporre
tutta l’Italia e per essa il Mediterraneo, e in conseguenza tutto
il mondo civile, istituendo la vera grandezza dell’impero germanico.
«La distruzione di Milano era un avvenimento destinato
ad aprire una nuova splendida epoca del regno di Federico».




144.  Giulini, part. VII. l. 48. — Dilectorum fidelium nostrorum
civium Mediolanensium strenuitatem, fidem ac devotionem, quo,
ferventiori ceteris affectu, nostræ in dies dignationi gratiores se
exhibent. Ap. Puricelli, Monum. Eccl. Ambrosianæ.




145.  Antiq. M. Æ., tom. I. pag. 622.




146.  Federico, nell’investire Aicardo dei feudi di Robbio, Confienza,
Palestro, Rivautella nel Vercellese, stabilisce Quod si ipse vel heredes sui justitiam de hominibus suis facere obmiserint,
legatus noster justitiam de eis faciat; et si aliquis adversus eum
vel heredes suos querimoniam coram nobis deposuerit, vel ad
curiam nostram appellaverit, coram legatis nostris indubitanter
veniant justitiam facturi et accepturi. Monum. Hist.
patriæ, Chart. I. 894.



Fra tanti altri esempj dell’importuna intervenzione regia
negli interessi anche privati citerò solo un privilegio dato il
1162 dal Barbarossa stesso ad Enrico vescovo di Como, per cui,
visti i gravi debiti della chiesa comasca, le rimette non solo
gl’interessi, ma anche i capitali, salvo quelli che si trovassero
prestati a servizio regio o per utilità della Chiesa.




147.  Nel 1189 Enrico concede al vescovo Lanfranco di Bergamo
di risolvere gli appelli ad esso re riservati, dandone notizia
fidelibus suis comitibus, nobilibus, consulibus, et universo
populo in civitate et per totum pergamensem episcopatum constituto.
Ap. Lupo, II. 1599.




148.  È nelle Lettere di Pier dalle Vigne, lib. V. c. 1: Te de
latere nostro sumptum generalem vicarium a Papia inferius in
Lombardia, ad eos velut conscientiæ nostræ conscium pro conservatione
pacis et justitiæ specialiter destinamus, ut vices
nostras universaliter geras ibidem. Nec tamen te sola vicarii
potestate volumus esse contentum, licet solo vicarii nomine censearis;
sed tibi usque ad aliud mandatum nostrum adjicimus
officium præsidiatus, concedentes tibi merum et purum imperium
et gladii potestatem, et ut facinorosos animadvertere valeas
vice nostra purgando provinciam, malefactores inquiras, et
punias inquisitos et specialiter eos qui stratas et itinera publica
ausu temerario violare præsumunt. Criminales etiam quæstiones
audias et civiles, quarum cognitio si præsentes essemus ad nostrum
auditum pertinet. Liberaliter quoque audias et determines
quæstiones; et imponendi banna et multas ubi expedierit, auctoritatem
tibi plenariam impertimur. Decreta utique interponas,
quæ super transactione alimentorum, alienatione ecclesiasticarum
rerum et tuitione minorum, secundum justitiam interponi
petuntur. Tutores etiam et curatores dandi quibuslibet tibi concedimus
potestatem. Et ut majoribus et minoribus, quibus universa
jura succurrunt, causa cognita, restitutionis in integrum
beneficium valeas impertiri, ad audientiam quoque tuam, tam
in criminalibus quam in civilibus causis, appellationes adferri
volumus, quas a sententiis ordinariorum judicum et eorum
omnium, qui jurisdictionem ab imperio sunt nacti, in provincia
ipsa, videlicet a Papia inferius in Lombardia (prout superius
dictum est) contigerit interponi. Ita tamen quod inde a sententia
tua ad audientiam nostri culminis possit libere provocari, nisi
vel causæ qualitas vel appellationum numerus appellationis
auxilium adimat appellanti. Quapropter fidelitati tuæ firmiter
et districte præcipiendo mandamus, quatenus ad statum pacificum
regionis ipsius et recuperationem nostrorum et imperii
virium, in eamdem fidem tuam et sollicitudinem, sicut gratiam
nostram charam diligis, sic efficaciter et diligenter impendas...
È pubblicata anche con qualche diversità nei Monum. hist.
patriæ, Chart., I. 1400.




149.  Bonincontro Morigia, Chron. Modoetiæ, lib. II. c. 116:
Ptolomei Lucensis, Hist. eccl., lib. XXIV. c. 21. — L’ultimo atto
che io conosca di volontaria giurisdizione esercitata da un messo
regio, è del 1223, e sta nell’archivio della semicattedrale di
Lugano.




150.  Rossus, Guadardus et Guillelmus, majores Lucanæ civitatis
consules, quisque pro se ad sancta Dei evangelia juravit ita:



Ego ab hac hora in antea fidelis ero domini Frederici Romanorum
imperatoris, sicut de jure debeo domino imperatori meo;
et non ero in facto vel in consilio sive auxilio quod perdat vitam
vel membra sua, vel coronam, vel imperium seu honorem suum,
vel quod in captione aliqua contra voluntatem suam teneatur; et
bona fide juvabo eum retinere coronam et honorem suum, et
nominatim civitatem Lucanam et ejus comitatum, et quæcumque
regalia, quæ de jure in ea debet habere intus vel foris. Hæc
omnia contra omnes adjuvabo eum retinere bona fide, et si perdiderit
recuperare; et credentias suas, quas per se vel per suum
certum missum, vel per suas literas certas mihi significaverit,
bona fide celabo; et præcepta ejus quæ mihi fecerit de pace servanda,
vel guerra in Tuscia facenda, sive de regalibus suis adimplebo,
nisi per parabolam domini imperatoris, vel domini archicancellarii,
vel ejus certi missi remanserit; et fodrum ei per
episcopatum et comitatum Lucanum bona fide recolligi juvabo,
cum ab ejus certo misso ad hoc destinatus requisitus fuero. Et
homines civitatis Lucanæ idem sacramentum fidelitatis domini
imperatoris pro posse meo jurare faciam bona fide. Et stratam
non offendam, et ne ab aliquo offendatur bona fide pro posse
meo defendam et vindicabo. Et dabo domino imperatori Frederico,
in expeditione versus Romam, Apuliam et Calabriam,
milites viginti, et ad illos terminos, quos dominus imperator per
se vel per certum suum missum ad hoc destinatum imposuerit
mihi. Et conventionem factam de pecunia quadringentarum
librarum annuatim solvenda observabo; et nullum recipiam in
consulatu, qui hoc sacramentum de pecunia solvenda non
juret....



Concordia vero inter nos et Lucanos consules quomodo sit et
esse debeat, per Rainaldum Coloniensem electum, et archicancellarium
Italiæ atque imperatoriæ majestatis legatum facta, talis
est; videlicet quod ipsi consules, a proximis kalendis augusti
usque ad sex annos, debeant omnia regalia quæ habent, tam in
civitate quam extra, salvo fodro domini imperatoris, extra civitatem
libere tenere dando in Purificatione beatæ Mariæ in unoquoque
anno domino Frederico imperatori, vel suo certo misso
nominatim ad hoc delegato, quadringentas libras lucanæ monetæ
publice probatæ; et ipsis sex annis transactis, ipsa prælibata
regalia prælibato domino imperatoris resignabunt, et per parabolam
prædicti Frederici imperatoris vel ejusdem Rainaldi Coloniensis
electi, et Italiæ archicancellarii, vel sui certi missi ad
hoc destinati.



Præterea dominus imperator concedit civitati Lucanæ, ut
eligant omni anno ex se consules quos voluerint, qui debeant
jurare, ita videlicet, quod guidabunt et regent populum et civitatem
Lucanam ad honorem Dei, et ad servitium domini imperatoris
Frederici, et ad ipsius civitatis salvamentum. Et ex ipsis
consulibus qui electi fuerint, ibunt omni anno in præsentia
ipsius domini imperatoris Frederici si in Italia fuerit, aut unus
si in Alemania fuerit, recepturi investituram a domino imperatore
vice omnium. Et si domino imperatori placuerit quod
Lucæ solvant duci solidos mille quos convenerunt, tanto minus
domino imperatori de prædicta pecunia usque ad prædictum
terminum solvere debent; alias secundum prædictum ordinem
totum solvere debent. Item consules qui fuerunt electi omni anno,
si non habuerint juratam domino imperatori fidelitatem, eam
jurare debent.



Et hanc totam conventionem nostram per nostrum mandatum
et auctoritatem ab eodem Coloniensi electo et Italiæ archicancellario
factam præsentis paginæ scripto corroboramus, ac
sigillo majestatis nostræ confirmamus.




151.  Ad legem et justitiam facendam, gubernandum per te et
tuum nuntium, ita sicut nos et noster nuntius agere debuissemus.




152.  Tommaso, Sommario, lib. I. c. 5. — Atti d’autorità sovrana,
esercitati da Enrico VI ancor vivo il padre, già ne vedemmo al
Cap. LXXXI. Un altro esempio ce n’offrono i Monumenta Historiæ
patriæ, Chart., I. 945, dove esso re nel 1187 conferma una
sentenza dei consoli d’Asti.




153.  Egli conferma il privilegio che riportammo alla nota 34
del Cap. LXXXI. Le spiegazioni che se ne danno nel vol. I delle
Memorie e docum. per servire alla storia lucchese non reggono
coi nuovi lumi storici.




154.  ...... Civitatis Lucæ fideles nostri majestati nostræ
humiliter supplicarunt, ut castrum Motronis, Montifegatensi, et
castrum Luliani, quæ sunt de Carfagnana, cum omnibus eorum
et cujusque eorum rationibus, pertinentiis, jurisdictionibus et
districtu, eis concedere in perpetuum, et dare licentiam eidem
communi recipiendi et retinendi homines et personas quaslibet
Carfagnanæ fideles nostros in concives eorum, qui vel quæ effici
voluerint habitatores et incolæ, vel alias concives civitatis ejusdem
et eisdem hominibus et personis veniendi ad eamdem civitatem ad
habitandum, si voluerint, vel alias se concives faciendi, et quod
liceat communibus et aliis singularibus personis de Carfagnana
recipere potestates et rectores civitatis praedictæ de gratia nostri
culminis dignaremur. Nos vero ejusdem communis nostrorum
fidelium supplicationibus benignius inclinati, attendentes etiam
grata et accepta servitia quæ idem commune majestati nostræ
exhibuit, hactenus exhibet in præsenti, et quæ exhibere poterit
in futurum, eidem communi castra de Carfagnana superius
denotata cum omnibus eorum et cujusque eorum rationibus, pertinentiis,
jurisdictionibus et districtu concedimus, nec non ipsis
licentiam recipiendi et retinendi homines et quaslibet personas
Carfagnanæ fideles nostros in concives eorum, qui vel quæ effici
voluerint habitatores et incolæ, vel alias concives civitatis ejusdem,
et eisdem hominibus et personis veniendi ad ipsam civitatem ad
habitandum si voluerit, vel alias se concives faciendi, et hominibus
et aliis singularibus personis de Carfagnana recipiendi
potestates et rectores civitatis prædictæ de gratia majestatis
nostræ et plenitudine potestatis, salva in omnibus imperiali
justitia.





155.  ... Licet nos olim provinciam Carfagnanæ cum juribus
et pertinentiis suis Henrico juniori illustri regi Sardiniæ, sacri
imperii in Italia generali legato, dilecto filio nostro, de mera
donatione nostra duximus conferendam; attendentes tamen fidei
puræ zelum quem communi Lucæ fideles erga majestatis nostræ
personam habere noscuntur... provinciam ipsam cum castris,
villis, hominibus, jurisdictionibus, possessionibus, terris cultis et
incultis, aquis et aquarum decursibus, justitiis, rationibus
omnibus et pertinentiis suis, videlicet quæ de dimanio in dimanium,
et quæ de servitio in servitium eidem communi fidelibus
nostris in fide et devotione nostra persistentibus, in rectum
feudum duximus concedendum. Ita tamen quod provincia ipsa
a nobis et successoribus nostris in perpetuum nomine recti feudi
de cætero teneant, sicut tenent alias terras eorum districtus, et a
nobis et imperio recognoscunt, eis olim a divis augustis progenitoribus
nostris concessas, et a nobis postmodum confirmatas,
debita quoque et consueta servitia proinde nobis et imperio facere
teneantur.



Le concessioni imperiali non di rado s’intralciano e si contraddicono.
Nel 1163 Federico Barbarossa da Lodi dava un diploma,
ricevendo sotto la sua protezione, cioè affrancando il borgo e
gli uomini di Sarzana, concedendo un mercato ogni sabbato, la
libera scelta de’ proprj consoli ecc.: diploma confermato da
Federico II il 1226. Ora nel 1185 lo stesso Barbarossa assegnava
al vescovo di Luni la giurisdizione, il bando, il mercato, la pesca,
il distretto, insomma la signoria sui popoli di Santo Stefano e
Sarzana. Nel 1355 Carlo IV, scialacquatore di privilegi, confermava
al vescovo lunese il diploma di Federico: eppure al tempo
stesso dava in feudo ai marchesi Malaspina e alla città di Pisa
molte terre comprese in quella concessione.




156.  Breve recordacionis de Ardicio de Aimonibus.




157.  Monum. Hist. patriæ, Chart., I. 813.




158.  Da credere in senso d’affidare, usato dai Latini e dai
nostri. In un placito di Limonta dell’888: Cum ibi essent nobiles
et credentes homines, liberi arimanni, habitantes Belasio loco.
Antiq. M. Æ., diss. XLI. — Quisquis in hujuscemodi tribunalis
consilium admittebatur, jurabat in credentiam consulum, hoc est
se tacite retenturum quæcumque eo in consilio dicta vel acta fuissent,
nec enunciaturum uspiam in profanum vulgus. Rer. It.
Scrip., VI. 962. E nell’Ariosto: «Nelle cui man s’era creduta». — Homines
credentes valea quanto uomini di credito, fededegni:
«Vincenzo di Naldo, fiorentino, uomo molto creduto in quel
contado». Bembo, Storia, lib. VII.




159.  Il Serra, Storia della Liguria, I, 277, lo adduce come del
950: ma pare da mettere fra il 1121 e il 1130. Vedi Vincent,
Hist. de la rép. de Gênes. Parigi 1842.




160.  Alcuno immaginò che maggiori fossero quelli tolti dalla
nobiltà, minori quelli da plebei. Vedi Benvoglienti, Osservazioni
intorno agli statuti pistojesi. Il contrario pensa Muratori,
Antiq. M. Æ., diss. XLVI.




161.  Statuta Mantuæ, lib. II. rub. 15.




162.  Mariotti, Saggio di mem. storiche civili ed ecclesiastiche
di Perugia, 1806, pag. 248.




163.  Varchi, Ercolano. Il Muratori (Antiq. M. Æ., tom. IV)
pubblicò l’Oculus pastoralis pascens officia et continens radium
dulcibus pomis suis, che è un’istruzione ad un futuro podestà
intorno a tutte le parti del suo uffizio: ma è forse opera di
qualche monaco, più attento alla parte morale che alla giuridica;
come fa pure ser Brunetto Latini, nel lib. IX del suo Tesoro,
dove largamente divisa i doveri del podestà. Fra le altre cose
dice: — Sopra tutte cose debbe il podestà fare che la città che
ha suo governamento, sia in buono stato, senza briga e senza
forfatto. E questo non può fare, s’egli non fa che li malfattori,
ladroni e falsatori sieno fuori del paese: chè la legge comanda
bene che ’l signore possa purgare il paese della mala gente.
Però ha egli la signoria sopra i forestieri e sopra’ cittadini che
fanno li peccati nella sua jurisdizione, e non pertanto egli non
giudicherà a pena quello ch’è senza colpa: ch’egli è più santa
cosa a solvere un peccatore che dannare un giusto, e laida cosa
è che tu perda il nome d’innocenza per odio d’un nocente.......
Sopra li maleficj debbe il signore e i suoi uffiziali seguire il modo
del paese e l’ordine di ragione, in questa maniera. Prima debbe
quello che accusa giurare sopra il libro di dire il vero in accusando
e in difendendo, e che non vi mena nullo testimonio a suo
sciente; allora dee dare l’accusa in iscritto, ed il notajo la
scriva tutta a parola a parola, sì come egli la divisa: si dee
inchiedere da lui medesimo diligentemente ciò ch’egli o li giudici
od i signori crederanno apertamente che sia del fatto, o
della cosa: e poi si mandi a richiedere quelli che è accusato del
maleficio; e s’egli viene, sì lo faccia giurare e sicurare la corte
dei malfattori, e metta in iscritto sua confessione e sua negazione,
sì come egli dice: e se non dai malfattori, o che ’l maleficio
sia troppo grande, allora debbe il signore od il giudice
porre il dì da provare, e da ricevere li testimonj che vegnono,
e costringere quelli che non vegnono, ed esaminar ogni cosa
bene e saviamente, e mettere li detti in iscritto: e quando i
testimonj sono ben ricevuti, il giudice ed il notajo debbon far
richiedere le parti dinanzi da loro; e s’elli vegnono, si debbon
aprire li detti de’ testimonj, e darli a ciascuno perchè si possano
consigliare e mostrar loro ragione. Ora addiviene alcuna volta
ne’ grandi maleficj, che non possono essere provati interamente,
ma l’uomo trova ben contra quelli ch’è accusato alcuno segno e
forti argomenti di sospezione: a quel punto il può l’uomo mettere
alla colla per farli confessare la colpa, altrimenti no; e si
dico io, ch’alla colla il giudice non deve dimandare se Giovanni
fece maleficio, ma generalmente dee dimandare chi ’l fece».




164.  Serra, Storia della Liguria, lib. III. c. 8: Giulini, Continuaz.,
part. I. p. 64; Chron. parmense, Rer. It. Scrip., IX. 819;
Corio, lib. II. — I patti del podestà di Genova sono divisati nei
Monumenta Hist. patriæ, Chart., II. 1334.




165.  Ma se io non potrò avere lo delinquente, puniroe lo
figliuol suo, u vero li figliuoli del delinquente, se lui u se loro
potrò avere. Ma se lo figliuolo u vero li figliuoli del delinquente
aver non potrò, puniroe lo padre del delinquente, se io lo potrò
avere, così in avere come in persona ad mio arbitrio..... Et
non dimeno li loro beni, poichè in del bando saranno incorsi,
siano pubblicati al comune di Pisa, et siano guasti et distructi
così in de la città come in del contado in tutto, sicchè poi non
si rifacciano, nè rifare li permetterò nè abitare u lavorare u
vendere u alienare. Et ciascheduno che li abitasse, lavorasse,
vendesse, alienasse, comprasse et per qualunque altro titolo
ricevesse, puniroe...



«Et intorno alle suprascripte tutte cose investigare et trovare
io capitano abbia pieno, libero et generale arbitrio così in
ponere ad questioni et tormenti et punire in avere et persona
come eziandio ad tutte altre cose..... Et ad catuna persona che
cotale malefactore prendesse et preso a me capitano l’apprezentasse
u vero uccidesse, darò u farò dare dei beni del comune di
Pisa 1. M. di danari...» Statuto di Pisa, ms. § 12.




166.  Nella Cronaca di Padova trovo Galvano Lanza podestà
nel 1243 e 44; Guzelo de Prata nel 1247, 48, 49; Ansedisio de’
Guidotti da Treviso dal 1250 al 55. Vero è che erano i tempi
della tirannia di Federico II e di Ezelino.



Parma aveva un podestà nel 1175 (Affò, II. 259): Cremona nel
1180 (R. I. S., VII. 635); Faenza nel 1184 (Rerum Favent. Script.,
c. 82): Genova nel 1191 (R. I. S., VI. 364); Firenze nel 1193 con
Gerardo Caponsacchi, ecc.




167.  Nel Cod. Just., tit. XLIX. l. 1 e nella Nov. VIII. c. 9 è
comandato che gli uffiziali di provincia rimangano cinquanta
giorni in luogo, dopo scaduti di carica, per soddisfare a tutte le
doglianze. E cinquanta giorni sono prefissi nello statuto antico
di Pistoja (Antiq. M. Æ., diss. 70, al § 76); poi variò secondo
i paesi. Lo statuto di Torino De sacramento DD. vicarii et
judicis porta: Juramus quod stabimus decem diebus in Taurino
post nostrum regimen, ad faciendam rationem cuilibet..... conquerenti
de nobis. Quello di Roma: Senator, finito suo officio,
cum omnibus judicibus et familiaribus et officialibus suis teneatur
stare et sistere personaliter decem diebus coram judice, sindico
deputando ad ratiocinia ejus; et coram ipso, ipse et officiales
prædicti teneantur de gestis et administratis et factis durante
officio reddere rationem, et unicuique conquerenti respondere de
jure, et omnibus satisfacere quibus de jure tenetur. De quibus
omnibus dictus judex summarie cognoscat, et intra decem dictos
dies causam decidat de plano, sine strepito et figura judicii, non
obstantibus feriis et non obstantibus solemnitatibus juris, dummodo
veritas discutiatur, et ad illam saltem respectus et consideratio
per judicem habeatur.




168.  Rer. It. Scrip., XV. 684.




169.  Franco Sacchetti, Nov. 196.




170.  Capitaneus populi, ad defensionem libertatis et popularis
status, et ad observandam unionem civium principaliter est institutus
etc. Statuti lucchesi.




171.  Una savia e piena informazione del governo di Firenze
dal 1280 al 92 è riportata nelle Delizie degli eruditi toscani, IX.
256.




172.  Tale complicazione era espressa con questi versi popolari:



Trenta elegge il consegio;

De quai, nove hanno il megio:

Questi elegon quaranta,

Ma chi più in lor se vanta

Son dodese che fano

Venticinque: ma stano

De questi soli nove,

Che fan con le lor prove

Quarantacinque a ponto;

De quali ondese in conto

Elegon quarantuno,

Che chiusi tuti in uno

Con venticinque almeno

Voti fano el sereno

Principe che coregge

Statuti, ordine e legge.







173.  Et non possit ire ad brevia vel esse consiliarius (nè elettore
nè eletto) qui non sit habitator Lucanæ civitatis, vel qui
sit extimatus minus XXV libris, ad ultimas et proximiores extimationes
factas in camera Lucani communis. Statuto lucchese
del 1308.




174.  La varietà delle condizioni personali ci appare in questo
passo: — Il 1233, essendo podestà di Firenze Torello da Strada,
fece intendere a tutti gli abitatori del contado fiorentino che
venissero a comparire nella città, con esporre ai notaj de’ sestieri
a ciò deputati di che condizione si fossero; o fosse cavaliere
nobile (per nascita), o fattizio, o aloderio (che aveva allodj),
o masnadiere, o uomo d’altri, o fittajuolo, o lavoratore, o d’altra
condizione». Scipione Ammirato, Storie fiorentine, lib. I.




175.  Alcuni vollero argomentare la quantità de’ Longobardi
o de’ Romani o de’ Salici nei varj paesi e nei diversi tempi dai
nomi loro. Giudizio affatto inconcludente, e ne deduco poche
prove dai soli Monumenta Hist. patriæ:



Ego Benedictus filius quondam Constanci, qui professus
sum ex nacione mea legem vivere Langobardorum. Chart.
I. 458. Due altri suoi fratelli si chiamavano Garino e Giovanni.



E viceversa al 1039: Ego Amicus clericus, filius quondam
Aldeprandi, qui professus sum ex nacione mea lege vivere
romana.



E al 1069: Ego Aldeprandus presbiter, filius quondam
Constancii, qui professus sum ex nacione mea legem vivere
Langobardorum.



Al 1071: Ego Drodo filius quondam Manfredi, qui
professus sum ex nacione mea lege vivere romana.



Al 1074: Ego Adam presbiter, filius quondam Petri, qui
professus sum ex nacione mea lege vivere Langobardorum.



Al 1088: Oddo presbiter, qui profitebat se ex nacione sua
lege vivere romana; e Villelmus subdiaconus, filius Verada femina,
qui profitetur se ex nacione sua lege vivere romana.



Al 1089: Constat nos Laurencius et Johannes germani,
filii quondam Gisulfo, qui professus sum ex nacione
nostra legem vivere romanam; e son firmati testimonj Alberto
et Ricardo ambi lege viventes romana.



Al 1092 è un curioso documento di tutti gli abitanti di
Saorgio, con nomi d’ogni colore, qui professi sumus omnes ex
natione nostra lege vivere romana.



V’ha di più. Anselmo, abate di San Gennaro di Lucedio al
1092, professando vivere a legge romana, promette non inquietare
il marchese Tebaldo; et ad hunc confirmandum promissionis
breve, ego qui supra Anselmus abbas a te Tebaldus, exinde
launechild capa una, ut hec mea promissio firma permaneat.
Coma c’entra il launechildo colla legge romana?



Egualmente al 1098 Raiverto e Martino figli di Aldebrando,
e Bolesinda moglie di Raiverto professi omnes ex nacione nostra
lege vivere romana, fanno una vendita, dove Raiverto stipula
come mundualdo di Bolesinda, jugale et mundualdo meo consentiente.




176.  Zanfredolo da Besozzo nel 1321 diede statuti per le
terre d’Invorio, Garazuolo, Montegiasca presso il lago Maggiore,
da lui dipendenti. Il borgo di San Colombano li fece compilare
da dodici giurisperiti. Pompeo Neri conta cinquecento statuti
diversi nella sola Toscana, vissuti sino agli ultimi tempi, e anche
in piccole terre, come Montorsojo, Montopoli, Firenzuola, Parlascio,
Palaja, la badia di Vallombrosa, ecc. Abbiamo gli statuti
di Cremella in Brianza, della Val Taleggio nel 1368, della Valsassina
nel 1388, di Bovegno in val Trompia nel 1341, e d’altre
terre minime.



Lo statuto più antico che si conoscesse era quello di Treviso
del 1207, ma Vittorio Mandelli, negli Studj sul Comune di Vercelli
nel medioevo (1857), trova indizio di statuti a Vercelli sin
dal 1187: e nel 1202 è mentovato il volume di essi, super quo
jurabant potestas vel consules comunis et consules justiciæ.
Questo Comune avrebbe fatto un bando per l’abolizione generale
della servitù della gleba sin dal 1243, mentre quel di
Bologna è solo del 1251.




177.  L’illustre giureconsulto Azo (Summa in VIII libros Codicis)
definiva che «la consuetudine è formatrice, abrogatrice ed interprete
della legge». I Veneziani, ne’ casi che la legge taceva,
rimettevansi all’intimo convincimento dei giudici; per le ordinanze
marittime, ne’ dubbj risolveva la signoria. I più antichi
statuti di Milano sono intitolati Consuetudines in un manoscritto
della biblioteca Ambrosiana del 1216; nel proemio alla riforma
di essi, pubblicata il 1396, vien detto essere costume antico che
negli atti pubblici fossero registrati da un notajo determinato
tutti gli editti e statuti che di tempo in tempo venivano pubblicati;
quest’archivista chiamavasi governatore degli statuti.
Quelli di Como sono del 1219, riformati il 1296. Fra’ più antichi
si noverano quei di Mantova del 1116, e di Pistoja del 1117.
Amedeo III di Savoja dava gli Statuti a Susa, confermati poi da
Tommaso suo nipote nel 1197. Aosta nel 1188 gli aveva da
Tommaso conte di Morienna. Davanti all’edizione della Posta,
cioè dello statuto di Verona, cominciato verso il 1150, compito
nel 1228, l’arciprete Carmagnola pubblicò una sentenza del
1140, data dai consoli d’essa città «secondo la lunghissima ed
antichissima consuetudine dei re, duchi, marchesi ed altri laici
principi e cherici, secondo la legge longobarda». Vedi Federico
Sclopis, St. della legislazione in Italia.




178.  Corio, f. 131; Caffaro, lib. IV. col. 384. — Peggio era
nello statuto veneto. Secondo il Corio, nessuno doveva asportar
grano dalla città nè altra grascia, o perderebbe il carro, i bovi,
i cavalli: se non potesse pagar la multa, gli si taglierebbe il
piede destro.




179.  Vedi fra gli altri la rubrica 15 dell’antico statuto di
Pistoja.




180.  Vedi il Libro del Potere di Brescia. Un altro esempio
adducemmo a pag. 20.




181.  Lib. X. rub. 18. 28.




182.  Feudum, precaria aut libellum; nullus audeat nec debeat
jurare fidelitatem alicui, nec fieri vassallus alicujus aliqua occasione
vel ingenio quod excogitari possit.




183.  Nel 1178 i rappresentanti della Lega Lombarda cassarono
una sentenza che i consoli comaschi aveano portata a favore
del comune di Bellagio contro gli abitanti di Civenna e Limonta,
a proposito di certe strade e pasture usurpate dai Bellagini.
Ap. Puricelli, Monum. eccl. Ambr. Nº 573 e seg.




184.  Antiq. M. Æ., diss. LXX. A gran torto Meyer, nelle
Origini e progressi delle istituzioni giudiziarie, tralascia le italiane
come poco importanti, mentre, massimamente avuto riguardo
all’età, potevano sole offrire la spiegazione di varj
istituti, ora comuni in Europa. Vi supplì in parte Sclopis, Dell’autorità
giudiziaria.




185.  G. Villani, xi, 93; Dino Compagni, Cronaca, lib. II;
Delizie degli eruditi toscani, IX, 256. — In Pisa erano dieci
tribunali, curia foretaneorum, curia appellationum, curia arbitrorum,
curia nova pupillorum, curia confitentium, curia assessoris,
curia judicum et advocatorum, curia grassæ, curia notariorum,
curia mercatorum. Dal Borgo, Diss. sopra i codici
pisani delle Pandette.




186.  Antiq. M. Æ., diss. XII. Vedi pag. 309. Nel 1150 abbiamo
la curia cremonese; Rer. it. Scrip., VII. 643. Nel 1163, 27 agosto,
Ottone, giudice cioè avvocato di Milano, s’impegna con Corvetto
e con altri a patrocinarli a Genova in tutte le cause che possano
avere; e una volta all’anno se occorra andrà fin a Levanto
e a Passano, e vi resterà dieci o dodici dì, però a loro spesa.
Monum. Hist. patriæ, Chart., II. 874.




187.  Giulini, part. VII. l. 50.




188.  Rer. It. Scrip., XV. 250 e 233.




189.  Delizie degli eruditi toscani, XV.




190.  Di tali suddivisioni di possessi recammo esempj. Nei
Monum. Hist. patriæ, Chart. II. 1318, abbiamo Bonifazio de
Briada, il quale da Giacomo vescovo d’Asti teneva in feudo la
sesta parte della metà del castello vecchio di Sanfrè, che cambiò
con altrettanta del nuovo nel 1224.




191.  Toselli, nel Dizionario gallo-italico, pubblicò estratti di
varie sentenze di Bologna. Nel 1288 Uzzolo, accusato di aver
fatto violenza a Bonora Nascimbene, è condannato al taglio d’un
piede: ma poi ella è riconosciuta calunniatrice, e condannata al
taglio della lingua. Nel 1295 Enrichetto, condannato alle forche,
confessa avere indotto falsi testimonj contro Superchia, la quale
fu dannata alle fiamme. Nel 1291 un Ferrarese accusava certa
Imelda da Bologna d’avere affaturato Bittino figliuolo di lui, e
resolo incapace al matrimonio. Nel 1328 una Mina e una Francesca
sono processate come famose fatucchiere e maghe contro
la vita d’innocenti, turbatrici degli elementi, e che aveano fatto
una malìa per innamorare uno: confesse, furono bruciate.




192.  Nos de Impoli et ejus curte, qui sumus de comitatu florentino,
et episcopatu seu de pleberio de Impoli, juramus ad
Evangelia sacramento corporaliter præstito, salvare et custodire
et defendere et adjuvare omnes personas civitatis Florentiæ,
ejusque burgorum et subburgorum, et generaliter et specialiter,
et eorum bona in tota nostra fortia, et ubicumque potuerimus
sine fraude et contra omnem personam.



Item si quo in tempore aliqua persona, quæ habitet infra
prædictos nostros confines, deprædaverit aliquem praedictum
Florentinorum, seu aliquem dapnum ei fecerit, faciemus ei integrum
emendare et restituere infra dies quindecim proximos,
postquam consul vel rector Florentiæ nos inquisiverit vel inquirere
fecerit, sive nuntio vel literis, aut ille qui dapnum substinuerit,
si rector tunc non extaret in civitate Florentiæ.



Item quocumque tempore et quotiescumque consul vel rector
qui pro tempore extiterit in civitate Florentiæ inquiret nos vel
faciet inquirere, seu per nuntium, vel quod mittat nobis literas
ut faciamus ei ostem vel cavalcatam, faciemus eis intra dies octo
proximos post inquisitionem, quomodocumque eis placuerit, et
ubicumque, excepto contra comitem Guidonem, nisi in quantum
nobis terminum prolongarent, quod ita teneamur ad terminum,
si quod bona voluntate eis placuerit prolongare, ut dictum est.



Item guerram seu guerras et pacem faciemus ubi et quibus vel
quomodo consulibus vel rectori, qui pro tempore fuerit Florentiæ,
placuerit: exceptamus in hoc capitulo comitem Guidonem.



Item infra octo dies proximos post inquisitionem, ex quo
consul Florentiæ vel rector non inquisierit vel inquirere fecerit,
habebimus factum jurare ad hoc Breve omnes homines habitantes
infra prædictos nostros confines, qui convenientes erunt ad jurandum,
nisi in quantum per ipsum consulem vel rectorem steterit;
et si terminum vel terminos nobis.... mutaverit seu prolungaverit,
ita teneamur sicut constituerit et dixerit.



Item omni anno in festo sancti Johannis mensis junii, vel
antea, dabimus in civitate Florentiæ consulibus, vel rectoribus,
seu rectori, secundum qui pro tempore erit in eadem civitate,
libras quinquaginta bonorum denariorum de tali moneta qualiter
pro tempore comuniter expendetur per civitatem Florentiæ;
et si consules, vel rectores non essent in civitate, dabimus consulibus
mercatorum Florentiæ ut eam recipiant pro communi
Florentiæ, sed tamen in hoc anno dabimus consulibus Florentiæ
qui modo sunt intra kal. mart. proxime vel antea lib. centum et
solid. sex bonorum denariorum. Item omni anno portabimus
Florentiam in festo sancti Johannis unum meliorem cereum,
quam illud quod Ponturmenses ibi offerunt et soliti sunt
offerre.



Hæc omnia, ut in hoc Breve scripta sunt, juramus tenere et observare et facere in perpetuum, et si consulibus, vel rectori, qui
pro tempore extiterit in civitate Florentiæ placuerit, teneamur
de VII in VII annis renovare hæc juramenta in totum. Item
cum consules vel rectores Florentiæ steterint pro recipiendis
prædictis juramentis, vel renovandis, dabimus eis, et personis
quibus secum duxerint, expensas omnes, donec steterint pro ea
complenda.



Et omnia præscripta juramus et promittimus observare, sub
pœna centum marcorum de puro argento, et post pœnam solutam
communi Florentiæ omnia prædicta stent firma.



Hæc omnia supradicta juramus observare et adimplere et firma
tenere perpetuo, ad sanum et planum intellectum consulum Florentiæ
remota omni fraude, et sub hoc intellectu, quod imperator
nec papa nec aliquis clericus vel laicus vel nulla alia persona
possit nos absolvere in aliquo vel de aliquo ab hoc juramento, nec
pro aliqua de causa possimus occasionare hoc juramentum.



Scripta sunt hæc anno MCLXXXI, tertio nonas februar.,
ind. XV.



Il più antico documento di sommessione d’una città ad un’altra
è quello di Fano, che, assalita da Ravenna, Pesaro, Sinigaglia
nel 1140, accettò la signoria di Venezia, stipulando che, qualunque
volta i Veneziani farebber oste da Ragusi fin a Ravenna,
i Fanesi gli aiuterebbero con una galea armata a proprie spese:
nelle guerre da Ancona fin a Ravenna, militerebbero con loro:
inoltre manderebbero i loro savj al parlamento comune in Venezia,
ogniqualvolta fossero chiamati, siccome usano tutti gli
altri fedeli: e di ciò fanno ampio giuramento salvo sempre il
servigio all’imperatore di Germania. Amiani, Memorie storiche
di Fano, tom. II, parte 7ª.



Pergine, grossa borgata sulla via fra Trento e Bassano, godeva
di antichissime libertà sotto la primazia del vescovo Tridentino,
ma molte gliene usurpò il castellano imperiale, che la
rese feudo ereditario di sua famiglia, colle prepotenze consuete.
Stanchi delle quali, e profittando delle guerre del Barbarossa,
i Perginesi nel 1166 s’accolsero nel monastero benedettino di
Santa Maria in Valdo, e stesero un atto con cui i rettori e
seniori di tutte le gastaldie di quel Comune si sottoponeano al
Comune di Vicenza, obbligandosi con giuramento ad essergli
fedeli servidori e amici, ajutarlo in guerra con ducento armati,
pagar la solita colletta sui fuochi; ne riceveranno un podestà,
che però li lasci viver secondo le consuetudini che tengono da
cento, ducento e quattrocento anni, tanto a legge salica che a
longobarda: essi li libereranno e preserveranno dalla tirannia
di Gundibaldo castellano di quel distretto, aboliranno tutte le
angherie e pesi da esso imposti, e il godimento delle prime
notti, e i servigi di corpo a cui esso li forzava, retribuendogli
invece qualvolta devano prestar opera al podestà in castello.
Possano, come in antico, eleggersi il giudice, soggetto però al
podestà; non siano mai per veruna ragione ceduti a Gundibaldo
o alla sua famiglia; nè costretti guerreggiar contro l’impero o
le chiese di Trento e di Feltre. Il documento è stampato nelle
Notizie storiche intorno al b. m. Adelperto vescovo di Trento
di frà Benedetto Bonelli, tom. II. Trento 1761.



Nel Liber jurium al 1199 leggonsi i patti con cui il Comune
di Vinguelia, quello di Albenga, quello di Diano si sottoposero
al Comune di Genova; e quelli di Oneglia, San Remo, Porto
Maurizio si allearono con esso: nel 1202 quel di Savona si
sottomise.



In tal anno gli uomini delle valli d’Arocia, d’Andoria, d’Oneglia,
di Petralata, di Rezio, di Nasco fecero alleanza coi Genovesi;
e i primi, per mezzo de’ loro consoli, promettevano salvare
e custodire gli uomini di Genova e del distretto per mare e per
terra; «non proibiremo si porti a Genova grano o altra vivanda
o merce; se quel Comune faccia oste o cavalcata, daremo
all’esercito mercato di grano e vettovaglie; richiesti faremo
esercito a nostre spese, e campeggeremo per tutto il contado
di Ventimiglia, la marca d’Albenga, il vescovado di Savona, a
comando de’ consoli o podestà; se il Comune di Genova guerreggi
da Gavi o da Palodo fin a Portovenere, terremo nell’esercito
cento arcieri; se alcuna città, vescovo o persona della
riviera e del contado citerà in giudizio alcuna di esse valli, gli
faremo giustizia nella curia di Genova; per custodia di Porto
Bonifacio daremo ogni anno due uomini a spese nostre, come
ordineranno il podestà e i consoli di Genova; se il podestà o i
consoli ci richiedano di consiglio, gli daremo il migliore, e gli
terremo credenza de’ secreti affidatici; ogni anno a san Giambattista,
in segno di devozione e fedeltà, manderemo alla chiesa
di San Lorenzo un cero di venticinque libbre; non faremo patto
o giuro con verun luogo o terra o persona senza salvare ed
eccettuare questa convenzione, la quale farem giurare da tutti
gli uomini di esse valli e luoghi dai quindici ai settant’anni, e
rinnovare ogni cinque anni». Di rimpatto il podestà di Genova
prometteva protezione e salvezza agli uomini di que’ Comuni;
«darò un mercato ad Andoria il primo d’agosto, e l’altro ad
Oneglia l’Ognissanti, dove se nasca alcuna controversia, sarà
definita da quelli che Genova deputerà all’uopo; vi correranno
i pesi e le misure della città, come negli altri mercati del contado
e della riviera; se alcuno di Ventimiglia, d’Albenga, di
Savona voglia forzarvi contro giustizia, appellerete alla curia
di Genova, e noi li citeremo, e se non compajono, vi difenderemo
e manterremo nel diritto vostro; vi concediamo che possiate
comprare ed estrarre da Genova qualunque merce vi
occorra, salvi i diritti della città e dei cittadini». Il cintraco,
vogliam dire il gastaldo, a nome e sull’anima del popolo giurò
queste convenzioni in un parlamento, ove ad essi fu data l’insegna
del Comune di Genova, perchè appaja che meritarono la
piena grazia della città. — Liber jurium, tom. I. pag. 473.



Segue una stipulazione molto più particolareggiata coi consoli
di Naulo.




193.  Monum. Hist. patriæ, Chart., I. 861. Il 1183 i consoli di
Casale rimettono ogni pretensione per danni recati al loro Comune
da Vercellesi, confermandolo tutti i cittadini maggiori e
minori, radunati nella solita piazza al campanile di Sant’Evasio.




194.  Ivi, 20 aprile 1212.




195.  Monum. Hist. patriæ, Chart. I. 1040, 1231.




196.  Daniel, Chron. ms. ap. Antichità longobardiche milanesi,
diss. XXI; Archivio storico, tom. XV. D’altre più recenti si trova
esempio in Romagna fin nel secolo XVI, come i Pacifici estesi per
tatto il paese, e la Santa Unione a Fano. V. Amiani, Mem. di
Fano, II. 146.




197.  Cibrario, St. della monarchia di Savoja, tom. I. doc. 2º.




198.  Cibrario, Economia politica del medioevo, 392.




199.  I documenti sono pubblicati dal Minutoli nel vol. X dell’Archivio
storico.




200.  Pubblicati nei Monum. Hist. patriæ. Vedi pure Cibrario,
Storia di Chieri. — Si quis, qui non sit de societate Sancti Georgii,
percusserit aliquem dicte societatis, vel manum posuerit in persona
alicujus dicte societatis, podestas vel rector dicte societatis, vel consules
teneantur et debeant precise et sine tenore facere sonari stremitam,
et se armare et currere ad arma omnes illos predicte societatis,
et ad se venire armatos facere, et facere cum ipsis ultionem
de maleficio commisso secundum qualitatem maleficii et personæ;
et si incontinenti ultionem non fecerit, potestas vel rector vel consules
habeant plenam licentiam et bayliam ad suam voluntatem
faciendi ultionem in illo qui malificium commiserit, vel coadjutoribus
suis, ita quod ultio fiat, et non possit remanere ullo
modo q.... Item statutum est quod si contingeret (quod absit)
quod rumor sive rixa moveretur in aliquo loco inter aliquas
personas, quod quilibet supradicte societatis qui hoc audiverit
vel viderit illuc, currat omni obmisso negocio: et si viderit quod
dicta rixa esset inter aliquos qui essent de dicta societate, quod
ille et illi qui ibi erunt de dicta societate debeant fortiter et
robuste prestare illi vel illis qui essent de dicta societate qui
rixam haberent, auxilium, consilium et favorem totis viribus
atque posse cum armis vel sine armis etc. Statuta Cherii,
pag. 774. 776.




201.  Cronaca di Neri di Donato. Rer. It. Scrip., XV. 224-294.




202.  Vedi, per Genova, Cuneo, Mem. sopra l’antico debito
pubblico ecc., pag. 258; per Firenze G. Villani, lib. XI; per
Napoli Andrea d’Isernia, Commento alle Costituz., I. — In Bologna
ogni forestiere che entrasse dovea farsi porre un suggello
di cera rossa sull’ugna del pollice. Michelangelo non conoscendo
quest’uso, fu multato in cinquanta lire di bolognini, come narra
A. Condivi nella Vita di esso.




203.  In Milano la prima menzione di tale gabella è del 1271;
poi Filippo Maria Visconti sostituì il sale forzato alla tassa dei
focolari. In Genova la gabella del sale è accennata nel 1214
(Caffaro, iv. 406); in Reggio nel 1261 (Mem. potest. reg. Rer.
It. Scrip., VIII. 1172); in Parma il 1292 (Chron. parm., ib. IX. 823).




204.  Stima il Giulini che l’imposta diretta sui fondi siasi primamente
stabilita sotto il duca Filippo Maria, circa il 1423; e
che nell’immunità accordata al convento di Pontida (ann. 1129
ap. Tristano Calco, quibus pergravari interdum prædia solent)
quell’interdum mostri appunto che non era costante. Il fatto
da noi riferito secondo il Fiamma e il Corio al 1240, lo contraddice.
Vedi Corio e Giulini, passim.; G. Villani, x. 17;
Caffaro, iv. 17; Pagnini, Della decima fiorentina, I. 25.




205.  Giulini, lib. liv — Innocentii IV, Ep. 24 settembre 1250 — Caffaro,
viii. 541 — Ant. M. Æ., diss. XL.




206.  Fra i Turchi d’oggi i pesi pubblici decretati sono più
leggeri che in qualunque dipendenza europea: ma noi, pagata
l’imposta, siam garantiti del resto, e possiamo goderlo o accumularlo
a volontà; colà invece può venire il bascià o un suo
satellite a spogliarvi. Manca dunque la sicurezza: perciò si fabbrica
il men possibile; non si restaura; se un muro minaccia
cadere, si puntella; se cade, è una camera di meno; se cade
tutta la casa, si ritirano il più presso che possono per valersi dei
materiali ed erigerne un’altra.




207.  Nullus audiatur de jure suo, qui dare aliquid teneatur
communi. Stat. Fior., lib. IV. Tract. de extimis, rubr. 33. Altrettanto
portavano gli statuti di Chieri, di Casale, ecc.




208.  Vedine gli statuti nei Monum. hist. patriæ. — Anno etc.
presentia etc. Rainerius de Monbello obligavit consulibus Vercellarum
nomine communis casam quam emit a Manifredo Caroso,
ita quod sit aperta communi si ullo tempore habitaculum Vercellarum
relinquerent. Chart. I. 995. E prima e dopo vi ha moltissimi
patti di cittadinanza assunta in Vercelli, sempre con
questa convenzione della casa. I Vercellesi, volendo avere il
cittadinatico in Milano, vi comprarono una casa nel 1221 al
prezzo di 210 lire di terzoli. Nei tante volte citati Monum. Hist.
patriæ, Chart. I al 1199 e seguenti, stanno le divisioni degli
uomini di Biandrate, fatte tra i Comuni di Vercelli e Novara;
poi nel 1201 divisero i territorj di Biandrate, Vicolungo, Casalbertrando;
e gli uomini ammessi al Comune danno tutti la
garanzia d’una casa.




209.  Il diritto di zecca era talmente ritenuto regio, che Venezia
nel 1285, cioè quando era indipendente da otto secoli,
chiese al papa ed all’imperatore il diritto di battere gli zecchini
(Sanuto, Vite dei dogi; Zanetti, Delle monete e zecche d’Italia;
Carli e Argelati, Delle monete d’Italia). Vecchie sono le monete
di Napoli col solo tipo di san Gennaro. I Normanni ne
coniarono, s’ignora dove. Venezia neppur si sa quando n’ebbe
il diritto; la più vecchia sua moneta è del 972. Nè si sa quando
cominciasse Ancona col tipo di san Ciriaco. Dopo l’XI secolo
Aquila, Aquileja, Rimini, Arezzo, Ascoli, Asti, Bergamo, Messina
1139, Piacenza 1140, Bologna 1191, Brescia 1162, forse
Cortona, certo Cremona 1115, Tortona da Federico I, Ferrara
1164, Fermo dai papi all’entrare del secolo XIII, Firenze, Genova
e Piacenza da Corrado II. Monete si citano di Mantova avanti
l’XI secolo, di Modena, Parma, Padova, Perugia e Reggio nel
XIII, di Pisa fin dal 1175: dubbie sono quelle dei conti di Savoja
salenti fin al 1048: Siena vantane il privilegio del 1086; forse
Spoleto sotto i Longobardi, e Torino a mezzo il secolo XIII,
Verona nell’XI, Volterra al 1231. Più recenti sono quelle di
Urbino, Vigevano, Vicenza, Sinigaglia, Saluzzo, Recanati, Pesaro,
Macerata, Forlì. Dopo il 1500 ebbero zecca Lecco e Musso,
durante il dominio di Gian Giacomo Medici. Il Carli, leggendo
genenses per ticinenses credette la zecca di Genova esistesse nel
769. Giovan Gandolfi (Della moneta antica di Genova) prova
che Genova battea monete prima del 1139, in cui n’ebbe diploma
da Corrado II; e certo fin dal 1102, però col tipo di
Pavia; inoltre, che un anno prima di Firenze coniò la moneta
d’oro, la quale, secondo lui, potè servir d’esempio al fiorino.




210.  Allora 72 grani d’oro equivalevano a 770 d’argento.
Sarebbe stato opportunissimo tener per legale un solo metallo,
e non alterare la proporzione fra i due col variare le parti
aliquote dell’argento come si fece. La moneta d’argento chiamata
lira non fu battuta che da Cosimo I nel 1531, della bontà
di 90 3﻿⁄﻿4, e del taglio di 72 la libbra. Tre sorta di ducati avevano
i Veneziani: quello d’oro di circa lire 17; d’argento, valuta
effettiva da lire 4 a 4,50; di conto da lire 3,25 a lire 4. Nell’amministrazione
contavasi per ducati effettivi; in commercio, per
ducati di conto: l’effettivo valeva 8 lire venete, l’altro lire 6 e
denari 4. Vedi Carli, diss. VII.



In un istromento del 1265 nell’Archivio diplomatico di Firenze,
rogato in Passignano, un debitore di lire quattro cede a
un suo fratello creditore un pezzo di terra al Poggio a vento,
perchè si rimborsi coi frutti di questo, valutati ai prezzi seguenti:




	Lo stajo del grano 	soldi 	2



	Lo stajo dell’orzo e delle fave 	» 	2 	denari 	4



	Il congio del vino 	» 	8



	L’orcio dell’olio 	» 	10



	La mannella del lino a saggio 	» 	— 	» 	10







211.  Il barbaro budget è di origine italiana, derivando dalla
bolgetta o tasca, in cui il massajo o ministro delle finanze portava
i conti al parlamento.




212.  Leggi del 10 dicembre 1268, e 21 luglio 1296.




213.  È stampato nella storia di Giugurta Tommaso.




214.  Quosdam montes et nemora quæ sunt circa Panormum,
muro fecit lapideo circumcludi, et parcum deliciosum satis et
amœnum diversis arboribus insitum et plantatum construi jussit,
et in eo damas, capreolos, porcos sylvestres jussit includi:
fecit et in hoc parco palatium, ad quod aquam de fonte lucidissimo
per condiictus subterraneos jussit adduci. Chron. Salern.
in Rer. It. Scrip., vol. VII. pag. 194.



Ancora la campagna di Palermo è sparsa di guglie (ivi dicono
all’arabica giarre), che sono sfiatatoj degli acquedotti sotterranei
fabbricativi al tempo degli emiri, e che ricreano di fontane
la città, ed elevano l’acqua anche ai piani superiori delle
case.




215.  Un quartiere di Palermo serba tuttora il nome di Papireto.
Non è della natura dell’egizio, bensì di quello di Siria, e
differisce da quello che germoglia a Siracusa.




216.  Nec vero illas palatio adhærentes silentio præterire convenit
officinas, ubi in fila, variis distincta coloribus, serum vella
tenuantur, et sibi invicem multiplici texendi genere coaptantur.
Hinc enim videas amita, damitaque et trimita minori peritia
perfici (cioè di uno, due, tre licci): hinc examita (sciamito) uberioris
materia condensari: heic diarhodon igneo fulgore visum
reverberat; heic diapisti color subviridis intuentium oculos
grato blanditur aspectu; hinc exantosmata (a fiori) circulorum
varietatibus insignita, majorem quidem artificum industriam
et materia ubertatem desiderant, majori nihilominus pretio
distrahenda. Multa quidem et alia videas ibi varii coloris ac
diversi generis ornamenta, in quibus ex sericis aurum intexitur,
et multiformis picturæ varietas, gemmis interlucentibus illustratur.
Margaritæ quoque aut integræ cistulis aureis includuntur,
aut perforatæ filo tenui connectuntur, et eleganti quadam dispositionis
industria, picturati jubentur formam operis exhibere.
Ugo Falcando, in Rer. It. Scrip., vol. VII.




217.  Rosario de Gregorio, Discorso intorno alla Sicilia, Palermo
1826.




218.  Romualdi Salernitani Chron. ad 1153.




219.  Frammento pubblicato da M. Amari. Parigi 1846.




220.  Pellegrini, Ad Falcandum Benevent. ad an. 1140.




221.  Quoscumque viros aut consiliis utiles, aut bello claros compererat,
cumulatis eos ad virtutem beneficiis invitabat, transalpinos
maxime. Ugo Falcando.




222.  Giannone, lib. XI, c. 4.




223.  Dicevasi che costei fosse monaca, e allora se ne sciogliessero
i voti:



  Sorella fu, e così le fu tolta

  Di capo l’ombra delle sacre bende.

Ma poi che pur al mondo fu rivolta

  Contro suo grado e contro buona usanza,

  Non fu dal vel del cor giammai disciolta.

 Dante, Parad., III.





Un cronista la fa zoppa e guercia, mentre Goffredo di Viterbo
canta:



 Sponsa fuit speciosa nimis, Constantia dicta.







224.  Chr. Placent. Rer. It. Scrip., XVI.




225.  Omnes cœperunt inter se de majoritate contendere, et ad
regni solium aspirare. Ricardi S. Germani, Rer. It. Scrip., VI.




226.  Hist. Sicula, pag. 252 e seg.




227.  Ruggero Hoveden cronista inglese racconta che il papa
pose in testa all’imperatore e all’imperatrice la corona coi piedi,
e subito pur coi piedi ne la sbalzò, per significare la sua autorità
di dare e togliere i regni. Ha poco del probabile.



Il giuramento era: Ego N. futurus imperator, juro me servaturum
Romanis bonas consuetudines, et firmo chartas totius
generis et libelli sine fraude et malo ingenio. Sic me Deus adjuvet
et hæc sancta Evangelia. Le cerimonie della coronazione
sono descritte dal cardinale Cencio, che poi fu papa Onorio III,
e ch’era stato presente alla coronazione di Enrico; e furono
pubblicate da Pertz, Monum. germ. hist., tom. IV. p. 187.




228.  Imperium in hoc non mediocriter dehonestavit. Otto de
S. Blasio, pag. 889.




229.  Imperator ipse regnum intrat, papa prohibente et contradicente.
Ricardi S. Germani, pag. 972.




230.  Il marco di Colonia pesa gramme 233.87. Il franco contiene
gramme 4 1﻿⁄﻿2 di fino; sicchè il marco di Colonia vale
fr. 51.97. Dunque centomila marchi fanno franchi 5,197,100.
In Sicilia correvano gli schifati, moneta greca, detta così perchè
formati a barca. Una col nome di Guglielmo II in arabo, pesa
16 grani d’oro fino, sicchè oggi varrebbe franchi 2.88. Altra
moneta siciliana erano i tarì, dei quali, sul fine del XII secolo,
si tagliavano 24 da un’oncia d’oro, cioè pesavano gramme
0.8792, valenti oggi franchi 2.63. Poco dopo se ne tagliavano
29 1﻿⁄﻿2, e spesso il peso variò; giacchè l’impronta garantiva il
titolo, ma del resto si contrattavano a peso.




231.  Omne aurum et argentum, quod de regno ad manus
habere potuit, congregavit, et in Alemanniam misit. Chron.
Fossæ Novæ, pag. 880. Vedi Otto de S. Blasio, pag. 897.




232.  Le cronache raccontano le precauzioni con cui essa ne
dimostrò ai popoli la realità: il papa stesso dovette intervenirvi,
e le fece dar giuramento che quel figlio era procreato da
Enrico.




233.  Fazelli, Storia di Sicilia, lib. VIII. c. 1.




234.  Nella rotta data in Sicilia a Markwaldo si trovò il testamento
di Enrico VI, ove imponeva a Federico suo figlio di riconoscere
dal papa il regno di Sicilia, il quale tornasse alla
Chiesa qualora mancassero eredi; se il papa confermasse al
figlio l’Impero, ne fosse ricompensato col restituirgli tutta l’eredità
della contessa Matilde; Markwaldo riconosca dal papa e
dalla Chiesa il ducato di Ravenna, la terra di Bertinoro, la
marca d’Ancona, Medicina e Argelata sul Bolognese, i quali
ricadano alla Chiesa s’egli muore senza eredi. Il testamento è
stampato dal Muratori.



Giovanni da Ceccano esclama: — È pur morto quel leone
feroce, quel lupo sterminatore delle agnelle, quell’orrido serpente
che tanti immolò. Apuli, Calabri, Toscani, Liguri, tutti i
popoli partecipano alla gioja del sommo pontefice, ed esultano
di vedersi finalmente liberati dal tiranno che la mano di Dio
colpì». E Ottone di San Biagio: — I Tedeschi devono eternamente
deplorare il lamentabile fine dell’imperatore Enrico,
perchè egli arricchì la Germania e la rese terror delle nazioni.
Col coraggio e l’abilità avrebbe rimesso l’impero romano nel
primitivo splendore se morte nol preveniva».




235.  Ricardi S. Germani, pag. 978.




236.  A Verona v’ha questo epitafio lambiccato:



Luca dedit lucem tibi Luci, pontificatum

 Ostia, papatum Roma, Verona mori;

Immo Verona dedit lucis tibi gaudia, Roma

 Exilium, curas Ostia, Luca mori.







237.  In qua plus timebatur ipse quam papa. Gesta Innocentii
III, § 8.




238.  Scossa dal tremuoto del 1319, fu poi demolita sotto
Urbano III.




239.  Vedi il 2º e l’8º can. del IV concilio Lateranese de probatione.




240.  Antonio Vitale scrisse la Storia de’ senatori di Roma: ma
è opera che meriterebbe essere rifatta. La storia di Roma fu
sempre confusa con quella dei papi.




241.  Il testo della lega Toscana fu pubblicato da Scipione Ammirato
juniore nella Storia dei conti Guidi.




242.  Suppositus partus, quod testibus adstruere promittebat.
Gesta Innocentii III, § 23.




243.  Ce lo racconta il francese Villehardouin, che v’assisteva
in persona. A Paolo Ramusio il giovane, figlio del cosmografo
Giovan Battista, il senato veneto diede incarico di tradurre in
latino la storia della conquista di Costantinopoli di esso Villehardouin.
Esso svolse altre memorie intorno a que’ fatti, e in
sedici anni formò l’opera De bello Constantinopolitano, finita il
1573, ma stampata solo nel 1609.




244.  Fu allora che i Veneziani acquistarono i cavalli di Lisippo,
che ornano ora il pronao di San Marco. Narra il Sanuto che
nel trasportarli a Venezia si spezzò la gamba di un cavallo:
Domenico Morosini, che comandava il vascello di trasporto, impetrò
di conservarla come un ricordo; e il consiglio assentì, e
ne fece mettere una nuova, ed io ho veduto il detto piede.
Questo fatto sfuggì ai descrittori di quel trofeo di tante
vittorie.




245.  Allora Cremona spedì mille persone per arricchirsi
delle spoglie di Costantinopoli, come mandò una gran nave
sotto Acri.




246.  Sandi, Storia civile, pag. 620.




247.  I patti per la imposta di Costantinopoli, stipulati nel
marzo 1204 fra la Signoria veneta da una parte, e dall’altra il
marchese Bonifazio di Monferrato e i conti di Fiandra, di Blois,
di San Paolo, sono stampati nei Monum. Hist. patriæ, Chart. I.
1109, dove pure la cessione che esso Bonifazio fa ai Veneziani
dell’isola di Creta e d’altre terre in Levante.




248.  Decretum venetum ap. Canciani, v. 124.




249.  La lettera d’Innocenzo III è importantissima per conoscere
le pretensioni e il modo di vedere della santa Sede. Regesta
Imperii, nota 20 e seg.




250.  Nel 1160 Uguccione, vescovo di Vercelli, con un legno che
teneva in mano, investe gli uomini di Biella del monte Piazzo
come feudo, a patto che quei di loro che vogliano abitarvi
devano ciascuno far fedeltà a maniera di vassallo; poi maschi
e femmine possiedano essa terra finchè vivono, indi abbiano
podestà di venderla tra sè, ma non a chi non sia abitante di esso
luogo. Il vescovo permette che godano in esso monte i buoni
usi che godevano da antico in Biella (omnibus bonis usis, quos
erant usi habere in loco Bugelle in veteri tempore); onde rimette
i bandi che egli soleva avere in essa Biella, salvo i seguenti:
spergiuro, adulterio, furto, omicidio o ferita, pesche e caccie.
Essi uomini devano salire quel monte, edificarvi, non impedire
che il vescovo vi salga con suo seguito; ma egli non vi porrà
castellano se non con loro consenso. Mullatera, St. di Biella,
pag. 36.



Bongiovanni, nunzio del vescovo di Vercelli, imponeva che i
possessori di un tal manso portassero ogni anno i rami di olivo
per la domenica delle Palme, e metà del crisma, ed empissero
metà delle fonti; e quei dell’altro, portassero l’altra metà del
crisma, ed empissero il resto delle fonti, e facessero il fuoco a
Natale e a Santo Stefano, e scuotesserlo alla Candelara e al
sabbato santo. Monum. Hist. patriæ, Chart. II. 1294.



Gualterio vescovo di Luni nel 1200 questi patti faceva agli
uomini di sua giurisdizione. Se molti siano consorti in un villaggio,
ed uno o più facciano tradimento, sieno privati d’esso
villaggio, ed aprasi ai loro eredi; o se non n’abbiano, vi sottentrino
i consorti. Se alcuno tardi due anni il fitto o livello, paghi
il doppio, oppure sia privato dell’ente per cui paga. Nessuno
acquisti casa o campo o vigna senza istromento. Se alcuno
depone querela contro un altro, anticipi quattro lire imperiali
al giudice o ai consoli; e questi non ricevano più di sedici denari
per lira, da pagarsi da chi perde la causa. Così determina
il prezzo degli atti notarili. Se alcuno mena moglie, non dia
come antefatto più d’un terzo della dote. Nessuna vedova si
mariti durante il lutto, ecc. Ivi, 1203.




251.  Lupo, Cod. diplom., tom. II, passim; Ronchetti, Mem. stor.
della città e chiesa di Bergamo, cap. IV. p. 27.




252.  Et sic civitas Mediolani, quæ territorio trium milliariorum
extra civitatem contenta fuerat, longe lateque alas suas expandit.
Nam ducatus Burgariæ, marchionatus Marthexanæ, comitatus
Seprii, comitatus Parabiagi, et comitatus Leuci, qui omnes quasi
domestici inimici terram istam semper invaserant...., facti sunt
subjecti et servi perpetui civitatis Mediolani. Galv. Fiamma,
Manip. florum.




253.  Breve istoria dell’origine e fondazione della città del Borgo
di Sansepolcro, per Alessandro Goracci, 1636. Gli storici del
secolo XVI e XVII non intendono nulla degli ordinamenti municipali;
pure aveano sottocchio carte che poi si smarrirono, e
tradizioni non ancora spente. In tutti vedi una città che si
redime dai conti, compra privilegi dagli imperatori, abbatte i
castellani vicini, i quali poi venuti in città, vi portano resìe.




254.  


Et nunc iste comes, consors et conscius ante,

Ille potens princeps, sub quo romana securis

Italice punire reos, de more vetusto,

Debuit injustitiæ, victrici cogitur urbi

Et modicus servire cliens, nulloque relicto

Jure sibi, dominicæ metuit mandata superbæ.

 Guntero, lib. III.







255.  Nei Monum. Hist. patriæ, Chart. I. 708. 807. 865. 910.




256.  Bertoldus princeps Aquilejæ est amicatus cum Paduanis,
et factus est paduanus civis; et in cittadinantiæ firmitatem et
signum fecit de sua camera quædam in Padua ædificari palatia,
et se poni fecit cum aliis civibus Paduæ in coltam sive datiam.
Tunc quoque incepit mittere, et adhuc mittit hodie omni anno de
suis melioribus militibus duodecim, qui jurant, in principio potestariæ
cujuslibet, præcepta et sequentia potestatis pro domino
patriarca et suis. Quod videns feltrensis et belunensis episcopus,
fecit et ipse similiter, non tamen in quantitate eadem. Rolandino.




257.  Savioli, Ann. bologn., I. dipl. CLVI.




258.  Dalle storie bolognesi ricaviamo che nel 1123 i consoli
col vescovo ricevono in protezione i castelli di Rudiliano, Sanguineta,
Cavriglia; nel 1131 quei di Nonantola come cittadini
d’una delle quattro porte, ed essi giurano fare due spedizioni
all’anno fin ai confini, una con cavalli, l’altra pedoni; nel 1144
quei di Savignano e Cetola si fanno cittadini, cedendo la rôcca
e la curia; nel 1157 quei di Monteveglio, Moreto, Caneto giurano,
obbligandosi militare pei Bolognesi anche contro l’Impero;
nel 1164 i castelli di Bedolo, Battidizio, Gesso, Trifane giurano
obbedienza al popolo maggiore e minore di Bologna, e pagargli
il fitto e il feudo ecc.




259.  «Et che nullo nobile.... undunque sia, possa u debbia in
alcuna cauza criminale in alcuna Corte contro alcuno di popolo
rendere testimonia, e se la rendrà la testimonia non vaglia,
ne tegna ipso jure, et nondimeno sia condannato dal capitano
del populo da lire X. in lire C ad suo arbitrio, Statuti di Pisa,
ms. § 162. — Et che nullo nobile della cita di Pisa u daltronde,
ad tempo d’alcuno romore, durante lo romore ardisca u presuma
d’escire con arme u sensa arme della casa in de la quale elli
abita sotto pena del avere et della persona ad arbitrio del
capitano. Ivi, § 165».



Con bel decreto, dato da Parma il luglio 1226, Federico II
manda suo podestà alla ghibellina Pavia Villano Aldighieri di
Ferrara, perchè severamente mantenga la concordia fra’ cittadini:
a tal uopo ordina si sciolga qualunque società di popolani
o di militi; nè gli uni nè gli altri abbiano podestà o consoli
speciali, ma vengano tutti governati dal rettore del Comune,
dal quale solo dipendano gli armati; statuarj, consiglieri, uffiziali
sieno eletti come faceasi da dieci anni in poi; annullata la
libertà dai militi data ad alcuni borghi od abitanti del distretto;
non si ponga ostacolo al portar vittovaglie in città; non si faccia
adunanza di nobili o di popolo a suon di campana; bando e infamia
a chi contraffà.




260.  Statut., lib. III. c. 168. 169. Lo statuto 170, de cerna potentium,
fa il catalogo delle famiglie nobili, ne sub velamine popularium
defendantur.




261.  Croniche, IV. 78. — Ai Guelfi rende giustizia persino
Voltaire, dicendo che l’imperatore voulait régner sur l’Italie
sans borne et sans partage (Essai, cap. 66); e chiama i Guelfi
partisans de la papauté, et encore plus de la liberté (cap. 52).
Guelfi e Ghibellini erano come i Tories e Whigs dell’odierna Inghilterra;
bisogna essere di quel partito, e conservarlo quand’anche
cambia; i Tories del 1843 fecero tutto quello che voleano
i Whigs nel 1830. Così i Guelfi di Firenze divengono fautori
dell’Impero e nemici del papa; non cambiano nome, ma diconsi
bianchi e neri; Dante era guelfo, come testè fu tory Roberto Peel.



Vedi il trattato di Bártolo sui Guelfi e Ghibellini. Una storia
de’ Guelfi e Ghibellini nostri sarebbe la più bella spiegazione
delle vicende italiane.




262.  Nelle Memorie e documenti per servire alla storia di Lucca,
vol. III. p. 47, leggesi: Orlandinus notarius, filius domini Lanfranchi,
et Chele filius Lamberti, sindici et procuratores hominum
partis guelfæ, eorum terræ.... volentes se et alios eorum
partis ab erroris tramite revocare, et Lucanam civitatem
recognoscere tamquam eorum matrem, et ad hoc ut tota provincia
vallis Neubulæ (val di Nievole) bonum statum sortiatur,
promiserunt et concenerunt... quod ipsi et alii eorum partis
guelfæ de dictis communitatibus perpetuo erunt in devotione
Lucani communis etc.



In Milano il colore de’ Guelfi era il bianco, de’ Ghibellini il
rosso. In Valtellina i Guelfi portavano piume bianche alla tempia
destra e un fiore all’orecchio destro; i Ghibellini piume rosse
o un fiore alla sinistra. Tutti i palazzi di Firenze hanno merli
quadrati, eccetto uno. Brescia nel 1212 avea tre podestà, eletti
da tre fazioni.




263.  Vedasi in capo ai vol. I e II dei Monumenta historica ad
provincias Parmensem et Placentinam pertinentia (Parma 1857)
un discorso del cav. Ronchini, che dà la storia civile del paese.
L’ultimo degli statuti di Parma, stampati nel 1858, è tale:
Nullus de civitate vel episcopatu Parmæ de cetero contrahat
aliquam parentelam vel matrimonium cum aliquo vel cum aliqua,
qui vel quæ non sit de parte Ecclesiæ: nec aliquis sit mediator
nec proxeneta nec relator verborum aliquorum dictæ parentelæ
faciendæ, nec testis, nec instrumentum celebret seu scribat, nec
promissionem, nec securitatem, nec tractatum faciat, vel recipiat
ullo modo alicujus parentelæ faciendæ, in aliquo tempore. Et si
aliqua promissio vel securitas facta est de aliqua parentela
facienda, sit nullius momenti. Et si qui vel si qua de cetero
contra prædicta vel aliquod prædictorum fecerit vel facere præsumserit,
in tantum puniatur. Mediator vero, sive proxeneta
puniatur in trecentis libris parm.; et testis in trecentis libris
parm., et tabellio puniatur in tantumdem, et perpetuo ab officio
notariatus sit remotus: fratres nihilominus mulierum, si patrem
mulier non habet, in mille libris parm. quilibet puniantur.




264.  


Non s’attien fede nè a comun nè a parte,

  Chè Guelfo e Ghibellino

  Veggio andar pellegrino,

  E dal principe suo esser deserto.

  Misera Italia! tu l’hai bene esperto

  Che in te non è latino

  Che non strugga il vicino

  Quando per forza e quando per mal arte.

 Graziolo, cancelliere bolognese nel 1220.



Ed ora in te non stanno senza guerra

  Li vivi tuoi, e l’un l’altro si rode

  Di quei che un muro ed una fossa serra.

Cerca, misera, intorno dalle prode

  Le tue marine, e poi ti guarda in seno

  Se alcuna parte in te di pace gode.

 Dante, Purg., VI.





Benchè non fossero costanti nel parteggiare, offriamo alquanti
dei nomi che assumeano le fazioni in varie città:




	  	Guelfi 	Ghibellini



	 



	Milano 	Torriani 	Visconti



	Firenze 	Neri 	Bianchi



	Arezzo 	Verdi 	Secchi



	Genova 	Rampini 	Mascherati



	 	Grimaldi e Fieschi 	Doria e Spinola



	Como 	Vitani 	Rusca



	Pistoja 	Cancellieri 	Panciatichi



	Modena 	Aigoni 	Grasolfi



	Bologna 	Scacchesi (Geremei) 	Maltraversi (Lambertazzi)



	Verona 	San Bonifazio 	Tegio



	Piacenza 	Cattanei 	Landi



	Pisa 	Pergolini (Visconti) 	Raspanti (Conti)



	Roma 	Orsini 	Savelli



	Siena 	Tolomei 	Salimbeni



	Orvieto 	Malcorini 	Beffati



	Asti 	Solari 	Rotari





A Roma i due fratelli Stefano e Sciarra Colonna erano capi,
uno dei Guelfi, l’altro de’ Ghibellini. Inoltre erano emuli nelle
varie città, senza star saldi a una parte sola, Beccaria e Langosco
in Pavia; Tornielli e Cavalazzi o Brusati in Novara; in
Ferrara Salinguerra e Adelardi; in Vercelli Avvocati e Tizzoni;
in Lodi, Vignati e Vistarini; in Genova, Doria e Adorni; in Asti,
Isnardi e Gottuari; in Perugia, Oddi e Baglioni; in Bergamo,
Suardi e Colleoni, Bongi e Rivoli; in Brescia, Casalalta e Bruzella;
in Perugia, Bettona, Assisi la parte di sopra e quella di
sotto; in Padova, Carrara e Macaruffo; in Sicilia, Palizzi, Alagona,
Ventimiglia, Chiaramonti; in Ravenna, Polenta e Bagnacavallo; in Imola, Mendoli e Brizi; in Faenza, Manfredi e Acarisi;
in Rimini, Gambacari e Amadei; in Forlì, Ordelaffi e Galboli;
in Cesena, Righizzi e Popolo; in Sangeminiano, Ardinghelli e
Salvucci; in Sansepolcro, Graziani e Goracci contro Pichi e
Righi; in Acqui, i Blesi e i Bellingeri.... A Savigliano erano
ghibellini i Cambiano, i Soleri, i Galateri; in Alba, capi dei
Guelfi i Graffagnini; e così via.




265.  G. Villani, v. 9. — In diebus meis vidi plusquam quinquies
expulsos stare milites de Papia, quia populus fortior illis
erat. Ventura, Chron. Astense, cap. VIII. Rer. It. Scrip., XI.




266.  Chron. Astense, cap. XVII. — Savioli, Ann. bologn. ad
ann. — G. Villani, ix. 213.




267.  Dicevansi i Senesi il popolo più orgoglioso della Toscana
e vendicativo; di malafede i Romagnuoli; volubili e impazienti
i Genovesi: i Milanesi pacchioni ecc. San Bernardo nel 1152
scriveva: Quid tam notum sæculis quam protervia et fastus
Romanorum? gens insueta paci, tumultui assueta, gens immitis
et intractabilis usque adhuc, subdi nescia nisi quum non valet
resistere. De consideratione, IV. 2. Basta legger Dante per raccorvi
ingiurie contro ciascuno de’ nostri popoli.




268.  Avverti la distinzione tra i Ferraresi e il Comune di Ferrara.
Ant. Estensi, part. I. c. 39.




269.  Il carroccio di Cremona chiamavasi Gajardo; quel di
Padova, Berta; quel di Parma, Crepacuore o Regoglio ecc.




270.  Vedi spesso il Machiavelli, che dice come le guerre
prima de’ suoi dì «si cominciavano senza paura, trattavansi
senza pericolo, finivansi senza danno»; lib. V. Anche il Guicciardini
dice la battaglia del Taro «memorabile, perchè fu la
prima che da lunghissimo tempo in qua si combattesse con
occisione e col sangue in Italia». E più umanamente il buon
Muratori narra d’una battaglia del 1469, importante «ma con
uccisione di pochi perchè in questi tempi gli Italiani faceano
guerra non da barbari ma da cristiani, e davano quartiere a
chiunque non potendo resistere si arrendeva».




271.  Chron. Ferrariæ, Rer. It. Scrip., VIII.




272.  Chi ricorda le colonie civilizzanti e lavoratrici che proponevano
i Sansimoniani nel 1833, e i Falansteri di Fourier predicati dopo il 1840, ne troverà già il modello nei Cistercensi.
Dove era il grosso dei loro possessi doveva porsi una colonia di
frati conversi, diretti da un professo, il quale era come il fattore
di tutta la grancia o cascina. Egli dava il segno quando dovessero
uscire al lavoro, egli distribuiva ad essi i ferri del mestiere,
egli ne fissava le funzioni di armentiero, carrettiere, zappatore,
boaro, e così via. Non doveva accettarsi frate se non chi potesse
guadagnarsi il vivere colle proprie mani. I conversi non doveano
tenere alcun libro, nè imparar altre preci che il pater, il credo
e il miserere. Chi avesse dei fondi male andati chiamava una
colonia di Cistercensi a rimetterli in essere: così Rainaldo arcivescovo
di Colonia, ch’era venuto a portarci guerra col Barbarossa,
avendo trovato la sua prebenda in disordine, chiamò di
tali frati, qui et curtibus præessent, et annuos redditus reformarent.



Il monastero di Chiaravalle fu fondato nel 1135 con tenuissime
rendite, ma i monaci lavorando, comprando principalmente
i zerbi cioè incolti, e prendendo a livello, ebber in breve quattro
buone possessioni: indi acquistarono il fondo di Cerreto nel
Lodigiano, e Morimondo nel Pavese, e altri. A Chiaravalle,
sopra uno spazio di tre pertiche appena, si incrocicchiano ben
sette acquedotti artifiziali. Fin del 1138 ci resta un contratto,
ove quei monaci compravano alquanti zerbi da un Giovan Villano
col diritto di trarre acqua dalla Vetabia, e di potere all’uopo
fare fossati traverso ai poderi d’esso Villano e una chiusa: ut
monasterium possit ex Vectabia trahere lectum, ubi ipsum
monasterium voluerit: et si fuerit opus, liceat facere eidem monasterio
fossata super terram ipsius Johannis ab una parte vie
et ab alia, et possit firmare et habere clusam in prato ipsius
Johannis, etc. Di simil tenore molte carte sono addotte nelle
Memorie Longobardiche Milanesi, e massime per l’acquisto
delle acque d’un fosso che i Milanesi aveano fatto attorno alla
città, obbligandosi di tenerlo spurgato. Fin d’allora vi riscontriamo
tutti gli artifizj presenti di paratoje, stravacatori, salti di
gatto, bocchelli, incastri; insegnarono essi l’economica distribuzione
per ore, vendendo e affittandone il diritto. Coltivavano
anche la vigna, e tutti gli storici nostri menzionano una botte
di 500 brente di vino, ch’essi distribuivano in elemosina. Prati
marcidi son mentovati in carte del 1233 e 35 e 54.



È un dovere il rammentare al secolo gaudente le opere di
quei poltroni di frati (nota tratta dalla Storia di Milano del
Cantù).




273.  Affò, Storia di Parma, tom. II. p. 249. Anche più tardi
Amedeo VIII di Savoja faceva doni a un eremita che s’occupava
di mantenere le strade presso Ginevra, ed altri a un canonico
che fondò la strada da Meillery a Bret. V. Cibrario, Economia
polit., 363. Una supplica sporta il 5 aprile 1317 alla Signoria di
Firenze comincia: Cum fratres Sancti Salvatoris de Septimo et
fratres Humiliatorum omnium Sanctorum de Florentia, olim et
hodie multipliciter servierint et quotidie serviant communi et
populo florentino in omnibus quæ ipsi communi expediunt etc.




274.  «E tutte le creature appellava fratelli e sirocchie, dicendo
che tutti aveano uno cominciamento da un medesimo creatore
e padre». Vite de’ Santi Padri. — Fratres mei aves, multum
debetis laudare Creatorem.... Sorores meæ hirundines... Segetes,
vineas, lapides et silvas, et omnia speciosa camporum, terramque
et ignem, aerem et ventum, ad divinum movebat amorem.... Omnes
creaturas fratris nomine nuncupabat, frater cinis, soror musca.
Tom. Celano suo discepolo. Acta SS. octobris. Vedi i Fioretti
di san Francesco, uno de’ più ingenui libri del nostro Trecento.




275.  È particolarità notevole nei frati questa venerazione per
le opere di Dio, e la custodia delle piante storiche. Abbiamo già
accennato l’albero di san Benedetto a Napoli: a Roma si sta
volentieri al rezzo di quello ove san Filippo Neri col bello educava
alla virtù i giovani del suo Oratorio: ivi pure a Santa Sabina
additano un arancio piantato da san Domenico: uno da
san Tommaso d’Aquino a Fondi. Se Aristotele o Teofrasto scrivessero
ora la storia naturale, non dimenticherebbero queste
particolarità.




276.  


Nullo donca oramai più mi riprenda,

Se tal amore mi fa pazzo gire.

Già non è core che più si difenda...

Pensi ciascun come cor non si fenda,

Fornace tal come possa patire....

  Data m’è la sentenza

  Che d’amore io sia morto;

  Già non voglio conforto

  Se non morir d’amore....

Amore, amore, grida tutto il mondo;

Amore, amore, ogni cosa clama...

Amore, amor, tanto pensar mi fai;

Amore, amore, nol posso patire;

Amore, amore, tanto mi ti dai;

Amore, amore, ben credo morire;

Amore, amore, tanto preso m’hai;

Amore, amore, fammi in te transire;

  Amor, dolce languire;

  Amor mio desioso,

  Amor mio dilettoso,

  Annegami d’amore.

Amor, amor, Jesù son zonto a porto;

Amor, amor, Jesù dammi conforto;

Amor, amor, Jesù sì m’ha infiammato;

Amor, amor, Jesù io sono morto...

Amor, amor, per te sono rapita;

Amor, amor, viva, non me dispregia;

Amor, amor, l’anima teco unita;

  Amor, tu sei sua vita,

  Jam non se po’ partire,

  Perchè la fai languire,

  Tanto struggendo amore.







277.  Ap. Joh. Lucium, De regno Dalmatiæ, pag. 338; e Ghirardacci,
Storia di Bologna, lib. V.




278.  Impugnationis arma secum fratres non deferant nisi pro
defensione romanæ ecclesiæ, christianæ fidei, vel etiam terræ
ipsorum. Cap. VII.




279.  Guitton d’Arezzo scriveva di san Francesco:



Cieco era il mondo, tu failo visare;

Lebbroso, hailo mondato;

Morto, l’hai suscitato;

Sceso ad inferno, failo al ciel montare.





Dante ne pone un magnifico elogio in bocca a san Tommaso
e san Bonaventura nel X e XI del Paradiso.




280.  Landulfi Senioris Historia Mediolani, II. 27.




281.  Multa petebant instantia prædicationis auctoritatem sibi
confirmari. Stefano di Borbon ap. Giesler, pag. 510.



Che il nome di Valdesi derivi da Pietro Valdo, lo smentirebbe
il trovarlo in un manoscritto della Noble leçon di Cambridge
che si suppone del 1100, cioè prima di esso Valdo, ove leggesi
in provenzale:



Que non vollìa maudire, ni jurar, ni mentire,

Ni ahountar, ni ancire, ni prenre de l’autrui,

Ni venjar se de li sio ennemie,

Illi disent quel és Vaudés, e degne de murir.





Forse viene dal tedesco wald foresta. — Cataro in greco vuol
dire puro, e forse presero tal nome per la pretesa innocente
vita. Sant’Agostino già chiama cataristi i Manichei, De hær.
Manich. I Tedeschi chiamano ancora ketzer gli eretici. — Patarini
furon detti da pati, perchè ostentavano penitenza; o dal
pater, che era la loro preghiera. In una costituzione di Federico
II leggesi: In exemplum martyrum, qui pro fide catholica
marthyria subierunt, Patarenos se nominant, veluti expositos
passioni. Ed anche le Assise di Carlo I portano nel francese
d’allora: Li vice de ceaus son coneu par leur anciens nons, et ne
veulent mie qu’il soient apelé par leur propres nons, mais s’apellent
Patalins par aucune excellence, et entendent que Patalins
vaut autant comme chose abandonnée à soufrir passion en l’essemble
des martyrs, qui souffrirent torment pour la sainte foy.



Con infiniti nomi se ne indicavano le varie sêtte, de’ Gazari,
Arnaldisti, Giuseppini, Leonisti, Bulgari (da cui il bougre dei
Francesi, e il bolgiron de’ Lombardi), Circoncisi, Publicani,
Insabbatati, Comisti (che alcuno volle chiamati così da Como),
Credenti di Milano, di Bagnolo, di Concorezzo, Vanni, Fursci,
Romulari, Carantani....




282.  Così il Vignerio, reputato dai Protestanti restauratore
della storia ecclesiastica. Bibliotheca historica, addiz. alla P. II.
p. 313. Anche frà Ranerio Saccone dà per origine delle chiese
di Francia e d’Italia quelle di Bulgaria e Drungaria.



«Quando i Valdesi si separarono da noi, ben pochi dogmi
avevano contrarj ai nostri, o forse nessuno». Bossuet, Hist.
des variations, lib. XI. — E fra Ranerio Saccone: Cum omnes
aliæ sectæ immanitate blasphemiarum in Deum audientibus horrorem
inducant, hæc magnam habet speciem pietatis, eo quod
coram hominibus juste vivant, et bene omnia de Deo credant, et
omnes articulos qui in symbolo continentur observent; solummodo
romanam ecclesiam blasphemant et clerum. Corrado Uspergense
dice che papa Lucio li condannò per alcuni dogmi ed
osservazioni superstiziose. Claudio di Seyssel arcivescovo di
Torino dichiarò irriprovevole la loro vita: locchè a Bossuet
pare una nuova seduzione del demonio.



Moltissimi autori ne scrissero: e dopo tornati i suoi re al
Piemonte nel 1814, qualche inquietudine fu data ai Valdesi
rifuggiti nelle valli subalpine; onde i re di Prussia ed Inghilterra
porsero ad essi soccorso. Allora varj Inglesi andarono a visitarli,
e ne uscirono diversi scritti, quali sono Authentic details of the
Valdenses in Piedmont and other countries, with abridged translations
of L’histoire des Vaudois par Bresse, and La rentrée
glorieuse d’Henri Armand; with the ancient Valdesian catechism;
to which is subjoined original letters, written during a
residence among the Vaudois of Piedmont and Würtemberg in
1825. Londra.



Gilly, Narrative of an excursion to the mountains of Piedmont
in the year 1823, and researches among the Vaudois or
Waldenses protestants inhabitants of the Cottien alpes. With
maps. Londra 1820.



Jones, The history of the Christian Church, including the
very interesting account of the Waldenses and Albigenses, 2 vol.



Lowthec’s Brief observations on the present state of the
Waldenses. 1825.



Acland, A brief sketch of the history and present situation
of the Vaudois. 1826.



Allix, Some remarks upon the ecclesiastical history of the
ancient churches of Piedmont.



Recherches historiques sur la véritable origine des Vaudois.
Parigi 1836. È cattolico.



Peyrun, Notice sur l’état actuel des églises vaudoises. Ivi,
1822. Li sostiene coevi del cristianesimo.



A. Muston, Hist. des Vaudois des vallées du Piémont. 1834.



L’Israel des Alpes, ou les Martyrs vaudois li fa oriundi da
Leone, che nel IV secolo si separò da papa Silvestro, quando
questi accettò beni temporali da Costantino.




283.  Abbiamo consultato in proposito moltissime opere e
diversi manoscritti e processi. Il cremonese Moneta, uom dissoluto,
sentendo predicare in Bologna Reginaldo d’Orléans,
si convertì, e fatto inquisitor della fede a Milano il 1220,
tamquam leo rugiens si scagliò contro le eresie, e scrisse una
Summa theologica, grosso volume in-foglio, edito a Roma il 1743
dal padre Tommaso Agostino Richino col titolo Venerabilis
patris Monetæ Cremonensis, ordinis Prædicatorum, sancto patri
Dominico æqualis, adversus Catharos et Valdenses libri quinque.
Il Saccone, dopo stato cataro diciassett’anni, si convertì, e li
perseguitò come vedremo; e la sua Summa de Catharis et Leonistis,
sive Pauperibus de Lugduno fu inserita nel Thesaurus
novus anecdotorum dei PP. Martène e Durand, Parigi 1717,
tom. V. In questa Summa trovo menzionato un volume di dieci
quaderni, in cui Giovanni di Lugio avea deposti i suoi errori.
Buonaccorso, già vescovo dei Catari in Milano, li confutò nella
Manifestatio hæreseos Catharorum: è nello Spicilegio del padre
d’Achery, tom. I. p. 208 del 1723. Nel suddetto Thesaurus
vedasi pure una dissertatio inter Catholicum et Patarinum; e
l’opera di frà Stefano di Bellavilla inquisitore.



Questo punto si attacca a opinioni ridestatesi ai giorni nostri
sul comunismo, onde molto se ne parlò di recente, e noi di proposito
ne abbiamo trattato negli Eretici d’Italia.




284.  Il domenicano Sandrini, che potè a sua posta indagare
gli archivj del Sant’Uffizio in Toscana, scrive: — Per quanto io
abbia cercato ne’ processi eretti da’ nostri frati, non ho trovato
che gli eretici Consolati in Toscana passassero ad atti enormi, e
che si commettesse mai da loro, massime tra uomini e donne,
eccesso di senso; onde, se i frati non si tacquero per modestia,
il che non mi par credibile in uomini che abbadavano a tutto, i
loro errori erano, più che di sensualità, d’intelletto». Ap. Lanzi,
Lezioni di antichità toscane, XVII.




285.  Monetæ Summa.




286.  Due ne pubblicò Costantino contro gli eretici, uno Valentiniano
I, due Graziano, quindici Teodosio I, tre Valentiniano II,
dodici Arcadio, diciotto Onorio, dieci Teodosio II, e tre Valentiniano
III, tutti inseriti nel codice Giustinianeo.




287.  Late patet Dei clementia, qui, pulso infidelitatis errore,
veritatem fidei suis fidelibus patefecit: justus enim ex fide vivit,
qui vero non credit, jam judicatus est. Nos igitur, qui gratiam
fidei in vanum non recipimus, omnes non recte credentes, qui
lumen fidei catholicæ hæretica pravitate in imperio nostro conantur
extinguere, imperiali volumus severitate puniri, et a
consortio fidelium per totum imperium separari; præsentium
tibi auctoritate mandantes, quatenus hæreticos Valdenses et
omnes qui in Taurinensi diœcesi zizaniam seminant falsitatis,
et fidem catholicam alicujus erroris seu pravitatis doctrina impugnant,
a toto Taurinensi episcopatu imperiali auctoritate
expellas; licentiam enim, auctoritatem omnimodam, et plenam
tibi conferimus potestatem, ut, per tuæ studium sollicitudinis,
Taurinensis episcopatus area ventiletur, et omnis pravitas, quæ
fidei catholicæ contradicit, penitus expurgetur. Ap. Gioffredo,
Storia delle Alpi Marittime al 1209.




288.  Höffler pubblicò (Kaiser Friedrich II, ein Beytrag etc.
Monaco 1844) nuove lettere di Federico II, fra cui la seguente
a papa Gregorio IX, relativa all’inquisizione ereticale:



Celestis altitudo consilii, que mirabiliter in sua sapientia
cuncta disposuit, non immerito sacerdotii dignitatem et regni
fastigium ad mundi regimen sublimavit, uni spiritualis et alteri
materialis conferens gladii potestatem, ut hominum ac dierum
excrescente malitia, et humanis mentibus diversarum superstitionum
erroribus inquinatis, uterque justitie gladius ad correctionem
errorum in medio surgeret, et dignam pro meritis in
auctores scelerum exerceret ultionem.... Quia igitur ex apostolice
provisionis instantia, qua tenemini ad extirpandam hereticam
pravitatem, potentiam nostram ad ejusdem heresis exterminium
precibus et monitionibus excitatis; ecce ad vocem virtutis vestre,
zelo fidei quo tenemur ad fovendam ecclesiasticam unitatem
gratanter assurgimus, beneplacitis vestris devotis affectibus concurrentes,
illam diligentiam et sollicitudinem impensuri ad evellendum
et dissipandum de predictis civitatibus pestem heretice
pravitatis, ut auctore Deo, cui gratum inde obsequium prestare
confidimus ac vestris coadjuvantibus meritis, nullum in eis vestigium
supersit erroris, ac finitimas et remotas quascumque fama
partes attigerit, inflicta pena perterreat, et omnibus innotescat
nos ardenti voto zelare pacem Ecclesie, et adversus hostes fidei
ad gloriam et honorem matris Ecclesie ultore gladio potenter
accingi. Dat. Tarenti XXVIII febr. indict. IV.



In un’altra lettera esso Federico insiste con nuovo fervore
per la repressione degli eretici: Ut regi regum, de cujus nutu
feliciter imperamus, quanto per eum hominibus majora recipimus,
tanto magnificentius et devotius obsequamur, et obedientis
filii mater Ecclesia videat devotionem ex opere pro statu fidei
christiane, cujus sumus tamquam catholicus imperator precipui
defensores, novum opus assumpsimus ad extirpandam de regno
nostro hereticam pravitatem, que latenter irrepit et tacite contra
fidem. Cum enim ad nostram audientiam pervenisset, quod, sicut
multorum tenet manifesta suspicio, partes aliquas regni nostri
contagium heretice pestis invaserit, et in locis quibusdam occulte
latitant erroris hujusmodi semina rediviva, quorum credidimus
per penas debitas extirpasse radices, incendio traditis, quos
evidens criminis participium arguebat; providimus ut per singulas
regiones justitiarias cum aliquo venerabili prelato de
talium statu diligenter inquirant, et presertim in locis, in quibus
suspicio sit hereticos latitare, omni sollicitudine discutiant veritatem.
Quidquid autem invenerint, fideliter redactum in scriptis,
sub amborum testimonio serenitati nostre significent, ut per eos
instructi, ne processu temporis illic hereticorum germina pullulent,
ubi fundare studemus fidei firmamentum, contra hereticos,
et fautores eorum, si qui fuerint, animadversione debita insurgamus.
Quia vero supradicta vellemus per Italiam et Imperium
exequi ut sub felicibus temporibus nostris exaltetur status fidei
christiane, et ut principes alii super his Cesar em imitentur;
rogamus beatitudinem vestram quatenus ad vos, quem spectat
relevare christiane religionis incommodum, ad tam pium opus
et officii vestri debitum exequendum diligentem operam assumatis,
nostrum si placet efficaciter coadjuvandum propositum, ut de
utriusque sententia gladii, quorum de celesti provisione vobis ac
nobis est collata potentia, subsidium non dedignatur alternum,
hereticorum insania feriatur, qui in contemtum divine potentie
extra matrem Ecclesiam de perverso dogmate sibi gloriam arroganter
assumunt. Messine XV jul. indict. VI.




289.  Constitutio Inconsutilem; Const. De receptoribus, lib. I, — Una
lettera d’Onorio III papa alle città lombarde 1226
(Raynaldi, ad an. Nº 26) dice che «l’imperatore gli recò lamento
perchè esse città l’avessero impedito di procedere come
si era proposto contro l’eresia».




290.  Raynaldi, ad 1231. — Corio, part. II. f. 72.




291.  Per ussit: è in piazza de’ Mercanti. Ma Galvano Fiamma,
frate, cronista di retto senso, dice: In marmore super equum
residens sculptus fuit, quod magnum vituperium fuit. Il Frisi,
nelle Mem. di Monza, II. 101, reca gli statuti dell’arcivescovo
Leon da Perego e dell’arciprete di Monza contro gli eretici.




292.  Cap. XXXI De simonia; cap. XXIV De accusationibus.




293.  Cap. fin. De hæreticis.




294.  Bergier, Dictionnaire théol., voc. Inquisition. Gli enciclopedisti
rimproverano all’Inquisizione spagnuola d’avere abusato
«nell’esercizio d’una giurisdizione, in cui gl’italiani suoi
inventori usarono tanta dolcezza».




295.  Per dire un caso fra cento, nel 1220 i Trevisani diedero
il guasto alle diocesi di Ceneda e di Feltre e Belluno; e dell’ultima
uccisero anche il vescovo.




296.  Bolland., tom. X, Vita s. Petri Parens.




297.  Regesta, num. 123. 124, e pag. 130. lib. X.




298.  Giachi, App. alle Ricerche storiche di Volterra.




299.  Archivio dipl. fiorentino.




300.  Ricardi S. Germani, Chron. ad ann. 1232.




301.  Ap. Mattia Paris ad 1243.




302.  Firenze serba molte memorie di que’ fatti. Sulla facciata
dell’uffizio del Bigallo, rimpetto a San Giovanni, due affreschi di
Taddeo Gaddi figurano san Pietro martire quando a dodici
nobili fiorentini dà lo stendardo bianco colla croce rossa per
tutela della fede. San Pietro fu deposto in altro magnifico arco
in Sant’Eustorgio a Milano coll’epitafio scritto da san Tommaso:



Præco, lucerna, pugil Christi, populi fideique.

Hic silet, hic tegitur, jacet hic mactatus inique

Vox ovibus dulcis, gratissima lux animorum,

Et verbi gladius, gladio cecidit Catharorum etc.







303.  Chron. parmense nei Rer. It. Scrip., IX.




304.  Fr. Christ. Schlosser, Abelardo e Dolcino; vita ed
opinioni d’un entusiasta e d’un filosofo. Gota 1807. — C. Baggiolini,
Dolcino e i Patareni. Novara 1838. — Julius Krone,
Frà Dolcino und die Patarener, historische Episode aus den
piemontesischen Religionskriegen. Leipzig 1844.




305.  Martène e Durand, Collect. ampl., III. 304.




306.  Furono espresse con questo barbaro distico:



Gram. loquitur: dia. vera docet: rhet. verba colorat:

Mus. canit: ar. numerat: geo. ponderat: ast. colit astra.





Meno rozzamente le compendiò l’Ostiense, Summ. lit. de
magistris:




	Grammatica. 	Quidquid agunt artes, ego semper prædico partes.



	Dialectica. 	Me sine, doctores frustra coluere sorores.



	Rhetorica. 	Est mihi dicendi ratio cum flore loquendi.



	Musica. 	Invenere locum per me modulamina vocum.



	Geometria. 	Rerum mensuras, et rerum signo figuras.



	Arithmetica. 	Explico per numerum quid sit proportio rerum.



	Astronomia. 	Astra viasque poli vindico mihi soli.







307.  Ab annis puerilibus eruditus est in scholis liberalium artium et legum secularium, ad suæ morem patriæ. Milone Crispino,
Vita Lanfr., cap. V.




308.  Præfatio ad Monologium.




309.  Veritas intellectus est adæquatio intellectus et rei, secundum
quod intellectus dicit esse quod est, vel non esse quod non est.
Adv. gent., I. 49. I.




310.  «Errano molti credendosi nobili perchè di nobile casato;
il qual errore in molti modi può ribattersi. E primieramente, se
si consideri la causa creatrice, Iddio col farsi autore di nostra
schiatta, la nobilita tutta; se la causa seconda è creata, i primi
padri da cui discendiamo sono gli stessi per tutti, tutti ne ricevettero
egual nobiltà e natura. La medesima spica dà il fior di
farina e la crusca; questa gettasi ai porci, quella sale alla mensa
dei re; così dal medesimo tronco potran nascere due uomini,
uno vile, nobile l’altro. Se ciò che viene da un nobile ne ereditasse
la nobiltà, gl’insetti del suo capo e le naturali superfluità
in lui generate diverrebbero nobili del pari. Bello è il non deviare
dagli esempj de’ nobili avi, ma più bello l’avere illustrato un
umile nascimento con grandi azioni. Ripeto dunque con san Girolamo,
che in questa nobiltà pretesa ereditaria nulla merita
invidia, se non l’essere i nobili obbligati alla virtù per vergogna
di dirazzare. Nobiltà vera è quella sola dell’anima».




311.  Infidelium quidam sunt qui nunquam susceperunt fidem,
sicut Gentiles et Judæi; et tales nullo modo sunt ad fidem compellendi ut ipsi credant, quia credere voluntatis est; sunt tamen
compellendi a fidelibus, si adsit facultas, ut fidem non impediant
vel blasphemiis, vel malis persuasionibus, vel etiam apertis persecutionibus.
Et propter hoc fideles Christi frequenter contra
infideles bellum movent etc. Summa, 2a 2æ, quæst. X, art. 8.




312.  Ogni dono perfetto, secondo lui, viene dal padre dei lumi,
e per quattro vie: l’esteriore che rischiara le arti meccaniche,
l’inferiore che produce le nozioni sensitive, l’interna o cognizione
filosofica, e quella della santa scrittura. La prima si propone
di soddisfare i bisogni corporei, divisa nelle sette arti del
tessere, fabbricare armi, caccia, agricoltura, navigazione, drammatica,
medicina. La seconda illumina le forme esteriori; e lo
spirito, luminoso per sua natura, risiede nei nervi, la cui essenza
si moltiplica ne’ cinque sensi. La cognizione filosofica cerca le
cause segrete per via dei principj di verità, insiti nella natura
dell’uomo, le quali si riferiscono o alle parole o alle cose o ai
costumi, onde la filosofia è o razionale o naturale o morale: la
razionale è grammatica, o logica, o retorica; la naturale comprende
fisica, matematica e metafisica; la morale è personale,
economica o politica, secondo che concerne l’uomo, la famiglia
o lo Stato. Le cose eccedenti la ragione sono manifestate all’uomo
dalla luce superna della Grazia e della rivelazione; e
come le cognizioni tutte derivano dalla luce stessa, così sono
ordinate alla scienza delle verità sante, e da esse perfezionate.




313.  Fu un vezzo della scuola l’attribuire un aggettivo caratteristico
ai varj dottori. Così san Tommaso fu detto l’angelo
della scuola; san Bonaventura il serafico; Duncano Scoto il sottile;
Ockam il singolare; Enrico di Gand il solenne; Egidio di
Roma il fondatissimo; Alano dell’Isola l’universale; Ruggero
Bacone l’ammirabile; Guglielmo Durand il risolutissimo;
Middleton il solido, o l’autentico; Pier Lombardo il maestro
delle sentenze, ecc.




314.  Questa scuola può dirsi scoperta da Merkel nella Geschichte
des Langobardenrechts. Berlino 1850.




315.  Del 752 si ha una causa del vescovo d’Arezzo contro
quello di Siena; dove spesso è citato il Digesto: Si hoc vendicare
neglexerint, infamia laborare, ut in Codicis libro IX, tit. de
sepulcro violato, Si quis sepulcrum lesurus etc.... Item in
VIII libro Codicis legitur Si quis in tanta furoris etc.... Quod
autem hæc quæstio procedere debeat, IX Codicis liber testatur,
titulo ad legem Juliam de vi publica et privata, Si quis ad
se etc.



Il Muratori, Antiq. M. Æ., XLIV, pubblica una carta del 767
affatto guasta, in cui al monastero di Santa Maria in Cosmedin
a Ravenna si donano molti beni, promettendo l’evizione, rinunziando
per sè e suoi legum beneficia, juris et facti ignorantia,
foris locisque, prescriptione alia, senatoconsulto (probabilmente
il SC. Vellejano, l. XVI, § 1) quod de mulieribus prestitit.




316.  Alcuno assegna a lui anche le Autentiche, cioè gli estratti
delle Novelle, deroganti le costituzioni imperiali, che trovansi
ne’ manoscritti del Codice, e che furono citate e seguite come
leggi; e pare in effetto che le più siano da attribuire a lui, e
fossero poi cresciute da’ suoi successori, fino ad Accursio che
ne chiuse la serie.




317.  Si narra che alcuni muratori stando a lavorare, gridavano
ai passeggieri di guardarsi. Uno non badò all’avviso, e rimase
colpito da una pietra; di che portò querela. Pillio consigliò i
querelati di non rispondere; talchè i giudici li rimandavano per
muti, quando l’accusatore uscì ad esclamare: — Come muti, se
mi hanno gridato di guardarmi?» Tanto bastò a mandarli
assolti. Storiella da scolari, come se ne suole inventare tante
anche al nostro tempo.




318.  Secondo Cujacio (De feud., lib. I), la consuetudine variava
fra le città: a Milano, Cremona, Pavia il vassallo poteva alienare
il feudo senza consenso del signore, mentre era indispensabile
a Mantova e Verona; in Piacenza chi investiva altri d’un
feudo trasmissibile al successore, non poteva toglierlo finchè
viveva; a Milano e Cremona sì. Le consuetudini della Puglia e
Sicilia in tal materia si conservavano in libri chiamati Defetarj,
che perirono sotto Guglielmo I, ma a memoria li supplì Matteo
Notaro. Giannone, XIII. 3.




319.  Dopo i varj tentativi, anche per ordine ed opera dei pontefici,
il torinese Sebastiano Berardi stampò a Venezia nel 1777
Gratiani canones genuini ab apocryphis discreti; corrupti ad
emendatiorum codicum fidem exacti; difficiliores commoda interpretatione
illustrati.




320.  Lib. I, pr. D. de quæst.: Cum capitalia et atrociora
maleficia non aliter explorari possunt quam per servorum quæstiones,
efficacissimas eas esse ad requirendam veritatem existimo,
et habendas censeo. Papa Nicola I, in una lettera ai Bulgari di
recente convertiti, la riprova, come avrebbe potuto fare il Beccaria
nove secoli appresso: — So che, preso un ladro, con
tormenti lo cruciate finchè palesi: ma nessuna umana o divina
legge il concede, dovendo la confessione venire spontanea, non
istrapparsi a forza, ma proferirsi volontariamente. Se, inflitte
quelle pene, nulla non iscoprite di ciò ond’è imputato, non arrossite?
non v’appare l’iniquo vostro giudizio? E se alcuno, non
reggendo ai tormenti, si confessi colpevole senz’essere, di chi
è l’empietà se non di colui che lo forza a confessare mendacemente?
Lasciate dunque, ed esecrate tali usi».




321.  Nello statuto che Giordano, abbate del monastero di
sant’Elena, dava al castello di Montecalvo nel 1190, erano
proibiti i giudizj di Dio, e assicurata la libertà personale, non
dovendo uno essere catturato se non in forza di giudizio, e potendo
esimersene col dare una garanzia: Nemo Montiscalvi
judicium ferri fervidi et aquæ calidæ, vel pugnam facere debet.
Nemo habitator Montiscalvi capi debet antequam judicetur: ac
si judicatus fuerit, capi non debet si fidejussorem dare potuerit,
præter in gravioribus culpis, de quibus corporaliter judicatur.
Insuper nihil in eodem castro sine judicio capi debet. È precisamente
la legge inglese dell’Habeas corpus. V. Tria, Mem. storiche
della città e diocesi di Larino.




322.  Capit. II De probat. nelle Decretali di Gregorio IX. E per
quel che segue vedi i titoli De indiciis et de libellis oblat.; De
off. et pot. jud. deleg.; De foro comp. Vedi pure Rocco, Jus canonicum
ad civilem jurisprudentiam perficiendam quid attulerit.
Palermo 1839.




323.  Se v’è alcuno che nel secolo nostro abbia conservato
tutti i rancori e le prevenzioni del secolo passato contro l’ordinamento
ecclesiastico, è Guglielmo Libri. Pure scrive: A la
chûte de l’empire romain l’Eglise devint dépositaire de la civilisation
de l’Europe, et préchant l’évangile aux envahisseurs, elle
adoucit les mœurs des plus farouches, et leur enseigna la charité.
Par l’influence de la religion, ils apprirent les éléments des
lettres latines, et s’habituèrent à vénérer en Rome, même après
l’avoir asservie, la capitale de la chrétienté. Les pieux missionnaires
qui parcouraient alors l’Occident, représentaient un ordre
social bien moins imparfait que tout ce qui existait chez les barbares;
et leur parole désarmée descendant sur des hommes qui
semblaient destinés à faire de l’Europe un immense tombeau,
les arrêta, les subjugua, leur inspira l’amour du prochain, qui
était pour eux la plus nécessaire des vertus. Ce fut le plus beau
temps du christianisme.... qui fut plus vénérable, plus sublime
aux jours de lutte et d’adversité, que dans ses temps de puissance et de splendeur (Hist. des sciences mathématiques en Italie;
vol. IV. p. 2). Di qui passa a sostenere la nimicizia della Chiesa
per qualunque scienza, eccetto il catechismo; e che ai Musulmani
è dovuto il risorgimento del sapere: Les Arabes ont semé
partout les germes de la civilisation.... partout la civilisation
arabe communique aux esprits une nouvelle activité... ils ont
été les maîtres en tout des chrétiens; essi fecero in pochi anni
quel che la Chiesa non aveva saputo in molti secoli.




324.  Gli ultramontani erano Gallia, Portogallo, Provenza,
Inghilterra, Borgogna, Savoja, Guascogna, e Alvernia, Bituria,
Turena, Castiglia, Aragona, Catalogna, Navarra, Alemagna,
Ungheria, Polonia, Boemia, Fiandra. I citramontani Romagna,
Abruzzo e Terra di Lavoro, Puglia e Calabria, la Marca Anconitana
inferiore, la superiore, Sicilia, Firenze, Pisa e Lucca,
Siena, Spoleto, Ravenna, Venezia, Genova, Milano, Lombardi,
Tessalonici (?), Celestini (?). Nel 1848, quando credeasi inventata
allor allora l’idea di nazionalità, gli scolari delle università
di Germania si organizzarono secondo le nazioni; novità anche
questa di seicento anni in data.



Le lezioni versavano sopra le cinque parti del Corpus juris,
e ancora ci restano quelle d’Odofredo sulle tre parti del Digesto
e sui nove primi libri del Codice. Uno potea fare molti corsi e
perciò bastare a moltissimi scolari, ogni corso durando un anno,
e ogni adunanza un’ora: poi nel secolo XIV ne fu variata la
distribuzione; le tre parti del Digesto e il Codice s’insegnarono
simultaneamente da due dottori, da un altro il Volumen, che
conteneva gl’Instituti, le Autentiche, il diritto feudale, le leggi
imperiali, e i tre ultimi libri del Codice. Più tardi s’introdussero
corsi speciali sopra una materia sola; e principalmente a Bologna
ne tenevano i notaj per la loro professione, col diritto
anche di dottorare.



Ecco il metodo ordinario de’ corsi. Cominciato da un prospetto
generale (summa), leggevano il testo sopra cui esercitare
la critica; poi chiarivano le difficoltà, le contraddizioni, i casi
speciali (casus); riepilogavano le regole generali (brocarda);
discutevano i punti dubbj (quæstiones); il qual ordine non
toglieva che ciascun professore restasse libero nel metodo e
nell’insegnamento; gli scolari poi scrivevano sotto dettatura,
liberi d’interrompere e far domande, massime nelle lezioni
straordinarie che si davano dopo il pranzo. Dipoi s’introdussero
i Quinternetti o glossæ, che da principio eran note, fatte da
ciascuno in margine del proprio testo, e perfezionate via via col
tempo, e che dopo la morte del maestro venivano cerche con
avidità, poichè contenevano il sostanziale della scienza dell’autore;
più tardi s’ingrandirono, e da schiarimenti d’una parola
divennero un commento. Vi tennero dietro le Quistioni, libri
intorno all’ordine giudiziale, trattati sulle azioni, distinzioni,
raccolte di controversie, che a gara si ricopiavano. Nelle scuole
era determinato su quali libri esercitarsi; e generalmente non
si spiegavano in ciascun anno che alcuni testi, con iscapito della
profondità e dell’indipendenza.



L’esame privato costava sessanta lire, ottanta il pubblico;
ventiquattro al dottore che presentava, e due od una a ciascun
dottore assistente, secondo era pubblico o privato; dodici e
mezzo all’arcidiacono per ciascun esame, e tre per ciascun discorso.
Più spendeasi negli apparati, talchè nel 1311 il papa
ordinò che in tal lusso nessuno consumasse di là dalle cinquecento
lire.



Ho preso appunto dello stipendio di qualche professore. Guido
da Suzzara obbligossi d’interpretare il Digesto a Bologna per
lire trecento bolognesi promessegli dagli scolari. Dino da Mugello
insegnò a Pistoja per lire ducento pisane annue; poi a
Bologna per dieci bolognesi, forse aggiunte alla retribuzione
degli scolari: Napoli gli esibì cento oncie d’oro. I frati del
Sacco nel 1270 condussero Lapo fiorentino a leggere fisica e
logica nel loro convento, per lire trenta bolognesi oltre il vitto;
nel 1261 i Vicentini Arnoldo a leggere diritto canonico, per
cinquecento lire di stipendio, patto che avesse almeno venti
scolari; Aldovrando degli Ulciporzi bergamasco, a leggere l’inforzato
per lire cenventi, e per cencinquanta Raulo la medicina.
Il Pillio venne ad insegnare diritto civile a Modena per cento
marchi d’argento. Tommaso d’Aquino riceveva da Carlo I
un’oncia d’oro al mese; nel 1399 in Piacenza Baldo toccava lire
censessantaquattro mensili per leggere il Codice, e nel 1397
milleducento annue: Marsilio di Santa Sofia, lire censettanta,
compresa la pigione della casa: gli altri, da quattro fin a sessantasei
lire al mese. Talvolta gli scolari servivano quasi di paggi
ai maestri, tagliando innanzi, versando alla coppa, ecc. Odofredo,
oltre le lezioni all’università, ne dava di straordinarie a chi
pagasse; ma poco cavandone, finì la spiegazione del Digesto
così: — E vi dico che l’anno vegnente intendo insegnare ordinariamente
bene e legalmente, come mai non feci; ma straordinariamente
non credo leggere, perchè gli scolari non sono
buoni pagatori, vogliono intendere e non ispendere, giusta quel
dettato Imparar vuole ognun, nessun pagare. Altro non ho a
dirvi; ite colla benedizione del Signore». Garzia spagnuolo fu
il primo, cui nel 1280 si assegnasse non uno stipendio annuo, ma
il capitale di lire cencinquanta: poi nel 1289 al professore di
diritto civile si fissarono annue lire cento, e cencinquanta a
quel di canonico.




325.  E’ la chiama Crisopoli



 quia grammatica manet alta

Artes et septem studiose sunt ibi lectæ.

                    Rer. It. Scrip., V. p. 454.







326.  Nell’Archivio diplomatico di Firenze si trovano gli istromenti
fatti con Francesco Dataro di Piacenza medico per fiorini
cinquecento; con Giorgio d’Arrighetto Nati d’Asti canonista per
fiorini quattrocento; con Girolamo della Torre di Verona medico,
con Pier Leoni di Spoleto, ecc.




327.  A Baldo nel 1397 milleducento fiorini; a Giason del
Maino nel 1492 duemila ducencinquanta; all’Alciato dal 1536 al
40 scudi mille, poi dal 1544 al 50 lire settemilacinquecento; a
Menochio nel 1589 lire seimila....




328.  Vita sancti Meinwerci. Gli stupefacenti e il sonno magnetico
che oggi s’adoprano a tali operazioni, obbligano a riflettere
su quei racconti, anzichè riderne.




329.  


Ova recentia, vina rubentia, pinguia jura,

Cum simila pura naturæ sunt valitura.

Cœna brevis, vel cœna levis fit raro molesta,

Magna nocet, medicina docet, res est manifesta.

Si fore vis sanus ablue sæpe manus:

Lotio post mensam tibi conferet munera bina,

Mundificat palmas, et lumina reddit acuta.

Prima dies maji non carnibus auseris uti.

Ruta viris minuit venerem, mulieribus addit

 ... Cruda comesta

Ruta facit castum, dat lumen et ingerit astum:

Cocta et ruta facit de pulcibus loca tuta.







330.  Sarti, Dei prof. bologn., tom. I. p. 144. — Renzi, St. della
Medicina, tom. II.




331.  Fioretti, cap. XXIII.




332.  Sarti, tom. II. p. 153. — Nelle Assise di Gerusalemme,
adottate nei possessi degl’Italiani in Levante, e che del resto
rappresentano le consuetudini de’ paesi europei, è stabilito che
se uno schiavo s’ammali, e un medico pattuisca col padrone di
esso di guarirlo, e gli dia cose calde e mollificanti mentre dovea
darne di fredde e restringenti, sicchè muoja, il medico sia obbligato
dare un servo simile, o il prezzo che costò fin al giorno
della morte: così se gli cavi sangue non a proposito o troppo;
o se, essendo idropico, gli tagli il ventre (praticavasi dunque la
paracentesi), poi non sappia trargli l’umore, e s’indebolisca e
muoja; o se, soffrendo di febbre quotidiana, lo purghi, e gli dia
troppa scamonea, e svuoti il ventre sin a morire. Se uno schiavo
abbia la lebbra o rogna o altra malattia, e il medico s’accordi
di guarirlo a patto che metà del valor di esso sia del medico,
metà del padrone, e faccia quanto sa ma nol guarisca, non è
obbligato a pagarlo, avendo perduto le proprie fatiche. Se così
avvenga a un libero o a una libera, il medico sarà impiccato,
dopo mandatolo per la terra frustandolo con un urinal in man
per spaurir li altri de simel caso, e i suoi beni confiscati dal
signore del luogo. Nessun medico venuto di fuori possa esercitare
l’arte sua se non riconosciuto abile dagli altri medici e dal
vescovo; altrimenti sia frustato per la terra.




333.  Saba Malaspina, Hist., cap. II.



Federico II, fra gli altri spauracchi alla Corte romana, credette
opporvi pure l’astrologia, e fe circolare tali versi:



Fata monent, stellæque docent, aviumque volatus

 Quod Federicus ego malleus orbis ero.

Roma diu titubans, variis erroribus acta,

 Concidet et mundi desinet esse caput.





Colla calma della ragione gli fu risposto:



Fata silent, stellæeque tacent, nil predicat ales;

 Solius est proprium scire futura Dei.

Niteris incassum navem submergere Petri;

 Fluctuat et nunquam mergitur ista ratis.

Quid divina manus possit, sensit Julianus;

 Tu succedis ei: te tenet ira Dei.

 Jordani, Chron., cap. 221.







334.  Negli Atti dell’Accademia de’ nuovi Lincei, 1851, trovo
notizie intorno a Gherardo Cremonese, per B. Boncompagni,
raccolta paziente di quanto di lui si ha o si disse, ma nè esame
nè giudizio. Importante è un brano inedito di traduzione d’un
trattato d’algebra che, se non il più antico, è de’ primi ove
fosse insegnata agli Europei questa scienza del raziocinio generale
per via della lingua simbolica. Ivi si trova anche il segno
negativo, mentre gli Arabi, e così il Fibonacci, non conosceano
che quantità positive; eppure si tardò trecento anni a dedurne
l’utilissima applicazione, cioè fino a Michele Stifel. La soluzione
delle equazioni di secondo grado vi è espressa con questi versi:



Cum rebus censum si quis dragmis dabis equum

Res quadra medias quadratum adjice dragmas,

Radici quorum medias res excipe demum,

Residuum quæsti census radicem ostendet.





Non v’è chi non sappia che dagli algebristi per cosa s’intendeva
l’incognita, per censo il quadrato, per numero il noto; onde coi
simboli moderni si costruirebbe:



x2 + px = q



Donde x = -1﻿⁄﻿2 p + √(1﻿⁄﻿4 p2 + q).



Seguono gli altri casi: e ognuno vede che con ciò trovasi prevenuto
frà Luca Paciolo.



Ai dilettanti di tale scienza non isgarberà veder qui un problema
e la sua soluzione.



Quæritur quænam sint illæ partes denarii, quarum differentia,
juncta tetragonis earundem, collige 54.



Sit una partium res, altera 10 minus re (cioè x, e 10 - x).
Differentia 10 minus duabus rebus, ex qua 2 partium tetragonis
conjunctis colligantur 100, et 2 census minus 20 rebus, quæ data
sunt æqualia 54 (cioè x2 + (10 - x2) + 10 - 2 x = 54). Per
restaurationem itaque rerum, 2 census cum 100 equivalent 54 et
22 rebus (cioè 3 x2 + 110 = 54 + 22 x). Per ejectionem vero
abundantis numeri 56 et 2 census, 22 rebus adæquantur (cioè
2 x2 + 56 = 22 x). Et per conversionem unus census cum 28
æquentur 11 rebus (cioè x2 + 28 = 11 x). Resolve per quintum
modum, et re erit 4.



Cioè  x = 1﻿⁄﻿2 11 ± √9﻿⁄﻿4



          = 5﻿⁄﻿2 ± 3﻿⁄﻿2



onde i due valori

x = 2

 x = 4.



L’autore indica solo quest’ultimo.



Se non isbaglio, ivi è un tentativo di rappresentare le quantità
per lettere, come noi usiamo. Perocchè, dove cerca qualiter
figurentur census radices et dragmæ, insegna: Numero censum
litera c, numero radicum litera r; deorsum virgulas habentes,
subterius apponantur. Dragmæ vero sine literis virgulas habeant,
quotiens hæc sine diminutione proponuntur. Verbi gratia, duo
census, tres radices, quatuor dragmæ sic figurentur




	2 	3 	4



	c 	r 	d






	Qui 	2 	equivale 	al nostro 	2 x2



	c



	» 	3 	» 	a 	3 x



	r



	» 	4 	» 	al numero 	4



	d





Chasles aveva asserito che l’algebra numerica fu introdotta
in Europa dai traduttori del XII secolo. Guglielmo Libri lo impugnò
acerbamente. Ecco chi avesse ragione. (Questa nota è tolta
dall’Ezelino da Romano, storia d’un ghibellino
esumata da Cesare Cantù, Milano 1854).





335.  Guido Bonatus de Forlivio, decem continens tractatus
astronomiæ. Venezia 1506.



Questi anni si litigò sulla patria sua; titolo d’onore, direbbero
i pedanti, senza ricordare che, vivi noi, si è disputato con tutto
il calore ammoniacale delle gazzette, se una cantatrice, viva e
nata nel paese ove se ne disputava, appartenesse a una provincia
o alla sua vicina. Filippo Villani, nella vita del Bonatto,
che sta inedita nella biblioteca Barberini di Roma, dice: Guido
Bonatti iratus, cum esset florentinus origine, de Foro Livii se
maluit appellari... Fuit sane, quidquid ipse iratus loquatur, de
oppido Casciæ oriundus. Cascia è terra del Valdarno superiore.



Non è d’onor poco argomento l’essersi, ai cominciamenti della
tipografia, fatte tre edizioni del Liber introductorius ad indicia
stellarum del Bonatto: la prima ad Augusta il 1491; l’altra a
Basilea il 1550; l’altra a Venezia il 1506, che io ho sott’occhio,
col titolo Guido Bonattus de Forlivio decem continens tractatus
Astronomiæ. È in carattere quadro in foglio di 191 carte, con
incisionette. In fronte v’è Urania e l’astronomia coi dodici segni
dello zodiaco, e in mezzo seduto Guido, avvolto in un vestone
coll’ermellino arrovesciato sulle spalle, barbuto, in testa il berretto
aguzzo, in mano un globo ed un quadrante. Il Mazzuchelli
dice una copia manoscritta trovarsene nella biblioteca
Ambrosiana, ma in fatto non è che la copia di 169 considerazioni
de’ Giudizj dell’astronomia. Francesco Sirigatti (che nel
1500 fu astrologo della Signoria di Firenze) tradusse in italiano
quest’opera, per conforti di quel valentuomo che fu Gino Capponi,
e sta manoscritta nella Laurenziana. Il 1572 fu stampato in
tedesco a Basilea col titolo di Auslegung des menschlichen Geburt-Stunden.
Fu pur messo in francese, e certo anche in altre lingue,
chi avesse voglia di cercarlo. Giacchè ho nominato il Sirigatti,
aggiungerò che nel copia-lettere di monsignor Gore Gheri,
conservato nella biblioteca Capponi, n’è una del 1º marzo 1516
al duca Lorenzo de’ Medici, siffatta: «El Sirigatto mi è venuto
a trovare, et decto ch’io ricordi alla Ex. V. che non faccia fatto
d’arme da V a XII di questo mese. Ma quando venisse uno bel
tracto che con ragione si vedesse da vincere e’ nemici, io attenderei
a quello che io vedessi in terra et non in cielo». (Questa
nota è tolta anch’essa dall’Ezelino da Romano).




336.  Savonarola, De laud. Patavii, pag. 1155.




337.  Vide una statua coll’indice teso, e scrittovi al capo Qui
percuoti. I cercatori avevano percosso delle volte assai quel
capo; ma l’accorto monaco fissò dove l’ombra dell’indice cadeva
al mezzodì, e nottetempo, con solo un compagno, sterrò e rinvenne
un’ampia reggia tutta d’oro: i soldati facevano ai dadi,
re e regina sedevano a mensa, da costa un damigello teneva
teso l’arco; e tutto ciò d’oro, e illuminato da un tizzone ardente
nel mezzo; e se si voleva toccare l’arciero, moveansi belle fanciulle
in danza. Gerberto, non ben fidandosi del compagno,
tolse soltanto dal desco un coltello di mirabile lavoro; ed ecco
sorgere frementi le danzatrici, l’arciere saettar il lume, tornando
bujo, ed obbligando così a lasciare ogni cosa intatta, senz’altro
raccogliere se non vaticinj che poi furono avverati. Jordani,
Chron., cap. 220 e 222.




338.  Molte odierne ubbie, che si sogliono attribuire a ignoranza
del medioevo, ci vennero dagli antichi; verbigrazia, che
il tintinnire degli orecchi sia indizio che altri parli di noi; che
bevuto l’uovo, debba schiacciarsi il guscio (Ovidio, Fasti).
Sant’Agostino (Expositio epistolæ ad Galatas, c. IV) dice: Vulgatissimus
est error Gentilium iste, ut vel in agendis rebus, vel in
expectandis eventibus vitæ ac negotiorum suorum, ab astrologis
notatos dies et menses et annos et tempora observent. Così il
mangiar ceci alla Commemorazione dei morti faceasi dai Romani
nelle feste Lemurali in maggio, nel qual tempo si astenevano
dalle nozze (Fasti, V); l’augurare al Capodanno; il dir Dio
t’ajuti quand’uno starnuta (Plinio, lib. II. c. 2. § 11); l’affiggere
sulle porte gufi e barbagianni (Quid quod istas nocturnas aves,
cum penetraverint larem quempiam; sollicite prehensas, foribus
videmus affigi? Apulejo, Metam., lib. III). Nei Cesti di Giulio
Africano, vissuto sotto Alessandro Severo, tra tant’altre follie
si dà il modo di disfarsi dei nemici: — Preparate dei pani a
questo modo. Prendete sul fin del giorno una rana di campo o
rospo e una vipera, quali vedete designati nel pentagono perfetto
al sito della figura dove si trovano i segni della proslambanomene
del tropo lidio, cioè, un ζητα senza coda o un ταυ sdraiato[image: ](è la nota musicale fa di sis): chiudete questi animali
insieme in un vaso di terra, turandolo ermeticamente con argilla,
affinchè non ricevano nè aria nè luce. Ciò fatto, dopo un
tempo convenevole spezzate il vaso, e i resti che vi troverete
stemprate in acqua, nella quale impasterete il pane: di più, ungete
le tegghie in cui cocerete esso pane con tale composizione,
pericolosa fino a chi l’adopera. Preparata così questa pastura,
datela ai vostri nemici come potrete».



Si sa che Caligola spese somme pel segreto di far l’oro; e
sotto Diocleziano v’ebbe una specie di persecuzione contro gli
alchimisti. Forse qualcuno avendo, così fra il tentare, ricotto
del borace e del cremor di tartaro con mercurio sublimato, e
fattolo svaporare sopra la superficie d’un vaso d’argento, trovò
questo indorato. Ebbe dunque a credere d’avere scoperto la
pietra filosofale, e andò ritentando quelle combinazioni, in cui,
sotto gli strani nomi d’allora, vediam sempre ritornare il borace,
il tartaro, il mercurio, il sal marino; i quali si sa che danno
all’argento una tinta gialla, ma che se ne va con una semplice
lavatura d’acido nitrico diluito.




339.  Gl’Indiani adopravano, da quattromila anni fa, pei sette
suoni della loro scala, le lettere s, r, g, m, p, d, n; i Tibetani, le
cifre numeriche; i Greci, le lettere del loro alfabeto dall’Α alla
Ω, variando secondo i modi. Anche gl’Italiani ebbero una notazione
alfabetica, composta delle prime quindici lettere, che Gregorio
Magno ridusse alle sette prime per la scala diatonica,
distinguendo le ottave colle lettere majuscole per l’inferiore, e
colle minuscole per la superiore. Da poi si surrogarono i punti,
collocandoli sui righi: ma consisteva qui l’invenzione di Guido?
Egli trasse i nomi delle note dalle sillabe iniziali dell’inno del
Battista:



UT queant laxis REsonare fibris

MIra gestorum FAmuli tuorum

SOLve polluti LAbii reatum,

 Sancte Joannes.





Il si fu aggiunto nel secolo XVI da Van der Putten (Erycius
Puteanus). Kircher asserisce di aver veduto nella biblioteca dei
Gesuiti a Messina un ms. greco antico, con varj inni notati al
modo che si dice inventato da Guido. La corda grave ch’egli
aggiunse, fu segnata col gamma greco; e poichè questa lettera
si trovava così collocata in capo alla scala al modo usato allora,
la scala ne prese il nome di gamma. Le prime stampe di note
musicali si fecero a Milano, e ognun sa che le diverse espressioni
del linguaggio musicale sono italiane.




340.  I canonisti soggiungevano che, come la terra è sette volte
maggiore della luna, e il sole otto volte maggiore della terra, il
papato era cinquantasei volte più grande dell’imperatore. Laurentius
il fa millesettecentoquattro volte più alto che l’imperatore
e i re. Non conosco gli elementi di questi calcoli.




341.  Regesta, 32. Egli definiva il papa vicarius Jesus Christi,
successor Petri, Christus Domini, Deus Pharaonis, citra Deum,
ultra hominem, minor Deo, major homine: Serm. de consecr.
pont.



I diritti degl’imperatori sono distintamente formolati nello
Specchio di Svevia. Tacendo molte altre cose, ivi è prefisso che
il re eletto perde il diritto di sua nazione, e deve vivere secondo
la legge dei Franchi: nessuno può scomunicare l’imperatore,
fuorchè il papa, e questo per tre cause: se dubita della fede
ortodossa, se ripudia la moglie, se turba le chiese e le case di
Dio. Cristo principe della pace lasciò in terra due spade per
difesa della cristianità, entrambe affidate a san Pietro, una pel
giudizio secolare, una pel giudizio ecclesiastico: la prima è dal
papa prestata all’imperatore (Des weltlichen Gerichtes schwert
darlihet der Papst dem Kaiser); l’altra rimane al papa, per
giudicare montato su bianco palafreno, e l’imperatore dee
tenergli la staffa acciocchè la sella non si scomponga: ciò significa
che, se alcuno resiste ostinatamente al papa, l’imperatore e
gli altri principi devono costringerlo colla proscrizione. Se si
trovano eretici, bisogna procedere contro di essi ai tribunali
ecclesiastico e secolare; la pena è il fuoco. Ogni principe che
non punisce gli eretici, sarà scomunicato; e se fra un anno non
venga a resipiscenza, il papa lo priverà dell’uffizio principesco e
di tutte le sue dignità. Si giudicheranno alla pari i poveri ed i
signori. Schilter, Antiq. Teuton., tom. II.




342.  Ita quod ex tunc nec habebimus nec nominabimus nos
regem Siciliæ... ne forte aliquid unionis regnum ad imperium
quovis tempore putaretur habere. Lunig, Cod. dipl. ital., tom. II.
p. 866.




343.  Guglielmo marchese di Monferrato, dolente che Teodoro
Làscari avesse tolto a Demetrio suo fratello il regno di Tessalonica,
allestì una spedizione, e non avendo denari, ne chiese a
Federico II, dandogli in pegno la più parte delle terre e de’
vassalli suoi in Monferrato. Passato il mare, ricuperò Tessalonica,
ma poi morì avvelenato; l’esercito andò scomposto, e non
si sa come i beni del Monferrato fossero poi redenti. L’istromento
è addotto da Benvenuto di San Giorgio, Cr. del Monferrato
sotto il 24 marzo 1224.




344.  Lib. I. tit. 30, rubr. Quod nullus prælatus, comes, baro
officium justitiæ gerat.




345.  Gregorio, Consider. sopra la storia della Sicilia, vol. III. — Huillard
Bréholles pubblica i registri di Federico II; ma
finora non uscirono che quelli concernenti la prima metà della
sua vita, cioè la meno rilevante. Fra i documenti inediti v’ha
molte lettere di Gregorio IX alla Lega Lombarda; altre relative
alla crociata, cui pure appella un itinerario di Federico, e una
relazione tolta dalla biblioteca imperiale di Parigi; inoltre una
cronaca sicula da Roberto Guiscardo al 1250, tratta dall’archivio
vaticano.




346.  Le città del dominio reale, convocate direttamente dalla
corona, erano: in Sicilia, Palermo, Messina, Catania, Siracusa,
Augusta, Lentini, Calata Gironi, Platia, Castrogiovanni, Trapani,
Nicosia; in terraferma, Gaeta, Napoli, Aversa, Montefuscolo,
Avellino, Eboli, Ariano, Policastro, Amalfi, Sorrento,
Salerno, Termoli, Troja, Civitella, Siponto, Monte Sant’Angelo,
Potenza, Melfi, Molfetta, Vigiliano, Giovenazzo, Bitonto, Monopoli,
Bari, Trani, Barletta, Gravina, Matera, Taranto, Brindisi,
Otranto, Cosenza, Cotrone, Nicastro, Reggio. La prima intervenzione
di buoni uomini fu nel 1241. Solo nel 1265 trovansi
chiamati i borghesi al parlamento d’Inghilterra.




347.  Qua pœna universitates teneantur, quæ creant potestates et
alios officiales. Tit. 47.




348.  Bianchini, St. delle finanze nel regno di Napoli. Il Regestum
Friderici II, ann. 1239 e 40, edito dal Carcani nel 1786,
contiene mille e otto lettere di Federico, desunte dall’archivio
di Napoli, e che concernono principalmente le finanze, dove
l’imperatore mostra molta intelligenza, sebbene costretto dalle
continue guerre a smungere il paese ch’e’ volea rifiorire.



Non è superfluo l’esaminare con quali fornimenti Federico e
i suoi nemici nutricavano la guerra in tempo che scarsissimo
era il contante:



Federico guastò il bel sistema d’imposte della Sicilia con
espedienti rovinosi, che appajono dalle sue lettere: ordinò una
colletta generale; pose ingenti contribuzioni sui beni degli ecclesiastici,
e fece amministrare da economi regj i vacanti; chiedeva
ogni tratto tutto il denaro che fosse entrato nelle casse
regie, lasciando così a scoperto le spese cui era destinato, e persino
il vestire e nutrire Rinaldo d’Este e re Enrico suoi prigionieri
od ostaggi. Una volta il giustiziere di Terra di Bari avendogli
recate sole once d’oro cinquecento (lire 31,500), Federico
volea farlo precipitare dalle mura, poi s’accontentò di destituirlo,
surrogandogli il saracino Raasch; e ai sopportanti ordinò fra
quindici giorni soddisfacessero, pena la galera (Matteo Spinelli
di Giovenazzo, Diurnali, § 44). Limitò gl’interessi al dieci per
cento, eppure tolse a prestanza fin al tre cadun mese; poi alla
scadenza, mancandogli fondi, pagava il quattro e il cinque d’aggiunta.
Avendo preso per tre mesi da diversi mercanti settemila
ottocensessantatre once al tre e fin al cinque per cento il mese,
alla scadenza capitalizzò l’interesse, crescendo così a undicimila
seicentotre once. Queste somme erano contate in moneta di
Venezia, sulle quali i mercanti guadagnavano ancora pel giro
del cambio. All’assedio di Faenza non solo fuse tutto il suo
vasellame e impegnò le gioje, ma battè una moneta di cuojo,
avente da una parte un chiodetto d’argento, dall’altra l’effigie
dell’imperatore, e dovea valere un agostaro d’oro, colla promessa
di cambiarla in moneta buona, come fece. Le truppe, per
regola, non avevano soldo, onde variavasi a norma delle circostanze:
Federico dava ai pedoni da tre a cinque tarì e il vivere;
a un cavaliere tre once d’oro al mese, coll’obbligo di provvedersi
uno scudiere, un valletto, cavalli ed armi. L’oncia d’oro, pesante
gramme 21.10, divideasi in trenta tarì: e quella valea lire 63.30,
questi lire 2.11: onde il medio di un pedone era lire 8.44, d’un
cavaliere 190; e il valore sta al quintuplo dell’odierno.



Le rendite del papa consistevano nelle regalie, e in un tanto
per fuoco che pagavasi dai Comuni di dominio diretto, ch’era di
nove denari ogni fumante, eccettuati ecclesiastici, militi, giudici,
avvocati, notaj, e chi non avesse alcuna proprietà aggravezzata.
I comuni però solean ridurla a un tanto fisso, che era
per Fano, Pesaro, Camerino di cinquanta libbre d’argento ciascuna,
cioè lire cinquemila; di quaranta per Jesi. L’imperatore
poi occupava la maggior parte del territorio, sicchè ben poco
da questo poteasi ricavare. Suppliva la decima del cinque, del
dieci, fin dei venti per cento sulle rendite ecclesiastiche di tutto
l’orbe cattolico, oltre le collette che si esigevano a titolo di crociata.
Quando Gregorio IX noleggiò le navi di Genova per trasportare
i cardinali al concilio di Roma, tolse a prestito mille
marchi, ipotecati sui beni del clero, e pagò ducento libbre genovesi
per un mese d’interesse. Il totale armamento costò cinquemila
marchi, cioè lire ducencinquantamila, che alcuni mercanti
si obbligarono di far pagare a Genova, a trenta giorni,
mediante lo sconto di cinquantasette marchi (Regesta, lib. XIV,
nº 3, 4). Esso Gregorio lasciò un debito di quarantamila marchi,
pel quale i mercanti molestarono assai il suo successore.



I Milanesi emisero una carta monetata, con cui poteasi pagare
le pene pecuniarie; nessun creditore era obbligato riceverla in
pagamento, ma il debitore non andava soggetto a sequestro se
avesse in cedole di banco tanto di che soddisfarlo. Per ritirarla
poi di corso, si formò il catasto delle rendite, sulle quali si
stabilì una tassa che in otto anni rimborsò quel debito.




349.  Ep. Petri de Vineis, lib. III. Preside all’università era
il celebre giureconsulto Pietro d’Isernia con dodici oncie d’oro
all’anno.




350.  In testa al ponte v’avea un castello con due torri; era
ornato di marmi, bassorilievi, statue, fra cui quelle dell’imperatore,
di Pier delle Vigne, di Taddeo di Suessa. Il monumento
costò ventimila once d’oro.




351.  Sigonio, De regno ital., I. pag. 80: Nec enim ob aliud
credimus quod providentia Salvatoris sic magnifice, imo mirifice
dirigit gressus nostros, dum ab orientali zona regnum hierosolimitanum,
Conradi clarissimi nati nostri materna successio, ac
deinde regnum Siciliæ, præclara materna nostræ successionis
hereditas, et præpotens Germaniæ principatus sic nutu cælestis
arbitrii, pacatis undique populis, sub devotione nostri nominis
perseverat, nisi ut illud Italiæ medium, quod nostris undique
viribus circumdatur, ad nostræ serenitatis obsequia redeat et
imperii unitatem.



Il volere che la Sicilia non appartenesse a un principe il
quale dominasse altrove, è imputato ai papi come un sentimento
antitaliano, figlio della barbarie del medioevo e della stupida
ambizione pretina. Ma nell’anno del riscatto dell’italianità,
nel 1848, i Siciliani, insorti come tutto il resto della penisola,
davansi una costituzione, il cui § 2 diceva: — Il re de’ Siciliani
non potrà regnare o governare su verun altro paese. Ciò avvenendo,
sarà decaduto ipso facto».




352.  Ricardo da San Germano, pag. 1039. — Godi, Chron.,
pag. 82.




353.  È curioso una specie di atto verbale, per cui nel 1216,
dovendo passar d’Italia in Germania re Enrico figlio di Federico
II, il podestà di Modena con gran comitiva gli andò
incontro per riceverlo, e con sicurezza e libertà condurlo traverso
al dominio modenese; cioè all’ospedale di San Pellegrino
gli fu consegnato dall’arcivescovo di Palermo, che promise condurlo
e custodirlo per le Alpi e sin al ponte di Guiligua in
mezzo all’alveo del fiume, dove lo consegnò agli ambasciatori
di Parma e Reggio. Antiq. M. Æ., IV. 224.




354.  Quelle trattative sono esposte dagli autori arabi, raccolti
nel IV. vol. della Bibliothèque des Croisades di Michaud, pag. 427;
e a pag. 249 le corrispondenze loro e i sentimenti degli scrittori
musulmani in proposito.




355.  Monum. Hist. patriæ, Chart. I. 881.




356.  Caffaro, Ann. Gen., lib. IV. Al 1217 dice che ob multas
discordias quæ vertebantur inter civitates Lombardiæ, quum
multæ religiosæ personæ se intromitterent de pace et concordia
componenda, tandem, auxilio Dei, inter Papiam, Mediolanum,
Placentiam, Tordonam et Alexandriam pax firma fuit et firmata
mense junii.




357.  Acta SS., 20 martii.




358.  È bellissimo il discorso di papa Gregorio X ai Fiorentini
perchè accogliessero gli scacciati Ghibellini: Gibellinus est, at
christianus, at civis, at proximus. Ergo hæc tot et tam valida
conjunctionis nomina Gibellino succumbent? et id unum atque
inane nomen, quod quid significet nemo intelligit, plus valebit ad
odium, quam ista omnia tam clara et tam solide expressa ad
charitatem? Sed quoniam hæc vestra partium studia pro romanis
pontificibus contra eorum inimicos suscepisse asseveratis,
ego romanus pontifex hos vestros cives, etsi hactenus offenderint,
redeuntes tamen ad gremium recepi, ac remissis injuriis pro
filiis habeo.



La lapide posta a quella chiesa diceva:



Gregorio X papa sancti sub honore

Gregorii primi pro Christi fundor amore.

Hic ghibelline cum guelfis pace patrata

Cessavere mine sub qua sum luce creata....

Gregorio bella decima fuit ista cappella

Pacis fundata Mozzis edificata.







359.  Gli atti trovansi nelle Delizie degli eruditi toscani, vol. IV.
pag. 96.




360.  Affò, St. di Parma, vol. III. pag. 274-293.




361.  Vero è che questi ultimi fatti ci sono raccontati solo da
Ghibellini. Vedi il nostro Ezelino.




362.  Lettera del 28 luglio 1233, ap. Raynaldi, nº 41. 42.




363.  Promiserunt ei dare coronam ferream, quam patri suo
dare numquam voluerunt. Galvano Fiamma, cap. 264.




364.  Divinæ legis immemor et affectionis humanæ contemptor.
Regesta Gregorii IX, lib. VIII, nº 461-62 ... Lo fece anche
scomunicare dal vescovo di Salisburgo, lib. IX, nº 172. Vedasi se
n’era istigatore!



Tra le favolette, che a scorno una dell’altra inventavano le
popolazioni, fu questa: che i Cremonesi levarono a battesimo
Corrado figlio di Federico II, e profusero regali, e fecero fare
una quantità di mannaje per uccidere tutti i nemici di esso,
talchè ben trentamila se ne videro in una sola rassegna. In compenso
domandarono una grazia grande, che concedesse alla loro
città di crescere in infinito e più che Roma, che si facesse due
volte l’anno il ricolto, e due fruttificassero gli alberi, e ogni cosa
vi fosse doppia, e grossi i denari così, che cascando per terra
facessero tun tun. E l’imperatore ne fe decreto, e che anche
avessero l’anno di dodici mesi, ecc. Monum. Hist. patriæ,
Scrip., III. 1577.




365.  Imperator imperatricem quamplurimis mauris spadonibus
et vetulis larvis consimilibus custodiendam mancipavit. Mattia
Paris, Hist. Angl., pag. 402.




366.  


Urbs decus orbis, ave. Victus tibi destinor, ave.

Currus ab Augusto Friderico Cæsare justo.

Fle Mediolanum, jam sentis spernere vanum

Imperii vires proprias tibi tollere vires.

Ergo triumphorum potes urbs memor esse priorum

Quos tibi mittebant reges qui bella gerebant.





È dato da Ricobaldo, e m’ha odore di quel tempo più che
l’epigramma che oggi può leggere ciascuno in Campidoglio.




367.  Vita Gregorii IX, tom. III. pag. 583.




368.  Villani. — Nuntios soldani ad convivium vocat, et eis,
multis episcopis assidentibus, festivas epulas parat. Godefridi
monaci Annales, p. 398. — In pluribus terris Apuliæ suarum
meretricularum loca construxit.... et non contentus juvenculis,
mulieribus et puellis, tamquam scelestus infami vitio laborabat;
nam ipsum peccatum quasi Sodoma aperte prædicabat, nec penitus
occultabat. Nic. de Curbio, Vita Innocentii IV, § 29.




369.  Heu me! quandiu durabit truffa ista? Alberici Chron.
Fatui sunt qui credunt nasci ex virgine Deum. Ep. Gregorii,
ap. Mattia Paris, pag. 494.




370.  Iste rex pestilentiæ a tribus baratatoribus, ut ejus verbis
utamur, Christo Jesu, et Moise, et Mahometo, totum mundum
dixit fuisse deceptum. M. Paris, ad ann. 1238. L’epistola accennata
di Pier delle Vigne è nel lib. I. cap. 31. — Generale è,
negli scritti d’allora e di poco poi, l’opinione della sua miscredenza,
e correva pure fra’ Musulmani. Jafei dice: «L’emir
Fakr-eddin entrò ben innanzi nella confidenza dell’imperatore,
spesso disputavano di filosofia, e pareano in molti punti d’accordo....».
Ai Cristiani veniva scandalo di tale amicizia. Esso
diceva all’emir: «Io non avrei tanto insistito sulla consegna di
Gerusalemme, se non avessi temuto perdere ogni credito in Occidente;
mi premeva di conservare Gerusalemme o altra cosa
siffatta, ma la stima dei Franchi.... L’imperatore era rosso e
calvo, di vista debole; se fosse stato uno schiavo, non se ne sarebbero
pagate ducento dramme. Dai suoi parlari appariva che
non credeva alla religione cristiana; non ne parlava che per
voltarla in baja. Un muezin recitò innanzi a lui un versetto del
Corano che nega la divinità di Cristo, e il sultano volea punirlo;
ma Federico si oppose». Bibl. des Croisades, vol. IV. p. 417. Vedi
Reynaud, Extrait des historiens arabes relatifs aux Croisades,
pag. 431.




371.  Ecclesiasticæ censuræ vigorem debilitat et conculcat.
Regesta Urbani III, nº 95. Nella biblioteca di Vienna è una
lettera di Federico a Vatace imperatore d’Oriente suo genero,
ove scrive: O felix Asia, o felices Orientalium potestates, quæ
subditorum arma non metuunt, et adinventiones pontificum non
verentur. Cod. philol., nº 305, p. 128.




372.  Il fatto anzi vale a mostrare come questo diritto fosse
riconosciuto universalmente. Quando il papa nel 1239 offerse al
conte Roberto di Francia la corona dello scomunicato Federico,
i baroni francesi protestarono contro quest’atto, finchè non si
fosse ben certi che l’imperatore avea peccato contro la fede:
Missuros ad imperatorem, qui quomodo de fide catholica sentiat
diligenter inquirant: tum ipsum, si male de Deo senserit, usque ad
internecionem persecuturos. M. Paris. Al concilio poi di Lione
assistevano gli ambasciadori di tutte le potenze, e nessuno contestò
la competenza di quel tribunale, solo limitandosi a mitigare
il papa ed a scolpar l’imperatore.




373.  Da Lione, aprile 1246. Ap. Rainaldi.




374.  Ep. 37. lib. I. Pare che Federico cercasse guadagnare
l’opinione col far tradurre in italiano le lettere che dirigeva ai
papi e ai re, simili agli odierni manifesti; nè altra origine saprei
dare a quelle volgarizzate che si pubblicarono dal Lami nelle
Delizie degli eruditi toscani, e ultimamente dal Corazzini, Firenze
1853. Ivi n’è pure una di Gregorio papa, che riepiloga gli
aggravj contro Federico; e basta leggerla per vedere quanto
sovrasti per vigore e concisione alle sempre retoriche di Pier
delle Vigne.




375.  Ap. Bolland, Vitæ Patrum prædic., p. 54: Giulini,
Memorie di Milano, VII. 534.




376.  La poesia popolare insultò alla sconfitta di Federico:



Fridericus dentibus fremdit et tabescit,

 In vindictam sublimans minas non compescit,

 Antiquum proverbium sapientis nescit:

 In vindictam sepius dedecus accrescit.....

Ipsum hostem Brixia, que prior fugasti,

 Gaude quia gaudium tuum duplicasti,

 Dum in Parme gloria gaudens exultasti,

 Cui talis per spacium patet orbis vasti.

Mediolanensi sit applausus multus,

 Ejus ope quoniam Parmensis suffultus,

 In hostem Ecclesie hac in suum ultus,

 Potius a se repulit hostiles insultus.

Gratuletur Janua, quia, res est certa,

 Quia hostis fracta sunt cornua et serta,

 Fiat Janua per me Parme laus aperta,

 Nam in Parma manus est Domini reperta.

Gratuletur civitas placens Placentina

 In Parme victoria et hostis ruina,

 Parma manu quoniam adjuta divina,

 Hostem fugans hostium fecit morticina.

Bonorum Bononia bona nacione

 Letetur letantium leta concione,

 Nam quod secum Dominus in dilectione

 Parma victrix premium meretur corone.

Honorem Ecclesie que manu tuetur,

 Gloria civitas Mantua letetur,

 Nam Parma, que Mantuam amat et veretur,

 Triumphat ne amplius hostis coronetur.

Exultet Venetia, civitas electa,

 Quia Parma spoliis hostis est refecta,

 Inimice copia gentis interfecta,

 Reliqua carceribus aut fuge subjecta.

Psallet cordis organo et in oris sono

  Anchona, quam merito laudans post pono,

 Restituta Marchia nobis ejus dono

 Anchona proposito quia fuit bono.....

Ve ve Christi Babilon! civitas Papie,

 Ad ruinam quoniam tibi patent vie,

 Ab illa, qua victus est Fridericus, die,

 Per Parmam auxilio Virginis Marie.

O Pisani perfidi, socj Pilati,

 Vos fecistis iterum crucifixum pati;

 Sed surrexit Dominus nostre libertati,

 Jam sue apparuit Parme civitati.

Dum opem et operam hosti prebuistis,

 Ut prelatos caperet, vos eos cepistis,

 Quibus nec discipulis suis peperistis;

 Quia fui minimus de captivi istis...





Vedi Regesta Innocentii IV, herausgegeben von D. C. Höfler.
Stuttgard 1847. È singolare che la fama di Federico sia ora commendata
tanto da letterati, mentre in un tempo di letteratura
sì scarsa come il suo, egli si trova maledetto in tanti versi. Ursone
notaro di Genova, autore di un Liber fabularum moralium,
scrisse un poemetto Della vittoria che i Genovesi riportarono contro
le genti mandate dall’imperatore per sottomettere Genova. Fu
stampato nel vol. II delle Carte nei Monum. Hist. patriæ; e sebbene
corrottissimo il testo, vi si scorge verso non infelice, e conoscenza
di Omero, di Claudiano, specialmente di Virgilio. Minutissimamente
descrive que’ fatti, e così inveisce contro i Pisani:



Gens pisana tamen, majori turbine nutans,

Partim tecta petit, tenuit pars altera pontum.

Impia gens, scelerata cohors, conjunctio nequam,

Perfidiæ populus, duri cœtus Pharaonis,

Grex bonitate carens, infidus, perfida massa,

Præsumens violare crucis fideique vigorem,

Contemptor Domini, sacrorum nescius, exsul

Justitiæ, veri calcator, schismatis auctor,

A facie Domini nullo feriente fugatur,

Et crucis athletas bello tollerare nequivit.

Hanc immensa Dei virtutem dextera fecit,

Quodque terens tumidum, confringens quodque superbum.

Discat quisque malus, cognoscat criminis actor

Quod malefacta nocent, quod dant peccata pudorem,

Quod peccando miser dominum peccator acerbat,

Quod perclementem sibi durum vertit in hostem,

Quod sceleris primo se damnat conscius ipse.







377.  Epitafio di re Enzo in San Domenico a Bologna:



Tempora currebant Christi nativa potentis

Tunc duo cum decie septem cum mille ducentis,

Dum pia Cæsarei proles cineratur in arca

Ista Federici, maluit quem sternere Parca.

Rex erat, et comptos pressit diademate crines

Hentius, inque poli meruit mens tendere fines.





Sembra posteriore quest’altro:



Felsina Sardiniæ regem sibi vincla minantem

 Victrix captivum, consule ovante, trahit.

Nec patris imperio cedit, nec capitur auro;

 Sic cane non magno sæpe tenetur aper.





Una biografia di Enzo fu stesa da Ernesto Munch con molti
documenti. Luisburg 1828.




378.  


Io son colui che tenni ambo le chiavi

  Del cuor di Federico, e che le volsi

  Serrando e disserrando sì soavi,

Che dal segreto suo quasi ogni uom tolsi;

  Fede portai al glorioso uffizio,

  Tanto ch’i’ ne perdei le vene e i polsi.

. . . . . . . . . . . . . . . . .

  Vi giuro che giammai non ruppi fede

  Al mio signor, che fu d’onor sì degno.

 Inf., XIII.





Le cronache raccontano che Pier delle Vigne avea bella
donna, ed era geloso dell’imperatore, che però mai non v’ebbe a
fare. Ma una mattina, andato a casa di Pietro, questi era già
uscito, e la sua donna dormiva colle braccia scoperte. L’imperatore
la coprì, e andò via; ma o a posta o in fallo vi lasciò un
guanto. Pietro tornato e vistolo, se ne coceva ma dissimulava;
finchè una volta, trovandosi solo coll’imperatore e colla moglie,
volle rinfacciare il fallo con questi versi:



Una vigna ho piantà; per travers è intrà

Chi la vigna m’ha guastà; han fet gran peccà.





La donna rispose sulla stessa intonazione:



Vigna son, vigna sarai;

La mia vigna non fallì mai.





Onde Pietro consolato ripigliò:



Se così è come è narrà,

Più amo la vigna che fi mai.





Vedi Jacopo d’Acqui, Imago mundi, pag. 1577.




379.  Innocentii IV Ep., lib. VIII. 1.




380.  Habituri perpetuam tranquillitatem et pacem, ac illam
tutissimam et delectabilem libertatem, qua cæteri speciales Ecclesiæ
filii feliciter et firmiter sunt muniti.




381.  «Dava uno colpo allo cerchio, e n’autro allo tompagno».
Matteo Spinelli di Giovenazzo, Diurnali, § 3.




382.  Regesta Innocentii IV, lib. 12, N. 284, 337. Vedi pure
Nicola de Jamsilla, pag. 500, 536; Saba Malaspina, Hist.,
lib. II. cap. 22 nei Rer. It. Scrip., VIII.




383.  Mattia Paris, pag. 868.




384.  Dato da Wasserburg il 20 aprile 1255. Trovasi nell’archivio
de’ Frari, allegato da Manfredi in un trattato coi Veneziani.




385.  «Spesso la notte usciva per Barletta cantando strambotti
e canzoni, ed ivi pigliando il fresco, e con esso ivano due musici
siciliani che erano grandi romanzatori». Spinelli.



Contemporanei sono pure l’Anonimo di Taranto, Ricordano
Malaspini, Inveges, e di poco posteriori Dante e Giovan Villani,
che raccontano o accennano questi fatti.




386.  «Lo papa e la gente de lo Reame non averieno comportato
di fare chiù signoriare la natione tudisca». Spinelli.




387.  «Subito fece conoscere ch’era d’autro stomaco che papa
Alessandro». Spinelli.




388.  Malaspina, lib. II. cap. 6.




389.  «Si dice che a chisto maritaggio lo re ne avanza chiù
della mitate». Spinelli.




390.  Pipini Chron., lib. III. cap. 7.




391.  Ap. Rymer, Acta publica, 1816, tom. I. pag. 352.




392.  Gioffredo, St. delle Alpi marittime.




393.  Regesta Clementis IV, lib. I, nº 548.




394.  In recognitionem veri dominii eorumdem regni et terræ.
Il giuramento che diede diceva: Papæ, ejus successoribus, ac
romanæ ecclesiæ ligium homagium facimus pro regno Siciliæ, ac
tota terra quæ est citra Pharum, usque ad confinia terrarum,
excepta civitate Beneventana cum toto territorio et omnibus
districtibus et pertinentiis suis, nobis et heredibus nostris a prædicta
Ecclesia romana concessis etc. Le ottomila once erano ad
generale pondus, il che indicava che se ne riteneva il dieci per
cento, cioè riducevansi a settemiladucento: valutandole lire
63.30, il censo sarebbe stato di lire 453,760, che oggi s’avvicinerebbero
a due milioni. Nel 1276 Carlo trovandosi a Roma,
e sollecitato a pagare questa somma, nè avendola, scrisse a’
suoi tesorieri impegnassero la sua corona grande e le gioje per
ottenerla in prestito. Giannone, lib. XIX. cap. 2.




395.  «Con tutto questo stettemo con gran paura». Spinelli.




396.  Misit in Siciliam et Lombardiam ut inde arcesseret duos
astrologos: is enim incredibile est quantam fidem haberet astrorum
posituris. Malaspina.




397.  Reddite vos attentos, ut potius equos quam homines offendatis.
Lo stesso.




398.  Potius hodie volo mori rex, quam vivere exul et miser.
Ricobaldo Ferrarese. — Ch’ei fosse portato attorno da un
ribaldo s’un asino, è smentito dalla lettera di Carlo che dice:
Contigit quod die dominica corpus inventum est nudum penitus
inter cadavera peremptorum... Ego, naturali pietate inductus,
corpus ipsum cum quadam honorificentia sepulturæ, non tamen
ecclesiasticæ, tradi feci. Ap. Tutini. Manfredi erasi già preparata
la sepoltura nel famoso santuario di Monte Vergine, ove
tuttora, nella cappella a destra dell’altare maggiore, è il sarcofago
antico destinatogli e un gran crocifisso da lui regalato.



Un ossesso in Puglia, interrogato se Manfredi fosse in luogo di
salvazione, rispose: — Cinque parole lo salvarono, le quali ti
dirà il conte Enrico». Ed erano Deus propitius esto mihi peccatori,
che proferì morendo. Chronicum imaginis mundi, 1595.



Dante incontra Manfredi nel Purgatorio, supponendo siasi
pentito in morte, ma deve restare in aspettazione tanto tempo
quanto stette in contumacia della santa Chiesa:



Biondo era e bello e di gentile aspetto,

  Ma l’un de’ cigli un colpo avea diviso.

                    .... Io son Manfredi

  Nipote di Costanza imperatrice....

Poscia ch’io ebbi rotta la persona

  Da due punte mortali, io mi rendei

  Pentito a quei che volentier perdona.

Orribil furon li peccati miei,

  Ma la bontà divina ha sì gran braccia,

  Che prende ciò che si rivolve a lei...

Per lor maledizion sì non si perde

  Che non possa tornar l’eterno amore

  Mentre che la speranza ha fior di verde....

                ... L’ossa del corpo mio

Or le bagna la pioggia e move ’l vento

  Di fuor del Regno quasi lungo ’l Verde

  Onde le trasmutò a lume spento.





Vedasi Davanzati, Della seconda moglie di Manfredi. Tra i
più fedeli a costui era stato Matteo da Termini, leggista reputato, e da quello fatto consigliere e giudice della grancorte.
Rotto il signor suo, nel cui esercito combattè, fuggì in Sicilia, e
caduto in grave infermità, fece voto, se guariva, consacrarsi a
Dio. Di fatto entrò agostiniano, col nome di Agostino Novello
celando la primitiva grandezza fra studj e penitenze. Si ricoverò
agli eremi di Siena, ma quivi il generale dell’Ordine lo
volle compagno, poi in Roma fu ordinato sacerdote, e da
Nicola IV scelto confessore e sacrista. Assunto generale dell’Ordine,
dopo due anni riuscì a liberarsene e tornare alla
devota solitudine. Bonifazio VIII il voleva alla sua corte, ma
egli ritirato nell’eremo di San Leonardo presso Siena, venne in
grand’odore di santità, e quando morì nel 1309, fu ascritto fra
i beati. Vedi Capecelatro.




399.  «A vita mia non vidi la chiù bella vista». Spinelli.




400.  Cruorem eliciunt et medullas. Malaspina.




401.  Ap. Martène, Thes. Anecd., tom. II. pag. 524.




402.  Quietem quæsivit, et ob hoc a vulgo ignominiam multam
suscepit; nam de eo carmina prava decantaverunt. Joh. Vittodur.
ap. Eccard, Corpus Hist., I. 5.




403.  Così un suo manifesto nella biblioteca dell’Accademia di
Torino, D. N. 38 f. 70. Pel resto vedi Lunig, Codex it. dipl.,
II. 41. Protestatio Conradini; e altri documenti dell’11 gennajo
1267, e 7 luglio 1268.




404.  Cont. del Baronio, al 1268.




405.  Ne fu testimonio il Malaspina, che particolareggia appienissimo
questi fatti, tutto compassione per i soccombenti:
egli pretende che i signori napoletani congiurassero con Enrico
per farlo re di Sicilia dopo vinto Carlo col nome di Corradino,
il quale co’ suoi fedeli sarebbe stato tolto di mezzo. Anche lo
Spinelli scrisse in dialetto pugliese il suo diario fino alla giornata
di Tagliacozzo, ove forse morì. Voglionsi aggiungere il
Chronicon Cavense, pubblicato dal Pertz; la Cronaca inedita
del Salimbene; e varj documenti nuovi, prodotti da Saint-Priest
nella Histoire de Charles d’Anjou, da Raumer, Gesch. der
Hohenstaufen, da Huillard Bréholles, Recherches sur les monuments
de la maison de Souabe e Nouvelles Recherches sur la
mort de Conradin, da Jager, Conradins Geschichte, da Di Cesare,
La colonna di Corradino, ecc.



* Il sig. Minieri Riccio (Alcuni fatti riguardanti Carlo I
d’Angiò dal 6 agosto 1252 al 30 dicembre 1270, tratti dall’Archivio
angioino di Napoli, 1874) chiarì quei tempi, e come per
Corradino parteggiassero nel regno i Ghibellini e i Saraceni, e
massime Reggio, che fu sottomessa a forza.




406.  Illa strage quæ in campo Beneventano facta fuit, hujus
respectu valde modica fuit, scriveva Carlo al papa, ap. Martène,
N. 690.




407.  Sunt qui dicunt per pontificem et cardinales, ut Conradus
et cæteri in eorum potestatem et carcerem venirent, fuisse decretum.
Quod ne accideret, Carolus sategit. Ricobaldo Ferr. e
Pipino nei Rer. It. Scrip., VIII. 137. IX. 684.



Dicono che il papa, interrogato dal re che dovesse farne del
prigioniero, rispondesse: — La vita di Corradino è morte di
Carlo; la vita di Carlo è morte di Corradino». Se il Giannone,
nella sua servilità ai re, che poi doveano ripagarlo di tal moneta,
bevette questa brutalità colla sua solita irriflessione, la trovò
improbabile perfino il Sismondi, così corrivo in tutto ciò che
denigri i pontefici. Anche il sardo cronista di Pisa e ghibellino
scrive che Carlo mandò al papa chiedendo «ciò che di loro
dovesse fare», e che il papa rispose che «non era consiglio di
prete che altri andasse alla justizia». Secondo il Chron. imaginis
mundi, la risposta di Clemente fu: De Conradino filio
iniquitatis vindictam non querimus, nec justitiam denegamus;
nei Monum. Hist. patriæ.




408.  Presso i Bollandisti, Acta SS. martii, tom. III. p. 190.




409.  Ut faciat rex de vitulo superstite victimam, Conradinum
recognoscentem sæpius contra matrem Ecclesiam deliquisse, nec
minus contra regem ipsum vehementer errasse, procuravit per
quosdam Ecclesiæ cardinales illuc propterea per sedem apostolicam
destinatos absolvi. Malaspina.




410.  Nell’archivio di Stuttgard esiste il testamento di Corradino,
o piuttosto codicillo di testamento anteriore non pervenutoci,
dettato il 29 ottobre, presenti Giovanni Bricaudi sire di
Nangey, e quell’Erardo di Valery che avea dato a Carlo il suggerimento
per cui vinse la battaglia di Tagliacozzo. Provvede al
pagamento d’alcuni debiti; fa molti legati a monasteri germanici;
ai duchi di Baviera suoi zii lascia «tutti i beni patrimoniali e
feudali con tutte le persone d’ambo i sessi a lui appartenenti
ne’ paesi germanici o ne’ latini», e raccomanda loro Corrado e
Federico d’Antiochia suoi cugini. Della madre non fa cenno,
non della sua fidanzata, che si suppone fosse Brigida dei marchesi
di Misnia: che non parlasse d’un erede a’ suoi diritti sul
trono di Sicilia è facile comprenderlo, dettando egli sotto gli
occhi di amici del nemico suo.



È tradizione destituita di fondamento che Elisabetta di Baviera
(la quale erasi rimaritata in Mainardo conte del Tirolo
della casa di Gorizia) venisse in persona, sovra una galea tutta
nera, a raccogliere il corpo del figlio, per farlo sepellire nella
chiesa del Carmine da lei fondata; e che in memoria di ciò que’
frati ponessero una statua colla borsa in mano, statua che or
mutila è abbandonata in un magazzino del museo degli Studj.
L’iscrizione che or accenna quel fatto, fu posta il secolo passato
per cura di Michele Vecchione.



Sotto Giovanni I, un cuojajo napoletano, di nome Domenico di
Persio, si ricordò di quell’infelice che i parenti principeschi
aveano dimenticato, e dalla regina si fe cedere il terreno dove
era stato ucciso, e vi fece erigere una cappella ed una colonna
sormontata da una croce colla Madonna e la Maddalena e il
simbolo affettuoso del pellicano. La confraternita de’ cuojaj la
prese in cura, e vi facea celebrare nelle solennità, finchè la cappella
non bruciò nel 1785. La colonna vedesi ancora al vestibolo
della sacristia nella moderna chiesa delle Anime del
Purgatorio, e la croce staccatane è nella sacristia stessa sovra
un altare.



Ricordano Malaspini e dietro lui altri annalisti raccontano
come al supplizio assistesse Roberto conte di Fiandra, genero
di Carlo, e che, udita la sentenza, s’avventò al protonotaro
esclamando: — Malnato! tocca a te condannar un signore sì
nobile e gentile?» e lo trafisse. Colpo da francese: ma, per
disgrazia de’ romanzieri, in un Memoriale del podestà di Reggio,
inserito nel tom. VIII. del Rer. Ital. Scrip., si trova che il 18 ottobre
Margherita di Borgogna, nuova sposa di Carlo d’Angiò, pervenne
a Reggio e vi si fermò, ed ivi giunse a incontrarla Roberto
alla fin del mese, quando appunto accadeva il supplizio di
Corradino; poi nel lib. iii. p. 215 del Summonte, Istoria di Napoli,
è riferito un diploma reale del 15 dicembre seguente, dato
per mano di maestro Goffredo di Belmonte cancelliere e Roberto
di Bari protonotaro del regno.



Ogni scolaretto ha inteso raccontare che Corradino dal palco
gettò un guanto, come segno che invitava alla vendetta il suo
erede, che era Pietro d’Aragona, al quale fu portato da Giovanni
di Procida o da Enrico di Waldburg. Questo fatto non
appare in alcuno storico napoletano avanti il Collenuccio; ma
prima ne avea parlato Giovanni abate di Victring in Carintia,
che fece una cronaca sin al 1344; autorità lontana di tempo e
di luogo. Del resto, come c’entrava Pietro d’Aragona? Costui
avea sposato Costanza figlia di Manfredi, da Corradino ritenuto
per usurpatore e spergiuro; possibile ora volesse designarlo
come erede? Per giustificare l’assalto della Sicilia, Pietro non
cercò altri titoli che la chiamata del popolo, non allegò questo
guanto nè la successione di Corradino, bensì quella di Manfredi.
Da Federico II era nata legittimamente Margherita di Svevia
maritata in Alberto langravio di Turingia, alla quale avrebbe
potuto competere l’eredità degli Hohenstaufen, se altrimenti
non n’avesse già disposto la spada, e lei in fatti aveva il re
Corrado indicata erede ove si estinguesse la linea mascolina; e
suo figlio Federico non dimenticò i suoi diritti al regno di Sicilia,
e ne prese il titolo, sotto il quale diede concessioni e ricevette
ambasciate dalle città lombarde e dalle sicule.




411.  Ep. Rodulphi, ap. Raynaldi.




412.  Jactatis inanibus verborum lenociniis, oratorem, quam,
rapto contra Tartaros exercitu, Christianum imperatorem agere
malebat. Ep. di Gregorio IX, ap. M. Paris.




413.  Villani, lib. VI. 36.




414.  Giaciono negli archivj massimamente di Genova i contratti
dei signori francesi che davano in pegno le loro terre; e per
cura di re Luigi Filippo ne fu tratta la serie de’ signori che parteciparono
a quelle imprese, e i cui nomi e gli stemmi ornarono
poi la sala delle crociate nel palazzo di Versailles.




415.  Lettera del 27 maggio 1267, ap. Martene, nº 471.




416.  Carlo d’Angiò e suo nipote Filippo re di Francia erano
andati a Viterbo per sollecitare i cardinali a nominare il nuovo
papa. Ivi stava pure Enrico figliuolo di Ricardo di Cornovaglia
imperatore eletto; e vi capitò anche Guido di Monforte, vicario
di Carlo in Toscana. Per vendicare il conte Simone suo padre,
ucciso in Inghilterra come ribelle, costui entrò in chiesa, mentre dicevasi messa, scannò Enrico ed uscì. Ma alcuno gli disse: — Non
ti ricordi che tuo padre fu anche strascinato per le vie?»
Ed egli rientrato prese pe’ capelli il cadavere, e lo trasse fuori;
e i due re stettero a vedere, senza impedire nè risentirsi. Più
tardi l’omicida fu côlto, e terminò la vita nelle carceri di
Sicilia.




417.  Da Canale, Cronaca veneta, in francese, CLIX.




418.  Istorie pistolesi ad ann.; Biliotti, Cron., cap. XXXV.




419.  Quaresmius, Elucidatio Terræsanctæ. — Gli atti di re
Roberto sono riferiti nella bolla Gratias agimus data da Clemente VI
il 2 dicembre 1342 da Avignone.




420.  — Se la santità vostra (dic’egli al papa) volesse informarsi
quanto costerà ogni bisogno, e quali pratiche da imprendersi
coi Tartari, rispondo che in tre anni quella spesa ascenderebbe
a ventuna volte centomila fiorini, contando il fiorino a
due soldi di grossi di Venezia; cioè settecentomila fiorini di
rimbuono ogni anno per stipendj, munizioni, e mantener buono
accordo coi Tartari; e per vascelli, armamento, castrametazione,
rimonte, trecentomila fiorini in tre anni; in tutto settecentomila
fiorini all’anno». Secreta, lib. II. p. i. c. 4.



Questo cenno ajuta a conoscere i valori d’allora. Poniamo
che l’uomo a cavallo costi tre volte il pedone: se un esercito
di quindicimila fanti e trecento cavalieri costa 600,000 fiorini
annui, uno di diecimila fanti con millequattrocento cavalli deve
costarne 535,849: aggiungi 300,000 fiorini per le prime spese
della spedizione, saranno 835,849 fiorini. Il Sanuto ragguaglia
il fiorino a due soldi di grossi di Venezia; onde questa spedizione
dovea costare 1,671,789 soldi di grossi. Il soldo era la
ventesima parte della lira, e la lira valeva dieci ducati, i
quali allora doveano conguagliare a diciassette franchi d’oggi.
Tale esercito dovea dunque costare 14,210,282, cioè ogni uomo
annui mille franchi.



Si può avere la riprova di questa stima comparandola ai valori
fissi delle grasce. Il Sanuto ce ne porge il mezzo, dicendo: — La
libbra di biscotto costa quattro denari e un terzo. La
razione giornaliera di un uomo essendo una libbra e mezzo,
costerà denari sei e mezzo; quarantacinque libbre consumate
da un uomo in trenta giorni costeranno sedici soldi e tre denari,
moneta piccola: e in dodici mesi, cinquecentoquaranta
libbre di biscotto saranno costate sei soldi di grossi, un grosso
e quattro denaretti». Quest’ultima somma dunque rappresentava
a que’ tempi 540 libbre di pane; 1,671,790 soldi dovevano
rappresentarne 149,218,334. Tale quantità equivaleva a
17,177,145 libbre metriche. Ponendo quel pane a 20 centesimi,
darebbero 14,235,409. I due computi servono dunque di riprova
un all’altro.



Potrebbe tentarsi lo stesso calcolo sul vino, le carni salate, i
legumi, e così via; ma la variabilità di valore di tali comestibili
e l’incertezza sulle misure antiche renderebbero troppo ipotetica
la stima. Al sommar dei conti però avremo che per nutrire
un uomo a pane, vino, carne salata, fave, cacio voleansi l’anno
dodici soldi di grossi, cioè lire 102.




421.  Thesaurus regis Franciæ acquisitionis Terræsanctæ de
ultra mare, nec non sanitatis corporis ejus, et vitae ipsius prolungationis,
ac etiam cum custodia propter venenum.




422.  Ad Nicolaum V pontificem strategicon adversus Turcas.




423.  Par., IX. 126; e nel XV,



Dietro gli andai incontro alla nequizia

  Di quella legge, il cui popolo usurpa,

  Per colpa de’ pastor, vostra giustizia.







424.  Sta negli archivj di corte a Torino il conto del viaggio di
esso duca in Oriente.



Amedeo III di Savoja nel 1147 volendo crociarsi, prese a
prestito dal monastero di San Maurizio d’Agaceno una tavola
doro del peso di sessantacinque marchi, guarnita di pietre
preziose.




425.  Ghirardacci, St. di Bologna, lib. IV.




426.  Maffei, Notizie generali sopra Verona.



È nota la storiella dell’asino che condusse Maria in Egitto, e
infine capitò a Verona, o chi dice a Genova.



Lo statuto di Verona del 1228 porta che il podestà giura:
Eum peregrinorum post crucem, qui ivit vel ibit ultra mare,
defendam in suis possessionibus rerum mobilium et immobilium
vel sese moventium, quas detinuit vel detinebit sine litis inquietudine
usque ad crucem susceptam; si tamen reliquerit procuratorem,
qui possit agere et conveniri de quasi re mobili... De
rebus vero immobilibus eis absentibus jus non dicatur.




427.  Nella Storia d’Incisa e del celebre suo marchesato (Asti
1810) è riferita una carta del 1204 fatta colà, ove dicesi che
Bonifazio marchese di Monferrato regalò al Comune un pezzo
della santa croce e l’ottava parte d’uno stajo d’un grano color
d’oro e parte bianco, non prima usato e portato dalla Natolia,
e detto melica. Il documento dev’essere spurio, nè del grano turco
appare memoria prima della scoperta dell’America. Però nell’archivio
vescovile di Bergamo trovo un atto rogato da Montenario
de’ Papi die IV exeunte octobri del 1249, ove Alberto di
Terza vescovo investe a titolo di perpetua enfiteusi i sindaci
del comune di Sorisole di tutta la decima appartenente al
vescovado ne’ territorj di Sorisole e Poscante, un sestario di
vino, una corbam de loa panici quæ extimatur duo sextaria, etc.
Anche oggi chiamasi loa lo spigone del turco, il quale pure è
detto panico in molti luoghi. Questo documento, da niuno osservato,
ch’io sappia, merita dunque qualche attenzione.




428.  Delle navi spedite da Venezia in ajuto di san Luigi una
era lunga centotto piedi, larga settanta; una centodieci per
settanta; nessuna meno di ottanta. Marin Sanuto.




429.  L’Iter siriacum del Petrarca è una descrizione del
viaggio a Gerusalemme, diretta a Giovanni da Milano, che probabilmente
era un Mandelli.



Lionardo di Nicolò Frescobaldi fiorentino (il cui viaggio fu
edito dal Manzi il 1817) nel 1384 passava in Palestina, per
tutto venerando e cercando reliquie, e noverando quelle che
vide a Venezia, in Egitto, poi in Palestina; finchè «in capo
d’undici mesi e mezzo rientrammo in casa nostra, dando consolazione
alle nostre famiglie. Trovammo a Vinegia molti pellegrini
franceschi e alquanti viniziani, fra’ quali fu messer Remigi
Soranzi di Vinegia, il quale convitò una sera a cena tutti quelli
che doveano andare al Sepolcro, e fecesi grande onore, e la
sua casa parea una casa d’oro, ed avvi più camere che poco vi
si vede altro che oro e azzurro fino; e costògli da duemila ducati,
e bene tremila ve ne spese poi lui». Andò con lui Simone
Sigoli, del quale pure fu nel 1822 trovato il viaggio, di schiettissima
dettatura, e col lungo catalogo di tutti i perdoni che si
aveano in Terrasanta. Del 1431 vi tornò la terza volta fra
Mariano da Siena, del quale parimenti teniamo la descrizione: — In
sulla terza, col nome dello sviscerato ed innamorato
Gesù entrammo nella santa città, e nella prima entrata, chi
vi va in atto di peregrinazione confesso e pentito, si ha plenaria
indulgenza e remissione di tutti i peccati; e chi vuole
piaceri e consolazioni spirituali, faccia questo cammino. Io per
me lo dico, che mai non seppi che consolazione spirituale si
fosse se non qui, e passa tutti i cammini, sia qual si vuole».
Egli assicura che «il mezzo del mondo ad literam viene in
mezzo fra ’l luogo dove Cristo fu crocifisso e dove resuscitò...
Rimpetto alla natività, scendendo tre scaglioni, si è quello santo
presepio, nel quale la dolcissima Madre riposò il suo dolcissimo
Figliuolo Gesù piccolino; e qui il bue e l’asino l’adorarono, e
feciongli buona compagnia. Questo è il più devoto luogo che
io mai vedessi; ogni cosa è un sasso; la mangiatoja è tutta
foderata di bellissimi marmi; allato si ha un altare. Dissivi
messa... ed ebbine la maggior consolazione del mondo. Tuttavia
mi parea avere quell’amoroso Bambino dinanzi gli occhi nella
mangiatoja; e così tutti gli altri peregrini si comunicano. Tutta
la notte non possono stare i peregrini in chiesa nè nessun cristiano,
perchè vi stanno que’ Saracini che ci accompagnano,
ed hanno grandissima devozione al luogo della natività di
Cristo».



Francesco Baldelli nel 1551 tradusse in italiano la Prima
Crociata di Roberto Monaco; ed è commovente l’entusiasmo
de’ pellegrini al primo vedere la città santa: — O quante
lagrime, pietosissimo Dio e giustissimo Signore, sparsero gli
occhi dell’esercito tuo fedelissimo, allorachè per loro si videro
le mura della terrena Gerusalemme! Quindi tosto chinandosi
verso la terra, con la bocca e col capo salutarono divotamente
il santissimo sepolcro del corpo suo sacratissimo, ed appresso
adoraron te, che morto in esso giacesti, come quello che siedi
alla destra del Padre, come quel giudice che venir dèi a giudicar
le cose tutte. Ora sì che si può veramente dire che per
te fosse addolcito il cuore di ciascuno, e che dove prima era
di pietra, da te levato, fu dato loro di carne; e nel mezzo di
loro mandasti lo Spirito Santo».







Nota del Trascrittore



Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici. In particolare il testo in greco è stato trascritto tal quale, senza alcuna correzione; si è proceduto in modo analogo per l'equazione nella nota 334 pag. 403.



Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.







*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK STORIA DEGLI ITALIANI, VOL. 06 (DI 15) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		C. CANTÙ STORIA DEGLI ITALIANI TOMO VI.

	LIBRO OTTAVO CAPITOLO LXXXI. Origine dei Comuni.

	CAPITOLO LXXXII. Effetti dei Comuni. Nomi e titoli. Emancipazione dei servi.

	CAPITOLO LXXXIII. I Comuni lombardi. Lotario II e Corrado III imperatori. Ruggero re di Sicilia. Arnaldo da Brescia.

	CAPITOLO LXXXIV. Federico Barbarossa.

	CAPITOLO LXXXV. Ordinamento e governo delle Repubbliche.

	CAPITOLO LXXXVI. Ultimi Normanni in Sicilia. Enrico VI.

	CAPITOLO LXXXVII. Innocenzo III. Quarta crociata. L’impero latino in Oriente.

	CAPITOLO LXXXVIII. Ottone IV. Sviluppo delle Repubbliche, e secondo loro stadio. Nobili e plebei in lotta. Guelfi e Ghibellini.

	CAPITOLO LXXXIX. Frati. Eresie. Patarini. Inquisizione.

	CAPITOLO XC. La Scolastica. Efficacia civile del Diritto romano e del canonico. Le Università. Le Scienze occulte.

	CAPITOLO XCI. Federico II. Seconda guerra dell’investitura.

	CAPITOLO XCII. Fine degli Svevi e della seconda guerra delle Investiture.

	CAPITOLO XCIII. I Mongoli. — Fine delle crociate, e loro effetti. Gli stemmi.

	INDICE

	NOTE:

	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/image00364.jpeg





OEBPS/Images/cover00365.jpeg
CESARE CANTU

ey

:;JN MAAL K AR A A<y SRR

STORIA
DEGLI ITALIANI

%






