
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Im-ígyen szóla Zarathustra

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Im-ígyen szóla Zarathustra


Author: Friedrich Wilhelm Nietzsche


Translator: Ödön Wildner



Release date: October 1, 2021 [eBook #66444]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: Hungarian


Credits: Albert László from page images generously made available by the HathiTrust Digital Library




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IM-ÍGYEN SZÓLA ZARATHUSTRA ***








Társadalomtudományi Könyvtár

IM-IGYEN SZÓLA
ZARATHUSTRA.



TÁRSADALOMTUDOMÁNYI
KÖNYVTÁR

 

NIETZSCHE

IM-IGYEN SZÓLA
ZARATHUSTRA

 

1908.

GRILL KÁROLY
KÖNYVKIADÓVÁLLALATA

BUDAPEST, IV., VERES
PÁLNÉ-UTCA 16.



IM-IGYEN SZÓLA ZARATHUSTRA.

IRTA

NIETZSCHE
FRIGYES

FORDITOTTA

DR.
WILDNER ÖDÖN.

 

 

1908.

GRILL KÁROLY
KÖNYVKIADÓVÁLLALATA

BUDAPEST, IV., VERES
PÁLNÉ-UTCA 16.

LÉGRÁDY TESTVÉREK
KÖNYVNYOMDÁJA, BUDAPEST.








Feleségemnek és kicsinyeimnek,

Zarathustra egyik fejezetéről emlékezvén…

U. W. Ö.







Im-ígyen szóla Zarathustra.

Első rész.





Zarathustra előljáró-beszéde.





1.

Mikoron Zarathustra harminc éves vala, odahagyá hazáját és
hazájának tavát és a hegyekbe méne. Itt élvezé lelkét és
magánosságát és nem fáradt belé tiz álló esztendeig. Végezetre
azonban elváltozék szívében, egy reggel hajnal hasadtával kelvén,
szembeálla a napnak és im-ígyen szólítá meg:

„Hatalmas csillagzat! Mi volna boldogságod, ha nem volnának
azok, a kiknek világosságot adsz!

Tiz évig jövél ide barlangom fölé: megúntad volna fényed és ezt
az utad nélkülem, sasom és kigyóm nélkűl. Ám mi váránk téged minden
reggel, elvevők fölösleged és áldánk téged érette.

Ime, bételtem bölcseségemmel, mint a méh, a mely szerfölött sok
mézet gyűjtött; kezekre vágyom, a melyek felém nyúlnak.

Szeretnék ajándékozni és osztogatni, valamig az emberek
bölcseinek újra örömük telik az ő balgaságukban és a szegényeknek
az ő gazdagságukban.

Ezért a mélységbe kell szállanom, valamiképen te tészed este, a
midőn a tenger mögé tünsz és még fényt viszel az alvilágnak is, te
dúsgazdag csillagzat!

Te hozzád hasonlatosan le kell szállnom, így mondják ezt
az emberek, akikhez le akarok szállani. 

Áldj meg hát, te nyugodt szem, aki irigység nélkül nézed a
túlságos boldogságot is.

Áldd meg a serleget, a mely túl akar áradni, hogy a viz
aranyosan folyjék belőle és mindenüvé tükrözze gyönyörűséged
fényét!

Ime! Ez a serleg ujra ki akar ürülni és Zarathustra ujra emberré
akar lenni.“

Im-ígyen kezdődék Zarathustra leszállása.

* * *

2.

Zarathustra magánosan szálla le a hegyről és senki sem vetődék
útjába. Midőn azonban az erdőbe ért, hirtelen aggastyán álla vele
szemközt, a ki elhagyta volt szent kunyhóját, hogy gyökereket
keressen az erdőben. És az aggastyán így szólítá meg
Zarathustrát:

„Nem idegen nékem ez a vándor: évekkel ezelőtt erre ment vala.
Zarathustra volt a neve; ámde elváltozék színében.

Akkoron hamvadat vitted a hegynek: ma pedig tüzedet akarod
völgynek vinni? Nem féled-e a gyujtogató büntetését?

Igen, megismerem Zarathustrát. Tiszta a szeme és szájában nem
lappang utálat. Vajjon nem lépked-e táncos módjára?

Elváltozott Zarathustra, gyermekké lőn Zarathustra, ébren van
Zarathustra: mit akarsz hát az alvóknál? Úgy éltél a magánosságban,
miként tengerben, s a tenger vitt téged. Óh jaj, szárazföldre
akarsz lépni? Óh jaj, ismét magad akarod cipelni testedet?“


Zarathustra felelé: „Szeretem az embert.“

„S én“ – monda a szent – „ugyan miért vonultam erdőbe, vadonba?
Nemdenem azért, mivelhogy nagyon, de nagyon szerettem az
embert?

Most Istent szeretem: az embert nem szeretem. Az ember nékem
túlságosan tökéletlen valami. Az emberszeretet megölne engem.“

Zarathustra felelé: „Mit beszéltem szeretetről! Ajándékot hozok
az embereknek.“

„Ne adj nékik semmit“ – mondá a szent. – „Inkább végy le róluk
valamit és hordozd velük együtt, ez lesz nékik a legüdvösebb,
hacsak néked is üdvös lészen!

S ha már adni akarsz nekik, ne adj nékik egyebet alamizsnánál, s
hagyd őket még ezért is koldulni.“

„Nem“ – felelé Zarathustra, – „én nem adok alamizsnát; ahhoz nem
vagyok eléggé szegény.“

A szent nevete Zarathustrán, és így szóla:

„Láss neki hát, hogy elfogadják kincsedet! Gyanakvók ők a
remeték iránt és nem hiszik, hogy ajándékozni jövünk.

Lépteink nagyon is magánosan hallszanak nékik az utcákon. S
azonképen, amint éjjel, ágyaikból, ember lépését hallják, jóval
napfölkelte előtt: ezt kérdezik maguktól, vajjon merre tart a
tolvaj?

Ne menj az emberekhez és maradj az erdőben! Még jobb, ha az
állatokhoz mégy! Mért nem akarsz, példámra, medve lenni a medvék
között, madár a madarak között?“

„És mitévő a szent az erdőben?“ – kérdezé Zarathustra.

Felelé a szent: „Dalokat költök és dalolom őket, és ha dalokat
költök, kacagok, sírok és dörmölök; im-ígyen dicsérem istent.


Énekkel, sírással, kacagva, dörmölve dicsérem az istent, a ki az
én istenem. De mit hozol te nékünk ajándékul?“

Zarathustra hallván e szavakat üdvözlé a szentet és mondá:
„Vajjon mi adni-valóm volna számotokra! De ereszszetek el gyorsan,
hogy csak ne vegyek el tőletek semmit!“ És ilyeténképen elválának
egymástól, az aggastyán és a férfi, nevetve, ahogyan két fiú
nevet.

Mikoron azonban Zarathustra egyedül maradt, im-ígyen szóla
szívéhez: „Vajjon lehetséges-e? Ez az öreg szent az erdejében még
semmit sem hallott volna arról, hogy isten meghalt?!“

3.

Midőn Zarathustra a legközelebbi városba ért, a mely az erdők
mellett fekszik, nagy tömeget talála ott a piacon egybegyűlve: mert
híre ment vala, hogy kötéltáncost lehet látni. És Zarathustra szóla
a néphez:

Hirdetem néktek az emberfölötti embert. Az ember olyas
valami, a minek fölébe kell kerülni. Mit tettetek, hogy fölébe
kerüljetek?

Eleddig minden lény teremtett valamit, őt fölülmulót: ti pedig
ennek a nagy árnak apadása akartok lenni és inkább váltok megint
állattá, semhogy az embernek fölébe kerüljetek?

Mi a majom az embernek? Nevetség avagy fájdalmas szégyen. És
kell, hogy ugyanez legyen az ember az emberfölötti embernek:
nevetség avagy fájdalmas szégyen. 

Megtettétek az utat a féregtől az emberig és bennetek még sok
van a féregből. Egykor majmok voltatok és még most is az ember
majomabb akármelyik majomnál.

De még a ki a legbölcsebb köztetek, az is csak szakadék és
felemás lény növény és kisértet közt. De vajjon azt mondom-e
néktek, hogy kisértetekké avagy növényekké legyetek?

Ime, én az emberfölötti embert hirdetem néktek!

Az emberfölötti ember a föld értelme. Mondja akaratotok: az
emberfölötti ember legyen a föld értelme!

Kérve kérlek benneteket, véreim, maradjatok hívek a
földhöz és ne higgyetek azoknak, a kik túlvilági reményekről
fecsegnek előttetek. Méregkeverők ők tudván, tudatlan.

Az élet megvetői ők, haló-félben levők ők és maguk is
megmérgezettek, a kiket megelégelt a föld: hadd pusztúljanak
tehát!

Valamikor az isten ellen való vétek volt a legnagyobb vétek,
ámde isten meghalt és ekkor kihalának ezek a vétkezők is. Most a
legborzasztóbb: a föld ellen vétkezni és a „kifürkészhetetlen“
beleit többre tartani, mint a föld értelmét!

Hajdanta a lélek megvetette a testet és akkoron ez a megvetés
volt a legmagasabb dolog: – soványnak, iszonyatosnak, kiéhezettnek
akarta a testet. Azt gondolta, hogy loppal így szabadúlhat a
testtől és a földtől.

Óh, ez lélek maga is sovány, iszonyatos és kiéhezett volt: és
kegyetlenség vala ennek a léleknek az ő gyönyörűsége!

Azonban mondjátok még ti is, én véreim: mit nyilvánít testetek a
lelketekről? Nemdenem lelketek is csak szegénység, szenny és
hitvány kedvtelés! 

Bizony, bizony; az ember szennyes folyam. Tenger legyen valaki,
hogy szennyes folyamot fogadhasson be és mégse szennyeződjék
össze-vissza.

Ime, hirdetem néktek az emberfölötti embert: ő ez a tenger, belé
merűlhet alá nagy megvetéstek.

Mi a legnagyobb, a mit megérhettek? Ez: a nagy megvetés órája.
Az óra, a melyben még boldogságtokat is megutálhatjátok, valamint
értelmeteket és erényeteket.

Az óra, a mikor mondjátok: „Mit ér az én boldogságom! Szegénység
az, szenny és hitvány kedvtelés. Pedig éppen boldogságomnak kellene
igazolni a létet!“

Az óra, a mikor mondjátok: „Mit ér az én értelmem! Vajjon
éhezi-e az igazságot, miként az oroszlán az ő táplálékát?
Szegénység az, szenny és hitvány kedvtelés!“

Az óra, a mikor mondjátok: „Mit ér az én meggyőződésem! Még
sohasem gerjesztett vala őrületre. Mennyire bele fáradtam az én
jómba és gonoszomba! Mindez szegénység, szenny és hitvány
kedvtelés!“

Az óra, a mikor mondjátok: „Mit ér az igazságosságom! Nem látom,
hogy izzó parázs lennék. Ámde az igazságos ember izzó parázs!“

Az óra, a melyben mondjátok: „Mit ér az én részvétem, vajjon a
részvét nem kereszt-e, a melyre azt szögezik, a ki az embert
szereti? Ámde az én részvétem nem keresztre-feszíttetés.“

Mondtátok-e már ezeket? Kiáltottátok-e ezeket? Óh, vajha már
hallottalak volna így kiáltani!

Nem bűnötök, – elégedettségtek kiált az égre, még bűnötökben is
fösvénykedéstek kiált az égre!

Ugyan hol van a villám, a mely nyelvével nyaldosna  titeket?
Hol van az őrület, a melyet belétek kellene oltani?

Ime, hirdetem néktek az emberfölötti embert: ő ez a villám, ő ez
az őrület!“

Mikoron Zarathustra im-ígyen szólott, valaki a tömegből elkiáltá
magát: „Eleget hallottuk már a kötéltáncost, hadd lássuk is már!“
És mindenek nevettek Zarathustrán. A kötéltáncos pedig, a ki azt
hitte, hogy néki szól a beszéd, dolgához láta.

* * *

4.

Zarathustra pedig nézé, nézé a népet és csodálkozék. Azután
im-ígyen szóla:

Az ember kötél, a mely állat és emberfölötti ember közé
feszíttetett, – kötél mélységes mélység fölött.

Veszedelmes általmenés, veszedelmes útonlétel, veszedelmes
visszapillantás, veszedelmes borzongás és meg-megállás.

A mi nagy az emberen, az az, hogy ő csak híd és nem cél: a mit
szeretni lehet az emberen, az az, hogy ő általmenés és
lemenés.

Szeretem azokat, a kik nem tudnak élni, hanemha mint
lemenők, mert ők az általmenők.

Szeretem a nagy megvetőket, mert ők a nagy tisztelők és nyilai a
tulsó partra vágyakozásnak.

Szeretem azokat, a kik nem keresik valahol a csillagok mögött a
mozgató okot, hogy letünjenek és feláldozzák  magukat,
hanem feláldozzák magukat a földnek, hogy a föld egykoron az
emberfölötti emberé legyen.

Szeretem azt, aki avégre él, hogy megismerje a dolgokat és aki
avégre akarja megismerni, hogy egykoron éljen az emberfölötti
ember. Im-ígyen akarja tulajdon leszállását.

Szeretem azt, aki dolgozik és föltalál avégre, hogy az
emberfölötti embernek építsen házat és számára készítsen elő
földet, állatot és növényt: im-ígyen akarja tulajdon
leszállását.

Szeretem azt, a ki erényét szereti: mert erénye
leszállásának akarata és nyila vágyakozásának.

Szeretem azt, a ki szemernyi szellemet sem tart vissza magának,
hanem egészen erénye szelleme akar lenni: így szellemként lépked
által a hídon.

Szeretem azt, a ki erényét hajlamává és végzetévé teszi: imigyen
akar erényéért élni-halni.

Szeretem azt, a ki nem akarja, hogy kelleténél több erénye
legyen. Egy erény több mint két erény, mert inkább csomó, a melyen
a végzet csüng.

Szeretem azt, a kinek lelke pazarolja magát, a kinek nem kell
köszönet, a ki nem ád vissza: mert örökkön ajándékoz és nem
akarja magát megóvni.

Szeretem azt, aki szégyenkezik, ha a kocka jó szerencséjére
vetődik s a ki ilyenkor kérdezi: avagy hamis játékos vagyok-e? –
mert tönkre akar menni.

Szeretem azt, a ki aranyszavakat dob tetteinek elébe, s még
mindig többet tart meg, mint a mennyit igért, mert
leszállását akarja.

Szeretem azt, a ki a jövendő embereit igazolja és a multéit
megváltja; mert a jelenéin akar tönkre menni. 

Szeretem azt, a ki istenét feddi, mivelhogy szereti istenét:
mert istenének haragjától kell tönkre mennie.

Szeretem azt, a kinek lelke sebében is mély s a ki apró
éleményen is tönkremehet: így örömest megy át a hídon.

Szeretem azt, a kinek lelke csordultig megtelt, úgy hogy magát
felejti és mindenek benne vannak: így mindenek vesztére válnak.

Szeretem azt, a kinek szabad a szelleme és szabad a szíve: így
feje csak szívének csatornája, szíve pedig vesztébe hajtja.

Szeretem mindazokat, a kik olyanok, mint a nehéz csöppek,
egyenként esvén a sötét felhőből, a mely az ember fölött csüng: ők
hirdetik, hogy a villám jő és hirmondókként mennek tönkre.

Ime, én a villám hírmondója vagyok és nehéz csöpp a felhőből; és
ennek a villámnak neve: emberfölötti ember.

* * *

5.

Mikoron Zarathustra e szavakat mondotta volt, ismét végignézett
a tömegen és hallgatott. „Állonganak“ – mondá szivének – „röhögnek:
nem értenek engem; nem vagyok száj, ezeknek a füleknek való.

Avagy előbb össze kell zúzni fülüket, hogy megtanuljanak
szemükkel hallani? Avagy peregni kell dobok és kerepelni
bűnbánat-prédikátorok módjára? Vagy talán csak dadogónak
hisznek?

Van valamijök, a mire büszkék. Hogy is hívják  azt, a mi
fölfújja őket? Műveltségnek hívják; ez tünteti ki őket a
kecskepásztorok előtt. Ezért nem szeretik magukról ezt a szót
hallani: „megvetés.“ Igy hát hadd szóljak büszkeségükhöz.

Igy hát szólok nékik arról, ami legméltóbb a megvetésre: ez
pedig az „utolsó ember.“

És Zarathustra im-ígyen szóla a néphez:

Ideje, hogy az ember kitüzze célját. Ideje, hogy az ember
elültesse legmagasabb reménysége csíráját.

Földje még elég kövér erre. Ámde ez a föld egykoron sovány és
kimerült lészen s nem bír majd belőle nőni egyetlen magas fa.

Óh jaj! Eljövend az idő, mikoron az ember vágya nyilát már nem
veti az emberen túl és íjjának húrja elfelejt zúgni!

Mondom néktek: kell, hogy még khaosz légyen az emberben, hogy
táncoló csillagot tudjon szülni. Mondom néktek: bennetek van még
khaosz.

Óh jaj! Eljövend az idő, mikoron az ember már nem szül
csillagot. Oh jaj! Eljövend az ideje a legmegvetettebb embernek, a
ki már magát sem tudja megvetni.

Ime megmutatom néktek az utolsó embert.

„Mi a szeretet? Mi a teremtés? Mi a vágyakozás? Mi a csillag?“ –
ezeket kérdi az utolsó ember és hunyorgat. A föld akkoron
kicsinynyé lőn és rajta ugrándozik az utolsó ember, a ki mindent
kicsinynyé tészen. Fajtája kipusztíthatatlan, valamint a földi
bolháé; az utolsó ember él legtovább.

„Föltaláltuk a boldogságot“ – mondják az utolsó emberek és
hunyorgatnak. 

Odahagyták vala a tájékokat, a hol kemény volt az élet: mert
melegség kell nékik. Szeretik még a szomszédot és hozzá
dörgölőznek, mert szükségük van a melegre.

Megbetegedni és csalódni: ezt bünnek tartják; nagy vigyázva
járnak-kelnek. Balgatag az, a ki még kövön vagy emberen megbotlik!
Koronkint egy kevés méreg: ez kellemetes álmokat okoz. S utoljára
sok mérget, kellemetes halálra valót!

Még dolgoznak, mivelhogy a dolog szórakozás. Ámde szorgoskodnak,
hogy a szórakozás ne támadja meg őket. Nem szokás már elszegényedni
se meggazdagodni: mind a kettő túlságosan megerőltető. Ki akar még
uralkodni? Ki még engedelmeskedni? Mind a kettő túlságosan
megerőltető.

Nincs pásztor és egy a nyáj! Mindenki egyet akar, mindenki
egyenlő: aki máskép érez, önkéntesen bolondokházába vonúl.

„Valamikor mindenki bolond volt“ – mondják a legnagyobb rókák és
hunyorgatnak.

Bölcsek ők és tudói mindeneknek, a mik történtek: így hát nincs
miért gunyolódni. Még civakodnak, ámde hamarosan kibékülnek –
máskülönben a harag elrontja a gyomrot.

Megvagyon apró kedvtelésük nappalra és megvagyon apró
kedvtelésük éjjelre: de tiszteletben tartják az egészséget.
„Föltaláltuk a boldogságot“ – mondják az utolsó emberek és
hunyorgatnak.

És itt végződik Zarathustra első beszéde, a melyet
előljáró-beszédnek is hívnak: mert ezen a helyen félbeszakítá őt a
tömeg kiabálása és magas kedve. „Add  nékünk ezt az utolsó embert,
óh Zarathustra“, – kiálták – „tégy minket ezekké az utolsó
emberekké! Akkor aztán elengedjük néked az emberfölötti embert!“ És
mindenki ujongott és csettentett nyelvével. Zarathustra azonban
elszomorodott és így szóla szívéhez: „Nem értenek engem: nem vagyok
száj, ezeknek a füleknek való.

Bizonyosan túlontúl soká éltem a hegyek közt, nagyon is sokat
hallgattam patakokat és fákat: most úgy beszélek nékik, mint a
kecskepásztorok.

Mozdulatlan az én lelkem és derült, valamint a hegység délelőtt.
Ők azonban úgy vélik, hogy hideg vagyok és borzasztó tréfákkal
gunyolódó.

És íme reám néznek és nevetnek s miközben nevetnek, gyülőlnek
is. Nevetésükben jég lakozik.“

* * *

6.

Ekkor azonban történt valami, a mi elnémíta minden szájat és
merevvé tőn minden szemet. Azonközben ugyanis dolgához látott a
kötéltáncos: kilépett volt egy kis ajtóból s nekiindúlt a kötélen,
amely két torony közé vala feszítve, im-ígyen, hogy a piac és nép
fölött függ vala. Mikor pedig éppen utjának közepére ért, a kis
ajtó még egyszer kinyílott és tarka fickó, komédiáshoz hasonlatos
ugrott ki rajta s gyors léptekkel követé az elsőt. „Előre,
bénaláb“, – ordítá borzasztó hangon – „előre, lajhár, orozva
kereskedő, viasz-arc! Vigyázz, nehogy sarkammal csiklandozzalak!
Mit mívelsz itt tornyok  között? A toronyba való vagy,1) oda kellene téged zárni, elzárod a szabad utat a
náladnál különbnek!“ S minden szóval közelebb és közelebb ért
hozzá: midőn pedig már csak egy lépésre volt mögötte, akkoron
megtörténék a borzasztó, a mi minden szájat elnémíta és minden
szemet merevvé tőn: – ördög módjára elbődüle és átugródék azon, a
ki utjában állott. Ez pedig győzni látván versenytársát, fejét
vesztette s a kötelet; eldobta rúdját és ennél még gyorsabban,
kezek-karok örvényeképen bukék le a mélységbe. A piac és a nép
hasonlatossá lőn a tengerhez, valamikor a vihar beléjezúdúl:
Mindenek szanaszét és egymásra futának és leginkább oda, ahová a
testnek le kellett csapódnia.

Zarathustra azonban nem mozdult és épen melléje hullott le a
test, borzasztóan szétroncsolva, de még nem holtan. Egy kevéssé és
a szétzúzott ember magához tért és látá maga mellett térdelni
Zarathustrát. „Mit mivelsz itt? – kérdé végre, – „régen tudom, hogy
az ördög gáncsot vet nékem. Ime poklokra cipel engem: akarsz-e
megvédeni?“

„Szavamra, barátom“, – felelé Zarathustra – „mindezek nincsenek,
a mikről beszélsz: nincsen ördög, se pokol. Lelkednek még
gyorsabban lészen halála, mint testednek: ime, már ne félj
semmitől!“

Az ember gyanakodva nézett föl. „Ha igazakat beszélsz“ – mondá
azután – „akkor semmit sem veszítek, ha életemet veszítem. Alig
vagyok több, mint az állat, melyet táncolni tanítanak
ütéssel-veréssel és sovány falatokkal.“ 

„Nem úgy“ – mondá Zarathustra – „te a veszedelmet hívatásoddá
tetted; ebben nincs semmi megvetendő. Ime tönkre mégy hivatásodon:
ezért enkezemmel akarlak eltemetni.“

Zarathustra szavára a haldokló nem felelt többé: azonban kezét
mozgatta, mikéntha, hálálkodandó, keresné Zarathustra kezét.

* * *

7.

Azonközben beköszöntött az este és a piac sötétség leplébe
rejtőzött: akkoron szétfutott a nép, mivelhogy egyszer még a
kiváncsiság és ijjedtség is elfárad és elül. Zarathustra azonban a
halott mellett volt a földön és gondolataiba merült vala, im-ígyen
időt felejte. Végezetre éjszaka lőn és hideg szél fútt a magános
körül. Akkoron felállott Zarathustra és így szóla szivében:

„Valóban, szép halat fogott ma Zarathustra! Nem fogott egyetlen
embert, de fogott holttestet.

Borzalmas az ember élete és még mindig értelem nélkül való: még
egy komédiás-bolond is végzetessé válhatik számára.

Meg akarom tanítani az embert élete értelmére, aki: az
emberfölötti ember, villám az emberfelhő sötétségéből. De még távol
vagyok nékik és érzékeim nem szólanak az ő érzékeikhez; középütt
feküszöm még én az ember, a bolond és holttest között.

Sötét az éj és sötétek Zarathustra utjai. Jövel,  hideg,
merev pajtásom! Oda viszlek, a hol enkezemmel temetlek el.

* * *

8.

Ezeket mondván, Zarathustra hátára emelte a holttestet és utnak
indúlt. Nem ment pedig még száz lépést, a midőn egy ember lopódzék
melléje és fülébe súga valamit – és lám, az a ki megszólítá, a
torony bolondja vala. „Távozz ebből a városból, óh Zarathustra“ –
mondá – „imhol már nagyon is sokan gyűlölnek. Gyűlölnek a jók és
igazak: ellenségüknek és megvetőjüknek hívnak; gyűlölnek az igaz
hitet hívők s a népek veszedelmének hívnak. Szerencséd volt, hogy
nevettek rajtad: s bizony, beszéded bolondéhoz hasonlított.
Szerencséd volt, hogy a döglött kutyához szegődtél; mikoron így
megalázkodtál, magad mentéd meg magad mára. Ámde távozz ebből a
városból, különben holnap átugródom rajtad, én eleven, rajtad,
halotton.“ Igy szólván, eltűnt az ember; Zarathustra pedig tovább
méne sötét utcákon.

A város kapujánál találkozának vele a sírásók: fáklyájukkal
szemébe világítának, megismerék Zarathustrát és fennen gúnyolák.
„Zarathustra viszi a döglött kutyát: derék dolog, hogy Zarathustra
sírásó lőn! Mivelhogy a mi kezeink túlságosan tiszták erre a
pecsenyére. Zarathustra talán el akarja lopni az ördög falatját?
Nosza! Kedves egészségére! Ha csak az ördög nem ügyesebb tolvaj
mint Zarathustra! – Ellopja mindkettőjüket, fölfalja
mindkettőjüket! – És összevihogának és összedugdosák fejöket.


Zarathustra azonban semmit sem felelt és követé utját. Mikoron
pedig két órát ment vala erdők és mocsarak mellett, már nagyon is
soká hallgatta a farkasok éhes ordítozását és őt magát is meglepte
az éhség. Megálla tehát egy magános ház előtt, a melyben világosság
égett.

„Rablómódra ront reám az éhség“ – úgymond Zarathustra. –
„Erdőben és mocsarak között ront reám éhségem, mélységes
éjszakában.

Csodálatos szeszélyei vannak éhségemnek. Sokszor csak ebédem
után jön és ma naphosszat távolmaradt: vajjon hol lehetett?“

Ezek után Zarathustra kopogtatott a ház kapuján. Vén ember jött
ki, világosságot tartván és kérdezé: „Ki jön hozzám és rossz
álmomhoz?“

„Egy eleven meg egy halott“ – válaszolá Zarathustra – „Adj ennem
és innom, mivelhogy napközben elfelejtkeztem róla. A ki az éhezőt
táplálja, tulajdon lelkét üdíti: im-ígyen szól a bölcseség
igéje.“

Az öreg elment, de mindjárt vísszatért és megkinálá Zarathustrát
kenyérrel és borral. „Gonosz vidék ez éhezőknek“ – mondá – „ezért
lakozom itten. Állat és ember jönnek hozzám a remetéhez. De
monddsza társadnak is, egyék és igyék, ő fáradtabb náladnál.“ És
felelé Zarathustra: „Társam meghalt, így hát nehezen fogom
rábeszélhetni.“ – „Bánom is én“ – mondá az öreg zordonan; a ki
házam ajtaján kopogtat, kell, hogy el is fogadja, a mivel
megkínálom. Egyetek és váljék egészségtekre.“

Ezután Zarathustra megint két órát vándorlott és az útra, meg a
csillagok világosságára bizta magát: mert gyakorlott éjszakai
vándor vala és szeretett minden alvó dolog  arcába
nézni. Hajnalhasadtakor még erdőben találta magát és nem látott
többé útat. Akkoron fejéhez, kivájt fatörzsbe fektette a holttestet
– mert óvni akarta a farkasoktól – maga pediglen lenyugvék a mohos
földre. És hamarosan elaluvék fáradt testtel, de megingatlan
lélekkel.

* * *

9.

Sokáig aludt Zarathustra és nemcsak a hajnal pirossága vonult át
orcáján, hanem a délelőtt is. Végezetre azonban felnyilt a szeme.
Zarathustra ámulva pillantott az erdőbe és a csöndbe, ámulva
pillantott önmagába. Azután fölugrék, valamiképen a tengerjáró
hajós, a ki egyszerre földet lát és ujongott, mivelhogy meglátott
egy uj igazságot. És im-ígyen szóla szivében:

Fényesség szállott szememre: bajtársak kellenek nékem és pedig
elevenek, – nem halott társak és holttestek, a kiket oda viszek
magammal, a hová akarom.

Eleven bajtársak kellenek nékem, a kik követnek, mivelhogy
enmagukat akarják követni – és oda, a hová én akarom.

Fényesség szállott szememre: ne a tömeghez szóljon Zarathustra,
hanem a bajtársakhoz! Ne legyen Zarathustra egy akol pásztora és
kutyája! Hogy sokakat elcsaljak az akolból – e végre jöttem én.
Hadd legyen haragosom a nép és a nyáj: hadd hijják a pásztorok
rablónak Zarathustrát. 

Pásztorokat mondok, ámde ők jóknak és igazaknak hivják magukat.
Pásztorokat mondok én, ámde ők az igaz hitet hívőknek hivják
magukat.

Nézzed a jókat és igazakat! Kit gyűlölnek legjobban? Azt, a ki
széllyel tördösi értékeik tábláját, a törőt, a törvénytörőt – ez
pedig: a teremtő. Nézzed minden hit hívőit! Kit gyűlölnek ők
legjobban? Azt, a ki széllyeltöri értékeik tábláit, a törőt, a
törvénytörőt: – ez pedig a teremtő.

Társakat keres a teremtő és nem holttesteket, nem nyájakat, nem
hívőket. A vele-teremtőt keresi a teremtő, azokat a kik uj
értékeket uj táblákra írnak.

Társakat keres a teremtő és vele-aratókat; mert íme, nála
mindenek megértek az aratásra. Ámde szükölködik a száz sarló
nélkül: így hát tépegeti a kalászokat és bosszankodik.

Társakat keres a teremtő és olyanokat, a kik sarlóikat
köszörülni tudják. Megsemmisítőknek fognak neveztetni és a jó és
rossz megvetőinek. Ámde ők az aratók és az ünneplők.

Vele-teremtőket keres Zarathustra, vele-aratókat és
vele-ünneplőket keres Zarathustra: ugyan mitévő legyen nyájakkal,
pásztorokkal és holttestekkel!

Én első társam, béke veled! Jól eltemetélek kivájt fatörzsedbe,
jól elrejtélek a farkasok elől.

Ámde én megválok tőled, az idő beteljesedett. Hajnalhasadás és
hajnalhasadás közt uj igazságot fedeztem föl.

Ne pásztor legyek, ne sírásó. Többé még beszélni sem akarok a
néppel: utólszor szólottam halotthoz. A 
teremtőkhöz, az aratókhoz, az ünneplőkhöz akarok szegődni: a
szivárványt akarom nékik megmutatni s minden lépcsőfokát az
emberfölötti emberhez vezető útnak.

A maguknak-lakóknak akarok dalolni és a párosan lakóknak: s a
kinek még van füle a hallatlan dolgok számára, annak szivét nehézzé
akarom tenni boldogságommal.

Célomnak tartok, a magam útján járok; a habozókat és tétovákat
majd általugrom. Im-ígyen menésem légyen az ő tönkremenésök!

* * *

10.

Ezeket mondotta vala Zarathusra szívében, midőn delelőjén állott
a nap: akkoron kérdezőleg nézett a magasba – mert egy madár éles
szavát hallotta feje fölött. És ime, sas keringett tágas körökben a
levegőégben és kigyó csüngött rajta, nem zsákmányképen, hanem
baráthoz hasonlatosan: mivelhogy a sas nyaka köré gyürüzve tartotta
magát.

„Az én állataim!“ mondá Zarathustra és örvendezék szívében.

A legbüszkébb állat a nap alatt és a legbölcsebb állat a nap
alatt – kivonultak hírszerezni.

Hirét akarják szerezni, vajjon Zarathustra él-e még. Hát
csakugyan élek-e még?

Veszedelmesebbnek találtam az életet emberek, semmint állatok
között, veszedelmes utakon jár Zarathustra. Hadd vezessenek
állataim!“ 

Mikoron Zarathustra ezeket mondotta, eszébe jutának az erdei
szent szavai, sóhaj szálla kebléből és im-ígyen szóla szivében:

Vajha bölcsebb lennék! Vajha bölcseségem oly mélységes volna,
miként kigyómé.

Ámde lehetetlent kérek: kérem tehát büszkeségemet, hogy mindég
együtt menjen bölcseségemmel!

És ha egykoron elhagy bölcseségem – óh, nagyon szeret
elröppenni! – hadd repüljön büszkeségem még balgaságommal is! –

Im-ígyen kezdődék Zarathustra leszállása.

* * *



Zarathustra beszédei.





A három változásról.

A szellem három szineváltozását mondom néktek: hogyan válik a
szellem tevévé, oroszlánná a teve és végezetre gyermekké az
oroszlán.

Sok nehéz dolog rendeltetett a szellemnek, az erős teherbíró
szellemnek, a melyben tisztelet lakozik: a nehezet és legnehezebbet
áhítja ereje.

Mi nehéz? kérdezi a teherbíró szellem s letérdel, hasonlatosan a
tevéhez és szereti, ha jól telerakják.

Mi a legnehezebb, ti hősök? kérdezi a teherbíró szellem, hadd
vegyem magamra, hadd örvendeztessem erőmet.

Nemdenem ez-e: önmagunkat megaláznunk, hogy dölyfösségünkön
sebet üssünk? Balgaságunkat kitüntetnünk, hogy bölcseségünkből
gúnyt üzzünk?

Vagy talán ez: dolgunktól megválnunk, mikoron diadalt ül? Magas
hegyre hágnunk, hogy a kisértőt kisértetbe vigyük?

Avagy talán ez: a megismerés makkján és fűvén élnünk és az
igazság kedvéért lelkünket éheztetnünk?

Avagy talán ez: betegeknek lennünk, hazaküldenünk a
vigasztalókat és barátságot kötnünk a süketekkel, a kik sohasem
hallják, mit akarsz? 

Avagy talán ez: szennyes vízbe mennünk, ha az az igazság vize és
hideg békákat és meleg varangyosokat megtürnünk magunk mellett.

Avagy talán ez: szeretnünk azokat, a kik megvetnek bennünket és
kezet nyujtanunk a kisértetnek, ha meg akar borzongatni?

Mindezeket a nehézségeket magára veszi a teherbíró szellem:
valamiképen a teve, a mely telerakva a sivatagba siet, azonképen
siet ő is tulajdon sivatagába.

Ámde a legmagánosabb pusztában másodszor változik a színe:
oroszlánná lesz itt a szellem, szabadságot akar zsákmányúl ejteni
és úrrá lenni tulajdon sivatagában.

Utolsó urát keresi itt: ellensége akar lenni utolsó istenének,
diadalért akar küzdeni a nagy sárkánynyal.

Melyik a nagy sárkány, a kit a szellem nem akar többé urának és
istenének hívni? „Neked kell“: így hivják a nagy sárkányt.
Ámde az oroszlán szelleme azt mondja „én akarok!“

„Neked kell“ ez áll útjában aranyragyogással, pikkelyes
állatképen és minden pikkelyen aranybetűkkel ragyog: „neked
kell!“

Ezeréves értékek ragyognak ezeken a pikkelyeken és im-ígyen szól
a minden sárkányok leghatalmasabbja: „a dolgok minden értéke – ez
ragyog rajtam.“

„Minden érték meg lőn már teremtve és minden megteremtett érték
– ez vagyok én. Valóban, ne legyen már több: „én akarok!“ Im-ígyen
szól a sárkány.

Én véreim, mi szükség van, hogy oroszlán légyen a szellemben?
Avagy nem elég-e a megterhelhető állat, a  mely
lemond és tisztel? Uj értékeket teremteni – ezt még az oroszlán sem
bírja: ámde szabadságot teremteni magának uj teremtésre – ezt bírja
az oroszlán ereje.

Szabadságot teremteni magának és szent „nem“-et mondani
még a kötelességgel szemben is: erre kell, óh én véreim, az
oroszlán.

Jogot venni magának uj értékek számára – ez a legborzasztóbb
vétel a teherbiró és tisztelő szellemnek. Bizony, rablás az néki és
ragadozó állat dolga.

Legszentebbjeként szereté egykoron a maga „kell“-jét:
íme, őrületet és önkényt kell találnia még a legszentebben is, hogy
szabadságot raboljon szeretetéből: oroszlán kell ahhoz a
rabláshoz.

De mondjátok, én véreim, mit bír még többet a gyermek, a mit még
az oroszlán sem bírt? Minek kell, hogy a ragadozó oroszlán még
gyermekké is légyen?

Ártatlanság a gyermek és felejtés, ujrakezdés, játék, magából
kigördülő kerék, első mozgás, szent igent-mondás. Valóban,
én véreim, a teremtés játékára kell a szent igent-mondás: íme
tulajdon akaratát akarja a szellem, tulajdon világát
nyeri magának a világját vesztett.

A szellem három színeváltozását mondám néktek: hogyan lesz a
szellem tevévé, és oroszlánná a teve és az oroszlán végezetre
gyermekké.

Im-ígyen szóla Zarathustra. És akkoron a városban mulatott, a
mely „tarka tehén“-nek neveztetik vala.

* * *



Az erény pulpitusairól.

Zarathustra hallá egy bölcs dicséretit, a ki jól tudna beszélni
álomról, erényről: az a hire, hogy nagy a tisztelete és jutalma
érette és minden ifjak körülülik pulpitusát. Hozzá méne Zarathustra
és az ifjak gyülekezetében pulpitusa előtt ül vala. És im-ígyen
szóla a bölcs:

Tisztesség és szemérem adassék az álomnak! Ez az első! És
mindenkinek térjetek ki, a kik rosszúl alszanak és éjjente
virrasztanak!

Még a tolvaj is szemérmes az álommal szemben: mindenkor halkan
lopja magát az éjszakán át. De orcátlan az éjnek őre, orcátlanul
hordozza a kürtjét.

Nem kis művészet aludni: bizony jó e végre egész nap
virrasztani.

Tízszer kell magad nappal lebírnod: ez jól elfáraszt és a lélek
mákja.

Tízszer kell viszont magaddal megbékülnöd: mert a lebírás keserü
és rosszul alszik, a ki nem békült meg.

Tíz igazságot kell nappal találnod: különben még éjszaka is
igazságot keresel és lelked majd éhen marad.

Tízszer kell nappal nevetned és vígadnod, különben megzavar
éjszaka a gyomrod, a szomorúság apja. 

Kevesen tudják ezt: minden virtusod összeszedd, hogy jól alhass.
Hamis tanuságot teszek? Paráználkodom?

Bűnre kívánom felebarátom szolgálóját? Mindez rosszúl férne meg
a nyugodt álommal.

És még ha meg van is minden virtusod: kell, még egyhez érts:
hogy a virtusokat is tudd jókor aludni küldeni.

Nehogy egymással civódjanak, ezek a takaros fehér népek? És
rajtad, óh boldogtalan!

Béke istennel és felebarátoddal és a szomszéddal: úgy kivánja a
jó álom. S béke még a szomszéd ördögével is! Mert különben éjnek
idején meglátogat téged.

Tisztesség és engedelmesség adassék az előljáróknak s még a
görbe előljáróknak is! Igy kivánja a jó álom. Avagy tehetek-e
arról, hogy a hatalom szeret görbe lábakon járni?

Mindenkoron azt hívom legjobb pásztornak, a ki juhait a
legzöldebb mezőre viszi: ez egyezik a jó álommal. Nem kell nékem
sok dicsőség, sem nagy kincs: ez meggyulasztja a lépet. De rossz
alvás esik jó hírnév és egy kis kincs nélkül.

Kis társaságot szívesebben látok, mint rossz társaságot: de
idejében kell jönnie-mennie. Igy egyezik a jó álommal.

Nagyon gyönyörködtetnek a lelki szegények is: előmozdítják az
álmot. Boldogok ezek, különösen, – ha mindig igazat adunk
nékik.

Igy telik az erényes napja. S ha az éj beköszönt, óvakodom, hogy
ne hívjam az álmot! Nem kell néki  hívás, az álomnak, az
erények urának! Hanem arra gondolok, amit nappal tettem és
gondoltam. Kérődzve, türelmesen, valamiképen a tehén, kérdezem:
ugyan mi is volt tíz magad-legyőzésed?

S mi volt tíz kibékülésed és tíz nevetésed, mikkel szívem örömet
szerzett magának?

Ezeket és másokat megfontolva és negyven gondolattól ringatva,
egyszerre meglep az álom, a hivatlan, az erények ura.

Az álom ujja megérinti szememet: ekkor elnehezül az. Az álom
érinti ajkamat: akkor nyitva marad az.

Valóban, halk lábon jön hozzám a legkedvesebb tolvaj és ellopja
gondolataimat: s üres fejjel állok, mint az a pulpitus.

De azután már nem sokáig állok: íme már fekszem.

Mikoron Zarathustra a bölcset ilyeténkép beszélni hallá,
mosolygott szivében, mert közben így szólt szívéhez:

Bolondnak tartom ezt a bölcset az ő negyven gondolatával: de,
úgy hiszem, jól tud az álomhoz.

Már az is boldog, a ki ennek a bölcsnek közelében lakozik! Az
ilyen álom ragadós, s még vastag falon át is rád ragad.

Még pulpitusában is van varázs. S az ifjak nem hiába ülének az
erény prédikátora előtt.

Bölcsesége ez: virrassz, hogy jól aludj! S bizony, bizony, ha az
életnek nem volna értelme és az értelmetlenséget kellene
választanom, én is legméltóbbnak tartanám a választásra ezt az
értelmetlenséget.

Immáron jól értem, mit kerestek egykoron mindenek fölött, amikor
az erény tanitóit keresték. Jó álmot  kerestenek maguknak és
hozzája mákvirágos erényeket!

Álomnélküli alvás vala a bölcseség: a pulpitusok minden
dicsőitett bölcsei nem ismerték az élet jobb értelmét.

Bizony, bizony még ma is akadnak az erény e prédikátorához
hasonlók, s nem mindig oly becsületesek mint ő –: ámde idejük
elmúlt. S nem állanak már soká, immár fekszenek.

Boldogok ezek az álmosak: mivelhogy nemsokára elszunnyadnak.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A másvilágról álmodozókról.

Egykoron Zarathustra is az emberen túl szőtte az álmát, mint
minden másvilágról álmodozó. Az-idétt szenvedő és agyonkínzott
isten művének láttam a világot.

Álomnak láttam az-idétt a világot és egy isten költeményének;
színes füstnek, ami egy elégedetlen isten szeme előtt bodorog.

Jó és gonosz, – öröm és szenvedés – én és te: mindez színes
füstnek tetszett nekem, alkotó szemek előtt bodorgónak. A teremtő
el akarta szemét fordítani enmagáról, ekkor megteremté a
világot.

Mámoros kéj a kínlódónak: elfordítani szemét tulajdon kínjától
és elveszíteni önmagát. Mámoros kéjnek és maga-vesztésnek tetszett
nékem egykoron a világ.

Ez a világ, az örökké tökéletlen, örök ellentmondás képmása és
tökéletlen képmása – mámoros öröme tökéletlen teremtőjének:
ilyennek tetszett nékem egykoron ez a világ.

Ezenképen szövém én is egykoron álmomat az emberen túl, mint
minden másvilágról-álmodozó. Valóban az emberen túl?

Óh, én véreim! A kit én teremték, ez az isten emberi délibáb
vala, mint minden isten! 

Ember vala ő, s csak nyomorult töredéke az embernek és énemnek:
tulajdon hamvamból és parazsamból kelt vala elém, ez a kisértet és
bizony-bizony nem jöve túlról!

Vajjon mi történt azután, én véreim? Legyőzém magamat, a
szenvedőt, tulajdon hamvamat vivém a hegybe, nagyobb lángot találék
fel magamnak. És ime, ekkor eltávozék tőlem a kisértet!

Kín volna az most nékem és gyötrelem a meggyógyultnak, ilyen
kisértetekben hinni: kín volna az most nékem és megalázás. Im-ígyen
szólok a másvilágról-álmodozókhoz.

Kín vala és tehetetlenség – ez teremte meg minden másvilágot és
az a rövid mámora a boldogságnak, a melyet csak a nagyon szenvedő
ismer meg.

Kimerülés, a mely egyetlen ugrással akar végezni, –
halálugrással, a szegény tudatlan kimerülés, a mely már akarni sem
akar: ez teremte minden istent és másvilágot.

Higgyetek nékem, én véreim! A test vala az, a mely a testen
kétségbeesett, – tapogatva kereste kezével, az eszeveszett szellem
újjaival az utolsó falakat.

Higgyetek nékem, én véreim! A test vala az, a mely a föld során
kétségbeesett, – és hallá a lét hasának szózatát.

És ekkoron fejével át akart jutni az utolsó falakon és nemcsak
fejével, – át, a másvilágra.“

Ámde az a „másvilág“ jól el van rejtve az ember elől; az az
embertelenített embertelen világ, a mely egy isteni semmi; és a lét
hasa nem szól az emberhez, hanemha embermódra.

Bizony, bizony, nehéz bebizonyítani minden létet és nehéz
megszólaltatni. Mondjátok, én véreim, vajjon minden  dolog közt
nincs-e legjobban bebizonyítva a legcsodálatosabb dolog?

Valóban ez az „én“ és az „én“ ellentmondása és zűrzavara még a
legbecsületesebben beszél a maga létéről, ez a teremtő, akaró,
értékelő „én“, a mely a dolgok mértéke és értéke.

És ez a legbecsületesebb lét, az „én“ – az beszél a testről, s
kívánja a testet még akkor is, mikor költ és rajong és
szárnyaszegetten repes.

Megtanul egyre becsületesebben beszélni, ez az „én“ és mennél
többet tanulja, annál több magasztalni valót talál a testen és a
földön.

Uj büszkeségre tanított engem az én „én“-em, ezt tanítom az
embereknek: ne dugják többé fejüket a mennyei dolgok homokjába,
hanem hordozzák szabadon, ezt a földi főt, a mely a földnek
értelmét teremt!

Uj akaratra tanítom az embert: akarják ezt az utat, a
melyet az ember vakon megtett, tartsák jónak azt és lopva ne
térjének le többé róla, valamiképen a betegek, halódók!

Betegek és halódók valának ők, a kik megveték a testet és a
földet és kitalálák az égieket és a megváltó vércsöppet: ámde még
ezt az édes és sötét mérget is testtől és földtől vevék
kölcsön!

Nyomoruságuktól akarának elfutni, a csillagok pedig igen távol
valának nékik. Ekkor így sóhajtozának: „Vajha volnának isteni utak,
a melyeken más, jobb létre lehetne lopódzkodni!“ Ekkor kitalálák
álutaikat és véres itókáikat!

Hogy testüktől és a földtől immár elragadtatának, azt hivék ők,
ezek a háládatlanok. De vajjon kinek köszönhették 
elragadtatásuk görcsös kéjeit? Testüknek és ennek a földnek.

Töredelmes szívű Zarathustra a betegek iránt. Bizony bizony nem
gerjed haragra vigasztalásuk és hálátlanságuk nemein. Hadd
gyógyúljanak, hadd győzedelmeskedjenek és hadd teremtsenek maguknak
magasabb rendű testet!

Azért sem gerjed haragra Zarathustra a gyógyuló ellen, ha
gyöngéden pillant csalóka álma után és éj közepén istene sírhalma
körül leselkedik: ámde még könnyeiben is betegséget és beteg testet
látok.

Sok beteges szerzet akadt mindig azok között, a kik költenek és
az istent szomjuhozzák; őrülten gyűlölik a megismerőt és ama
legfiatalabb erényt, a melynek neve: becsületesség.

Egyre hátra pillantanak, sötét idők felé: akkoron persze őrület
és hit még más dolgok valának: az értelem őrjöngése istenhez
hasonlóság és a kételkedés bűn.

Nagyon is jól ismerem ezeket az istenhez hasonlókat: azt
akarják, higgyünk bennök és hogy a kételkedés bűn legyen. És azt is
nagyon jól tudom, miben hisznek ők legerősebben.

Bizony, bizony, nem másvilágban és megváltó vércsöppekben, hanem
– a testben hisznek ők is legerősebben és tulajdon testük nekik a
„magánvaló.“

Ámde beteges dolognak tekintik azt és szeretnének bőrükből
kibújni. Ennek okáért figyelik a halál prédikátorait és prédikálnak
maguk is másvilágról.

Ti pedig, én véreim, hallgassatok inkább az egészséges szavára:
becsületesebb és tisztább szava van ennek. 

Becsületesebben és tisztábban beszél az egészséges test, a
tökéletes és egyenes szögü: és a föld értelméről beszél.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A test megvetőiről.

A test megvetőihez van mondókám. Nem akarom, hogy ezentúl mást
tanuljanak és tanítsanak, hanem csak hogy vegyenek búcsút tulajdon
testüktől – és im-ígyen némuljanak el.

„Test vagyok és lélek“ – így beszél a gyermek. S miért ne
beszéljen az ember gyermek módjára?

Ámde, a ki felserkent, a tudó így szól: test vagyok egészen, s
kivüle semmisem; és a lélek csak szó meg-megjelölni egy valamit a
testen.

A test nagy értelem, sokféleség egynemű értelemmel, háború és
béke együttesen, egy akol és egy pásztor.

Én vérem! Tested szerszáma a te kis értelmed is, a melyet
„elmé“-nek hívsz, kis szerszáma és játékszere nagy értelmednek.

Azt mondod: „én“ – és büszke vagy erre a szóra. De nagyobb az, a
miben nem akarsz hinni – a te tested és annak nagy értelme: az
nem mondja: „én“, de cselekszik mint „én“.

A mit az érzék érez, a mit az elme megismer, annak sohasincs
vége önmagában. Ám az érzék és elme szeretnének rábeszélni, hogy ők
minden dolog végső céljai: annyira hívságosak. 

Szerszám és játékszer az érzék és elme: s még mögöttük vagyon a
„magad“. A „magad“ az érzékek szemével keres, ő is a szellem
fülével hallgat.

Egyre hallgat a maga és keres: összehasonlít, legyőz, hódit,
rombol. Uralkodik és az „én“-eden is uralkodik. Gondolataid és
érzelmeid mögött, én vérem, áll egy hatalmas uralkodó, egy
ismeretlen bölcs – kinek neve „magad“. Testedben lakik, maga a
tested.

Több értelem van testedben, mint legjobb igazságodban. S vajjon
ki tudja, mire kell testednek legjobb igazságod?

A „magad“ nevet „én“-eden és büszke ugrándozásain. „Mit nekem a
gondolat ez ugrásai és röptei? – mondja magának. Kerülő utak az én
célomhoz. Én vagyok az „én“ póráza és eszméinek sugalmazója.

A „magad“ így szól az „én“-edhez: „itt érezz fájdalmat“. S akkor
szenved és gondolkozik azon, hogy miképen szüntethetné meg
szenvedését – és épen e végre kell, hogy gondolkozzék.

A „magad“ így szól az „én“-edhez: „itt érezz örömöt!“ S akkor
örül és gondolkozik azon, hogy még sokat örüljön – és épen evégre
kell, hogy gondolkozzék.

Egy szavam van a test megvetőihez. Hogy ők megvetnek, ebben áll
a tiszteletük. Ugyan mi az, a mi tiszteletet és megvetést és
értéket és akaratot teremt?

A teremtő „magatok“ teremté magának a tiszteletet és megvetést,
teremte magának örömöt és jajt. A teremtő test teremté magának a
szellemet, akarata egyik karjáúl.

Testnek megvetői! Még boldogságtokban és megvetéstekben is a
„magatok“ valóságát szolgáljátok. Mondom  néktek: a
„magatok“ akar meghalni és az fordúl el az élettől.

Nem bírja már azt, a mit legjobban szeret: magán túl teremteni.
Ezt szereti legjobban, ez minden égő vágya.

De immár későnek látja erre az időt: – ezért a „magatok“
valósága le akar tünni, óh testnek megvetői!

Le akar tünni, s ezért levétek a testnek megvetői. Mivelhogy nem
bírtok már magatokon túl teremteni.

S ime! ezért vagytok az élet és a föld haragosai. Tudattalan
írígység vagyon megvetéstek sanda pillantásában.

A ti utatok nem az én utam, óh testnek megvetői! Nem vagytok
nékem hidak az emberfölötti ember felé!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az örömökről és indulatokról.

Én vérem, ha van erényed és az a te erényed, úgy az nem közös
birtokod senki mással.

Persze, te nevén akarod szólítani és becézni; meg akarod cibálni
a fülét és szórakozni akarsz véle.

És ime, nevét közösen bírod a néppel és magad is néppé és
csordává lettél erényeddel együtt.

Jobb volna azt mondanod: „kimondhatatlan és megnevezhetetlen, a
mi lelkem kínja és édessége s még beleimnek is éhessége“.

Erényed álljon magasabban, semhogy a nevek bizalmaskodhassanak
véle: s ha beszélned kell róla, ne szégyeld, ha dadogva teszed.

Szólj hát és dadogj: „Ez az én „jóm“, ezt szeretem, így tetszik
nékem igazán, csak így akarom én a jót.

Nem kell nékem, mint isten törvénye, nem kell nékem mint emberi
szabály és szükség: nem kell nékem, hogy mutassa az utat
földfeletti földek és paradicsomok felé.

Földi erény az, melyet én szeretek: kevés benne a bölcseség és
legkevesebb a mindenek értelme.

Ámde ez a mondás nálam rakott magának fészket: ezért szeretem és
bubusgatom – íme nálam ül aranyos tojásain.“ 

Igy kell dadognod és erényedet dicsérned.

Egykoron indulataid valának és gonoszaknak nevezéd őket.

Most pedig csak erényeid vannak meg: ezek indulataidból
nőttenek.

S származzál bár a hirtelen haragúak neméből, avagy a buják vagy
a dühös hivők vagy bosszúszomjazók fajtájából:

Végezetre minden indulatod erénnyé vált és minden ördögöd
angyallá.

Valamikor vad kutyák valának pincédben, de végezetre madarakká
és kedves éneklőkké váltak. Mérgeidből főzéd balzsamod;
búbánat-tehenedet fejéd, íme emlői édes tejét szívod.

S ezentúl nem nő belőled gonosz, hanemha a gonosz, a mi erényid
harcából nő.

Én vérem, ha szerencsés vagy, úgy egy erényed van és semmi több:
im-ígyen könnyebben mégy át a hídon.

Kitüntető dolog, ha sok erényed van, ámde nehéz sors; és sokan
mentek a pusztába és megölték magukat, mert belefáradtak, hogy
erények csatái és csataterei legyenek.

Én vérem, vajjon rossz dolog-e a háború s a csata? De szükséges
ez a rossz, szükséges az irígység és a bizalmatlanság és a
rágalmazás erényeid között.

Lám, mint sóvárog mindegyik erényed a legmagasabb után: egész
szellemed kivánja, hogy az ő hirnöke legyen, minden erőd
kivánja haragban, gyűlöletben és szeretetben.

Féltékeny minden erény a másikra s a féltékenység  borzasztó
dolog. S erényeket is tönkre tehet a féltékenység.

A kit a féltékenység lángja körülveszen, az végezetre skorpió
módjára maga ellen fordítja mérgezett fullánkját.

Óh, én vérem, avagy nem láttad-e még, hogy az erény önmagát
rágalmazza és szúrja agyon?

Az ember olyas valami, a minek fölébe kell kerülni s ezért
szeretned kell erényeidet: mivelhogy miattuk mégy majd tönkre.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A halovány gonosztévőről.

Birák és áldozópapok! Nem akartok előbb ölni, mignem az állat
lehorgasztotta fejét? Ime, a halovány gonosztevő lehorgasztotta
fejét: szeméből a nagy megvetés szól.

„Énem olyasvalami, a mit le kell győzni; énem az ember nagy
megvetése“: ez szól ebből a szemből.

Hogy önmagát elitélte, ez vala legmagasabb pillanata: ne
engedjétek vissza a fenköltet alacsonyságába!

Nincs megváltás annak, a kit énje szenvedtet, hanemha a gyors
halál.

Öléstek, birák, irgalom legyen és ne bosszú. S miközben öltök,
vigyázzatok, hogy magát az életet igazoljátok!

Nem elég kibékülnötök azzal, akit megöltök. Szomoruságtok legyen
az emberfölötti ember szeretete: im-ígyen igazoljátok azt, hogy
még éltek!

„Ellenség“, – ezt mondjátok, de azt ne, hogy „gonosztévő“;
„beteg“, – ezt mondjátok, de azt ne, hogy „gaz“; „botor“, – ezt
mondjátok, de azt ne, hogy „bűnös“.

És te, vörös bíró, ha hangosan mondanád, mi mindent tettél már
gondolatban: minden kikiáltaná: „Pokolba a fertővel és a mérges
féreggel!“ 

Azonban más a gondolat, más a tett és más a tett képe. Az ok
kereke nem gördül közöttük.

Egy kép sápasztotta el ezt a sápadt embert. Egyforma nagyok
valának, mikor elkövette, ő és a tett: ámde nem tudta elviselni
képét, miután elkövette.

Immár mindig egy tett tettesének látta magát. Őrültségnek
nevezem ezt: a kivétel lényeggé változék szemében.

A mért vonal lebűvöli a csirkét; a csapás, melyet ő mért,
lebűvölé szegény eszét – a tett utáni őrületnek hívom
ezt.

Halljátok, ti birák! Van még más őrület is: a tett előtti. De ti
nem bujtatok eléggé mélyen ebbe a lélekbe!

Igy szól a vörös biró: „Ugyan minek ölt ez a gonosztévő? Rabolni
akart.“ Ámde én azt mondom néktek: lelke vért kívánt, nem
ragadományt: a kés boldogságát szomjuhozá!

Szegény esze azonban nem fogta föl ezt az őrültséget és
rábeszélte őt. „Mit az a kis vér!“ – mondá – „nem rabolnál is
egyúttal egy keveset? Nem állnál egy kicsit bosszút is?“

És ő hallgatott szegény értelmére: ólomként nehezedett reá szava
– s gyilkolván, rabolt. Nem akarta szégyelleni őrültségét. És ime,
bűnének ólma ránehezedik és szegény esze ismét oly merev, oly
bénúlt, oly nehéz. Ha csak meg tudná rázni a fejét, úgy legördülne
terhe: ámde ki tudná megrázni ezt a fejet?

Mi ez az ember? Raja a betegségeknek, a melyek a szellem által
világszerte terjednek: így akarnak zsákmányt ejteni.

Mi ez az ember? Gomolyaga vad kigyóknak, a  melyek
ritkán vannak békén egymás mellett – így hát szétválva mennek
zsákmányt keresni világszerte.

Nézzétek ezt a szegény testet! Amit szenvedett és kivánt, azt
magyarázta magának ez a szegény lélek – és gyilkos örömnek és a kés
boldogsága után való sóvárgásnak magyarázta.

A ki most megbetegszik, azt megrohanja a rossz, a mi most
rossz: fájdalmat akar okozni azzal, a mi néki fáj. De voltak más
idők és volt más rossz és jó.

Egykor a kételkedés és maga-akarás gonoszat jelentett. Akkoron a
beteg eretnekké és boszorkánynyá lőn: mint eretnek és boszorkány
szenvedett fájdalmat és akart fájdalmat okozni.

De ez sehogysem fér fületekhez: a ti „jó“-toknak árt, azt
mondjátok. De mit nékem a ti „jó“-tok!

Sok dolog a ti jótokon utálatra gerjeszt engem s bizony nem a
rossza. Hisz kivánnám, volna őrületük, a mely tönkretenné őket,
miként ezt a sápadt gonosztévőt.

Bizony, bizony, szeretném, ha őrületük neve igazság volna, vagy
hűség, vagy igazságosság: de erényük olyan, hogy hosszú életüek
lehessenek és hitvány kedvtelésben éljenek.

Karfa vagyok a folyón: fogjon meg, a ki tud! De mankótok nem
vagyok.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az írásról és olvasásról.

Minden írás közűl csak azt szeretem, a mit valaki vérével ír.
Irj vérrel: és meglátod, hogy a vér szellem.

Nem könnyű dolog idegen vért megérteni: gyűlölöm az olvasó
naplopókat.

A ki ösmeri az olvasót, az többé nem tesz semmit az olvasóért.
Még egy évszázad olvasó – s maga a szellem is bűzleni fog.

Hogy mindenkinek szabad olvasni, ez idővel nem csak az irást
rontja meg, hanem a gondolkozást is.

Egykoron a szellem isten vala, azután emberré lőn, íme pedig még
csőcselékké lészen.

Ha ki vérrel irja igéit, az nem szereti, hogy olvassák, hanem,
hogy tanulják.

A hegyek között a legközelebbi út: csúcstól csúcsig; de erre az
útra kell, hogy hosszú lábad legyen. A mondások legyenek csúcsok, s
a kikhez szólanak: nagyok és magasnövésűek.

Ritka és tiszta levegő, közelvaló veszedelem, vidám,
incselkedéssel teljes szellem: ezek illenek egymáshoz.

Manókat szeretnék magam körül, mert bátor vagyok.

A bátorság, a mi elhessegeti a kisérteteket, maga teremt magának
manókat, mivelhogy a bátorság nevetni akar. 

Nem érzek már veletek: ez a felhő, a melyet magam alatt
látok, ez a feketeség és ólom – ép ez a ti víharfelhőtök.

Ti fölfelé tekintgettek, ha föl akartok emelkedni.

Én pedig lenézek; mivelhogy már fölemelkedém.

Ki tud közületek egyszerre nevetni és lelkesülni?

A ki a legmagasabb hegyre hág, az nevet minden szomorú-játékot
és szomorú-valóságot.

Gondnélkülinek, gúnyosnak, erőszakosnak: így akar a bölcseség;
nőstény ő és mindig csak harcost szeret.

Mondjátok: „az élet nehéz teher.“ De hát mire volna délelőtti
büszkeségtek és esteli megadástok?

Az élet nehéz teher: de hát ne tegyétek magatokat olyan
gyöngéknek! Mindnyájan, férfi és nő, teherbíró szamarak
vagyunk.

Vajjon miben vagyunk egyek mi és a rózsabimbó, a mely reszket,
mivelhogy egy csöpp harmat nyugszik testén?

Igaz: nem azért szeretjük az életet, mert megszoktuk az életet,
hanem, mert megszoktuk a szeretetet.

Mindig van egy kis őrültség a szerelemben. De mindíg van egy kis
okosság is az őrületben.

S én is, a ki jó szívvel vagyok az élet iránt, úgy látom, hogy
pillangók és szappanbuborékok és az ő fajtájuk-emberek tudnak
legtöbbet a boldogsághoz.

Ha ezeket a könnyü, bohó, hímes, lebegő lelkeket röpdösni látja:
ez Zarathustrát könnyre, dalra csábítja.

Csak olyan istent tudnék hinni, a ki táncolni tud.

S mikoron ördögömet látám, komolynak, alaposnak, mélységesnek,
ünnepélyesnek látám: a nehézség szelleme volt ő, – általa
esnek mindenek. 

Nem haraggal ölsz, hanem nevetéssel. Rajta, öljük meg a nehézség
szellemét!

Megtanulék járni: azóta futni engedem magam. Megtanulék röpülni:
azóta nem várom, hogy toljanak, ha mozdulni akarok.

Ime könnyű vagyok, íme repűlök, íme magam alatt látom magam, íme
isten táncol képemben.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A hegyi fáról.

Zarathustra észrevette volt, hogy egy ifju kerülgeti őt. És
mikoron egy este egyedül mendegélt a várost körülzáró hegyek
között, a melynek neve „a tarka tehén“: íme, menetközben
találkozott ezzel az ifjúval, a mint egy fához támaszkodva ült és
fáradt tekintettel nézett a völgybe. Zarathustra megfogá a fát, a
mely alatt az ifjú ült és szóla im-igyen:

„Ha ezt a fát kezemmel meg akarnám rázni, nem bírnám.

Ámde a szél, a melyet nem látunk, kínozza és hajlítja, a merre
csak akarja. Legjobban hajlíttatunk és kínoztatunk láthatatlan
kezektől.“

Ekkor megdöbbenve fölkelt az ifjú és mondá: „Ime hallom
Zarathustrát és ép most gondoltam reá.“ Zarathustra pedig felelé:
„Miért, hogy ezért megijedsz? – Ám az emberrel úgyanúgy áll a
dolog, miképen a fával.

Mennél jobban törekszik magasba, fénybe, annál erősebben
törekszik gyökere a földbe, lefelé, a sötétbe, mélybe, – le a
gonoszba.“

„Igen, a gonoszba!“ – kiáltá az ifjú. – „Hogyan lehetséges az,
hogy felfedezted lelkemet?“ 

Zarathustra mosolygva mondá: „Egynémely lelket sohasem fognak
fölfedezni, hanemha előbb föltalálják,“

„Igen, a gonoszba!“ – kiáltá ismét az ifjú. – „Valót beszélsz,
Zarathustra. Magam sem bizakodom magamban, mióta a magasba
törekszem és más senki sem bizakodik én bennem – vajjon miként van
ez?

Tulságosan gyorsan váltok képet: mám ellene mond tegnapomnak.
Gyakorta átugrom a fokokat, ha fölfelé megyek, – ezt egyetlen fok
sem bocsátja meg nékem.

Ha fent vagyok, mindig egyedül találom magam. Senki sem szól
hozzám, a magánosság jege borzongat. Mit is akarok a magasban?

Mennyire szégyellem fölhágásom és botorkálásom! Mint gúnyolom
heves lelkendezésemet! Mint gyűlölöm! a röpülőt! Mily fáradt vagyok
a magasban!“

Ezzel elnémula az ifjú. Zarathustra pedig nézegeté a fát,
amelynél állának és szóla im-ígyen:

„Imhol ez a fa magában áll a hegyen; magasra nőtt ember, állat
feje fölé.

És ha beszélni akarna, nem volna, a ki megértené: oly magasra
nőtt vala.

Ime vár és vár, – vajjon mire is vár? Túlon-túl közel lakozik a
fellegek székhelyéhez: nemdenem az első villámra vár?“

Zarathustra szavaira az ifjú heves taglejtéssel kiálta föl:
„Igen, Zarathustra, valót beszélsz. Leszállásom sovárogtam,
a mikor föl, a magasba törekedtem, s te vagy a villám, akire
vártam! Ime, mi vagyok én, mióta te megjelentél nékünk? A reád való
irígykedés az, a mi engem  szerte zilált!“ Igy szólt az
ifjú és keservesen sírt. Zarathustra azonban átkarolá őt és magával
vivé.

Miután pedig egy ideig együtt menének, Zarathustra
megszólala:

„Szívem szakasztja meg. Szavadnál jobban jelenti nékem szemed
minden veszedelmedet. Még nem vagy szabad, te még keresed a
szabadságot. Álmatlan-lázassá tőn téged keresésed és beteg
virrasztóvá.

A szabad magasságba törekszel te, csillagokat szomjuhoz a te
lelked. Ámde gonosz ösztöneid is szomjuhozzák a szabadságot.

Hogy ereszd szabadon, veszett ebeid azt akarják; gyönyörtől
ugatnak pincéikben, ha szellemed minden bilincsét széttörni
igyekszik.

Még fogolynak látlak, aki a szabadságot forgatja eszében: óh,
okossá válik az ilyennek lelke, de alattomossá és gonosszá is.

Még a szellem szabadosának is meg kell tisztúlnia. Sok börtön és
dohosság maradt még benne; tisztúlnia kell még szemének. Igen, én
ösmérem veszedelmedet. De szerelmemre és reménységemre kérlek: ne
vesd el szerelmedet és reménységedet!

Még nemesnek érzed magad, s még nemesnek éreznek a többiek is, a
kik nehéz szívvel vannak irántad és horgas szemet vetnek utánad.
Tudd meg, hogy a nemes mindenkinek útjában áll.

A jóknak is útjokban áll a nemes: és még ha jónak hívják
is, ezzel csak távoztatni akarják.

Ujat akar teremteni a nemes és uj erényt. Régit akar a jó és
azt, hogy a régi fentarttassék. 

Ámde nem az a nemes veszedelme, hogy jóvá válik, hanem hogy
orcátlanná és gúnyolódóvá, megsemmisítővé.

Óh, én ösmerék nemeseket; elveszíték minden magas
reménységüket.

Akkoron azután orcátlanul élék rövid élvezeteiket és céljukat
alig veték egy napon túl.

„A szellem is kéj“ – mondák. Akkoron szellemük szárnyaszegett
lőn: ime földön csúszik és rágástól rondán.

Egykoron azt hivék, hogy hősök lesznek: most pedig kéjhajhászók.
Bánat és borzalom nekik a hős.

De szerelmemre és reménységemre kérlek: ne vesd ki lelkedből a
hőst!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A halál prédikátorairól.

Vannak a halálnak is prédikátorai: s a föld tele van olyanokkal,
a kiknek az élettől-elfordulást kell prédikálni.

Tele van a föld a fölöslegesekkel, elromlott az élet a
túlontúl-sokaktól. Bárcsak az „örökélet“-tel el-kicsalnák őket
ebből az életből!

„Sárgák“-nak hivatnak a halál prédikátorai vagy „feketék“-nek.
De én még más szinekben is mutatom őket.

Imhol: a félelmetesek, a ragadozó állatot hordozzák magukban s
nincs egyéb választásuk, hanemha élvezet vagy a maguk marcangolása.
És még élvezetük is a maguk marcangolása.

Még emberekké sem lettek, ezek a félelmetesek: hadd prédikálják
az élettől-elfordulást s pusztuljanak maguk is!

Imhol: a sorvadó lelküek; alig születtek s máris a fáradság és
lemondás tanait sóvárogják.

Szivesen meghalnának s szeretnék, ha mi ezt az akaratukat
helybenhagynók!

Vigyázzunk, nehogy fölébresszük ezeket a holtakat és megsértsük
ezeket az eleven koporsókat!

Találkozik velük beteg vagy aggastyán, vagy holttest: rögtön azt
mondják „nyilvánvaló lőn az élet hivsága.“  Pedig csak
az ő hivságuk lőn nyilvánvaló és szemöké, a mely a létnek ezt az
egyetlen látványát látja.

Vaskos buskomorságba burkolózva és sóvárogva az az apró
történeteket, a mik halált hoznak: így várakoznak fogukat
összefogva.

Avagy: nyalánkságok után nyúlnak s közben gúnyolják
gyerekségüket: csüngenek szalmaszál-éltükön és gúnyolódnak, hogy
szalmaszálon csüngenek.

Ez a bölcseségük: „bolond, a ki élve marad, de még oly bolondok
vagyunk! És éppen ez a legnagyobb bolondságunk az életben!“

„Az élet csupa kín“ – mondják mások és nem hazudnak: úgy hát
tegyetek róla, hogy ti megszünjetek! Tegyetek róla, hogy az
élet megszünjék, a mely csupa kín!

És tanítsa virtustok ezt: „öld meg magad! Lopd el
magad!

„A kéj bűn“ – mondja az egyik, a ki a halált prédikálja –
„menjünk hát félre és ne nemzzünk gyermeket!“

„Szülni fáradságos“ – mondja a másik – „minek még szülni? Hisz
csak boldogtalanokat szülünk!“ – Ők ís a halál prédikátorai.

„Részvétre van szükség“ – mondja a harmadik. „Vegyétek a mim
van! Vegyetek, engem, a mi vagyok! Annál gyöngédebben köt magához
az élet!“

Ha pedig részvétük való volna, megkeserítenék felebarátjuk
életét. Gonoszság: ez volna igazi jóságuk.

Ámde ők szabadulni akarnak az élettől: mit bánják ők, hogy
másokat még szorosabbra láncolnak bilincseikkel és ajándékaikkal!


És ti is, kiknek az élet verejtékes dolog és vad hajsza:
nemdenem nagyon életuntak vagytok? Nemdenem nagyon megértetek a
halál prédikációjára?

Ti mindnyájan, a kik szeretitek a verejtékes dolgot és a
gyorsat, ujat, idegent, rosszul fértek meg magatokkal, szorgalmatok
megfutamodás és vágya a magatok-felejtésének.

Ha erősebben hísztek vala az életben, kevésbbé vetitek magatokat
zsákmányul a pillanatnak. De várni nincs elég tartalmatok – még
lustálkodni sem!

Mindenütt hangzik a halál prédikátorainak szózata és a föld tele
van olyanokkal, a kiknek halált kell prédikálni.

Vagy „az örök életet“: ez nekem egyre megy, hacsak hamar
elpusztulnak!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A háboruról s a harcosokról.

Nem kell nékünk, hogy legjobb ellenségeink kiméljenek, sem pedig
azok, a kiket szívből szeretünk. Hadd mondjam meg hát néktek az
igazat!

Harcos testvéreim! Szívből szeretlek benneteket, hozzátok
hasonló voltam és vagyok. És én vagyok legjobb ellenségetek is.
Hadd mondjam meg hát néktek az igazat!

Tudom, hogy gyűlöletet és irigységet tápláltok sziveitekben. Nem
vagytok elég nagyok, hogy gyűlöletet és írigységet ne ismernétek.
Legyetek hát elég nagyok, hogy ne szégyenkezzetek miattok!

És ha nem tudtok a megismerés szentjei lenni, legyetek legalább
a harcosai. Mert ezek az ilyen szentségnek bajtársai és
előőrsei.

Sok katonát látok: bár látnék sok harcost! „Egyenruha“-nak
hívják viseletüket: vajha ne lenne „egyenruha“, a mit alatta
rejtenek!

Szemetek mindig ellenséget keressen – a ti ellenségteket.
És egynémelyitek első pillantásra gyűlöletet kelt.

A ti ellenségteket keressétek, a ti hadatokat viseljétek és a ti
eszméitekért! És ha eszmétek elbukik, úgy becsületességtek még ezen
is üljön diadalt. 

Szeressétek a békét de csak azért, hogy uj háborúk eszköze. És a
rövid békét jobban, mint a hosszantartót.

Nem munkára serkentelek, hanem harcra. Nem békére serkentelek,
hanem győzelemre. Munkátok legyen harc, békétek legyen győzelem!
Csak akkor ülhettek csöndben és békén, ha íjjatok és nyilatok van:
különben fecsegtek és nyelvet mértek. Békességtek legyen
győzelem!

Azt mondjátok: az igaz ügy szentesíti még a háborút is. Én pedig
azt mondom néktek: az igaz háború szentesít minden ügyet.

A háború és a bátorság több nagy dolgot szültenek, mint a
felebaráti szeretet. Nem szánalmatok, hanem vitézségtek menté meg
eleddig a hajótörötteket.

Mi jó? kérditek. Vitéznek lenni jó dolog. Hadd beszéljenek a kis
leányok: „jó dolog az, a mi szép is, megható is“.

Szívteleneknek hivattok: de szívetek igaz és én szeretem
szívességtek szemérmét. Ti szégyenlítek áradástokat és mások
szégyenlik apadásukat.

Rútak vagytok? Nosza, én véreim! Vegyétek magatokra a
fenségeset, a rút köpönyegét!

És ha lelketek fölemelkedik, magas kedvre derül, fenségtekben
gonoszság vagyon. Ismerlek titeket.

A gonoszságban találkozik a magas kedvü és a gyönge. Ámde
félreértik egymást. Ismerlek titeket.

Csak olyan ellenségtek legyen, a kit gyülölni kell, s ne olyan,
a ki megvetendő. Büszkéknek kell lennetek a ti ellenségtekre: akkor
ellenségtek sikerei a ti sikereitek is.

Lázadás – ez a rabszolga előkelősége. 

A tí előkelőségtek legyen engedelmesség! Még parancsotok is
engedelmesség legyen!

A jó harcos fülének kedvesebb a „neked kell“, mint az „én
akarom“. És ha valamit szeretnétek, azt előbb parancsoltassátok
magatoknak.

Az élet szeretete legyen legmagasabb reményetek szeretete: és
legmagasabb reményetek legyen az élet legmagasabb gondolata!

S legmagasabb gondolatát hadd parancsoljam én néktek – és ez így
szól: az ember valami, aminek fölébe kell kerülni!

Éljétek hát élteteket, az engedelmesség és háború életét! Mit ér
a hosszú élet!

Melyik harcos akarja, hogy kiméljék!

Én nem kiméllek, – szívből szeretlek, én harcos testvéreim!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az uj bálványról.

Valahol vannak még népek és nyájak, de nem nálunk, én véreim:
itt államok vannak.

Állam? Mi az? Nosza, nyissátok ki fületeket, mert most a népek
haláláról szólok.

„Állam“, ez a neve a szörnyetegnek, amely leghidegebb minden
szörnyeteg között. Hidegen hazudik is; és ez a hazugság
csúszik-mászik ki szájából: „Én, az Állam, vagyok a Nép“.

Hazugság ez! Teremtők valának, a kik a népeket teremték és
föléjök szegzének hitet és szeretetet: im-ígyen szolgálák az
életet.

De megsemmisítők ők, a kik cselt vetnek sokaknak és államnak
nevezik: pallóst és száz éhes vágyat szegeznek föléjök.

Ahol van még nép, nem érti az államot és gyülőli mint álnok
tekintetet s bünt az erkölcs és jog ellen.

Ezt a jelt adom néktek: minden népnek megvan a maga nyelve jót,
gonoszat szólni: ezt nem érti a szomszéd. Erkölcsre, jogra tulajdon
beszédet talált ki.

Ámde az állam a jó és gonosz minden nyelvén hazudik; s valamit
beszél, hazudik – s valamije van, lopta azt.

Hamis rajta minden; lopott fogakkal harap, ő, a harapós. Hamisak
még belei is. 

Jó és gonosz nyelv zavara: ezt a jelt adom néktek mint az állam
jelét. Valóban, halni-akarást jelent ez a jel! Valóban, a halál
prédikátorainak int!

Szerfölött sokan születnek: a fölöslegesek számára találták ki
az államot!

Lám, hogyan csalogatja magához a fölöslegeseket. Hogyan nyeli,
rágdossa őket és kérődzik rajtok!

„Nincs a földön nagyobb nálamnál: az Isten rendező ujja vagyok
én“, így bőg a fenevad. És nemcsak hosszúfülüek és rövid szemüek
borúlnak előtte térdre! Óh, nagy lelkek ti, bennetek is dörmögi
sötét hazugságait! Óh kifürkészi a dús szíveket, a melyek örömest
tékozolják magukat!

Igen, titeket is kifürkész, a régi isten legyőzőit! Elfáradtatok
a harcban, s fáradságtok íme az uj bálványt szolgálja!

Hősöket és érdemdúsakat szeretne maga körül az uj bálvány!
Szivesen sütkérezik jó lelkiismeretek verőfényében, – ő, a hideg
szörnyeteg!

Mindeneket meg akar néktek adni, ha ti
imádandjátok, ő, az uj bálvány, im-ígyen vásárolja meg magának a ti
erényetek fényét és büszke szemetek tekintetét.

Horogra akarja keríteni veletek a fölöslegeseket! Igen, pokoli
praktika találtatott itt ki, a halál paripája, isteni tisztelet
cicomájában csörögve!

Valóban, tömeges halál találtatott itt ki, a mely magát életként
dicsőiti: valóban szívszerinti szolgálat ez a halál minden
prédikátorának!

Államnak hívom, a hol mindenek méregivók, jók és gonoszok:
államnak, a hol mindenek elveszejtik magukat,  jók és
gonoszok: államnak, a hol mindenek lassú öngyilkossága „az
élet“-nek hivatik.

Lám, ezek a fölöslegesek! Ellopkodják a föltalálók míveit és a
bölcsek kincsét: miveltségnek hívják lopásukat – és minden
nyavalyává és gonoszszá változik kezükben!

Lám, ezek a fölöslegesek! Mindig nyavalyásak, kihányják epéjüket
és ujságnak nevezik. Elnyeldesik egymást s még megemészteni sem
tudják egymást.

Lám, ezek a fölöslegesek! Gazdagságot szereznek és egyre jobban
szegényednek véle. Hatalmat akarnak és először a hatalom feszítő
vasát: sok pénzt – ezek a nem-tehetősek!

Lám, mint másznak, ezek a gyors majmok! Átmásznak egymáson és
im-ígyen vonszolják egymást iszapba és mélységbe.

Mindnyájan a trónhoz iparkodnak: ez a bogaruk – mintha a
boldogság trónon ülne! Gyakorta iszap ül a trónon – és gyakorta a
trón is iszapon.

Őrülteknek látom valahányát és mászó majmoknak és
túlhevülteknek. Ronda szagát érzem bálványuknak, a hideg
fenevadnak: ronda szagukat érzem valamennyiüknek, ezeknek a
bálványimádóknak.

Én véreim! avagy meg akartok-e fúlni szájuk és éhes vágyaik
gőzében? Még jobb, ha szétzúzzátok az ablakokat és a szabadba
ugortok!

Ugyan térjetek ki a bűzösségnek! Távozzatok a fölöslegesek
bálványimádásától!

Ugyan térjetek ki a bűzösségnek! Távozzatok ezeknek az
emberáldozatoknak gőzéből! 

Még most is szabad a föld nagy lelkeknek. Magoknak-lakók és
párosan lakók számára még sok üres hely van, a melyek körül csöndes
tengerek illata lengedez.

Még most is szabad a nagy lelkeknek a szabad élet.

Valóban, a ki kevéssel bír, annál kevésbbé bíratik: dicsértessék
a szűkös szegénység!

Csak, a hol az állam megszűnik, csak ott kezdődik az ember, a ki
nem fölösleges: ott kezdődik a szükséges ember dala, ez az
egyetlen, pótolhatatlan dallam.

Ott, a hol az állam megszünik, – nosza tekintsetek oda,
én véreim! Nem látjátok, nem látjátok a szivárványt és az
emberfölötti emberhez vezető hidakat?

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A piac legyeiről.

Menekülj barátom, magánosságodba! Látom, hogy elbódultál a nagy
emberek zsibongásától és hogy össze-vissza szurkáltak a hitvány
legyek fullánkjai.

Hozzád méltón tud hallgatni veled erdő és szikla. Légy ujra
olyan, mint a fa, amelyet szeretsz, a terebélyes: némán és
hallgatva-figyelve borúl a tengerre.

A hol a magánosság megszűnik, ott kezdődik a piac; és a hol a
piac kezdődik, ott elkezdődik a nagy színjátszók zsibongása és a
mérges legyek zümmögése is.

A világon a legjobb dolgok sem érnek még semmit, ha nincs
valaki, a ki először játékszínre hozza: nagy embereknek hívja a nép
ezeket a játékmestereket.

Csak kevéssé érti meg a nép a nagyot: azaz a teremtőt. De sok az
érzéke minden játékmester és a nagy dolgok komédiásai iránt.

Az uj értékek feltalálói körül forog a világ; – forgása szemmel
nem látható. Ámde a komédiások körül forog a nép és a hírnév: ez a
„világ folyása.“

Szellemes a komédiás, de szellemében kevés a lelkiismeret.
Mindig csak abban hisz, a mivel a legerősebb hitet ébreszti – a
maga iránti hitet. 

Holnap megint ujat hisz és holnapután megint ujabbat. Érző inai
gyorsan járnak, mint a népé és változékony a szimatja.

Fellökni, – ez néki annyi, mint: bebizonyítani. Elbolondítani, –
ez néki annyi, mint: meggyőzni. És a vért minden ok közt a
legjobbnak tartja.

Az olyan igazságot, a mi csak finom fülekbe csúszik,
hazugságnak, buboréknak hívja. Valóban, csak olyan istenekben hisz,
a kik nagy zajt csapnak a világon! Tele van a piac ünnepélyes
csepűrágókkal – és a nép hivalkodik nagy embereivel! Őket tekinti a
pillanat urainak.

Ámde a pillanat nyomja őket: így hát ők is nyomnak téged. S
tőled is igent vagy nemet akarnak hallani. Oh jaj! te a mellette és
ellene szóló okok közé akarod helyezni székedet?

Ezekre a föltétlenekre és tolongókra ne légy féltékeny. Te, az
igazság barátja! Az igazság még sohasem ment karonfogva
föltétlennel.

Ezeknek a hirtelenkedőknek miatta térj vissza bátorságos
magánosságodba: csak a piacon támadnak reád igen?-nel vagy
nem?-mel.

Lassan tapasztal minden mély kút: soká kell várnia, még
megtudja, mi esék mélységébe.

Távol a piactól és dicsőségtől teljesedik minden nagy dolog:
örök idők óta távol a piactól és dicsőségtől laknak az uj értékek
föltalálói.

Menekülj barátom, magánosságodba: látom, hogy fene-legyek
szurkálták össze-vissza. Menekülj oda, a hol érdes, erős szellő
fújdogál. 

Menekülj, barátom, magánosságodba! Nagyon is közel éltél a kis
emberekhez és a hitványokhoz. Menekülj láthatatlan bosszújok elől!
Színbosszúval telvék ellened. Ne emeld többé karodat ellenök! Se
szerük, se számuk s nem a te osztályrészed, hogy légycsapójuk
legyél.

Se szerük, se számuk ezeknek a kis embereknek és hitványaknak,
pedig esőcsepp és giz-gaz már sok kevély nagy házat döntött
romba.

Te nem vagy kő és máris kivájt a sok csepp. Valamikor még
széttörve és szétrepedve látlak a sok csepptől.

Látom, hogy elkínoztak a fene-legyek, véresre sebeztek száz
helyen; és büszkeséged még csak nem is haragszik.

Vért kivánnak tőled angyali ártatlansággal, vért sóvárognak
vértelen lelkeik, ezért hát szurdosnak angyali ártatlansággal.

De te, mélységes, túlontúl mélyen szenvedsz még apró sebektől
is; s mielőtt meggyógyítnád magad, íme másik mérges féreg mászik át
kezeden. Túlontúl büszkének tudlak, semhogy ezeket a falánkokat
megölnéd. Óvakodj azonban, nehogy végzeteddé váljék minden ádáz
igaztalanságaikat viselned!

Dicséreteikkel is körülzsonganak: tolakodás a dicséretük. Ezzel
csak bőröd és véred közelébe akarnak férkőzni.

Hizelegnek néked, mint valami istennek vagy sátánnak;
pityeregnek előtted mint valami isten vagy sátán előtt. Ne törődj
velök! Hizelgők ők és pityergők s nem egyebek.

Sokszor kedves színben alakoskodnak előtted. De ez vala mindig a
gyávák okossága. Bizony, bizony, okosak a gyávák! 

Sokan agganak rajtad szűk lelkükkel, – aggasztó vagy te nékik
mindenha. Valamin sokat agganak, az mind aggasztóvá válik
szemükben.

Minden erényedért fenyítenek téged. Csak egy dolgot bocsátanak
meg néked tiszta szivből: botlásaidat.

Mivelhogy szelid vagy és igaz lelkü, így szólsz: „nem az ő
bűnök, hogy életük olyan alacsony.“ Ámde az ő szűk lelkük im-ígyen
gondolkozik: „bűn minden magasabbrendű élet“.

És légy bár szelid hozzájuk, mégis úgy érzik, mintha megvetnéd
őket; és jótéteményeidet rejtett kártéteményekkel fizetik vissza.
Szótalan büszkeséged soha sincs innyükre; ujonganak, ha egyszer
elég szerény vagy a hiuságra.

A mit valakin megösmérünk, meg is gyúlasztjuk rajta. Ennek
okáért óvakodj a kis emberektől!

Előtted kicsinyeknek érzik magukat és alacsonyságuk parázsa
láthatatlan bosszúra ízzik bennök.

Avagy nem veszed-e észre, hányszor némulának el, ha hozzájuk
léptél és miként távozék erejük, hasonlatosan a kialvó tűz
füstjéhez? Igen, barátom, a rossz lelkiismeretet jelented
felebarátaidnak; mivelhogy hozzád méltatlanok. Ennek okáért
gyűlölnek téged és szeretnék véredet szívni. Felebarátaid örökkön
fene-legyek leendenek; valami nagy te rajtad, kell, növelje
mérgüket és a légyhez való hasonlatosságukat.

Menekülj, barátom, magánosságodba és oda, a hol érdes, erős
szellő fuvall. Nem a te osztályrészed, hogy légycsapójuk
legyél.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A szeplőtelen tisztaságról.

Szeretem az erdőt. A városokban rosszúl él az ember: ott
túlságosan sok a párzó kedvü.

Nemdenem jobb-e gyilkos kezére kerülni, mint párzó kedvü
asszonyi-állatéra.

S nézzétek ezeket a férfiakat: – szemük elárulja – nem tudnak
jobbat e földön, mint asszonyi állatnál feküdni.

Iszap van lelkük mélyén és jaj, ha iszapjukban még szellem is
lakozik!

Ha legalább állatokúl tökéletesek lennétek!

Ámde az állatoknak ártatlanság a tulajdonsága.

Talán azt javallom néktek, öljétek meg érzékeiteket? Én az
érzékek ártatlanságát javallom néktek.

Szeplőtelen tisztaságot javallok-e néktek? A tisztaság
némelyeknél erény, azonban sokaknál majdnem bűn.

Ezek ugyan megtartóztatják magukat: de a testi kivánság
szuka-kutyája sandán tekintget minden tettükből.

Egészen erényük magaslatáig, egészen belé hideg lelkükbe követi
őket ennek az állatnak békétlensége.

S mily kedvesen koldul a testi kivánság szukája egy kis
lélekért, ha egy kis húst megtagadnak tőle!

Kedvelitek a szomorújátékokat és mindazt, a mi a szivet
megszakasztja? Ám gyanakvó szemem a szukát keresi. 

Szerfölött kegyetlen a szemetek és kéjre vágyva keres
szenvedőket. Hátha csak kéjetek alakoskodik az együtt-szenvedés
mezében.

Ezt a hasonlatot is mondom néktek: sokan, a kik ördögüket
akarták kiüzni, ezenközben maguk is disznók lettek.

Ha kinek a maga-megtartóztatása nehezére esik, annak nem
ajánlatos az: nehogy a pokolba vezessen, azaz a lélek iszapjára és
párzó kedvére. Avagy szennyes dolgokról beszélek? Ezt nem tartom a
legrosszabbnak.

A megismerő nem akkor húzódozik a víztől, ha az igazság
szennyes, hanem ha sekély.

Bizony, bizony, vannak, kik fenékig tiszták: szelidebb lelküek,
szívesebben s gyakrabban nevetnek, mint ti.

Ők a szeplőtelen tisztaságon is nevetnek és kérdezik: „Mi a
szeplőtelen tisztaság!?“

Nemdenem balgaság a szeplőtelen tisztaság? Ámde ez a balgaság
maga jött hozzánk, nem mi jöttünk ő hozzá.

Mi szívünk hajlékát ajánlók föl ennek a vendégnek: íme nálunk
lakik, – maradjon, valamíg jól esik néki!“

Im-ígyen szóla Zarathusra.

* * *



A barátról.

„Kelleténél egygyel mindig több van körülöttem“ – im-ígyen
gondolkozik a remete. „Mindig csak egyszer egy, ez elvégre kettőt
tészen!“

„Én“ és „engem“ mindig túlon-túl szapora beszédüek; miként
lehetne kitartani, ha nem volna barátunk.

Mindig harmadmagával van a remete, ha egy barátja vagyon; ez a
harmadik a parafa, a mely meggátolja, hogy a két másik beszélgetése
ne sülyedjen a mélybe.

Óh, módfölött sok mélység fenyeget minden remetét. Ezért
vágyódik olyan nagyon barátra és magasságra.

Másokba vetett hitünk elárulja, mi részt hiszünk magunkban.
Barát után vágyódásunk a mi árulónk.

Gyakorta meg csak az írigységet akarjuk átugorni a szeretettel.
És gyakorta támadunk és ellenséget szerezünk, elrejtendők, hogy
megtámadhatók vagyunk.

„Légy legalább ellenségem“ – így szól az igazi tisztelet, a mely
nem mer barátságot kérni.

Barátot akarsz? Akkor háborút is akarj viselni érette: s hogy
háborút viselhess, tudnod kell ellenségnek is lenned.

Barátodban még tisztelned kell az ellenséget is. Avagy egészen
hozzáléphetsz-e barátodhoz, a nélkül, hogy átlépnéd?


Barátod legyen legjobb ellenséged. Legközelebb légy hozzá
szíveddel, ha ellene tusakodol.

Nem akarsz barátod előtt leplet viselni? Megtiszteled azzal,
hogy úgy adod magad néki, a milyen vagy? De hisz ezért pokolba
kiván téged!

A ki nem leplezkedik, megbotránkoztat: lám, nagy okotok van a
meztelenségtől félnetek! Persze, ha istenek volnátok, akkor
szégyelnétek köntöstöket!

Nincs cicomád barátodhoz elég méltó: mert kell, hogy neki
nyílvessző légy, az emberfölötti ember felé sóvárgó.

Nézted-e már valaha barátodat, ha aludt, megtudandó, minő az
ábrázata? Mert mi más különben barátod ábrázata? A magad ábrázata,
érdes és tökéletlen tükörtől visszaadva.

Láttad-e már valaha barátodat aludni? Avagy nem ijedtél-e meg,
hogy barátodnak ilyen az ábrázatja? Óh, barátom, az ember olyas
valami, aminek fölébe kell kerülni!

A kitalálás és a hallgatás mestere legyen a barát: nem kell
mindent látni akarnod. Álmod árulja el, mit teszen barátod
ébren.

Részvéted kitalálás legyen: a végre, hogy megtudd, vajjon
barátodnak kell-e részvét? Lehet, hogy a száraz szemet és az
örökkévalóság tekintetét szereti rajtad.

Barátoddal való részvéted rejtőzzék kemény héjba, törj ki rajta
egy fogat. Igy lesz vele-szenvedésed finom és édes.

Tiszta levegő, magánosság, kenyér, orvosság vagy-e barátodnak?
Némely ember a maga béklyóit sem tudja magáról leváltani és mégis
barátja megváltója lészen. 

Rabszolga vagy? Úgy nem lehetsz barát. Zsarnok vagy? Úgy nem
lehetnek barátaid. Túlontúl soká rejtőzék rabszolga és zsarnok az
asszonyi állatban. Ennek okáért az asszonyi állat még képtelen a
barátságra: csak szerelmet ismer.

Az asszonyi állat szerelmében igazságtalanság és vakság lakozik
minden iránt, valamit nem szeret. És még tudó szerelmében is van
mindig megrohanás, villám és sötét éjjel a fényesség mellett.

Az asszonyi állatok még képtelenek a barátságra: macskák még
mindig és azok is maradnak. Avagy legjobb esetben tehenek.

Az asszonyi állat még képtelen a barátságra. Ámde mondjátok meg
nékem, ti férfiak, ki képes ti közületek a barátságra. Óh,
mily szegények vagytok, ti férfiak, és mily fukar lelküek! Amennyit
ti barátotoknak adtok, azt én szivesen adom ellenségemnek s nem
szegényedem ezzel.

Pajtásság van a világon: bár volna barátság!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az ezeregy célról.

Sok országot látott vala Zarathustra és sok népet: im-ígyen sok
sok nép „jó“-ját és „gonosz“-át fedezte föl. S nem talált vala
Zarathusra nagyobb hatalmat a földön, mint a jót és gonoszt.

Nem élhetne nép, a mely nem értékelne, ha pedig fönn akar
maradni, nem szabad úgy értékelnie, ahogy a szomszéd.

Sok, a mit ez a nép jónak hivott, más nép szemében gúny és
gyalázat vala: így tapasztaltam. Sokat találtam itt gonosz
nevezettel bélyegezve, ott meg bíbor díszszel cicomázva.

Sohasem értette meg a szomszéd a szomszédot: lelke mindig
csodálkozott szomszédja őrültségén és gonoszságán.

A javak táblája függ minden nép fölött. Ime, az a győzelmek
táblája, íme, az a hatalom akaratának szózata.

Dicséretes a népnek az, a mit nehéznek tart; a mi
elengedhetetlen és nehéz, azt jónak nevezi, s a mi végső szükségből
szabadít, a ritka, a legnehezebb, – azt szentnek magasztalja.

A minek uralmát, győzelmét, ragyogását köszöni, szomszédjának
borzalmára és írigységére: az neki magas, első, a mérték-érték,
minden dolog értelme.

Valóban, én véreim, ha egyszer megösmeréd egy nép szükségeit és
egét és szomszédját: úgy eltalálod maga-lebirása  törvényét
és hogy miért hág ezen a lajtorján reménységei felé.

„Légy mindig első s magaskodj ki mindig a többiek fölött:
féltő-írigy lelked ne szeressen mást, mint a barátot“ – ez az ige
megreszketteté a görög ember lelkét: s ezzel követé nagysága
ösvényét.

„Mondj igazat s bánj derekasan íjjal-nyíllal“ ezt tartotta
kedvesnek is, nehéznek is az a név, a melytől nevem ered, – az a
név, a mely nekem kedves is, nehéz is.

„Tisztelt apádat és anyádat, s testestől-lelkestől légy
kedvökre“: a legyőzésnek ezt a tábláját függeszté egy másik nép
maga fölé és hatalmassá és örökké lőn vele.

„Légy hű a hűség kedvéért, vess becsületet és vért gonosz és
veszedelmes dolgok kockájára is“: magát így tanítva győzé le magát
ismét egy másik nép, s igy legyőzve lőn méhe áldott és nagy
reménységekkel terhes.

Bizony, bizony, az emberek önmaguk adták maguknak minden
„jó“-jukat és „gonosz“-ukat. Bizony, bizony, nem kapták azt, nem
találták, nem esett az közéjük felülről, mint mennyei szózat.

Csak az ember tőn értékeket a dolgokba, hogy magát fentarthassa,
– csak ő teremte értelmet a dolgoknak, emberi értelmet! Ennek
okáért hívja magát „ember“-nek, vagyis: az értékelőnek.

Értékelni annyi, mint teremteni: halljátok, ti teremtők!
Értékelni: ez minden értékelt dolog értéke és klenódiuma.

Csak az értékelés adja meg az értéket: és értékelés nélkül a lét
diója üres héj volna. Halljátok, ti teremtők!

Az értékek változása – ez a teremtők változása. Mindig
megsemmisít, a kinek sorsa, hogy teremtő legyen. 

Először népek valának a teremtők s csak később egyének; valóban
az egyén maga is a legifjabb teremtmény.

A népek egykoron a „jó“ tábláját függeszték maguk fölé.
Uralkodni akaró szeretet és engedelmeskedni akaró szeretet
teremtének maguknak ílyen táblákat.

Régebbi a csorda szeretete, mint az „én“ szeretete: s valamíg a
jó lelkiösméret a csordánál vagyon, csak a rossz lelkiösméret
mondja: „én“.

Valóban, a ravasz „én“, a szeretetlen, a mely a maga hasznát
keresi sokak hasznában: ez nem szüli a csordát, hanem megöli.

Szerető lelkek valának mindig és teremtők, a kik a jót, gonoszat
teremték. A szeretet tüze izzik minden virtusuk nevében és a harag
tüze.

Sok országot látott vala Zarathusra és sok népet: nem talált
vala Zarathustra nagyobb hatalmat a földön, mint a szerető lelkek
míveit: „jó“ és „gonosz“ a nevük.

Valóban, szörnyeteg a hatalma ennek a dicséretnek és
korholásnak. Mondjátok, én véreim, ki fékezi meg őt nékem?
Mondjátok, én véreim, ki vet pányvát a fenevadnak ezer nyakába?

Ezer cél volt eleddig, mivelhogy a népek ezeren valának. Csak az
ezer nyak pányvája hiányzik még, hiányzik az Egy Cél. Az
emberiségnek még nincs célja.

De mondjátok hát, én vérem: ha az emberiségnek még nincs célja,
él-e már ő – maga is?

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A felebaráti szeretetről.

Tolongtok felebarátotok körül s ezt a cselekedetet szép
szavakkal jelölitek. De én mondom néktek: a ti felebaráti
szeretetetek csak a magatokhoz való rossz szeretetetek.

A felebaráthoz menekültök önmagatok elől s szeretnétek ezt
erénynyé tenni: ám én átlátom a ti önzetlenségteket.

A „Te“ öregebb, mint az „Én“; a „Te“ már szentté avattatott, de
még nem az „Én“: ennélfogva felebarátjához tolong az ember.

Vajjon a közel-való felebarát szeretetét javallom-e néktek?
Sokkal szivesebben javallom néktek a közel-való felebarát kerülését
és a legtávolabbi szeretetét!

A közel-való felebarát szereteténél magasabbrendü a legtávolabbi
és jövendő szeretete; s az ember szereteténél magasabbrendü előttem
a dolgok és délibábok szeretete.

Ez a délibáb, mely előtted szállong, én vérem, szebb mint te;
miért nem adod néki húsod és csontjaid?

Átalljátok és nem szeretetitek magatokat eléggé: ezért a
felebarátot akarjátok szeretetre csábítani és tévedésével akartok
aranyozkodni. 

Bár csak átallnátok mindenféle felebarátot és szomszédjait;
akkor magatokból teremtenétek barátot és túlbuzgó szívét.

Tanut hívtok, ha magatokról jót akartok mondani; és ha
rácsábítottátok, hogy jót gondoljon rólatok, magatok is jót
gondoltok magatokról.

Nemcsak az hazudik, a ki legjobb tudása ellenére beszél. És így
beszéltek ti magatokról társaságban és magatokkal elámítjátok a
szomszédot.

Im-ígyen szól a bolond: „az emberekkel való közlekedés elrontja
a jellemet, különösen, ha valakinek nincs“.

Az egyik azért megy a felebarátjához, mert magát keresi, a másik
azért, mert szeretné magát elveszejteni. A magatokhoz való hitvány
szeretetek teszi számotokra a magánosságot fogsággá.

A távolabbiak rovására megy az, hogy közel-való felebarátotokat
szeretitek; és ha már öten vagytok együtt, egy hatodiknak mindig
meg kell halnia.

Ünnepségteiket sem szeretem; fölös számú komédiást találék ott
és gyakorta a nézők is komédiás-módra viselkedének.

Nem a felebarátot hirdetem néktek, hanem a barátot. A barát
légyen néktek a föld ünnepe és az emberfölötti ember sejtése.

Hirdetem néktek a barátot és kicsorduló szívét. Ámde értened
kell hozzá, hogy spongya légy, ha kicsorduló szívektől akarsz
szerettetni.

Hirdetem néktek a barátot, a kiben készen áll a világ, a jónak
csészéje – a teremtő barátot, a kinek mindig kész világa van
elajándékozni valója. 

S valamiképen őt mint gyűrűt szétgördíté a világ, épúgy ujra
összegördíté gyűrűkbe, mint a jónak létesülését a gonoszból, mint a
célok létesülését a véletlenből.

A jövő és a legtávolabbi légyen mád oka: barátodban szeressed az
emberfölötti embert, mint okodat.

Én vérem, a közel-való felebarát szeretetét nem javallom néktek:
javallom néktek a legtávolabbi szeretetét.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A teremtő lélek útjáról.

Akarsz-e, én vérem, a magánosságba menni? Akarod-e a magadhoz
vezető utat keresni? Habozz még egy kevéssé és hallgass engem:

„A ki keres, az maga is könnyen elvész. Minden magánosság bűn“:
így szól a csorda. S te már régóta a csordához tartozol.

A csorda szava még te benned is hangozni fog. És ha mondod: „az
én lelkiösméretem már nem a tiétek“, panasz és fájdalom lészen
az.

Lám, még ezt a fájdalmat is a közös lelkiösméret szülte: és
ennek a lelkiösméretnek utolsó pislogása izzik még búbánatotokban.
De te kész vagy búbánatod utját járni, a mely nem egyéb, mint a
magadhoz vezető út? Mutasd meg hát nékem, hogy járni van jogod és
erőd!

Avagy uj erő és uj jog vagy? Első mozgás? Önmagából gördülő
kerék? Vajjon bírsz-e még csillagokat is kényszeríteni, hogy
körülötted forogjanak.

Óh, annyian szomjuhozzák a magasság kéjét! Annyi a nagyralátók
görcse! Mutasd meg nékem, hogy nem vagy a kéjt szomjazók és
nagyralátók közül való!

Óh, annyi a nagy gondolat, a mi csak azt teszi, a mit a fujtató:
fölfú és üresebbé tészen. 

Szabadnak hívod magad? Vezérlő gondolatodat akarom hallani s nem
azt, hogy járomból menekedtél ki.

Olyan vagy-e, a kinek szabad volt járomból kimenekülni?
Sokan vannak, a kik utolsó értéküket vetették el, ha
szolgáló-készségüket elvetették!

Hogy mitől vagy szabad? Mit törődik ezzel Zarathustra! De szemed
világosan hirdesse nékem: mi végre vagy szabad?

Meg tudod-e magadnak adni a te „gonosz“-odat és a te „jó“-dat,
tudod-e akaratodat magad fölé szegezni törvényül? Tudsz-e magad
bírája lenni és törvényed bosszúlója?

Borzasztó az egyedüllét a magad törvényének birájával és
bosszúlójával. Ezenképen dobatik ki egy csillag az űrbe és az
egyedüllét fagyos lehelletébe.

Ma még a vakok miatt szenvedsz. Te Egy: ma még ép a bátorságod
és épek a reménységeid. Valamikor azonban magánosságod majd
kimerít, valamikor büszkeséged majd meggörbül és bátorságod fogat
fog csikorgatni. Valamikor jajongani fogsz: „egyedül vagyok!“

Valamikor magas tulajdonságaidat nem látod majd többé,
alacsonyságuk pedig egészen megközelít téged; még fenséged is
megreszkettet majd, miként egy kisértet. Kiáltani fogod: „minden
hamis.“

Vannak érzelmek, a mik a magános életére törnek; mert ha ez nem
sikerűl nékik, magoknak kell meghalniok! De vajjon tudsz-e te
gyilkos lenni?

Ösméred-e már, én vérem, ezt a szót: „megvetés.“ És annak a
kinját, hogy igazságosnak kell lenned olyanok iránt, a kik téged
megvetnek? 

Sokakat kényszerítsz, hogy megváltoztassák rólad való
ismeretüket; ezt mélyen róvásodra rójják. Közel jöttél hozzájuk és
mégis odébbmenél, ezt nem felejtik néked sohasem.

Te túlmégy rajtuk: ámde mennél magasabbra hágsz, annál kisebbnek
lát az irígység szeme. Legjobban gyülölik azonban a szárnyalót.

Hogyan lehetnétek irántam igazságosak! – így kell szólnod – én
igaztalanságtokat választom jussomúl.

Igaztalanságot és sarat dobnak ők a magános után: ámde, én
vérem, ha csillag akarsz lenni, azért nem szabad nékik
haloványabban világítanod! És óvakodj a jóktól és igazaktól!
Szíves-örömest feszítik keresztre azokat, a kik maguk találják fel
erényeiket – gyűlölik ők a magánost.

Óvakodj a szent együgyüségtől is! Mi sem szent neki, a mi nem
együgyü; úgyszintén szeret játszani a tűzzel – a máglya
tüzével.

Óvakodj szereteted rohamaitól is. Túlhamar nyujt kezet a magános
annak, ki utjába vetődik.

Olyik embernek nem szabad kezed adnod, csak öklöd: s akarom,
hogy öklödnek karma is legyen.

Ámde a legrosszabb ellenség, a kivel találkozhatsz, mindig
önmagad lész; magadra leselkedve barlangban és erdőben.

Magános, az önmagadhoz vezető utat járod! S önmagad mellett
vezet utad és hét ördögöd mellett.

Eretnek lész magadnak, bűbájos, jós, bolond, kételkedő,
szentségtörő és gonosztévő.

Kell, hogy magad égesd el magad tulajdon lángodban: hogyan
akarsz ujjá születni, ha nem levél előbb hamu! 

Magános, te a teremtő utját járod: istent akarsz magadnak
teremteni hét ördögödből!

Magános, te a szerető utját járod: önmagadat szereted és ezért
veted meg magad, miként csak szeretők tudnak megvetni.

Teremteni akar a szerető, mivelhogy megvet! Mit tud az
szeretetről, a kinek nem kellett épen azt megvetnie, amit
szeretett!

Szereteteddel menj magánosságodba és teremtéseddel, én vérem; s
csak későn fog utánad sántikálni az igazság.

Az én könnyeimmel menj magánosságodba, én vérem. Szeretem
azt, a ki magamagán túl akar teremteni és így megyen
tönkre.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az öreg anyókáról és a fiatal nőről.

„Mit lopózkodol olyan félénken az esti szürkeségben,
Zarathustra? S mit rejtegetsz olyan nagy-vigyázva köpönyeged
alatt?

Vajjon ajándék-kincset, avagy gyermeket, mit néked szültek?
Avagy most magad is a tolvajok ösvényét járod, te, a Gonosz
barátja?

Bizony, bizony, én vérem! – mondá Zarathustra – kincs adatott
nékem: egy kis igazság az, a mit hordozok. De ficánkoló, mint a kis
gyermek; s ha száját fogom, annál hangosabban kiabál.

Midőn ma magamban menék utánna, az órában, hogy a nap
lehanyatlik, öreg anyóka vetődék elém és im-ígyen szóla
lelkemhez:

„Sokat szóla Zarathustra, hozzánk, nőkhöz is, ámde még sohasem
szóla nékünk a nőről.

Én pedig felelém néki: „A nőről csak férfiaknak beszéljünk.“

„De beszélj róla nékem is“ viszonzá; „elég vén vagyok, mindjárt
elfelejtem.“

És én hajlék az agg anyóka szavára és im-ígyen szólék:


A nő minden ize találós mese s rajta mindennek egy a megfejtése:
ennek neve „terhesség.“

A férfi a nőnek csak eszköz: a cél mindenha a gyermek. De mi a
nő a férfinek?

Kettőt akar az igazi férfi: veszélyt és játékot. Ezért akarja a
nőt, mint a legveszedelmesebb játékot.

A férfi neveltessék a háborura, s a nő a harcos üdülésre: minden
egyéb balgaság.

Méz-édes gyümölcs, ez nem kell a harcosnak. Ezért kell neki az
asszonyi állat; még a legédesebbjük is keserű.

A férfinál jobban tud a gyermekekhez a nő, de a férfi
gyermekesebb, mint a nő.

Az igazi férfi gyermeket rejt magában: ez játszani akar. Nosza,
némberek, fedezzétek föl hát a gyermeket a férfiben!

Játékszer legyen a nő, tiszta és finom, hasonlatos a drágakőhöz,
beragyogva egy világ fényétől, a mi még nincs itt.

Csillagfény ragyogjon szerelmetekben!

Reménységetek szava legyen: „hadd szüljem az emberfölötti
embert!“

Szerelmetekben legyen vitézség! Szerelmetekkel menjetek neki
annak, aki félelmet gerjeszt bennetek.

Szerelmetekben legyen becsület! Különben keveset ért az asszonyi
állat a becsülethez. De az légyen becsületetek, hogy mindig jobban
szeressetek, mint a hogy titeket szeretnek és sohse legyetek
másodikok.

A férfi félje az asszonyt, ha az szeret: akkor meghoz minden
áldozatot s minden más dolog értéktelen ő előtte.

A férfi félje az asszonyt, ha az gyülöl: mert a férfi lelke
fenekén csak rossz, de az asszonyi állat gonosz. 

Kit gyűlöl a nő leginkább? – Im-ígyen szóla a vas a
mágneshez:

„Téged gyűlöllek leginkább, mivelhogy vonzol, de nem vagy elég
erős, hogy egészen magadhoz ragadj.“ A férfi boldogsága: „én
akarok.“ A nő boldogsága: „ő akar.“ „Ime, ebben a
pillanatban lőn tökéletessé a világ“ – ezenképen gondolkozik minden
nő ha teljes szerelemből engedelmeskedik.

És engedelmeskednie kell a nőnek és mélységet találnia
felszinéhez. Felszín a nő kedélye, mozgalmas, viharos réteg sekély
vizek fölött.

Ám a férfi kedélye mélységes folyam, a mely földalatti
barlangokban zúg: a nő érzi erejét, de esze nem fogja föl azt.

Ekkor így válaszola nékem a vén anyóka: „Sok kedveset monda
Zarathustra s kiváltkép azoknak, a kik elég fiatalok hozzá.

Furcsa dolog; Zarathustra csak kevéssé ismeri a nőt, s mégis
igaza van felőle! Nemdenem azért van ez, mivelhogy a nőnél nincs
lehetetlen. És most fogadd köszönetem: apróka igazságom! Hisz elég
vén vagyok hozzá.

Burkold be és fogd be a száját; különben nagyon fennen ordít, ez
az apróka igazság.“

„Ó asszony, add nékem kicsiny igazságodat!“ – mondám én.

És im-ígyen szóla az öreg anyó:

„Asszonyi állathoz mégy? Ne felejtsd el az ostort.“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A mérges kigyó marásáról.

Történt, hogy Zarathustra elaludt egy fügefa alatt, mivelhogy
meleg vala; és kezével takarta szemét. Akkor mérges kigyó csúszott
hozzá és nyakába harapott, úgy hogy Zarathustra fájdalmában
fölordított. Midőn kezét levette vala szeméről, ránézett a kigyóra:
akkor az megismerte Zarathustra szemét, ügyetlenül kigyózék és el
akart suhanni. „Várj csak“ – mondá Zarathustra – „még nem fogadád
köszönetem! Te idejében költöttél föl, utam még hosszú!“ „Utad még
rövid“ – mondá a kigyó szomorún; „mérgem öl.“ Zarathustra mosolyga:
„Vajjon halt-e meg valaha sárkány kigyóméregtől?“ mondá. „De vedd
vissza mérged! Nem vagy eléggé gazdag, hogy nékem ajándékozhasd!“
Ekkor a kigyó ujból nyaka körül tekerődzék és nyaldosá sebét.

Mikor Zarathustra egyszer ezt tanítványainak elbeszélte,
kérdezék: És mi a tanulsága ennek a történetnek, óh Zarathustra?“
Zarathustra im-ígyen válaszola: Az erkölcs megsemmisítőjének hivnak
a jók és igazak: történetem erkölcstelen.

Ellenségetek lévén, ne fizessetek néki jóval a rosszért:
mivelhogy ez megszégyenítené. Hanem bizonyítsátok be néki, hogy
valami jót tőn veletek. 

S inkább haragudjatok, semhogy megszégyenítsetek. És ha
káromolnak benneteket, nem tetszik nékem, ha áldani akartok érette.
Inkább káromkodjatok ti is egy keveset!

És ha nagy igazságtalanság esett rajtatok, tetézzétek öt
kicsivel! Csúf látvány az, a kit csak az igazságtalanság nyom!

Tudtátok-e már? Megosztott igazságtalanság fél igazság. És az
vegye az igazságtalanságot magára, a ki hordani tudja!

Egy kis bosszú emberségesebb, mint semilyen bosszú. És ha a
büntetés nem egyszersmind sorsa és tisztessége a a törvénytörőnek,
akkor büntetéstek sem kell nékem.

Előkelőbb, ha nem adsz magadnak igazat, semmint ha igazságot
kapsz, kiváltképen, ha igazad vagyon. Csak elég gazdag légy
hozzá.

Nem szívelem hideg igazságosságtokat s biráitok tekintetében
mindig a bakót látom és hideg vasát.

Mondjátok, hol találkozik igazságosság, a mely hálás szemű
szeretet?

Rajta, találjátok föl nékem a szeretetet, a mely nemcsak minden
büntetést visel, hanem minden bűnt is!

Rajta, találjátok föl nékem az igazságosságot, a mely mindenkit
fölment, kivéve azt, a ki itél.

Akarjátok még ezt is hallani? Abban, a ki szíve mélyéből
igazságos akar lenni, még a hazugság is emberszeretetté válik.

De miképen akarhatnék szívem mélyéből igazságos lenni! Miképen
adhatom meg mindenkinek a magáét! Legyen nékem ez elég: megadom
mindenkinek a magamét. 

Végezetre, én véreim, óvakodjatok, hogy ne legyetek igaztalanok
egy remetével szemben sem! Miképen feledhetne a remete! Miképen
fizetne vissza!

A remete hasonlatos a mély kúthoz. Könnyű beléje követ dobni; de
ha a fenékre szállt, mondjátok, vajjon ki fogja fölhozni?

Óvakodjatok, hogy remetét ne sértsetek! De ha megtettétek, jó,
ha ráadásul még meg is ölitek!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A gyermekről és a házaséletről.

Van egy kérdésem, egyedül számodra, én vérem: mint a mérő ónt,
úgy vetem ezt a kérdést lelkedbe, hogy megtudjam, milyen mély.

Fiatal vagy, gyermeket és házaséletet kivánsz. Ámde én azt
kérdezem tőled: olyan ember vagy-e, a kinek szabad gyermeket
kivánni?

Vajjon diadalmas, magad lebiró, az érzékek parancsolója,
erényeid ura vagy-e? kérdezlek én.

Avagy kivánságodból csak az állat és a szükség beszél? Avagy az
elhagyatottság? Avagy a magaddal-békétlenség?

Akarom, hogy győzelmed és szabadságod sóvárogja a gyermeket.
Eleven emlékeket építs győzelmednek és felszabadulásodnak.

Építs magadon túl. Ámde előbb kell, hogy magad is építve légy,
egyenesszögü termetre, lélekre.

Ne csak tovább plántáld magad, hanem föllebb! Ehhez
segítsen téged a házasélet kertje!

Magasabb rendű testet teremts, első mozgást, önmagából kigördülő
kereket – teremtőt kell teremtened.

Házasélet: így hívom én azt, a mikor két akarat meg akarja
teremteni az egyet, a ki több mínt azok, a  kik
teremték. Házaséletnek nevezem a felek tiszteletét egymás iránt, a
tiszteletet azok iránt, a kik ilyen akarat akarói.

Ez legyen házasságod értelme és igazságod. Ámde a mit a
szerfölött sokak – ezek a fölöslegesek – házasságnak hívnak – óh,
minek nevezzem azt?

Óh, a léleknek ez a szegénysége kettesben!

Óh, ez a nyomorú kedvtelés kettesben!

Mindezeket házaséletnek hivják, s azt mondják, hogy házasságaik
a menyországban köttetnek.

Nos, nem kell nekem a fölöslegeseknek ez a menyországa! Nem, nem
kellenek nekem ezek a mennyei hálóba bogozott állatok!

Maradjon tőlem távol az az isten is, a ki odabiceg, feloldandó,
a mit nem ő illesztett egybe!

Ne nevessétek az ilyen házasságot. Melyik gyermeknek ne lenne
oka, hogy szülein sirjon!

Ime, ez az ember méltónak tetszett nékem és érettnek a föld
értelmére: ámde a midőn feleségét megláttam, a föld bolondok
házának tetszék nékem.

Bizony, bizony, szeretném, ha a föld görcsöktől rengene, ha egy
szent és egy liba párzanak.

Ez a hős igazság-vadászni indúla s végezetre egy kis, cicomás
hazugságot ejte zsákmányul. Házasságának hívja ezt. Amaz tartózkodó
volt a társaságban és válogatósan válogatott. Ám egykor mindenkorra
elrontá társaságát: házasságának hívja ezt.

Ismét egy másik szolgáló leányt keresett az angyal erényeivel.
Ámde egyszerre egy asszony szolgálója lett és most már csak az
kellene, hogy ettől még angyallá váljék. 

Mostanság minden vevőt óvatosnak látok; mindnyájuknak ravasz a
szemök. Ámde feleségét még a legravaszabb is zsákban vásárolja.

Sok rövid életü bolondság – ez nektek a szerelem. És házasságtok
sok rövid életü bolondságnak vet véget, mert hosszú életü
ostobaság.

Szerelmetek a nőhöz és a nő szerelme a férfihez: óh, vajha lenne
együtt-szenvedés szenvedő és leples istenekkel! De többnyire
megtalálja egymást két állat.

De még legjobb szerelmetek is csak elragadtatott hasonlat és
fájdalmas izzás. Fáklya az, a mely magasabb utakra világítson
néktek.

Egykoron magatokon túl szeressetek. Nosza, tanuljatok meg
előbb szeretni! És ennek okáért kellett szerelmetek keserű kelyhét
meginnotok.

Keserűség vagyon még a legjobb szerelem kelyhében is: im-ígyen
sóvárgást gerjeszt az emberfölötti ember iránt, im-ígyen gerjeszt
szomjúságot benned, a teremtőben!

Szomjúság a teremtőben, nyíl és sóvárgás az emberfölötti ember
felé: mondd, én vérem, vajjon így akarod-e a házasságot?

Szentnek mondom az ilyen akaratot és az ilyen házasságot.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A szabad halálról.

Sokan halnak meg túlon-túl későn és némelyek korán.

Még idegenűl hangzik e tanítás: „halj meg idejében!“

Halj meg idejében: ezt tanítja Zarathustra.

Persze, a ki nem élt idejében, hogyan halhatna meg valaha
idejében? Vajha sohase született volna! – Ezt javallom én a
fölöslegeseknek.

Ámde még a fölöslegesek is fontoskodnak halálukkal, s még a
legüresebb dió is azt akarja, hogy föltörjék.

Fontos dolognak tartják valahányan a halált: ám még nem ünnep a
halál. Még nem tanulták meg az emberek, hogyan kell a legszebb
ünnepet ülni.

A beteljesítő halált mutatom néktek, a mely az élőknek
ösztökéjévé és fogadalmává válik.

Diadalmasan halja halálát a beteljesítő, körülvéve
reménykedőktől és fogadalmat tévőktől.

Olyan halált kellene megtanulni, hogy ne lenne ünnep, a melyben
haldokló ne szentelne esküt az élőknek!

Igy halni a legjobb; a második pedig: harcban meghalni és nagy
lelket tékozolni.

Ámde a harcolónak szintúgy, mint a győztesnek gyűlöletes a ti
vigyorgó haláltok, a mely tolvajként sompolyog elő – és mégis úr
módjára jön. 

Az én halálomat dícsérem néktek, a szabad halált, a mely azért
jön hozzám, mert én akarom.

És mikor fogok akarni? – Kinek célja van és örököse, az a halált
a céljára és örökösére alkalmas időben akarja. És a cél és örökös
iránti tiszteletből nem fog már száraz koszorúkat felakasztani az
élet szentélyében.

Bizony, bizony, nem akarok hasonlítani a kötélverőkhöz:
hosszában húzzák fonalukat és közben maguk mindig hátrább
mennek.

Sok ember ki is öregszik igazságaiból és győzelmeiből: a
fogatlan szájnak nincs már joga miden igazsághoz. S mindenki, a ki
dicsőségre vágyódik, idején bucsúzzék el a tisztelettől és
gyakorolja a nehéz művészetet, hogy idején – távozzék.

Akkor kell felhagyni, ha esznek minket, mikor a legjobban ízlik:
jól tudják ezt, a kik azt akarják, hogy sokáig szeressék őket.

Persze van vackor izű alma, a melynek sorsa akarja, hogy az ősz
utolsó napjáig várjon: és egyszerre ér, sárgul ráncosodik meg.

Némelyiknek szíve öregszik el legelőbb, másnak meg a szelleme.
És némelyek aggastyánok már ifjúságukban: de késő ifjúság sokáig
tart ifjan.

Olyiknak balúl üt ki az élet: fene-féreg rágódik szívébe.
Igyekezzék hát, hogy annál jobban sikerüljön a halála.

Olyik sohasem édesedik meg, más már nyáron rothad. Gyávaság
tartja csak ágán.

Szerfölött sokan élnek és szerfölött sokan csüngenek ágaikon.
Bár jönne vihar lerázni a fáról mindezeket a rothadtakat és
férgeseket. 

Bár jönnének prédikátorai a gyors halálnak! Ezeket
tartanám igazi viharoknak, megrázni az élet fáit. De csak a lassú
halált hallom prédikálni és a békességes türést minden földi dolog
iránt.

Óh, ti békességes türést prédikáltok a földiek iránt? A földiek
azok, a miknek nagyon is sok türelme van veletek, ti káromló
szájúak!

Bizony, bizony: túlontúl korán halt meg az a hebreus, a kit a
lassú halál prédikátorai tisztelnek; és sokaknak végzetévé vált
azóta, hogy túlontúl korán halt meg.

Még csak könnyeket ismert és a hebreus búskomorságát és a jók és
igazak gyűlöletét – ez a hebreus Jézus: ekkor elfogta szivét a
halálvágy.

Bárcsak maradt volna a pusztában és távol a jóktól és igazaktól!
Talán megtanúlt volna élni és a földet szeretni – és nevetni
is!

Higyjétek meg nékem, óh, én véreim! Túlontúl korán hala meg ő:
enmaga visszavonja vala tanítását, ha az én koromig él! Elég nemes
volt ahhoz, hogy visszavonja!

De még nem érett meg. Éretlenűl szeret az ifjú, s éretlenül
gyülöl embert és földet. Kedélye, lelke szárnya még kötve van és
nehéz.

A férfiben azonban több van a gyermekből, mint az ifjúban, és
kevesebb búskomorság: jobban ért halni, élni.

Szabadon eltökélt a halálra és szabad a halálban, szent „nem“-et
mondó, ha már nincs ideje az „igen“-nek! Ezenképen ért halni,
élni.

Hogy halástok ne légyen káromlása embernek, földnek, óh barátim:
ezt kérem lelketek mézétől.

Halástokban izzék még lelketek és erényetek, hasonlatosan
 az esthajnal földre boruló pirosságához:
vagy különben balul ütött ki meghalástok.

Ilyeténkép akarok magam is meghalni, hogy ti, barátim, a
kedvemért jobban szeressétek a földet; és földdé akarok ismét
válni, hogy abban légyen nyugodalmam, a mi szűlt.

Valóban, Zarathustrának volt célja, eldobta lapdáját: íme,
barátim, ti öröklétek célomat, néktek dobom aranyos lapdámat.

Mindennél jobban szeretem látni, barátim, hogy az aranyos lapdát
dobjátok! Igy hát engedek még magamnak egy kevés időt a földön:
engedelmetek kérem érte!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az ajándékozó erényről.

1.

Mikoron Zarathustra bucsút vőn a várostól, mely szívének kedves
vala és a mely „tarka tehén“-nek nevezteték – sokan követték, a kik
tanítványainak mondák magukat és kikisérték őt. Igy érének egy
keresztúthoz: akkor Zarathustra megmondá nékik, hogy immár egyedül
szeretne menni, mivelhogy az egyedül-járás barátja vala.
Tanítványai pedig bucsúajándékul botot adának néki, a melynek
aranyos fogóján kigyó tekerőzék a nap körül. Zarathustra örvende a
botnak és rátámaszkodék; majd im-ígyen szóla tanítványaihoz:

Mondjátok csak: hogyan lőn az arany a legmagasabb értékü?
Nemdenem azért, mivelhogy nem közönséges és nem hasznos és ragyogó
és szelíd fényü: mindig ajándékozza magát?

Csak mint a legmagasabb erény képmása lőn legmagasabb értékü az
arany. Aranyosan ragyog az ajándékozó tekintete. Aranyos fény köt
békét hold és a nap között. Nem közönséges a legmagasabb erény és
nem hasznos, ragyogó és szelíd fényü: az ajándékozó erény a
legmagasabb erény.

Valóban belétek látok, tanítványaim: hozzám hasonlatosan
 az ajándékozó erényre törekedtek. Avagy
mi közetek volna macskákhoz és farkasokhoz?

Azt szomjuhozzátok, hogy magatok legyetek áldozatok és
ajándokok: és ennek okáért szomjuhozzátok, hogy minden kincset
lelketekbe halmozzatok.

Olthatatlanúl szomjuhoz lelketek kincseket és klenódiumokat,
mivelhogy olthatatlanúl szomjuhozza az ajándékozást.

Mindeneket magatokhoz és magatokba kényszerítetetek, hogy a ti
forrástokból áramoljanak vissza mint szeretetetek adományai.

Valóban, minden érték rablójává kell válnia az ilyen ajándékozó
szeretetnek; de üdvözlöm és üdvözítőnek mondom ezt a
vágyakozást.

Van más vágyakozás, egy ágról-szakadt, éhező, a mely mindig
lopni akar, a betegek amaz önzése, a beteg önzés.

A tolvaj szemével tekint minden ragyogóra, az éhség kínjával
méri azt, a kinek bőven van ennie, s mindig az ajándékozó asztala
körül somfordál.

Betegség beszél az ilyen éhségből és láthatatlan elfajzás;
nyomorú testből beszél az önzésnek ez a tolvaj éhsége.

Mondjátok, én vérem: mi rossz nékünk és legrosszabb? Nemdenem ez
az elfajzás? – És elfajzást keresünk, valahol az ajándékozó
lélek hiányzik.

Fölfelé megy az útunk, a fajtól át a felsőbbrendű fajhoz. De
borzalom nékünk az elfajuló lélek, a melyik így szól: mindent
magamnak.

Fölfelé szárnyal a mi lelkünk: im-ígyen hasonlata 
testünknek, egy fölemeltetés hasonlata. Az ilyen fölemeltetések
hasonlatai az erények nevei.

Im-ígyen megy át a test a történeten, mint létesülő és harcoló.
És a lélek – mije néki? – harcainak és diadalainak hirnöke,
bajtársa és visszhangja.

Hasonlat a jó és gonosz minden neve: egyik sem mond ki mindent,
valamennyi csak intelem. Balga, a ki tudást kiván tőlük!

Figyeljetek, én véreim, minden órára, valamikor lelketek
hasonlatokban akar beszélni: mert ez erényetek forrása.

Testetek ekkor fölemelkedék és föltámada; gyönyörével elragadja
a lelket, hogy teremtővé válik és becsül és szeret és mindenekkel
jót tészen.

Ha szívetek megtelik és szélesre áradva hömpölyög, hasonlatosan
a folyamhoz, áldás és veszedelem a mellette lakozóknak: ez a
forrása erényeteknek.

Ha fölemelkedtek dicséret és korholás fölé és akaratotok úgy
akar parancsolni mindeneknek, valamiképen a szerető lélek akarata:
ez a forrása erényeteknek.

Ha a kellemeset megvetítek és a puha ágyat és nem tudtok
magatoknak a puha dolgoktól elég távolra ágyazni: ez a forrása
erényeteknek.

Ha egyetlen akarat akarói vagytok és minden szükségnek ez a
kénye nektek kénytelenség: ez a forrása erényeteknek.

Valóban, új jó és gonosz ez! Valóban mély zúgás, új forrás
hangja!

Hatalom az, ez az új erény; vezérlő gondolat és körülötte bölcs
lélek: aranyos nap és körülötte a megismerés kigyója.

* * *



2.

Zarathustra itt egy kevéssé elhallgatván, szeretettel nézett
tanítványaira. Annakutána im-ígyen folytatá beszédét, – és hangja
elváltozék:

Maradjatok hívek a földhöz, én véreim, erényetek
hatalmával! Ajándékozó szeretetetek és megismeréstek szolgálja a
föld értelmét! Im-ígyen fohászkodom ti hozzátok.

Ne engedjétek, hogy azok elröpüljenek a földiektől s
szárnyaikkal örök falakba csapdossanak! Óh, mindig oly számos vala
az elröpült erény!

Hozzám hasonlatosan, vezessétek az elröpült erényt vissza a
földre – igen, vissza a testhez és élethez: hogy megadja a földnek
értelmét, emberi értelmét!

Százszor röpült el és tévedett eddigelé az elme, valamiképen az
erény. Óh, testünkben még mindig bennlakozik mindez a sok agyrém és
tévedés: testté és akarattá lőn benne.

Százszor próbálkozott és téveszté az utat eddigelé az elme,
valamiképen az erény. Igen, próbatét vala az ember. Óh, sok
tudatlanság és balhit lőn bennük testté!

Az évezredeknek nemcsak értelme – őrülete is ki-ki tör rajtunk.
Veszedelmes dolog örökölni.

Még lépésről-lépésre harcolunk a vakeset-óriással, és az egész
emberiségen eladdig az esztelenség, ész-nélküliség uralkodék.

Elmétek és erényetek szolgálja a föld értelmét, én véreim: és
kezetek által helyeztessék ujonnan mindenek értéke! Ennek okáért
legyetek vitézlők! Ennek okáért legyetek teremtők! 

Tudással tisztúl a test; tudással próbálkozva magasztosúl; a
megismerő minden ösztöne szentté avatódik; az emelkedett lelke
vidor lészen.

Orvos, segíts magadon: akkor még betegeden is segítsz. Az légyen
legjobb segítsége, hogy szeme lássa azt, aki önmagát
meggyógyítja.

Ezer ösvény van még járatlan, ezer egészség és rejtett szigete
az életnek. Kimeríttetlen, fölfedezetlen még mindig az ember és az
emberi föld.

Vigyázzatok és figyeljetek, ti magánosok! A jövő felől szelek
jőnek titkos szárnycsapással és a fínom fülekhez jó üzenet
megyen.

Ti, a ma magánosai, ti, kik kiváltok, egykoron egy nép
leendetek: belőletek, kik magatokat választátok ki, támadand a
választott nép és belőle ez emberfölötti ember.

Valóban, a gyógyulás helye leend még a föld! És immár uj illat
környékezi, üdvöt hozó, – és uj reménység!

* * *

Mikoron Zarathustra e szókat mondotta vala, elnémult, mint
valaki, aki még nem ejtette ki utolsó szavát; sokáig forgatá botját
kezében, habozva. Végezetre im-ígyen szól vala és hangja
elváltozék:

Immár egyedül indulok el, tanítványaim! Most ti is távoztok és
egyedül! Igy akarom.

Bizony, bizony, tanácslom néktek: távozzatok tőlem és
védekezzetek Zarathustra ellen! És még jobb, ha szégyenlitek!
Lehet, hogy megcsalt benneteket. 

Kell, hogy a megismerés embere necsak ellenségeit tudja
szeretni, hanem barátait is tudja gyülölni.

Hitvány hála az tanítónkkal szemben, ha örökké csak tanítványok
maradunk. És miért nem akarjátok koszorúmat megtépdesni?

Tiszteltek engem; de mi lészen, ha tiszteletetek egy szép napon
megdől? Vigyázzatok, nehogy faragott kép üssön agyon titeket!

Úgy mondjátok: hisztek Zarathustrában? De ki bánja Zarathustrát!
Ti hívőim vagytok, de ki bánja az összes hívőket!

Ti még nem kerestétek magatokat: ekkor megtaláltatok engem. Igy
cselekszik minden hívő; s ezért van minden hitnek olyan kevés
értéke.

Ime parancsolom néktek: veszítsetek el engem és találjátok meg
magatokat és csak, ha mind megtagadtatok vala engem, csak akkor
térek vissza hozzátok.

Bizony, bizony, én véreim, az időben más szemekkel keresem
elveszett bárányaimat; más szeretettel szeretlek majd titeket.

És valamikor még kell, hogy barátaim legyetek és egy
remény gyermekei: az időben harmadszor fogok nálatok lenni, hogy
véletek üljem meg a nagy délnek ünnepét.

És a nagy dél az lészen, midőn az ember pályája delelőjén áll
állat és emberfölötti ember között és alkonyat felé vezető útját
mint legfelső reménységét ünnepli: mivelhogy ez az ut uj hajnalra
vezet.

Akkoron a lemenő maga áldandja önmagát, hogy ő
átmenő; és megismerésének napja delelőn áll majd.


„Meghalt minden isten: íme azt akarjuk, hogy az emberfölötti
ember éljen“ – ez legyen egykoron a nagy délben végső
akaratunk!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *









Im-ígyen szóla Zarathustra.

Második rész.


„– és csak, ha mind megtagadtatok vala engem, csak akkor térek
vissza hozzátok.

Bizony, bizony, én véreim, az időben más szemmel keresem
elveszett bárányaimat; más szeretettel szeretlek majd titeket.“

Zarathustra,

az ajándékozó erényről. (I. 104. l.)







A tükröt hordó gyermek.

Ezek után Zarathustra visszatért a hegybe és barlangja
magánosságába és félrevonult az emberektől: várakozva, valamiképen
a szántóvető, a ki a magot elvetette vala. Lelke pedig megtelt
türelmetlenséggel és vágyakozással azok után, a kiket szeretett:
mivelhogy még sok adnivalója vala számunkra. Mert ez a legnehezebb:
szeretetből marokra szorítani a kezet és ajándékozás közben
megőrizni a szemérmet.

Im-ígyen telének a magános hónapjai és évei; bölcsesége pedig
öregbedék és fájdalmat okoza néki bőségével.

Egy reggel azonban már hajnal hasadta előtt fölébredt, soká
gondolkozék heverő helyen és végezetre szóla szívéhez:

„Mi az, hogy úgy fölijedék álmomból? Nem lépett-e elém tükröt
tartó gyermek?

„Óh Zarathustra“ – mondá nékem a gyermek – „nézd meg magad a
tükörben!“

Midőn pedig a tükörbe tekinték, elkiáltám magam és szívem
megrázkódék: mivelhogy nem magamat látám benne hanem sátán
torzképét és gúnyos hahotáját.

Valóban, nagyon is jól értem az álom jelét és intelmét:
 tanításom forog veszedelemben;
konkoly szeretné, ha tiszta búzának hivatnék!

Ellenségeim elhatalmasodának és eltorzíták tanításom képét
olyannyira, hogy szeretteimnek szégyelniök kell az én
ajándékaimat.

Elveszítém barátaimat; ütött az órája, hogy elveszetteimet
keresem!“

Igy szólván felugrék Zarathustra, de nem mint a szorongó, a ki
levegő után kapkod, hanem inkább jós és dalnok módjára, kit
megszállott az ihlet. Sasa és kigyója csodálkozva píllantának reá:
mert ábrázatán – hajnal hasadásához hasonlatosan – jövendő
boldogság tükröződék.

Mi esék meg velem, óh állataim? – mondá Zarathustra. – Nem
változám-e szívemben! Nem lepett-e meg az üdvösség, valamiképen a
vihar szele?

Bolondos az én boldogságom és bolondokat fog beszélni: még
túlságosan fiatal – legyetek hát türelmesek iránta!

Sebet kapott a boldogságom: minden szenvedő legyen orvosom!

Leszállhatok ujra barátaimhoz és ellenségeimhez is! Zarathustra
ujra beszélhet és ajándékozhat és kedveseinek megteheti a
legkedvesebbet!

Türelmetlen szeretetem özönben árad túl, a mélységbe,
napkelettől napnyugatig. Hallgatag hegységből és a fájdalom
viharaiból zúg le lelkem a völgyekbe.

Nagyon is sokáig vágyakozám és nézék a távolba. Nagyon is soká
valék a magánosságé: így elfelejtém a hallgatást. 

Száj lettem egészen és magas szikláról eső patak zuhogása:
szavamat le akarom zúdítani a völgyekbe.

S hadd zúduljon szeretetem árja úttalan utakra! Hogyne találná
meg az ár végezetre a tengerhez vezető utat?

Igaz, tó van bennem, magános, magával beérő; ámde szeretetem
árja magával sodorja le – a tengerbe!

Új utakat járok, új ígém támad; megúntam, mint minden teremtő, a
régi nyelveket. Elmém nem akar már elnyűtt talpon járni.

Túlontúl lassan fut nekem minden szó: kocsidba ugrom, vihar! És
még téged is nógatni foglak gonoszságom ostorával!

Kiáltás, ujongás módjára akarok messze tengereken átszállani,
valamíg megtalálom a boldogságos szigeteket, hol barátim
időznek.

És ellenségeim ő közöttük! Ime, hogy szeretek mindenkit,
valakihez csak szólnom szabad! Ellenségeim is hozzátartoznak a
boldogságomhoz.

És ha legvadabb paripámra akarok felszállni, mindig legjobban
segít dárdám: ez lábomnak mindenkor készséges szolgája: –

A dárda, mit ellenségeimre hajítok! Mily nagy a hálám
ellenségeim iránt, hogy, íme, szabad dárdám hajítanom!

Túlságosan erős volt a felhőm feszültsége: a villámok kacaja
között jeges záport zúdít a mélységekbe.

Hatalmasan emelkedik akkor mellem, hatalmasan fújja majd viharát
a hegyeken által: ekkép könnyebbül meg.

Valóban, viharhoz hasonlatosan jő a boldogságom és szabadságom!
De ellenségeim hadd véljék; a Gonosz őrjöng fejük fölött.


Igen, barátim, még ti is megijedtek majd vad bölcseségemtől; és
talán megfutamodtok ellenségeimmel együtt.

Óh, vajha tudnálak pásztorsíppal visszacsalni! Óh, vajha
bölcseség-oroszlánom megtanulna gyöngéden ordítani! Pedig már sokat
megtanulánk együtt!

Vad bölcseségem megtermékenyült a magános helyeken; érdes
sziklákon szülé kölykét, a legfiatalabbat.

Ime pedig veszettűl fut a kemény sivatagon át és keresve keresi
a puha pázsitot az én vén vad bölcseségem!

Barátim, a ti szivetek puha pázsítjára, – a ti szeretetekre
szeretné ágyazni legkedvesebb kincsét!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A boldogságos szigeteken.

Fügék hullnak a fáról, jók és édesek; s miközben hullanak,
megreped vörös bőrük. Északi szél vagyok én érett fügéknek.

Miképen a fügék, azonképen hullanak öletekbe ezek az igék,
barátim: igyátok hát levöket és egyétek édes húsukat! Ősz van
köröskörül, tiszta ég és délután.

Ime, mily gazdagság van körülöttünk! És ebből a fölöslegből mi
szép kitekinteni távoli tengerekre!

Egykoron istent mondának, ha távoli tengerekre tekintének; én
azonban megtanítalak, hogy ezt mondjátok: „emberfölötti ember“.

Isten: csak sejtelem; én pedig azt akarom, hogy sejtéstek csak
addig érjen, valameddig teremtő akaratotok.

Tudnátok istent teremteni? Hallgassatok hát minden
istenről! De teremteni tudjátok az emberfölötti embert. Talán nem
ti magatok, én véreim! Ámde az emberfölötti ember apáivá és eleivé
teremthetnétek át magatokat: és ez legyen java-teremtéstek! –

Isten: csak sejtelem; én azonban akarom, hogy sejtéstek az
elgondolhatóság határába essék.

Tudnátok istent elgondolni? – Ámde azt jelentse az
igazság-akarástok, hogy minden átváltoztassék embernek 
elgondolhatóvá, embernek láthatóvá, embernek érezhetővé! Tulajdon
érzékeiteket gondoljátok véges-végig!

És a mit világnak neveztetek, azt teremtsétek meg előbb magatok:
légyen abból a ti értelmetek, a ti képetek, a ti akaratotok, a ti
szeretetek! És valóban a ti üdvötökre, megismerők!

És miképen viselhetnétek el az életet reménység nélkűl, ti
megismerők? Sem a megfoghatatlanba nem szabad gyökereznetek, sem az
értelmetlenbe.

Hogy pedig szívem mélyét kitárjam néktek, barátim: ha
volnának istenek, miképen viselném el, hogy én ne legyek isten!
Tehát nincsenek istenek.

Igaz, én vontam ezt a következtetést, de most ő vonsz engem.

Isten csak sejtelem: ám ki inná ennek a sejtelemnek minden
gyötrelmeit a nélkül, hogy meghalna? Avagy elvétessék-e a
teremtőtől az ő hite és a sastól az ő lebegése
sas-messzeségekben?

Isten csak eszme; minden egyenest görbévé tészen és minden állót
forgóvá. Hogyan? Az idő elmúlt volna és minden mulandó csak
hazugság?

Ezt gondolni kergülés és szédület emberi váznak és még a
gyomornak is fölfordulás; valóban, kerge betegségnek hívom én az
ilyen sejtelmet.

Gonosznak hívom én és ember-ellenesnek: mindezt a tant az
Egyről, Teljesről, Mozdulatlanról, Jóllakottról és Soha el nem
múlóról!

Minden el nem muló – csak hasonlat! És a költők szerfölött sokat
hazudnak.

Ámde időről és létesülésről szóljanak a legjobb hasonlatok:
 magasztaljanak és igazoljanak minden
mulandóságot!

Teremteni – ez a szenvedéstől való nagy megváltás és az élettől
való megkönnyebbülés! De hogy a teremtő legyen, ehhez
szenvedés kell és sok átváltozás.

Igen, kell, hogy sok keserű meghalás légyen éltetekben, óh
teremtők! Legyetek hát szószólói és igazolói minden
mulandóságnak.

Hogy a teremtő maga légyen a gyermek, a mely ujjá szülessék, e
végre kell, hogy ő akarjon a szülő is lenni és a szülő
fájdalma.

Valóban, száz lelken át ment az utam és száz bölcsőn és
vajudáson. Nem egyszer vettem már búcsút, ösmérem a szívszakasztó
végső órákat.

Ámde úgy akarja ezt teremtő akaratom, a végzetem. Vagy, hogy
igazabban mondjam meg néktek: ép ezt a végzetet akarja az én
akaratom.

Minden érző szenved bennem és börtönben tengődik: ám akaratom
mindig szabaddá tészen és örömöt hoz nékem.

Az akarat fölszabadít: ez az akarat és szabadság igazi tanítása
– így tanítja néktek Zarathustra.

Többé nem akarni, többé nem értekelni, többé nem teremteni! –
óh, vajha örökkön távol maradna tőlem ez a nagy kimerülés!

A megismerésben is csak akaratom nemző- és létesülő-kedvét
érezem és ha van ártatlanság megismerésemben, onnan van, hogy nemző
akarat vagyon benne.

Istentől és istenektől el-messzecsábított engem ez az akarat;
ugyan mi volna teremteni való, ha istenek – volnának! 

Ámde ujra meg újra az emberhez hajt engem az én forró
teremtő-akaratom; így hajtja az a pörölyt a kőhöz.

Óh, emberek, a kőben szunnyad képem, képeim képe! Óh, miért hogy
a legkeményebb, legrútabb kőben kell szunnyadnia!

Ime pörölyöm kegyetlenül dühöng börtöne ellen. A kőről szilánkok
röpülnek szerte-szét: mit törődöm véle?

Be akarom fejezni: mert árnyék jőve hozzám – a legcsendesebb és
legkönnyebb dolog jött egykoron hozzám!

Az emberfölötti ember szépsége jött hozzám árnyékképen. Óh, én
véreim! Mit bánom én már – az isteneket!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A szánakozókról.

Barátim! Gúnyos beszéd éré barátotok fülét: „Nézzétek csak
Zarathustrát! Nemdenem úgy jár-kél-e közöttünk, mikéntha állatok
volnánk?“

De jobb így mondani: „A megismerő úgy jár-kél az emberek között,
mint állatok között.“

És az ember maga a megismerőnek állat, a kinek pirospozsgás
orcája vagyon.

Miért? Nemdenem azért, mivelhogy számtalanszor kellett
pirúlnia?

Óh, barátom! Igy szól a megismerő: szégyen, szégyen, szégyen –
ez az ember története!

És ezért parancsol magára a nemes, hogy ne szégyenítsen meg
mást: szemérmet parancsol magára minden szenvedővel szemben.

Bizony, bizony, nem szívelem őket, az irgalmasszivüeket, a kik
boldogok, szánakozván: tulságosan kevés bennük a szemérem. Ha kell
is, hogy szánakozó legyek, legalább ne legyen az a nevem; és ha
szánakozom is, akkor mentől távolabbról.

Szeretem orcámat is eltakarni és megfutamodom, mielőtt
fölismertek: és mondom néktek, im-ígyen cselekedjetek ti is,
barátim!

Vajha sorsom mindenha olyanokat vezérelne utamra,  a kik –
mint ti – nem szenvednek és olyanokat, kikkel szabad
megosztanom reményem, lakomám, mézem!

Valóban, tettem egyetmást jót a szenvedőkért: ámde mindig úgy
láttam, jobbat teszek magammal, ha megtanulok jobban örülni. Mióta
csak emberek vannak, az ember túlságosan keveset örült: csupán ez,
barátim, a mi eredendő bününk!

És ha megtanulunk jobban örvendeni, úgy legjobban elfelejtjük,
hogy másoknak fájdalmat okozzunk és fájdalmat eszeljünk ki.

Ennek okáért lemosom kezemet, a mely a szenvedőn segített, s
ennek okáért letörlöm még lelkemet is.

Mert, hogy a szenvedőt szenvedni látám, ezt szégyelém az ő
szégyene miatt; és mikoron segiték rajta, sulyosan megbántám
büszkeségét.

Nagy lekötelezés nem hálássá, hanem bosszúállóvá tészen; és ha
az apró jótéteményt nem felejtik el, még őrlő szú válik belőle.

Legyetek tartózkodók az elfogadásban! Legyen tőletek kitüntetés,
ha elfogadtok! – ezt tanácsolom azoknak, a kiknek nincs mit
elajándékozniok.

Én azonban ajándékozó vagyok: szivesen ajándékozok mint barát a
barátnak. De idegenek és szegények hadd szakasszák maguk fám
gyümölcsét: ez kevésbbé szégyeníti meg őket. A koldus fajtáját
azonban teljesen meg kellene szüntetni! Valóban, az ember
boszankodik, ha ád nékik és boszankodik, ha nem ád nékik.

Épígy a bűnösöket és a rossz lelkiismeretűeket is! Higygyétek
meg, barátaim: a lelkiismeret mardosásai marásra nevelnek.


A legrosszabb azonban a kicsinyes gondolat. Valóban jobb rosszat
tenni, mint kicsinyesen gondolkodní!

Bár ti ezt mondjátok: „apró gonoszkodásokon való örömünk
visszatart egy némely nagy gonosztettől.“ Ámde itt nem kellene
takarékosságra törekednetek.

Tályog a gonosz tett: viszket, kapar, kitör, – becsületes a
szava.

Ám gombához hasonlatos a kicsiny gondolat: csúszik-mászik,
meglapúl és szeretne seholsem lenni, – valamíg az egész test
elkorhad, elfonnyad az apró gombáktól.

Annak pedig, kit ördög szállott meg, ezt súgom fülébe: „Még
jobb, ha nagyra növeled ördögödet! Még számodra is nyitva áll a
nagyság útja!“

Óh, én véreim! Mindenkiről kelleténél valamivel többet tudunk!
És sok ember átlátszóvá válik szemünknek, de azért még éppenséggel
sem tudunk rajta átmenni.

Nehéz az emberekkel élni, mivelhogy olyan nehéz hallgatni.

És nem azzal szemben vagyunk a legméltánytalanabbak, a ki
ellenünkre van, hanem az iránt, a kihez semmi közünk.

Ha pedig van szenvedő barátod, ne légy szenvedésének
nyugovó-nyoszolya, de kemény, tábori ágy: így szolgálod leginkább a
javát.

És ha barátod megbánt, mondd: „Megbocsájtom néked, amit ellenem
tettél; de hogy magad ellen tetted – miként bocsájthatnám meg
néked!“

Im-ígyen szól minden nagy szeretet: az legyőzi még a
megbocsátást és részvétet is. 

Féken kell tartanod szívedet; mert ha megereszted gyeplőjét, mi
hamar elragad a fejed!

Óh, vajjon széles e világon, hol történnek nagyobb balgaságok,
mint a szánakozók között? És széles e világon mi okozott több bajt,
mint a szánakozók balgaságai?

Jaj minden szerető szívnek, kinek nincs magassága, a mely
részvéte fölött vagyon!

Im-ígyen szóla hozzám a sátán egykoron: „Istennek is megvagyon a
maga pokla; ez: az emberszeretete.“

És a minap ezt a szót hallám tőle: „Isten meghalt; az emberrel
való együtt-szenvedése ölte meg az istent.“

Óvakodjatok hát a részvéttől: onnan még nehéz felhő borúl
az emberekre! Valóban, én tudok az idők jeléhez!

S ezt a szót is jegyezzétek meg: minden nagy szeretet felette
áll minden részvétnek: mert szeretete tárgyát még csak ezentúl
akarja – megteremteni!

„Magamat áldozom szeretetemnek és felebarátomat miként
enmagamat“ ez a szava minden teremtőnek.

S minden teremtő kemény!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A papokról.

Egykoron pedig Zarathustra jelt adott tanítványainak és íly
szókat intézett hozzájuk:

„Imhol, papok! És bárha ellenségeim: csöndesen menjetek el
mellettök és szunnyadó szablyával! Közöttük is vannak hősök; sokan
közülök túlontúl szenvedtek –: ezért akarnak másokat is
szenvedtetni.

Gonosz ellenség ők: nincs bosszúvágyóbb valami, mint
alázatosságuk. És könnyen beszennyezi magát, aki nekik támad.

Vérem azonban rokonvér az övékkel; és kivánom, hogy az én vérem
még az övékben ís tiszteltessék.

És mikoron eltávoztanak, Zarathustrán erőt vőn a fájdalom; de
nem soká küzködött fájdalmával, midőn ilyen igékre indúlt:

Siratom ezeket a papokat. Nincsenek inyemre, de ez a
legkevesebb, mióta emberek közt vagyok.

De velük szenvedek és szenvedék: foglyok ők szememben és
megbélyegzettek. Az, akit megváltónak hívnak, verte őket
béklyókba:

Hamis értékek és csalóka igék béklyóiba! Óh, bárcsak megváltaná
őket valaki még megváltójuktól is!

Azt hitték egykoron, szigeten vertek horgonyt, midőn
 a tenger ide-oda hányta őket; íme pedig
alvó szörnyeteg vala!

Hamis értékek és csalóka igék: ezek a legveszedelmesebb
szörnyetegek halandók számára, – régen alszik és vár bennök a
végzet.

Végre azonban eljő és leselkedik, fölfal és lenyel mindeneket, a
mik rajta kunyhókat építének.

Óh, nézzétek csak a kunyhókat, miket ezek a papok építettek!
Templomoknak hívják édes illatu barlangjaikat.

Óh, ez a meghamisított fény, ez a megdohosodott levegő! Itt, a
hol a léleknek föl, magasságához szárnyalni nem szabad!

Mert im-ígyen parancsolja hitük: „térdelve föl a lépcsőn, ti
bűnösök!“

Bizony, bizony jobban szeretem látni a szemtelent, mint az ő
szemérmük és áhitatuk kiforgatott szemét.

Ki teremtett magának ilyen barlangokat és vezeklő garádicsokat?
Nemdenem azok, a kik el akartak rejtőzni és a tiszta ég előtt
szégyenkezének?

És csak, ha a tiszta ég ismét széttört tetőkön át tekint be és
le, fűre, pipacsra, elomló falak mentén – csak akkor fordítom
szívemet ismét ennek az istennek háza felé.

Istennek hívták, a mi ellentmondott és fájdalmat okozott nékik:
és valóban, sok hősies volt imádatukban!

És istenüket nem tudák másképen szeretni, hanemha keresztre
feszíték az embert!

Holtakként szándékozának élni, fekete posztóval födék
holttesteiket; még beszédeikből is halottas kamarák rossz illatát
érzem. 

És valaki közelükben él, fekete tavak közelében él, a mikből
varangyos béka kuruttyolja édes, mély értelemmel a dalát.

Szebb dalokat kellene énekelniök, hogy megváltójukban hinni
megtanuljak: megváltottabbaknak kellene látnom tanítványait!

Meztelenül szeretném őket látni: mert csak a szépségnek kellene
bűnbánatot prédikálnia. De vajjon kit győz meg ez a maskarás
szomorúság.

Bizony, bizony, megváltóik maguk sem jöttenek a szabadság
országából és a szabadság hetedik egéből! Bizony, bizony, maguk sem
lépkedtek soha a megismerés szőnyegein!

Hézagokkal teli volt ezeknek a megváltóknak elméjük; de minden
hézagba beletették csalóka álmukat, a hézagtöltőt, a kit istennek
hívának.

Részvétükbe fúlt elméjük és ha áradoztak és túláradoztak a
részvéttől, annak színén mindig valami nagy botorság úszkált.

Szerényen hajták és ordítozva nyájukat az ő csapásukon: mikéntha
a jövőhöz csak egy csapás adatott volna! Valóban, még ezek a
pásztorok is juhok valának!

Kis eszűek, tág lelkűek valának ezek a pásztorok: ámde barátim,
mily kisméretű vala eleddig még a legtágabb lélek is.

Vérjeleket róttak az utra, a min mentek és balgaságuk azt
tanítá, hogy vérrel bizonyíttatik az igazság.

Ámde a vér a legrosszabb tanúja az igazságnak; vér még a
legtisztább tanítást is őrületté és a szívek gyűlölségévé mérgezi.


És ha ki tűzön is megy át tanáért, ugyan mit bizonyít ez!
Valóban több az, ha enlángodból jő entanod!

Forró szív és hideg fő: valahol összekerül e kettő, megszülemlik
a forgószél, a „megváltó.“

Bizony, bizony, valának nagyobbak is és magasabb születésüek
azoknál, a kiket a nép megváltóknak hív, ezek az elragadó
forgószelek!

És még nagyobbtól, mint minden megváltó vala, kellend
megváltatnotok, én véreim, ha megakarjátok találni a szabadság
útját!

Még sohasem élt emberfölötti ember. Mezítelenül látám
mindkettőt, a legnagyobb és a legkisebb embert.

Még szerfölött hasonlatosak. Bizony, bizony, még a legnagyobb
is, úgy találám, túlontúl ember!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az erényesekről.

Égzöngéssel és mennyei tűzijátékokkal kell petyhüdt és alvó
érző-inakhoz beszélni. Ám a szépség szava halkan szól: csak a
legéberebb lelkekbe lopózik.

Halkan rezzent meg és nevetett ma pajzsom; ez a szépség szent
nevetése és reszketése.

Rajtatok nevetett ma, erényesek, szépségem. És szava im-ígyen
jött hozzám: „Azt akarják, hogy – megfizessék őket.“

Azt akarjátok, ti erényesek, hogy megfizessenek! Jutalmat
akartok erényetekért, eget a földért és örökkévalóságot
mátokért?

És íme, haragusztok reám, mert tanítom, hogy nincs jutalmazó és
fizető? S, bizony, bizony, még azt sem tanítom, hogy az erény
önmagának jutalma.

Óh, ez a siralmam: a dolgok mélységébe jutalmat és büntetést
hazudtak – és íme lelketek mélységébe is, ti erényesek.

Ámde a vadkan agyarához hasonlatosan szántsa föl szavam lelketek
mélyét; ekevas legyen a nevem néktek.

Lelketek mélységének minden titkai hadd jöjjenek napvilágra és
ha fölhányva és földarabolva feküsztök a napfényben, akkor majd
hazugságtok is szét lesz választva igazságtoktól. 

Mert ez az igazságtok: ti túlságosan tiszták vagytok e
szavak szennyére: „bosszú, bűntetés, jutalom, megtorlás.“

Ti szeretitek erényeteket, miként az anya gyermekét szereti; de
ugyan ki hallotta valaha, hogy az anya fizetést akart volna
szeretetéért?

A ti erényetek legkedvesebb kincsetek.

A gyűrű szomjusága vagyon ti bennetek: hogy magát ujra elérje,
azért gyűrűzik és tekereg minden gyűrű.

És a kialvó csillaghoz hasonlatos erényetek minden műve; fénye
örökkön úton van és vándorol – és vajjon mikor nem leend már
úton?

Ezenképen erényetek fénye is még úton van, ha a munka
bevégeztetett. S bárha mívetek feledve van és halott: fényének
sugara még tovább él és vándorol.

Hogy erényetek a magatok valója légyen, s nem idegen dolog, bőr,
lepel: ez a lelketek mélységéből vett igazság, ti erényesek!

De vannak, kiknek erény az ostor alatt való vonaglás és úgy
vélem, hogy szerfölött sokat hallgattatok ezeknek az
ordítozására!

Vannak ismét, kiknek erény: bűneik ellustulása; s ha gyűlöletük
és féltékenységük egyszer kinyujtóztatja tagjait, „igazságosságuk“
fölserken és dörzsöli álomittas szemét.

És vannak, kík lefelé húzatnak; ördögeik húzzák őket. De mennél
mélyebbre sülyednek, annál izzóban ragyog szemük és vágyuk istenük
után.

Óh és ezek kiáltása is elhatott fületekbe, ti erényesek: „a mi
én nem vagyok, az, az nékem isten és erény!“

Megint mások: terhesen és nyikorogva jőnek, miként a szekerek, a
melyek köveket visznek völgynek: ezek  sokat
beszélnek méltóságról és erényről, – féküket hívják erénynek!

Mások felhúzott napi órákhoz hasonlatosak; tiktakoznak és azt
akarják, hogy tik-tak-ukat – erénynek hívjuk.

Óh, mily rútúl csordúl ki szájukból ez a szó: „erény“! És ha ezt
mondják: „én igazságos vagyok“, mindig olyanképen hangzik: „meg
vagyok boszulva!“

Erényükkel akarják ellenségük szemét kikaparni: és csak azért
emelkednek föl, hogy másokat lealázzanak.

És ujra mások mocsarukban ülnek és im-ígyen szólnak ki a
nádasból: „Erény – ez: csöndesen csücsülni a mocsárban.

Mi nem harapunk senkit és kitérünk annak, ki bennünket akar
harapni; és mindenben az a nézetünk, a mit belénk adnak.“

Továbbad: vannak, kik az izgés-mozgást szeretik és azt
gondolják: erény néminemü izgés-mozgás.

Térdük örökké imád s kezük magasztalja az erényt, ámde szivük
mit sem tud róla.

Ismét vannak, akik erénynek tartják, mondani: „az erény
szükséges“, de alapjában csak abban hisznek, hogy rendőrre van
szükség.

És némelyik, a ki nem bírja látni az ember magasságát, erénynek
hívja, hogy alacsonyságát nagyon is közel látja: im-ígyen horgas
tekintetét hívja erénynek.

Egyesek meg szeretnének épülni és felemeltetni s ezt erénynek
hívják és mások fel akarnak döntetni – s ezt is erénynek
hívják.

És így majdnem mindnyájan azt hiszik, hogy részük  van az
erényben, és legalább is mindenki tudó akar lenni a „jó“-t és
„gonosz“-at illetőleg.

De Zarathustra nem azért jött, hogy mindezeknek a hazugoknak és
bolondoknak megmondja: ugyan mit tudtok ti az erényről! Mit
tudhattok ti az erényről!

Hanem azért, hogy ti, barátim, megunjátok az ócska igéket, miket
a bolondoktól és hazugoktól tanultatok vala: Megunjátok e szókat:
„jutalom“, „megtorlás“, „büntetés“, „bosszu“, „igazságosság.“

Megunjátok mondani: „valamely cselekedetet jóvá az önzetlenség
tészen.“

Óh, barátaim! Hogy tulajdon valótok benn legyen a
cselekedetben, miképen az anya benn vagyon a gyermekben: ugy
tartom, ez legyen a ti igétek az erényről!

Bizony, bizony, elvettem tőletek vagy száz szót és erényetek
legkedvesebb játékszereit, íme haragusztok reám, a hogy gyermekek
szoktak haragudni.

A tenger partján játszadozának, – ekkor jöve a hullám és
elragadá játékszerüket a mélységbe: íme sírdogálnak.

Ámde ugyanaz a hullám majd hoz nékik uj játékszereket és majd
eléjök önt uj iromba kagylókat!

Igy azután megvigasztalódnak és ezenképen ti néktek is meg lesz
majd vigasztalástok, barátim, – és uj iromba kagylótok! –

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A csőcselékről.

Az élet az örömök forrása, de valahol a csőcselék is iszik
belőle, ott minden kútak mételyesek.

Minden tisztát kedvelek; de nem akarom látni a vigyorgó pofákat
és a tisztátalanok szomjuságát.

Szemöket vetették a kútba: most azután undok nevetésük felém
fénylik a kútból.

A szent vizeket béfertőzték mohó szomjukkal és mikoron szennyes
álmaikat gyönyörüségnek nevezték, megfertőzték még a szókat is.

Haragos lészen a láng, valamikor nedves szivüket tűzre tészik:
maga a szellem is sustorog és füstöl, valahol a csőcselék odalép a
tűzhöz.

Émelyítő és szotykos lészen kezökben a gyümölcs: tekintetük a
gyümölcsfát esendővé teszi a szélnek és koronáját
lombja-vesztetté.

És nem egy, aki az élettől elfordult, csak a csőcseléktől
fordult el: nem akart kutat, lángot és gyümölcsöt a csőcselékkel
megosztani.

És nem egy, a ki a pusztába ment és ragadozó állatokkal
szenvedett szomjúságot, csak azt nem akarta, hogy mocskos
tevehajcsárokkal üljön a viztartó körül. 

És nem egy, a ki úgy jelentkezik, mint valami megsemmisítő és
mint jégverés minden termőföldnek, csak a csőcselék torkára akarta
tenni lábát és im-ígyen betömni nyílásait.

És nem azon a falaton fuldokoltam legjobban, hogy megtudjam,
hogy az életnek magának, szüksége van ellenségeskedésre és halálra
és kínzó keresztekre:

Hanem megkérdém egykoron és majd, hogy meg nem fúlék kérdésemen:
„hogyan? hát a csőcseléknek is kell élnie?

Hát szükség van mételyes kutakra és bűzlő lángokra, fertőzött
álmokra és kukacokra az élet kenyerében?

Nem gyűlöletem, utálatom faldosott farkaséhséggel életemen! Óh,
a szellemet is nem egyszer megúntam, mikor a csőcseléket is
szellemesnek találom!

És hátat fordíték az uralkodóknak, látván, a mit most
uralkodásnak hívnak: a hatalomért való kufárkodást és vásárt, amit
a csőcselékkel folytatnak!

Idegen nyelvvel laktam a népek között, s bedugott fülekkel: hogy
kufárkodásuk nyelve idegen maradjon nékem, valamint a hatalomért
folyó vásáruk.

És orrom béfogva kedvetlenül mentem minden tegnapon és mán át:
valóban, bűzlik minden tegnap és ma a firkáló csőcseléktől!

Nyomorékhoz hasonlatosan, a ki megsüketült, megvakult,
megnémúlt: élék sokáig, hogy ne kelljen együtt élnem hatalombíró,
iró- és kéjenc-csőcselékkel.

Szellemem nehezen lépkedett a lépcsőkön és óvatosan; az öröm
alamizsnái valának üdülései: az élet mankón sántikált a vaknak.


De mi történt velem? Miképen váltám meg magam az utálattól? Ki
ifjítá meg szemem? Szárnyaim hogyan érék el a magasságot, a hol nem
ül már csőcselék a kútnál?

Avagy utálatom maga növelt nékem szárnyakat és forrást sejtő
erőket? Bizony, bizony a legmagasabba kellett röpülnöm, hogy ujra
megtaláljam a gyönyörűség kútfejét!

Óh, megtaláltam! én véreim. Itt a legmagasabban fakad
gyönyörüségem forrása! És van élet, miből nem iszik már velünk a
csőcselék!

Majdnem túlontúl hevesen buzogsz nékem, óh gyönyörűség forrása!
És gyakorta üríted a serleget azzal, hogy meg akarod tölteni!

És még meg kell tanulnom, hogy szerényebben közelítsek feléd;
még túlontúl hevesen buzog szívem feléd: –

Szívem, amelyben nyaram ég, a rövid, forró, mélabús,
boldogságos: mint vágyódik nyári szívem hűvösséged után.

Elmúlt tavaszom tétova szomorúsága! Elmúlt juniusi hópelyheim
incselkedése! Nyár lettem egészen és nyári dél!

Nyár a legmagasabb helyen hűs forrásokkal és boldog csönddel:
jövel, barátim, hogy a csönd még istenibb legyen!

Mert ez a mi magasságunk és a mi hazánk: túlmagas és
meredek a lakásunk minden tisztátalannak és szomjúságának.

Csak vessétek tiszta szemeteket gyönyörüségem forrásába, én
barátim! Hogy zavarodnék meg attól? Hadd nevessen reátok a ő
tisztaságával.

A jövő fájára építjük fészkünket; sasok hozzanak csőrükben étket
nékünk magánosoknak! 

Valóban, nem olyan étek, miből szabad volna tisztátalannak és
velünk ennie! Azt hinnék, hogy tüzet falnak és megperzselnék
szájukat!

Valóban, nincs menedékünk tisztátalanok számára! Jégbarlang
volna testüknek-lelküknek a mi boldogságunk!

S erős szelek módjára élünk majd fölöttük, szomszédjai a
sasoknak, szomszédjai a hónak, szomszédjai a napnak: im-ígyen élnek
az erős szelek.

És szél módjára akarok közéjök fújni és szellememmel elvenni
szellemök lélekzetét: így kivánja jövőm.

Bizony, bizony, erős szél Zarathustra minden alantfekvő
szurdéknak és ezt a tanácsot adja ellenségeinek, s mindennek, mi
köpköd és pököd: „vigyázzatok, nehogy szél ellen
köpködjetek.“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A földi tarka-pókokról.

Imhol a tarantella barlangja! Akarod magad is látni? Itt lóg
hálója: rángasd, hogy megreszkessen.

Imhol jő önként: légy űdvöz, tarantella! Hátadon feketéllik
háromszöged és jelvényed; és én tudom azt is, a mi lelkedben
lakozik.

Bosszú lakozik lelkedben: valahová harapsz, fekete sebvar nő;
mérged bosszúval teszi kergévé a lelket!

Im-ígyen példálózom néktek, egyenlőség prédikátorai!
Tarantelláknak tartalak és álarcos bosszútlihegőknek!

De búvóhelyeiteket majd napfényre hozom; ezért kacagom
szemetekbe magaslat-kacajomat.

Ezért rángatom hálótokat, hogy dühötök kicsaljon benneteket
hazugság-barlangjaitokból és bosszútok kiugródjék „igazság“ igétek
mögül.

Mert hogy az ember megválttassék a bosszútól: ez
legmagasabb reménységem hídja és szivárványom hosszú viharok, cudar
idők után.

De persze másként szeretnék a tarantellák. „Épen azt híjjuk
igazságosságnak, hogy a világ megteljék bosszúnk viharával“ –
im-ígyen beszélnek egymás között.

„Bosszúval akarjunk illetni és gyalázattal, valaki nem
 egyenlő velünk“ – ezt fogadják meg
egymásnak a tarantella-szívek.

És „az egyenlőség akarása“ – ez légyen ezentúl az erény neve; és
valaminek csak hatalma van, rátámadunk majd kiáltásainkkal!“

Ti, egyenlőség prédikátorai, a tehetetlenség zsarnoki őrjöngése
ordítozik belőletek im-ígyen az „egyenlőség“ után: legtitkosabb
zsarnoki kéjvágyatok alakoskodik im-ígyen erényes szavak
leplében!

Magatokba fojtott önhittség, visszatartott irigység, talán még
apáitok önhittsége és irigysége: lángként tör elő belőletek és mint
a bosszú őrülete.

A mít az apa elhallgatott, az fiában beszédessé válik; és
gyakorta úgy látám, hogy a fiú a leleplezett titka apjának.

A lelkesülőkhöz hasonlítanak; azonban nem a szív lelkesíti őket,
hanem a bosszú. És ha finomakká és hidegekké válnak, nem a szellem,
hanem az írigység teszi őket finomakká és hidegekké.

Féltő írigységük a gondolkozók ösvényeire is vezeti őket; és ez
féltő irigységük ismertető jegye – mindig túlontúl messze mennek:
úgyhogy fáradságuk végtére kénytelen még hóra feküdni, csak hogy
aludjék.

Minden jajukból bosszú hangzik, minden magasztalásukban bántás
vagyon; s boldogságnak tartják, hogy birák lehetnek.

Ámde ezt tanácsolom néktek, barátim: ne bízzatok senkiben, a
kiben a bűntetni akarás ösztöne hatalmas!

Rossz fajta és rossz nemzetség ez; tekintetükből bakó pillant ki
és szimatoló eb.

Ne bizzatok senkiben, aki sokat beszél arról, hogy ő
 milyen igazságos! Valóban, az ilyennek
lelkéből nemcsak méz hiányzik.

S ha magukat „a jók“-nak és „igazak“-nak hívják is, ne
feledjétek, hogy belőlük nem hiányzik egyéb, mint – a hatalom s
legott kész farizeusok!

Barátim! Nem akarom, hogy összekeverjenek és
összetévesszenek.

Vannak, kik ez életről szóló tanításomat prédikálják: de
ugyanezek egyben az egyenlőség prédikátorai és tarantellák.

Hogy az élet igazát hirdetik, jóllehet barlangjukban ülnek, ezek
a mérges pókok, és elfordúlva az élettől: ez azért van, hogy
fájdalmat akarnak vele okozni.

Olyanoknak akarnak vele fájdalmat okozni, a kik most a hatalom
birtokosai: mert ezeknél még leginkább otthonos a halálról szóló
prédikáció.

Ha másképen volna, a tarantellák is mást tanítanának: és épen ők
valának egykoron a világ leghangosabb becsmérlői és
eretnek-égetői.

Az egyenlőség e prédikátoraival, nem akarom, hogy
összekeverjenek és összevétsenek. Mivelhogy így szól nékem
az igazságosság: „az emberek nem egyenlők.“

S ne is legyenek azokká! Mert ugyan mi volna szeretetem az
emberfölötti emberhez, ha másképen beszélnék?

Ezer hídon és pallón tolongjanak a jövőhöz és egyre több háború
és egyenlőtlenség légyen közéjök helyheztetve: ezt adja ajkamra
nagy szeretetem!

Képek és kisértetek kitalálói legyenek ellenségeskedéseik közben
és még képeikkel és kisérteteikkel is harcolják egymás ellen a
harcok harcát! 

Jó és Gonosz, Gazdag és Szegény, Magasrangú és Alacsony és az
értékek minden neve: fegyverek legyenek és csörgő jegyei, hogy az
életnek únos-úntalan fölül kell magát múlnia!

Föl a magasba akarja magát építeni pillérekkel és
lépcsőfokokkal, maga az élet; távoli messzeségekbe akar pillantani
és oda: boldogságos szépségek felé – ezért kell néki
magasság!

És mert magasság kell néki, kellenek néki lépcsőfokok és
ellentmondásai a lépcsőfokoknak és hágóknak! Fölhágni akar az élet
és fölhágva magát fölülmúlni.

És lám barátim! Itt, hol a tarantella barlangja vagyon, ódon
templom romjai emelkednek – kivánom, pillantsatok oda megvilágított
szemekkel!

Bizony, bizony, aki itt gondolatait kőbe tornyosította, tudója
volt minden élet titkának, valamiként a legbölcsebb!

Hogy harc és egyenlőtlenség vagyon még a szépségben is és harc a
hatalomért és a főhatalomért: ime, ezt tanítja nékünk legvilágosabb
példával.

Ime, mily isteni módon törnek meg itt a boltívek, páros
viadalban: mint nyomúlnak föl egymás ellen, fénynyel-árnynyal ezek
az isteni nyomúlók.

Ilyen biztosan és szépen legyünk mi is ellenségek, barátim!
Isteni módon akarunk egymás ellen nyomúlni!

Óh, jaj! Most engem is megmart a tarantella, régi ellenségem!
Isteni biztossággal és szépen harapott ujjamba!

„Kell, hogy büntetés és igazságosság legyen“ – így gondolkozik:
– „ne zengedezzen itt ingyen magasztaló énekeket az
ellenségeskedésre!“ 

Igen, megbosszulta magát! És jaj, bosszujával még lelkemet is
kergévé teszi majd!

Hogy pedig ne forogjak, én barátim, kössetek erősen ehhez
az oszlophoz. Hadd legyek még inkább oszlopos szent, semmint a
bosszúszomj forgatagja.

Bizony, bizony: Zarathustra nem forgószél; és ha táncos is,
sohasem tarantella-táncos! –

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A híres-neves bölcsekről.

A népet szolgáltátok és a nép babonáját, valahányan, ti híres
bölcsek! – és nem az igazságot! És épen ezért adózának
néktek tisztelettel.

És annak okáért türék el hitetlenségteket, mivelhogy tréfa és
kerülő út vala a néphez. Ekkép hagyja az úr rabszolgáit múlatni és
még kedvét is leli pajkosságukban.

Ámde a ki a népnek gyűlöletes, miként a farkas az ebeknek: az a
szabad szellem, a bilincs ellensége, a nemimádó, az erdőkben
lakozó.

Őt kiugrasztani lyukából – ez volt mindig a népnek az „igaz
iránti érzéke“: ellene uszítja még mindig legélesebb fogú
kutyáit.

„Imhol az igazság, hisz a nép is itt vagyon! Jaj, óh jaj a
keresőknek!“ – ez a szó hangzék kezdettől fogva.

Népetek tiszteletét akarátok igazolni: ezt hívátok „az igazság
akarásá“-nak, ti híres-neves bölcsek!

És szívetek mindenha így szóla magához: „a népből származám:
onnan származa reám isten szava is.“

Szamárhoz hasonlatosan csökönyesek és bölcsek valátok ti mindig,
nép szószólóí.

És sok hatalmas, a ki jól akara járni a néppel, paripája elé
fogott még, szamárnak, egy-egy híres-neves bölcset. 

És most szeretném, ti híres-neves bölcsek, ha végre egészen
ledobnátok magatokról az oroszlán bőrét!

A ragadozó állat bőrét, a tarkát-foltost, és a kutató, kereső,
hódító cafrangját!

Óh, hogy a ti igaz voltotokban higygyek, előbb össze kell
törnötök tisztelő akaratotokat.

Igaznak hívom azt, a ki istentelen pusztákba megy és tisztelő
szivét összetörte vala.

Sárga homokban, naptól megégve persze szomjasan kancsalít a
forrásdús oázisok felé, a hol élők pihennek sötét fák alatt.

De szomjusága azért nem viszi rá, hogy ezekhez a jólélőkhöz
legyen hasonlatos: mert valahol oázis vagyon, ott faragott képek is
vannak.

Éhesnek, erőszakosnak, magánosnak, istentelennek akarja magát az
oroszlán-akarat.

Hogy szabad legyen a szolgák boldogságától, megváltva istenektől
és imádatuktól, félelem nélküli és félelmetes, nagy és magános: ez
az igaz akarata.

Eleitől fogva pusztában lakának az igazak, a szabad szellemüek,
a puszta urai; ám városban laknak a jól táplált, híres-neves
bölcsek – az igavonók.

Mert ők mindenha, mint szamarak, húzzák – a nép
talyigáját!

Nem, mintha ezért haragunnám reájuk: de őket akkor is szolgáknak
és szerszám-hordóknak látom, ha aranyos szerszám fénylik
rajtok.

És gyakorta jó szolgák és olcsók valának. Mivelhogy így szól az
erény: „ha már szolgának kell lenned, keresd azt, kinek szolgálatod
legtöbbet használ! 

Urad szelleme és erénye növekedjék az által, hogy szolgája vagy:
ekkép magad is nőszsz az ő szelleme és erénye révén!“

És valóban, híres-neves bölcsek, nép szolgái, ti magatok is
növekedétek a nép szelleme és erénye által és a nép ti általatok!
Dicsőségtekre mondom ezt!

De nép vagytok ti szememben még erényetekkel is, nép bárgyu
tekintettel – nép, amely nem tudja, mi a szellem!

Szellem az élet, a mi maga vág belé az életbe: önnönkínjától
öregbedik a maga tudása – tudtátok-e már?

És a szellemnek is boldogságot ád, ha fölkenetik és könnyekkel
fölszenteltetik áldozati baromnak – tudtátok-e már?

És még a vak vaksága és keresése és tapogatozása is kell, hogy
tanuságot tegyen a nap hatalmáról, amelybe pillantott – tudtátok-e
már?

És kell, hogy a megismerő tanúljon meg hegyekkel építeni!
Kis dolog az, hogy a szellem hegyeket helyhez át – tudtátok-e
már?

Ti a szellemnek csak szikráit ismeritek; de nem látjátok az
üllőt, a mi ő, és nem látjátok pörölye kegyetlenségét!

Valóban, nem ismeritek a szellem büszkeségét! De még kevésbbé
birnátok elviselni a szellem szerénységét, ha egyszer
megszólalna!

És még sohasem adatott néktek szellemeteket havas gödörbe
vetnetek: nem vagytok erre elég melegek: így hát hidegsége
gyönyöreit sem ösméritek. S úgy tartom, hogy mindenben kelleténél
bizalmasabb lábon álltok a a szellemmel; és a bölcseséget gyakorta
szegényházzá és és kórházzá tevétek rossz költők számára.


Nem vagytok sasok: így hát nem tapasztaltátok a szellem
boldogságát az ijjedtség közepette. És a ki nem madár, ne tanyázzék
mélységek fölött.

Langyosoknak látlak: ám minden mély megismerés hidegen buzog.
Jéghidegek a szellem legbelső kutai: üdítői meleg kezeknek és a
tett embereinek.

Tisztesen álltok előttem és mereven és egyenes háttal, ti
híres-neves bölcsek! – titeket nem hajt erős szél és erős
akarat.

Avagy sohasem láttatok vitorlát siklani a tengeren, dagasztva,
fölfúva, reszketve a szél rohamától?

A vitorlához hasonlatosan, reszketve a szellem rohamától, siklik
bölcseségem a tengeren által, – az én bősz bölcseségem!

De ti a nép szolgái, ti híres-neves bölcsek – miképen
tudnátok ti velem menni! –

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az éjjeli ének.

Éj vagyon: íme hangosabb a szava minden szökőkútnak. És lelkem
is szökőkút.

Éj vagyon: íme csak most ébred a szerelmesek minden éneke. És az
én lelkem is egy szerelmes éneke.

Valami oltatlan, el nem oltható vagyon én bennem; ez akar
megszólalni. Sóvárgás vagyon bennem a szerelem után, ez maga is a
szerelem szaván beszél.

Fényesség vagyok: bárcsak volnék sötét éjjel! De az a
magánosságom, hogy fényesség ővez engem.

Óh, bárcsak volnék sötét és éjszakázó! Hogy szívnám akkor – a
fényesség emlőit!

És még titeket is áldanálak, ti apró fénylő csillagok és
világító bogarak odafent! – és mi boldog lennék fényajándéktoknak
miatta.

De a magam fényében élek, visszaiszom magamba a lángokat, mik
belőlem kitörnek.

Nem ösmérem az elfogadó boldogságát; s nem egyszer mondtam, hogy
lopni még nagyobb boldogság lehet, mint kapni

Az az én szegénységem, hogy kezem sohasem piheni ki az
ajándékozást; az az én irígységem, hogy váró szemeket látok és
világított éjszakáit. 

Óh, minden ajándékozó boldogtalansága! Óh, napom elborulása! Óh,
mohó vágy a kivánság után! Óh farkaséhség a jóllakás után!

Elfogadnak tőlem egyet s mást: de vajjon hozzáférek-e szíveikhez
is? Szakadék vagyon adás és elfogadás között s a legkisebb
szakadékot legnehezebb áthidalni.

Éhség nő szépségemből: szeretném bántani azokat, a kiknek
ragyogok; szívesen megrabolnám azokat, a kiket megajándékoztam: –
im-ígyen éhezem a gonoszságot.

Visszavonva kezem, ha már kéz nyúl feléje; habozva, miként a
vízesés, a mely még zuhogva is habozik: – im-ígyen éhezem a
gonoszságot.

Ilyen bosszút eszel ki bőségem: ilyen alattomosság fakad magános
voltomból.

Boldogságom, hogy ajándékozhatok, elhalt az ajándékozásban,
erényem belefáradt bőségébe!

Ha ki mindig ajándékoz, annak az a veszedelme, hogy elveszíti
szemérmét; ha ki mindig osztogat, annak keze-szíve hólyagos lészen
csupa osztogatástól.

Szememnek nem csordúl már könnye a kérők szemérmétől; kezem
tulságosan megkérgesült, hogy reszkessen, ha tele vagyon.

Hová lőn szemem könnye és szívem hamvassága? Óh, milyen magános
minden ajándékozó! Óh, milyen néma minden ragyogó!

Sok nap kering az üres térben: mindenhez, mi sötét, szólnak
fényességükkel, – nekem hallgatnak.

Óh ez a fényesség ellenségeskedése a világító ellen: könyörület
nélkül megy a pályáján.

Szíve mélységében méltányosság nélkül minden ragyogó
 iránt, hidegen napok iránt – im-ígyen
kering minden nap.

Viharhoz hasonlatosan repülnek a napok pályáikon, ez az ő
járásuk. Kérlelhetetlen akaratukat követik, ez az ő
hidegségük.

Óh, csak ti, ti sötétek, éjszakások, teremtetek meleget a
ragyogóból! Óh, csak tejet és üdülést a fényesség emlőiből!

Óh, jég vagyon körülöttem, kezem megég a fagytól! Óh, szomjuság
vagyon bennem, az a ti szomjuságtokat sóvárogja!

Éj vagyon: óh, miért, hogy fényességnek kell lennem. És hogy az
éjszaka dolgait szomjuhozom! És hogy magános vagyok!

Éj vagyon: íme forrásként fakad belőlem kivánságom – a beszéd
után kivánkozom.

Éj vagyon: íme hangosabb a szava minden szökőkútnak. És lelkem
is szökőkút.

Éj vagyon: íme most ébred a szerelmesek minden éneke. És az én
lelkem is egy szerelmes éneke.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A táncdal.

Egy este Zarathustra tanítványaival az erdőben barangolt s kutat
keresvén, néma fáktól, bokroktól környezett zöld rétre ért. A réten
leányok táncolának egymással. Mihelyest a leányok Zarathustrát
megismerték, abbanhagyák a táncot; Zarathustra azonban nyájasan
intve hozzájuk lépett és e szókat mondá:

„Ne hagyjátok abba a táncot, kedves leánykák! Nem horgas szemű
játékrontó jött közétek; nem vagyok a leányok ellensége.

Isten szószólója vagyok a sátánnal szemben: ez pedig a nehézség
szelleme. Miképen lehetnék én, ti könnyüek, isteni táncok
ellensége? Avagy ellensége szépbokáju leánylábaknak?

Igaz, erdő vagyok és sötét fák éjszakája: de ha ki nem riad meg
sötétségemtől, rózsás lankákat is talál ciprusaim alatt.

És megtalálja a kis istent is, a kit a leánykák legjobban
kedvelnek; a kút mellett fekszik, csöndesen, behunyt szemmel.

Valóban, fényes nappal elaludt mellettem, ez a naplopó! Vagy
talán szerfölött sokat kergette a pillangókat?

Ne haragudjatok reám, ti szép táncolók, ha a kis  isten
egy keveset kikap tőlem! Igaz, kiabál majd és sír, – ámde nevetésre
gerjeszt még sírásában is!

És könnyes szemmel kérjen föl titeket egy táncra és magam akarok
dalt énekelni táncához:

Táncdalt, csúfondáros nótát a nehézség szellemére, az én
legfensőbb, legnagyobb hatalmi ördögömre, kiről azt mondják, hogy ő
a világ ura!

És ez a dal az, a melyet Zarathustra énekelt, mikoron Kupido és
a leánykák egymással táncot ropnak vala:

Szemedbe nézék az imént, élet! És úgy tetszék nékem, hogy
feneketlen mélységbe bukom.

Ámde te kihúztál engem aranyos horgoddal, csufolkodva kacagtál,
midőn feneketlen mélységnek hívtalak.

„Igy fecseg minden hal, – mondád – a miknek nem bir a fenekére
jutni, azt hívja feneketlennek.

Pedig csak változékony vagyok és vad és mindenekelőtt nőstény és
pedig nem erényes:

Bárha nálatok, óh férfiak, „mélység“ a nevem vagy „hűség,“ „az
örök“, „a titokzatos.“

De ti, férfiak, mindig a magatok erényeivel ajándékoztok meg –
óh, ti erényesek!

Im-ígyen kacagott ő, a hihetetlen; én azonban sohasem hiszek
néki és nevetésének, ha rosszat beszél maga felől.

És mikoron bősz bölcseségemmel négyszemközt beszélék, mérgesen
mondá nékem: „Te akarsz, te kivánsz, te szeretsz, s csak ezért
magasztalod az életet!“

Majd, hogy keményen válaszoltam és megmondtam volna az igazat a
mérgesnek; s az ember nem válaszolhat keményebben, mintha
bölcseségének „megmondja az igazat.“ 

Mert ez a hármunk viszonya. Lelkemből csak az életet szeretem –
és, valóban, a legjobban akkor, ha gyülölöm!

Hogy pedig a bölcseség iránt jó szívvel vagyok és gyakran nagyon
is jó szívvel: azért van, mivel nagyon, de nagyon emlékeztet az
életre!

Megvan a maga szeme, nevetése, sőt még arany horgászó botocskája
is:

És midőn egyszer az élet kérdezé tőlem: „Ki is az, a bölcseség?“
– lobbal felelém: „Óh igen a bölcseség!

Szomjuhozzuk és nem lakunk jól; fátyolon át nézünk, hálón át
kapkodunk.

Vajjon szép-e! Mit tudom én! De este még a legvénebb potykákat
is hálóba csalja.

Változékony ő és dacos; nem egyszer láttam, hogy harap ajkába és
mint tolja fésűjét haja növésének ellenébe.

Lehet, hogy rossz és hamis, és egészben véve asszonyi állat, de
ha maga-magáról beszél rosszat, éppen akkor csábít leginkább.“

Midőn ezeket mondtam az életnek, gonoszul nevetett és lehunyta
szemét. „Vajjon kiről beszélsz? – mondá – talán rólam?

És ha igazad is volna, szabad ezt így szemembe mondanod? De most
beszélj a te bölcseségedről is!“

És akkor újra felnyitád szemed, oh szeretett élet!

És ujra úgy tetszék nékem, hogy megint feneketlen mélységbe
bukom.

 

Im-ígyen dalola Zarathustra. Mikoron pedig a táncnak vége lőn és
a leányok távozának, elszomorodék szívében. 

„A nap már rég lement“ – mondá végre – „a rét nedves, az erdők
felől hűvösség csap meg.

Valami ismeretlen környékez és tünődve néz reám. Mit! Te még
élsz, Zarathustra?

Mely okból? Miért? Mi által? Hova? Hol? Hogyan? Avagy nem
boldogság-e még élni?

Óh, barátim, az este kérdez így belőlem. Nézzétek el
szomorúságomat!

Beesteledett: nézzétek el nékem, hogy beesteledett!“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A síri dal.

„Ott van a sírok szigete, a néma; ott vannak ifjuságom
sírhantjai is. Oda viszem az élet örökzöld koszorúját.“

Szívemben ezt határozván: szállék tengeren túlra. Óh, ifjúságom
látományai és jelenései! Óh, ti a szeretet megannyi pillantásai,
óh, ti isteni szempillanatok! Mi hamar haltatok el számomra! Ma már
mint halottaimról emlékezem rólatok!

Tőletek, legkedvesebb halottaim, édes illat száll felém, szívet
és könnyeket oldó. Valóban, megrázza és feloldja a magánosan hajózó
szivét.

Még mindig én vagyok a leggazdagabb és irígylésre legméltóbb –
én a legmagánosabb! Hisz ti enyéim valátok és én még tietek
vagyok: mondjátok, vajjon estenek-e a fáról valaki elébe olyan
rózsás almák, mint az enyémek?

Még mindig szerelmetek örököse és dús talaja vagyok, emléketekre
tarka, vadon nőtt erényekkel virágzó, óh ti lelkemtől
lelkezettek!

Óh, mi arra teremttettünk, hogy egymás mellett maradjunk, ti
bájos, idegen csodák; és nem bátortalan madarakhoz hasonlatosan
jövétek hozzám és vágyamhoz, nem: mint bizodalmashoz! 

Igen, hűségre teremtve, miképen én, és gyöngéd
örökkévalóságokra: s most hűtlenségtekről kell neveznelek titeket,
isteni pillantások és szempillanatok: még nem tanultam más
nevet.

Bizony, bizony túlontúl korán esett nékem halálotok, ti
szökevények. Mégis, ti nem futátok el tőlem, sem én nem futék el ti
tőletek: ártatlanok vagyunk mi egymással szemben
hűtlenségünkben.

Hogy engem megöljenek, ezért fojtottak meg titeket, óh
reménységeim dalos madarai! Igen, reátok, kedvenceim, reátok
ajzotta nyilait a kajánság – hogy szívembe találjon.

És bele talála! Hisz ti valátok mindig szívem kedvencei,
birtokom és birva-tartatásom: ezért kellett fiatalon meghalnotok és
túlontúl korán!

Legsebezhetőbb birtokomra ajzották nyilaikat: ti valátok az,
kiknek bőre pehelyhez hasonlatos s még inkább a mosolygáshoz, a
mely elhal egyetlen tekintetre!

Ellenségeimnek pedig ezt mondom: mi minden embergyilkolás ahhoz
képest, a mit ti rajtam elkövettetek!

Gonoszabbat követtetek el rajtam, mint minden embergyilkolás:
visszaadhatatlant vettetek el tőlem: – ezt mondom néktek, óh
ellenségeim!

Hisz ifjúságom látományait és legkedvesebb csodáit gyilkoltátok
meg! Játszó pajtásaimat vettétek el tőlem, a megboldogúlt lelkeket!
Emléköknek szentelem ezt a koszorút és ezt az átkot.

Ezt az átkot ellenetek, óh ellenségeim! Hisz ti megrövidítétek
örökkévalómat, miképen egy hang megtörik hideg éjszakán! Alig jőve
hozzám, mint isteni pillantás megvillanása, – mint szempillanat!


Im-ígyen szóla egy jó órában tisztaságom: „isteni légyen nekem
minden lény“.

S íme szennyes kisértetetekkel támadtatok reám, óh hová menekült
akkor az a jó óra!

„Minden napom légyen szent“ – ez volt egykoron ifjuságom
bölcseségének szózata: valóban, vidám bölcseség szózata!

S íme, ellenségeim, ti elloptátok éjszakáimat és álmatlan
kínokra váltátok: óh, hová menekült akkor az a vidám bölcseség?

Egykoron kedvező madárjelekre vágyódtam: s íme ti undok
bagoly-rémet vezettetek utamra. Óh, hová menekült ekkor az én
gyöngéd vágyódásom?

Egykoron megfogadtam, hogy leteszek minden utálatról: s íme
azokat, kik hozzám közel és legközelebb állának, mérges
kelevényekké változtatátok. Óh, hová menekült ekkor legnemesebb
fogadalmam?

Egykoron vakon boldog utakon járék: s íme rondaságot dobátok a
vak ösvényére; s most utálja a régi vakösvényt.

És mikoron megtettem a legnehezebbet és magam-lebírásom
győzedelmét ünnepeltem: íme, ti azokat, akik szeretének engem, arra
a kiáltásra birtátok, hogy nékik okozok legnagyobb fájdalmat.

Valóban, mindig ekkép cselekedtetek: megmérgeztétek java-mézemet
és java-méheim szorgalmát.

Jótékony szívemhez mindég a legarcátlanabb koldusokat küldtétek;
könyörületességemhez mindig a leggyógyíthatatlanabb
szemérmetleneket tologattátok. Igy sebeztétek meg erényem
reménységét. 

És ha még legszentebbemet is az áldozat oltárára tevém: a ti
„jámborságotok“ tüstént zsírosabb ajándékokat tőn melléje:
azonképen, hogy a ti zsírotok gőzébe fúlt még legszentebbem is.

És egykoron táncolni akartam, ahogyan még sohasem táncolék:
minden egek fölött akartam eltáncolni. Ekkor rábeszéltétek
legkedvesebb dalnokomat.

És íme borzalmas, tompa nótába kezdett; óh, mint valami mogorva
kürt úgy tülkölt fülembe!

Gyilkos dalnok, a kajánság eszköze, te ártatlanok ártatlana! Már
kiállottam a legjobb táncra: ekkor hangoddal meggyilkoltad
elragadtatásomat:

Egyedül a tánccal tudom a legmagasabb dolgok mását mondani: – s
íme legmagasabb hasonlatok kimondatlanul maradának tagjaimban!

Mondatlanul, megváltatlanul maradt legmagasabb reménységem! És
meghala minden látományom és ifjúságom vigasztalása!

Hogy is viseltem el? Hogyan birtam ki és birtam le ilyen
sebeket? Hogyan kelt ismét életre lelkem ezekből a sirokból?

Igen, sebezhetetlen, eltemethetetlen van bennem, sziklákat
repesztő: ennek neve az én akaratom: Hallgatagon halad és
változatlanúl az éveken át.

Enlábamon akarja megtenni útját az én öreg akaratom; keményszivü
és bátor a szándéka és sebezhetetlen.

Csak sarkomon vagyok sebezhetetlen. Még mindig élsz és hű vagy
magadhoz, te leghosszabb türelmű! Még mindig minden síron
keresztültöréd magad!

Te benned él még ifjúságom megváltatlanja is, és  mint
élet, mint ifjúság ülsz itt reménykedve sárga síromladékokon.

Igen, még minden sír szétrombolója vagy nékem: légy üdvöz,
akaratom! És csak ahol sír vagyon, vagyon föltámadás is. –

Im-ígyen dalola Zarathustra,

* * *



A maga-legyőzésről.

„Az igazság akarása“ ennek hívjátok, bölcsek bölcsei azt, a mi
titeket hajt és ösztönöz?

„Minden létező elgondolhatásának akarása“: im-ígyen hívom
én a ti akaratotokat!

Minden létezőt először elgondolhatóvá akartok tenni:
mivelhogy derék bizalmatlansággal kételkedtek, elgondolható-e
már?

De kell, hogy engedelmes és hajlékony legyen néktek! Igy akarja
akaratotok. Simává kell lenníe és a szellem szolgálatára, mint
annak tükre és tükörképe.

Ez minden akaratotok, ti bölcsek bölcsei: a hatalom akarása; s
még akkor is, ha jóról avagy gonoszról beszéltek és
értékelésekről.

Meg akarjátok teremteni a világot, mely előtt térdelhettek: ez
végső reménységtek és mámorotok.

Persze az oktalanok, a nép, hasonlatosak a folyóhoz, min csónak
uszkál: s a csónakban beburkolva s ünnepélyesen ülnek az
értékek.

Akaratotokat és értékeiteket rátevétek a létesülés folyamára; a
hatalom ősrégi akarását árulja el nékem az, mit a nép jónak és
gonosznak hiszen.

Bölcsek bölcsei, ti tettetek ilyen vendégeket ebbe a
 csónakba és ti adtatok rájok cicomát és
büszke neveket, – ti és uralkodó akaratotok!

S a folyó most tovább viszi csónaktokat: tovább kell
vinnie. Mit használ, hogy a megtört hullám habzik és haragosan
szegül ellene a csónak orrának!

Nem a folyó a ti veszedelmetek és jótok-gonosztok vége, óh
bölcsek bölcsei: hanem maga az az akarat, a hatalom akarata, – a ki
nem merített, nemző életakarat.

Ám, hogy jobban értsétek szavamat a jóról és gonoszról: egy szót
mondok még néktek az életről s minden élő minémüségéről.

Fürkésztem az élet nyomát, utána jártam a legkisebb és
legnagyobb utakon, hogy minémüségét megismerjem.

Százszoros tükörrel fogtam föl tekintetét, ha ajka zárva volt:
hogy szeme legyen nékem beszédes. És szeme beszédes vala nékem.

De, valahol csak élőt találék, mindenütt hallám az engedelmesség
szavát. Minden élő engedelmes.

És ez a második: annak parancsolnak, a ki önmagának nem tud
engedelmeskedni. Ez az élő sajátsága.

Ez pedig a harmadik, a mit hallék: parancsolni nehezebb mint
engedelmeskedni. És nemcsak hogy a parancsoló minden engedelmeskedő
terhét viseli, és hogy ettől a tehertől könnyen agyonnyomatik:
–

Kisértésnek, kockázatnak tartok minden parancsolást; és
valahányszor az élő parancsol, önmagát kockáztatja.

S még ha magának parancsol is: még akkor is meg kell bünhődnie
parancsolatáért. Önnön törvényének kell birájává, bosszulójává,
áldozatává lennie.

Hogyan történik ez? kérdezém. Mi beszéli rá az élőt,
 hogy engedelmeskedjék és parancsoljon
és még parancsolva is engedelmességet gyakoroljon?

Halljátok hát szómat, bölcsek bölcsei! Vizsgáljátok szorgosan,
nemdenem férkőzém az életnek szivébe és szivének egész
gyökeréig?

Valahol élőt találtam, ott a hatalom akaratát is találtam; és
még a szolgáló akaratában is megleltem az akaratot, hogy úrrá
legyen.

Hogy az erősebbnek szolgáljon a gyöngébb, arra beszéli rá
akarata, amely egy más, még gyöngébben akar urrá lenni: erről az
élvezetről nem akar lemondani.

S valamint a kisebb odaadja magát a nagyobbnak, hogy élvezete és
hatalma legyen a legkisebben: azonképen a legnagyobb is odaadja
magát és a hatalom kedvéért – életét teszi kockára.

Ez a legnagyobb odaadása, hogy kisértés és veszedelem és a
halálért való kockajáték.

És valahol feláldozó és szolgálat és szerelmes pillantások
vannak: ott is megvagyon az urakodás akarata. Álutakon lopózkodik a
gyöngébb a várba és be a hatalmasabb szivébe – és ott hatalmat
lop.

És ezt a titkot mondá nékem maga az élet: „Lásd“, – szólt – „én
az vagyok, a minek mindig magamagát kell legyőznie.“

„Ti persze a nemzés akarásának avagy a célra, magasabbra,
távolabbira, sokszerübbre való ösztönnek hívjátok: de mindez egy és
titok.

„S még inkább letűnöm, semhogy erről az egyről lemondjak; s
valóban, a hol letűnés vagyon és levélhullás, íme, ott élet
áldozódik föl – a hatalomért! 

„Hogy nékem harcnak kell lennem és létesülésnek és célnak és a
célok ellenmondásának: óh, a ki akaratomat kitalálja, azt is
kitalálja, mi görbe utakon kell annak járnia!

„Bármit is alkotok és bármint is szeretek valamit, – mihamar
szembe kell kerülnöm vele és szeretetemmel: így akarja az én
akaratom.

És te is, megismerő, te is csak ösvénye és lábnyoma vagy
akaratomnak: bizony, bizony, hatalom-akarásom lépked a te
igazság-akarásod lábán is!

Az persze nem találta el az igazságot, a ki ráröpítette ezt a
szót „a lét akarása“: mert ilyen akarat – nincs!

„Mert, a mi nincs, az nem is akarhat; a mi pedig már létezik,
hogyan akarhatna az még a létre törekedni!

„Csak, hol élet vagyon, vagyon akarat is; de nem az élet
akarása, hanem – így hirdetem néked – a hatalom akarása!

„Az élők sok dolgot nagyobb kincsnek tartanak magánál az
életnél; de még e kincsekből is kitetszik – a hatalom akarása!“

Erre tanított egykoron az élet: és innen, óh bölcsek bölcse,
megfejtem néktek szivetek rejtélyét.

Bizony, bizony, mondom néktek: „jó“ és „gonosz“, mi nem volna
mulandó – nincsen! Önmagából kell néki magát folyton-folyvást
legyőznie.

A jóról, gonoszról szóló értékeléstek és szótok erőszakot mível,
ti értékelők: és ez a ti titkos szerelmetek és lelketek csillogása,
reszketése és túlbuzgósága.

Ám erősebb erőszak nő értekeléstekből és uj lebírás: az töri föl
a tojást és tojáshéjat.

És a kinek sorsa, hogy teremtő legyen jóban, gonoszban:
 valóban annak előbb megsemmisítőnek
kell lennie és értékeket kell széttörnie.

Im-ígyen a legfőbb gonosz hozzátartozik a legfőbb jósághoz, ez
pedig a teremtő jóság.

Beszéljünk csak róla, óh bölcsek bölcse, bár ez kényes
dolog.

De hallgatni róla még rosszabb; minden elhallgatott igazságba
méreg gyülemlik.

És hadd törjön össze minden, a mi igazságainkon összetörhet! Még
sok ház van építendő!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A fenségesekről.

Tengerem feneke csöndes! vajjon ki gondolná, hogy tréfás
szörnyetegeket rejteget!

Rendíthetetlen a mélységem: de uszó rejtélyektől és mosolygástól
ragyogó.

Ma fenséges, ünnepélyes embert láttam, a szellem vezeklőjét: óh,
mint nevetett lelkem az ő csúnyaságán!

Peckes mellel és hasonlatosan azokhoz, a kik visszafojtják
lélekzetüket: így állott ő, a fenséges, némán:

Teleaggatva rút igazságokkal, vadász-zsákmányával és gazdagon
rongyos ruhákban; sok tövis is lógott rajta – de rózsát még nem
láttam közte.

Még nem tanulta meg a nevetést és a szépséget. Komor arccal tért
haza ez a vadász a megismerés erdejéből.

Vad állatokal való harcból tért haza, ám még komolyságából is
vadállat tekint ki – le nem győzött vadállat!

Ugrásra kész tigrishez hasonlatosan áll még mindig; ámde nem
szívelem a megfeszült lelkeket, izlésem nem kedvez mindezeknek a
visszahuzódottaknak.

És még azt mondjátok barátim, hogy nem lehet vitatkozni izlésen
és izlelésen? Hisz minden élet harc az izlés és izlelés körül.


Izlés: ez ép úgy súly, mint mérő serpenyő és mérő ember; és jaj
minden élőnek, a mi a nélkül akarna élni, hogy súlyon,
mérőserpenyőn és mérő embereken vitatkozzék!

S csak ha fenségét megelégeli, ez a fenséges: csak akkor
kezdődik az ő szépsége – s csak akkor akarom megízlelni és
izletesnek találni.

És csak, ha önmagától elfordúl, csak akkor fog önnön árnyékán
átugrani – s valóban, bele az ő napjába!

Túlontúl sokáig ült vala árnyékban, a lélek vezeklőjének orcái
elsápadoztak; majdnem, hogy éhen halt várakozása közben.

Tekintetében még megvetés vagyon; és utálat lappang szája
szögletében. Bárha most nyugszik, nyugalma még nem feküdt a
napra.

Miképen a bika tészen, úgy kellene cselekednie; és boldogságának
földes íz kellene, nem pedig a föld megvetésének íze.

Fehér bikának szeretném látni, a mint fújva, bőgve jár az ekevas
előtt: és még bőgése is magasztalna minden földi dolgot!

Orcája még sötét; a kéz árnyéka játszik rajta. Szemének
tekintetén még árnyék ül.

S cselekedete is árnyékot mér reá; a kéz elsötétíti a cselekvőt.
Még nem tett túl tettén.

Igaz, hogy szeretem rajta a bikanyakot: de most még az angyal
szemét is látni akarom.

Hősi akaratát is el kell felednie: felemeltnek is kell lennie,
nemcsak fenségesnek – az éthernek kellene őt emelnie; őt az
akaratnélkülit!

Lebírt fenevadakat, megoldott rejtélyeket: de még a  maga
fenevadjaival és rejtélyeivel is el kellene bánnia, még isteni
gyermekekké kellene változtatnia.

Megismerése még nem tanúlt meg mosolygni és nem tanulta meg azt,
hogy féltő írígység nélkül legyen; áradó szenvedélye még nem
nyugodott el a szépségben.

Bizony, bizony, ne a jóllakásban hallgasson és merüljön el
vágya, hanem a szépségben! A báj a fenköltek nagylelküségéhez
tartozik.

Karját fejére nyugtatva: így kellene a hősnek megpihennie, így
kellene még pihenését is legyőznie.

Ám a hősnek a szép a legnehezebb minden dolgok között. A
szépet nem bírja kiküzdeni a heves akarat.

Egy kicsit több, egy kicsit kevesebb: ez itt épen a sok, a
túlságos.

Laza izmokkal állani és lekantározott akarattal: ez néktek a
legnehezebb, ti megísmerők!

Ha a hatalom kegyessé válik és leereszkedik a szem látóhatárába:
szépségnek hívom az ilyen leereszkedést.

És senkitől se kivánok annyira szépséget, mint épen tőled, te
győzedelmes: jóságod legyen utolsó magad-győzésed.

Minden gonoszat elvárok tőled: ezért kivánom töled a jót is.

Valóban, gyakorta nevetém a pipogyákat, a kik jóknak tartják
magukat, mivelhogy béna karmaik vannak!

Az oszlop erényére kell törekedned: egyre szebb és finomabb
lesz, de belőlről annál keményebb és teherbiróbb mentől feljebb
emelkedik.

Igen, te fenséges, egykoron még szépnek kell lenned és önnön
szépségednek kell tükröt tartanod. 

Akkoron majd lelked isteni vágyaktól reszket; és imádat lészen
még hiuságodban is!

Mert ez a lélek titka: csak, csak ha a hős elhagyta, csak akkor
közeledik felé, álmában, – a hősfeletti.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A míveltség országáról.

Túlságosan messze repülék a jövőbe s borzadás szálla meg.

És mikoron körülnézék, íme a kor vala egyedüli kortársam.

Ekkor hátra, hazafelé futék – és egyre jobban sietve: ekkép
eljövék hozzátok, ti jelenkoriak, s a míveltség országába.

Először fordulék hozzátok látó szemekkel és jó indulattal:
valóban, vágyakozó szívvel jövék hozzátok.

Ámde mi történt velem? Bármikép félek is, nevetnem kellett!
Szemem sohasem látott hasonló tarka-barkaságot!

Neveték és neveték, miközben lábom még reszketett és szívem is:
„hisz itt van minden festékes fazék hazája!“ – mondám.

Ötven folttal telepackázva testeteken, arcotokon: így ülétek
előttem ámulásomra, óh jelenkoriak!

És körülöttetek ötven tükör, mik színjátékotoknak hízelgének és
azt visszahangozák!

Valóban, nem viselhetnétek jobb álarcot, ti jelenkoriak, mint a
milyen enorcátok!

Teleírva a mult jeleivel és e jelek megint telepingálva
 uj jelekkel: im-ígyen jól elrejtőzétek
minden jelmagyarázó elől!

És ha ki vesék vizsgálója is: ki hiszi, hogy vesétek vagyon!
Mintha színekből lennétek összesütve és színes cédulákból.

Fátyolaitok alól minden idők és népek tarkasága pillant ki;
minden szokás és hit tarkasága fecseg taglejtésteikből.

Ha ki lehúzna rólatok fátyolt és lepelt és szint és taglejtést:
éppen elég maradna belőletek – madárijesztőnek.

Valóban, magam vagyok a megijedt madár, a ki titeket mez és szin
nélkül láttalak egyszer és elröppentem, mikor felém csontváz
integetett csókot.

Jobb szeretnék napszámos lenni az alvilágban és a Hajdan
árnyékainál! Hisz még az alvilágiak is kövérebbek és köpcösebbek
nálatoknál!

A jövőnek minden félelmetessége s míndaz mi valaha megtévedt
madarakat megborzongatott, valóban, még bizodalmasabb, mint a ti
„valóság“-tok.

Mivelhogy így beszéltek: „A valóság emberei vagyunk
tetőtől-talpig, hit és balhit nélkül“: im-ígyen veritek melleteket
és – óh, bizony mell nélkül!

Igen, hogyan birnátok hinni, tí tarka-barkák! – ti, kik
festményei vagytok mindannak, a mit csak valaha hittek!

Két lábon járó cáfolatai vagytok a hitnek és minden idea
inaszakadtai. Hitetelenek: im-ígyen hívlak én
benneteket, valóság emberei!

Minden idők feleselnek lelkeitekben; és még minden idők álma és
fecsegése valóbb vala éber-voltotoknál! 

Terméketlenek vagytok: ennek okáért vagytok hit híjjával.
Ám kinek teremtenie kellett, annak mindig meg volt a maga való-álma
és csillagjele – és az hitt vala a hitben.

Félig tárt kapuk vagytok ti, miknél sírásók várakoznak. És ez a
ti valóságtok: „Minden megérdemli, hogy tönkremenjen.“

Óh, mint állottak előttem, ti terméketlenek, s mi ösztövér
bordákkal! És közületek nem egy maga is belátta ezt.

És így szóla: „Bizonyára, míg aludtam, valami isten elcsent
tőlem valamit! Valóban eleget, hogy abból asszonyi állatot képezzen
magának!

„Csodálatos csontjaim hitványsága!“ – im-ígyen szóla már nem egy
jelenkori.

Igen, nevetni késztettek engem, jelenkoriak! És leginkább, ha
önnönmagatok ámultak magatokon!

És jaj nékem, ha nem tudnék nevetni ámulástokon, és minden
utálatost föl kellene hajtanom csészétekből!

De így könnyebben veszlek, mivelhogy nehezet kell vinnem;
s mit bánom, ha még bogarak és szárnyas férgek is ülepednek
batyumra!

Valóban nem érzem nehezebbnek tőlük! És nem miattatok,
jelenkoriak, jövend reám a nagy fáradtság.

Óh, hová, hágjak még vágyammal! Minden hegyről kémlelek
szülőföldeket.

Ám hazát seholsem lelek: állhatatlan vagyok minden városban és
vándora minden kapunak.

Idegenek és nevetség nékem a jelenkoriak, kikhez imént még
szívem űzött; és száműzve vagyok minden szülőföldről.

Igy hát még csak gyermekeim földjét szeretem, a
fölfedezetlent,  a legtávolibb tengereken: vitorláim
hadd keressék és keressék ezt!

Gyermekeimen akarom jóvá tenni, hogy apáim gyermeke vagyok: és
minden jövőn jóvá tenni – ezt a jelenkort!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A szeplőtelen megismerésről.

Midőn tegnap a hold fölkelt, azt hittem, napot fog szülni: oly
terpeszkedve, viselősen feküdt a szemhatáron.

Ámde hazudott terhességével; s még hamarabb híszek a holdban
lévő emberben, mint az asszonyban.

Persze, hitvány emberke ő is, ez a félénk éjszakázó. Valóban,
bűnös lelkiismerettel mászkál a tetők fölött.

Mivelhogy kéjszomjas és féltékeny az a szerzetes a holdban;
szomjuhozza a földet és a szeretők minden gyönyörűségét.

Nem, nem kell nekem ez a tetőjáró kandúr! Utálom mindazokat, a
kik féligzárt ablakok körül sonfordálnak!

Jámbor képpel és némán járdal csillagok szőnyegén: – de én nem
szenvedhetem a halklépésű férfilábakat, miken nem peng egyetlen
sarkantyú!

Minden igaz ember lépése beszél; ám a macska csak úgy lopja
léptét a földön. Lám, macska-módra jő a hold és csalárdul.

Ezt a hasonlatot mondom néktek, érzékeny képmutatók, néktek, a
„tiszta-megismerés emberei“-nek! Titeket én –
kéjszomjasoknak hívlak.

Ti is szeretitek a földet és a földit: jól átláttalak! –
 de szégyenlősség vagyon szeretetekben
és rossz lelkiisméret – a holdhoz vagytok hasonlatosak!

A földiek megvetését beszélték bele lelketekbe, azonban nem
beleitekbe: pedig ezek a legerősebbek rajtatok!

Ime, lelketek szégyelli magát, hogy beleiteket szolgálja, s
szégyenében jár álutakon, hazug utakon.

„Az volna nékem a legmagasabb“ – így szól hazug lelketek
önmagához – „ha az életre vágy nélkül tekintenék és nem –
kutyamódra – lógó nyelvvel.“

„Boldogságot lelni a nézésben, halott akarattal, az önzés
kapzsisága nélkül – hidegen és hamuszürkén tetőtől-talpig, de
mámoros hold-szemekkel!“

„Az volna nékem a legkedvesebb“ – így csábítja el magát az
elcsábított – „ha a földet úgy szeretném, mint a hogy a hold
szereti és csak szememmel érinteném szépségét.“

„És azt tartanám minden dolgok szeplőtelen
megismerésének, hogy ne akarjak a dolgoktól semmit, hanemha úgy
legyen szabad előttük fekünnöm, mint egy százszemű tükör
fekszik.“

Oh, ti érzékeny képmutatók, kéjvágyók! Belőletek hiányzik a vágy
ártatlansága: s íme, ezért rágalmazzátok a vágyat!

Valóban, nem mint teremtők, nemzők, a létesülésnek örvendők
szeretitek a földet!

Hol van ártatlanság? Valahol nemző akarat vagyon. És a ki magán
túl akar teremteni, annak akaratát tartom a legszentebbnek.

Hol van szépség? Amikor minden akaratommal akarnom kell;
amikor szeretni akarok és tönkremenni; hogy egy kép ne maradjon
csak kép. 

Szeretni, tönkremenni: ez rímre jár már öröktől fogva. Szeretni
akarni: ez annyi, mint késznek lenni a halálra is. Im-ígyen szólok
hozzátok, gyávák!

S kiherélt sandítástok szeretne „szemlélődésnek“ hivatni! S a
mit gyáva szemekkel meg lehet érinteni, az „szépnek“
kereszteltessék! Óh, ti nemes nevek megszeplősítői!

Ámde az legyen átkotok, ti makulátlanok, ti „tisztán
megismerők“, hogy sohase szüljetek: még ha terpeszkedve, s
viselősen feküsztök is a szemhatáron!

Valóban, szájatok tele van nemes szókkal: s elhigyjük, hogy
szívetek árad túl, ti hazugok?

Az én szavaim pedig szegényes, megvetett, nyomorék szók:
szívesen szedegetem lakomátok lehullott morzsáit.

Velök még mindig megtudom mondani az igazat a képmutatóknak!
Igen, szálkáim, kagylóim és tüskés leveleim hadd csiklandozzák a
képmutatók orrát!

Rossz szag környékez mindig titeket és ebédeiteket: hisz
kéjvágyó gondolataitok, hazugságaitok és rejtett dolgaitok
szállingóznak a levegőben!

Merészkedjetek előbb magatoknak hinni – magatoknak és
beleiteknek! Mert ki önnönmagának nem hiszen, mindig hazudik.

Egy isten álarcát akasztottátok magatok elé, ti „tiszták“, egy
isten álcájába mászott el a ti megfogható, gyűrűző férgetek.

Valóban, csaltok, ti „szemlélődők“! Zarathustra is egykoron
bolondja vala isteni bőrötöknek; s nem ismeré meg a
kigyó-tekervényt, mely bőrötöket kitömte.

Egykoron azt hívém, egy isten lelkét látom játszani 
játékaitokban, ti tisztán-megismerők! Egykoron azt hivém, nincs
jobb művészet a tieteknél!

A kigyó rondaságát és rossz szagát elrejté előttem a távolság:
és azt, hogy gyík csele csúszkál itt kéjsóváran.

De közeletekbe jövék: följő a napom, – íme néktek is följön –
véget ért a hold szerelme!

Nézzétek csak! Rajtakapatva és sápadtan áll itt – a
hajnalhasadással szemben!

Mert már jő, az izzó – az ő szeretete a földhöz közelg!
Ártatlanság és teremtésvágy vagyon minden nap-szerelemben!

Nézzetek csak, mily türelmetlenül jő föl a tenger fölött! Nem
érzitek szerelme szomjuságát és meleg lehelletét?

A tengert akarja szívni, mélységét magához fölinni a magasba:
ekkor a tenger vágya ezer emlővel emelkedik.

Csókoltatni és szopatni akar ő a nap szomjától; léggé
akar lenni, és magassággá és a fényesség ösvényévé és maga
is fényességgé!

Bizony, bizony, a naphoz hasonlatosan szeretem én az életet és
minden mély tengereket.

És ez nékem a megismerés: minden mélység jőjjön föl – az
én magasságomhoz! –

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A tudósokról.

Aludtam, s íme juh rágdosta fejem borostyán-koszorúját –
rágdosta és ezt mondta: „Zarathustra nem tudós többé.“

Szólt és büszkén elballagott. Egy gyermek beszélte el nékem.

Örömest fekszem itt, hol gyermekek játszanak, az elomlott kőfal
mellett, bogáncsok és piros pipacsok közepette.

Tudós vagyok én még a gyermekeknek és a bogáncsoknak és piros
pipacsoknak. Ártatlanok ők még gonoszságukban is.

De a juhoknak már nem vagyok tudós: így akarja sorsom – áldott
légyen az!

Mivelhogy ez az igazság: kiköltöztem vala a tudósok házából és
az ajtót becsaptam hátam mögött.

Túlsoká ült a lelkem éhesen asztaluknál: nem vagyok hozzájuk
hasonlóan kitanúlt, diót törni.

Szabadságot szeretek és friss föld fölött fuvaló levegőt; s még
inkább szeretek ökörbőrökön aludni, mint az ő méltóságaikon és
tisztességeiken.

Izzóvá hevítnek a magam gondolatai: gyakorta mintha lélekzetem
vennék! Ilyenkor ki kell mennem a szabadba és el minden poros
szobából.

Ők azonban hüvösen ülnek a hüvös árnyékban: 
mindennek csak nézői akarnak lenni és óvakodnak, nehogy ott
üljenek, a hol nap égeti a lépcsőket.

Miként azok, kik utcaszerte állonganak és a járókelőkre
bámészkodnak: azonképen várakoznak ők is és bámészkodnak
gondolatokra, miket mások gondoltak vala.

Ha hozzájuk nyúlsz: porzanak, miként a lisztes-zsákok és
akaratlanúl: de vajjon ki gondolná, hogy poruk gabonától való és
nyári földek sárga gyönyörüségétől?

Ha hogy bölcseknek mutatják magukat, kis mondásaik és igazságaik
megborzongatnak: bölcseségük olykor úgy szaglik, mikéntha mocsárból
származnék és csakugyan már a béka kuruttyolását is kihallani
belőle!

Ügyesek ők és okos ujjúak: mit keres az én együgyüségem
az ő sokügyüségüknél! Minden füzéshez és csomózáshoz és szövéshez
értenek ujjaik: im-ígyen kötik ők a szellem harisnyáit!

Jó órák ők: csak arról gondoskodj, hogy jól felhuzzad őket!
Akkor azután hiba nélkül mutatják az órát s szerény lármát csapnak
ezenközben.

Malmokhoz és nyomtatókhoz hasonlatosan dolgoznak ők: csak vessed
nékik magjaidat! – ők azután tudnak hozzá, hogy a gabonát
megőröljék és fehér port csináljanak belőle.

Jól vigyáznak egymás ujjaira és nem valami nagyon biznak
egymásban. Apró csalafintaságokban találékonyok s olyanokra
leselkednek, akiknek tudása bénalábú, – pókokhoz hasonlatosan
leselkednek.

Mindig úgy látám, hogy óvatosan kotyvasztják a mérget; s
ezenközben mindig üvegkeztyüket húznak ujjaikra. 

Hamis kockával is tudnak játszani; s látám őket olyan
buzgalommal játszani, hogy beléizzadának.

Idegenek vagyunk egymásnak és erényeik még jobban undorítanak,
mint hamisságaik és hamis kockáik.

S midőn náluk lakám, fölöttük lakám. Ezt vevék tőlem
zokon.

Mitsem akarnak hallani arról, hogy valaki fejük fölött
járkáljon, így hát fát és földet és ganajt rakának közém és fejük
közé.

Ilyeténképen tompíták lépteim hangját: és eleddig legrosszabbul
hallának engem a legtudósabbak.

Minden hibájukat és gyöngeségüket rakák maguk közé és közém: –
„ál-menyezet“-nek hívják ők ezt házaikban.

Mindazonáltal gondolataimmal az ő fejük fölött járok, és
még ha enhibáimon is akarnék járni, még akkor is fölöttük lennék és
fejük fölött.

Mivelhogy az emberek nem egyenlők: így szól az
igazságosság. És a mit én akarok, azt nékik nem szabad
akarniok.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A költőkről.

„Mióta jobban ismerem a testet“ – mondá Zarathustra egyik
tanítványának – „a szellem nékem már csak mintegy szellem: és
minden „el nem múló“ is csak hasonlat,“

„Ezt már hallottam egyszer ajkadról“ – felelé a tanítvány; – de
akkor hozzátetted: „és a költők nagyon is sokat hazudnak.“ Miért
mondottad vala, hogy a költők nagyon is sokat hazudnak?

„Miért?“ – mondá Zarathustra. – „Miért? kérdezed. Nem vagyok
azok közül való, akiktől szabad miértjüket tudakolni.

Avagy éleményem talán tegnapról való? Régen volt az, hogy
nézeteim okait megéltem.

Nem volna-e valóságos hordó az emlékezetem, ha okaimat is
magamnál akarnám tartani?

Már azt is sokallom, hogy nézeteimet megtartsam; és nem egy
madaram elrepül.

És galambdúcomban néha odatévedt madarat is találok, mely idegen
nékem és reszket, ha kezemet ráteszem.

De mit is mondott vala néked Zarathustra egykoron?  Hogy a
költők nagyon is sokat hazudnak? De hisz Zarathustra is költő.

Hiszed-e, hogy itt igazat mondott? Miért hiszed ezt?“

A tanítvány felele: „Hiszem Zarathustrát“. Zarathustra azonban
rázá a fejét és mosolyga.

„A hit nem űdvözít engem“, – mondá – „s legkevésbbé a belém
vetett hit.

De hahogy valaki egészen komolyan mondaná, hogy a költők nagyon
is sokat hazudnak: igaza van, – mi nagyon is sokat
hazudunk.

Mi túlságosan keveset is tudunk és rossz tanulók vagyunk: azért
hát hazudnunk kell.

És melyik költő nem hamisítja meg borát? Nem egy mérges
kotyvaszték kevertetett pincéinkben, nem egy leirhatatlan dolog
esett meg ottan.

S mivelhogy keveset tudunk, ezért tetszenek szívünknek a
szellemi szegények, – ha fiatal fehérnépek.

És még azokat a dolgokat is megkivánjuk, miket estenden vén
asszonyok mesélnek egymásnak. Ezt hivjuk önmagunkon az „örök
nőinek“.

És mikéntha volna a tudáshoz külön titkos bejárat, mely
elöntetik azoknak, a kik valamicskét tanulnak: hiszünk a
népben és az ő bölcseségében.

S ezt minden költő hiszi: hahogy valaki a fűben vagy elhagyatott
bokorban fekve fülel, megtud valamit a dolgokról, mik föld és ég
között lebegnek.

És ha gyöngéd gerjedelmeik támadnak, a költők mindig azt hiszik,
hogy maga a természet szerelmes beléjök.

És fülükhöz lopózkodik, hogy titkot súgjon belé s 
szerelmes hízelgéseket: ezzel hivalkodnak, páváskodnak minden
halandó előtt!

Óh, annyi minden van ég és föld között, amikről csak a költők
álmodoztak valamit!

És kivált az ég fölött, mert minden isten: költők
hasonlata, költők leleménye.

Valóban, mindig vonz minket valami – a felhők birodalmához:
ezekre rakjuk tarka léggömbjeinket és azután isteneknek és
emberfölötti embereknek hívjuk őket.

Hisz ülhetnek felhőkön: elég könnyűek mindezek az istenek és
emberfölötti emberek.

Óh, mennyire megelégeltem mindazt a ki nem elégültet, mindazt a
ki nem elégítőt, a mi mindenáron esemény akar lenni! Óh, mennyire
megelégeltem a költőket!

Zarathustra beszédét zokon vette az ífju, de hallgatott. És
Zarathustra is hallgatott; és szeme befelé fordult, mikéntha messze
távolba nézne.

Végtére sóhajta és lélegzetet vőn.

Azután mondá: Máról és hajdanról való vagyok, de van bennem
valami, az holnapról és holnaputánról és valamikorról való.

Megelégeltem a költőket, a régieket valamiképen az ujakat:
felszínesek ők nekem, valahányan és sekély tengerek.

Nem gondolkoztak eléggé a mélybe: ezért van, hogy érzésük nem
sülyedt fenékig.

Egy kis kéj, egy kis unalom; ez vala tünődésük.

Kisértetek lehe és suhanása: ennek tartom minden
hárfa-pengésüket; ugyan mit tudának eleddig a hangok bensőségéről!


S nem is eléggé tiszták nékem: felzavarják vizeíket, hogy
mélyeknek lássanak.

És ezzel szeretnek kibékítőként szerepelni, ám előttem csak
középszer keresői és keverők maradnak, felemásak és
tisztátalanok!

Óh, belevetém hálómat tengereikbe, jó halakat akarván fogni, de
mindig valami öreg isten fejét húztam föl.

Igy az éhezőnek követ adott a tenger. És lehet, hogy maguk is a
tengerből származnak.

Igaz, talál az ember gyöngyöt is bennök: annál hasonlóbbak ők
maguk kemény kagylókhoz. És lélek helyett gyakran sós nyálkát
találtam belsejükben.

És a tengertől eltanulták hívságát is: avagy a tenger nem a
pávák pávája-e?

Még a legrútabb bivaly előtt is kibontja pávafarkát, sohasem
telik be ezüstös selymes csipkelegyezőjével.

Dacosan nézi a bivaly, lelke közel van a homokhoz, még közelebb
a sürüséghez, de legközelebb a mocsárhoz.

Mit neki szépség, tenger, páva ékessége! Ezt a hasonlatot mondom
a költőknek.

Bizony, bizony, szellemük a pávák pávája és tengere a
hívságnak!

Nézők kellenek a költő szellemének – még ha bivalyok is!

De megelégeltem ezt a szellemet: és eljőni látom az időt,
mikoron megelégeli önnönmagát is.

Már elváltozva látám a költőket és önmaguk ellen szegzett
tekintettel.

A szellem vezeklőit látám jőni: közülök jövének.

Im-ígyen szóla Zarathustra. 

Nagy eseményekről.

Van egy sziget a tengerben – nem messze Zarathustra boldogságos
szigeteitől – a melyen szüntelen tűzhányó hegy füstölög; erről
mondják a népek, és különösen a vén anyókák a népből, hogy
sziklatömbként az alvilág kapu elé vagyon helyheztetve: és magán a
tűzhányón át lefelé vezet a szűk ösvény, a mely az alvilágnak ehhez
a kapujához szolgál.

Akkortájt tehát, midőn Zarathustra a boldogságos szigeteken
időzék, történt, hogy egy hajó horgonyt vetett a szigeten, amelyen
a füstölgő hegy emelkedik; és legénysége kiszállott, hogy tengeri
nyulakra vadásszon. Dél felé pedig, mikor a kapitány és emberei
együtt valának, hirtelen egy embert látának a levegőn át közeledni
és érthető szó hallék: „Siessetek! Itt az utolsó pillanat!“ De
midőn az alak egészen közelükbe ért – gyorsan suhant el mellettük
mint az árnyék, abban az irányban, a merre a tűzhányó feküvék –
szörnyen megdöbbenve ismerék föl, hogy az Zarathustra; ugyanis
mindnyájan látták vala már, – kivéve magát a kapitányt, – és
szereték őt, a hogyan a nép szeret: hogy egyenlő részben van benne
szeretet és félelem.

„Nézzétek csak!“ – mondá az öreg kormányos – „Zarathustra
poklokra száll!“ 

Ugyanakkor, hogy ezek a hajósok a tűzszigeten kikötöttek, híre
ment Zarathustra eltünésének; és barátai megkérdeztetvén, azt
beszélék, hogy éjjel hajóra szállott, a nélkül, hogy megmondotta
volna, hová szándékozik utazni.

Ennek okáért nyugtalanság keletkezék; három nap múltán pedig
ehhez járult a matrózok esete – s most már mindenki azt mondá, hogy
Zarathustrát elvitte az az ördög. Tanítványai ugyan nevették ezt a
mende-mondát, sőt egyikük azt mondá: „még előbb hiszem, hogy
Zarathustra vitte el az ördögöt! De valójában mindnyájan nagyon
aggódának és vágyakozának utána: nagy volt ezért örömük, mikor
ötödnapra megjelent körükben Zarathustra.

És ez a története Zarathustra beszélgetésének, mit a tűzkutyával
folytatott vala:

 

A földnek – mondá – bőre vagyon; és ennek a bőrnek betegségei.
Egyiket például úgy hívják, hogy „ember.“

És egy másikat úgy hivnak, hogy „tűzkutya“, erről sokat
hazudozának egymásnak az emberek és hagyták, hogy hazudjanak
nékik.

Ezt a titkot kifürkészendő szállék át a tengeren: és meztelenül
láttam az igazságot, valóban; nyakig mezitláb.

Immár tudom, mi a tűzkutya: és hasonlóképen minden hányó és
fölforgató ördög, a kiktől nemcsak öreg anyókák félnek.

Ki veled! tűzkutya, mélységedből! – kiálték – és valld meg,
milyen mély a te mélységed! Honan van az, a mit itt felénk
fújsz?

Bőven iszol a tengerből: ezt elárulja sós bőbeszéded: és
valahányszor fölforgató és hányó ördögöket hallék,  hozzád
hasonlónak találám őket: sós, hazug és sekély volt valahány.

Ti tudtok ahhoz, hogy kell bőgni és tűzzel elsötétíteni! Ti
vagytok a legigazibb nagyszájúak és úntig megtanultátok a
mesterséget, hogy kell az iszapot felkavarni.

Valahol vagytok, kell, hogy iszap legyen a közelben, és sok
gombás, üreges és beszorúlt: ennek föl kell szabadúlnia.

„Szabadság“, ezt bőgitek mindnyájan a legszívesebben: én azonban
letevék a „nagy események“-be vetett hitről, mihelyest sok bőgés és
füst környékezi.

És hidd meg nékem, pokoli lárma-barátom:

A legnagyobb esemény – nem a mi leghangosabb, – hanem a mi
legcsöndesebb óránk.

Nem az uj lárma kitalálói: uj értékek föltalálói körül forog a
világ; hallhatatlanúl forog.

És valld meg! Vajmi kevés történt, ha lármád és füstöd elvonúlt.
Mert ki bánja, ha város lőn múmiává és oszlop hever a
mocsárban!

És ezt az igét mondom még az oszlopok ledöntőinek. Bízonyosan
legnagyobb balgaság sót dobni a tengerbe és oszlopokat a
mocsárba.

Megvetéstek mocsarában feküdt az oszlop: de épen az a törvénye,
hogy a megvetésből uj élet kél számára és eleven szépség!

Ime, istenibb arcvonásokkal áll föl és szenvedésre csábítóan; s
bizony köszönetet mond még néktek azért, hogy ledöntöttétek,
fölforgatók!

S ezt a tanácsot adom királyoknak, egyházaknak és mindannak, a
mi gyöngült korú és erényű – tűrjétek  csak,
hogy ledöntsenek! A végre, hogy ujra éledjetek s ujra hozzátok
költözzék – az erény!

Igy beszéltem a tűzeb előtt: ekkor azonban dühösen
félbeszakított és kérdezé: „Egyház? Mi a csoda ez?“ „Egyház?“ –
felelém – „az valami állam-fajta, még pedig a leghazugabb.“ De
hallgass, képmutató eb! Hisz fajtádat bizonyosan úgy is jól
ösméred!

Hozzád hasonló képmutató eb az állam; hozzád hasonlatosan szeret
füsttel és bőgve beszélni, – hogy elhitesse, mint te elhiteted,
hogy a dolgok hasából jő a szava.

Mivelhogy mindenáron a legfontosabb állat akar lenni a földön,
ő, az állam; s az emberek el is hiszik nékie.“

Szavaimra a tűzeb irigységtől mintegy őrjöngve ugrándozék. „Mit“
– ugatott – „legfontosabb állat a földön? S az emberek el is hiszik
nékie?“ És oly sok gőz és oly borzasztó hangok jövének torkából,
hogy azt hivém, megfúl dühében és írigységében.

Végtére lecsendesedett és loholása alább hagyott; mihelyest
azonban elhallgatott, nevetve mondám: „Dühöngsz, tűzeb: ennélfogva
igazam van veled szemben!

És hogy igazam maradjon is, hallj egy másik tűzebről: az ígazán
a föld szivéből szól.

Aranyat lehel lehellete és aranyos esőt: így akarja szíve. Mit
neki hamu és füst és meleg nyálka!

Nevetés röpköd ki belőle, mint valami tarka felleg; nem állhatja
torkod köszörülését, okádásodat és beleid korgását!

S az aranyat s a nevetést – ezt a föld szivéből veszi, mert hogy
tudjad – a föld szíve aranyból való!“

Ezt hallván a tűzeb, nem hallgathatott tovább. 
Megszégyenülve húzta be farkát, bátortalanúl mondá „vau, vau!“
azzal lekuncsorgott barlangjába.

Im-ígyen meséle Zarathustra. Tanítványai azonban alig hallgaták:
annyira vágytak néki a hajósokról, a tengeri nyulakról és a röpülő
emberről mesélni.

„Mit tartsak róla! – mondá Zarathustra – avagy kisértet
vagyok-e?

De lehet, hogy árnyékom vala. Hisz ti minden esetre hallottatok
már egyetmást a vándorról és árnyékáról?

Ez azonban biztos: rövidebbre kell fognom, – különben még
elrontja a hírem.“

És Zarathustra ujra rázta a fejét és csodálkozék. „Mit tartsak
róla“ – mondá megint.

Miért, hogy a kisértet kiáltá: „Itt az ideje! Ez az utolsó
perc!“

„Ugyan mire az – utolsó perc?“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A jós.

„– és nagy szomorúságot láték az emberekre borúlni. A legjobbak
belefáradának munkáikba.

Tanítás terjede el, hit futa mellette: „minden üres, minden
mindegy, minden volt!“

Igaz, hogy arattunk: de miért üszkösödött és barnult meg minden
élet? A gonosz holdból mi hullott le a múlt éjszaka?

Hiábavaló volt minden munka, borunk méreggé lőn, gonosz
pillantás perzselé el földjeinket és szíveinket.

Megannyian kiszáradánk; s ha tűz hull reánk, hamuhoz hasonlóan
porzunk szét: – igen, még a tűzet is kifárasztanók.

Minden kutunk elapadt, a tenger is hátrált. Minden föld ragadni
akar, de a mélység nem akar nyelni.

„Óh, hol van tenger, melyben megfulladhatnánk“: így hangzik
panaszunk sekély mocsarak fölött.

Bizony, annyira elfáradtunk, hogy meg sem tudunk halni, íme
virrasztunk és tovább élünk sirboltokban!

Ily szókat hallott Zarathustra egy jóstól; és jóslata szivére
hatott és elváltoztatá. Szomorúan járt-kelt és fáradtan; és
hasonlatossá vált azokhoz, a kiről a jós beszélt vala. 

Valóban – mondá tanítványainak – egy kevéssé és eljövend ez a
hosszú alkonyat. Óh, mint menthetem magammal világosságomat!

Csak belé ne fulladjon ebbe a szomorúságban! Hisz távoli
világoknak kell fényeskednie és még a legtávolibb éjszakáknak
is!

Ilyeténkép szomorodott szívvel járt-kelt Zarathustra; és három
nap nem vőn magához sem ételt, sem italt; nem volt pihenése és
elnémula. Végezetre mély álomba esék. Tanítványai pedig hosszon
virrasztva ülének körötte és aggódva várák, hogy fölébredne és ujra
szólana és meggyógyulna szomorúságától.

És ez az a beszéd, melyet Zarathustra mondott, mikoron
fölébredett; hangja pedig mikéntha messze távolból jött volna
tanítványaihoz:

 

Halljátok csak álmomat, barátim, és segitsetek értelmét
felfejteni!

Mert rejtély nékem ez az álom; értelme belé van rejtve-fogva és
nem röpköd fölötte szabad szárnyakkal.

Azt álmodtam, hogy minden életről lemondék. Éjjeli és
temető-őrré lettem vala, ott a halál magános hegyi várán.

Ott fönn őrizém koporsóit: a dohos sírboltok zsúfolva valának az
ilyen győzedelmi jelektől. Üveg koporsóból legyőzött élet pillanta
reám.

Porral lepett örökkévalóságok szagát lélekzém! tikkadva és
porral lepve feküvék lelkem. S ugyan ki is szellőztethette volna
ott lelkét!

Körülöttem mindig világos éjszaka vala: mellette 
magánosság kuporga; és harmadikúl hörgő halálcsönd, leggonoszabb
barátom.

Kulcsokat hordozék, minden kulcs közt a legrozsdásabbakat; és
velök föl tudtam nyitni a legcsikorgóbb kaput is.

Ádáz krákogásképen futott a hang hosszú folyosókon végig, ha a
kapu szárnyai szétnyíltak: csunyán csipogott ez a madár; nem
akarta, hogy fölköltsék.

De még borzasztóbb és szívet szorongatóbb volt, ha hallgatott és
köröskörűl csend lőn és magam ülék ebben az alattomos
némaságban.

Igy telt és mászott időm, ha ugyan volt még idő egyáltalában:
mit tudom én! Végtére azonban megesett, a mi fölserkentett.

Háromszoros ütés hallatszék, hasonlatos az ég dörgéséhez és
háromszor visszhangzott és űvöltött a boltozat: ekkor a kapuhoz
menék.

Alpa! – kiáltám, – ki hordozza hegynek hamvát? Alpa! Alpa! ki
hordozza hegynek hamvát?

És megforgatám a kulcsot és emelém a kaput és erőlködém! De még
ujjnyira sem nyíla meg:

Akkoron zúgó szélvész szakítá szét szárnyait; fütyölve és élesen
sikolva fekete koporsót vetett elém:

És zúgás és éles fütty közben megrepedt a koporsó és ezerszeres
hahotát hányt ki.

És gyermekek, angyalok, baglyok, bolondok és gyermeknagyságú
pillangók ezernyi torzából hallék a hahota és gúnykacaj és zúgás
ellenem.

Rémítően megrémülék ettöl: földre dobott. És borzalmamban úgy
ordíték, mint még sohasem. 

De enkiáltásom fölébresztett: – és magamhoz térék.

 

Im-ígyen mesélé Zarathustra álmát és azután elhallgatott:
mivelhogy még nem tudá álma magyarázatát. Legkedvesebb tanítványa
azonban gyorsan fölemelkedék, megragadá Zarathustra kezét és
mondá:

„Tulajdon életedet magyarázza nékünk ez az álom, óh
Zarathustra.

Nem magad vagy-e az éles füttyű szélvész, mely fölszakítja a
halál várának kapuit?

Nem vagy-e magad az iromba gonoszságokkal s az élet
angyaltorzaival telt koporsó?

Valóban, ezerszeres gyermeki kacagáshoz hasonlóan lép
Zarathustra minden halottas kamarába, kacagva ezeket az éjjeli és
sír-őröket és az egyebeket, akik komor kulcsokkal csörögnek.

Kacajod megrémíti és föllöki majd őket; ájulás és ébredés
bizonyítják majd, hogy hatalmad vagyon fölöttük.

És még ha eljövend is a hosszú alkonyat és a halálos fáradság,
akkor sem fogsz egünkön leáldozni, te szószólója az életnek!

Uj csillagokat láttatál velünk és az éj uj gyönyörűségeit;
valóban, a nevetést is tarka kárpítként feszítéd fölénk.

Immár mindig gyermeknevetés fakad majd a sírokból; immár mindig
erős szél győz majd minden halálfáradságon: ennek magad vagy a
záloga és jósa!

Valóban magukat ellenségeidet álmodád meg: ez volt
legnehezebb álmod!

De valamiképen fölébredtél tőlük és magadhoz tértél,
 azonképen kell, hogy ők ébredjenek – és
hozzád térjenek maguktól!“

Igy szólt az ifjú és íme a többiek mind Zarathustra köré
tolongának és megragadák kezét és rá akarák beszélni, hogy hagyja
el ágyát és szomorúságát és térjen vissza hozzájuk. De Zarathustra
idegen tekintettel ült nyoszolyáján. Olyan volt, mintha valaki
hosszú idegen útról tér haza, tanítványaira nézett és nem ismeré
meg őket. Midőn azután fölemelék és lábára állíták, íme, egyszerre
eltávozék a szeme: mindent megértett, a mi történt vala, végig
simogatá szakállát és erős hangon mondá:

„Nosza! Ennek hát megvan az ideje; de gondoskodjatok,
tanítványaim, jó ebédről, még pedig hamarosan! Im-ígyen akarok
vezekelni a rossz álmokért!

A jós pedig oldalomon egyék és igyék: s valóban, mutatok még
néki tengert, miben megfúlhat!“

Im-ígyen szóla Zarathustra. Azután pedig hosszan ránézett az
álom magyarázójára és közben fejét rázta.

* * *



A megváltásról.

Midőn Zarathustra egyszer átment a nagy hidon, körülvevék őt a
nyomorékok és koldusok és egy púpos im-ígyen szólítá meg:

„Nézd, Zarathustra! A nép is tanúl tőled és kezd hinni igédben:
de hogy egészen higygyen benned, egy a hijja – még minket
nyomorékokat is rá kell beszélned! Ime, szép választékod van és
alkalmad, valóban, több mint egy üstökű! Teheted, hogy vakok
lássanak és bénák fussanak; és arról, a kinek sokja van a háta
mögött, egy keveset le is vehetsz: – úgy hiszem, – ez volna az
igazi módja, hogy a nyomorékok hitelt adjanak Zarathustrának!

Zarathustra pedig im-ígyen felele a beszélőnek: Ha elveszed a
púpos púpját, eszét veszed el – így tartja a nép. És ha a vaknak
visszaadod szeme világát, kelleténél több rossz dolgot lát majd a
földön: úgy hogy megátkozza azt, a ki meggyógyította. Az pedig, a
ki a bénát futóvá teszi, a legnagyobb kárt teszi benne: mert alig
hogy futni tud, elragadják bűnei, ezt tartja a nép a nyomorékokról.
És miért ne tanulna Zarathustra is a néptől, ha a nép tanúl
Zarathustrától?

S mióta emberek közt vagyok, ez nékem a legkevesebb, hogy látom:
„ennek félszeme hiányzik, annak meg  fél füle, egy harmadiknak
a lába, s ismét vannak, kik nyelvüket, vagy orrukat, vagy fejüket
veszíték.

Még rosszabbat is látok és láték és nem egy olyan ocsmányságot,
hogy nincs kedvem mindegyikről beszélni sőt némelyikről hallgatni
sem: tudniillik azokról az emberekről, kiknek mindenük túlkevés,
azonkivül, hogy egygyük túlsok – az emberekről, a kik nem egyebek,
mint egy nagy szem, vagy egy nagy száj vagy egy nagy has, vagy
valami egyéb más nagy; fonák-nyomorékoknak hívom az ilyeneket.

És mídőn magánosságomból jöttem és első ízben léptem erre a
hídra: nem hivék szememnek és oda néztem és ujra oda és végre
mondám: „Ez egy fül! Fül, olyan nagy, mint egy ember!“ Még jobban
oda néztem: és csakugyan, a fül alatt mozgott még valami, a mi
szánalomra méltóan kicsi és nyomorúlt és vézna vala. És valóban, a
roppant nagy fül kis és vékony száron ült –, a szár pedig ember
vala! A ki nagyítót tőn szemére, még egy kis, irígy arcocskát is
megismerhetett, és hogy egy töpörödött lelkecske ingott-bingott a
száron.

A nép pedig azt mondá nékem, hogy a nagy fül nemcsak ember,
hanem nagy ember, lángész. Én azonban sohasem hittem a népnek, ha
nagy emberekről beszélt – és megmaradtam hitemnél, hogy
fonák-nyomorékkal vagyon dolgom, a kinek mindene túlkevés, csak
egygye túlsok.

Miután Zarathustra így beszélt vala a púposhoz, és azokhoz,
kiknek ez szócsövük és szószólójuk vala, mélységes rossz kedvvel
fordult tanítványaihoz és monda:

Bizony, bizony, barátim úgy járok-kelek az emberek között, mint
emberek töredékei és elszakadt tagjaik között! 

Az a borzasztó szememnek, hogy az embert darabokra törve látom,
és szétszórva, mintegy csata- és vágótéren.

És ha szemem a „mostan“-tól a „hajdan“-hoz menekül: mindig
ugyanazt találja: dirib-darabokat és elszakadt tagokat és rémítő
véletleneket – de nem embereket!

A „mostan“ és a „hajdan“ a földön – óh, barátim, – ez
nékem a legelviselhetetlenebb; és nem tudnék élni, ha nem
volnék látnoka annak, a minek el kell jőnie.

Látnok, akaró, teremtő, maga is jövő és a jövőhöz vezető híd –
és, óh, maga is még mintegy nyomorék ezen a hidon: Zarathustra
mindez.

És ti is gyakorta kérdezétek egymást: „Ki nekünk Zarathustra?
Kinek hivjuk?“ És, miként én magam, ti is felelétek kérdéstekre:
„Vajjon igéző-e? Avagy bételjesítő? Hódító? Avagy örökös? Ősz?
Avagy ekevas? Orvos? Avagy lábbadozó beteg?

Költő? Avagy igaz ember? Szabadító? Avagy megfékező? Jó? Avagy
gonosz?“

Úgy járok-kelek az emberek között, mint dirib-darabjai között a
jövőnek: annak a jövőnek, mit én látok.

És arról költök és arra törekszem, hogy egygyé költsem és
összehordjam, ami dirib-darab és rejtély és szörnyű véletlen.

És hogyan viselhetném el, hogy ember legyek, ha az ember nem
volna egyben költő is és rejtély fejtő és a véletlen
megváltója!

A múlt embereit megváltani és minden „volt“-ot „úgy akartam,
hogy legyen“-né teremteni, ezt hínám csak megváltásnak!


Akarat – így hivják a szabadítót és öröm hírhozóját; ezt tanítám
nektek, barátim! De most tanuljátok hozzá: az akarat még maga is
fogoly.

Az akarat fölszabadít: de hogy hivják azt, a mi még a szabadítót
is bilincsekbe veri?

„Volt“: így hivják az akarat fogcsikorgatását és legmagánosabb
búbánatát. Tehetetlen lévén azzal szemben, a mi megtétetett –
minden múltnak sanda nézője.

Visszafelé nem tud az akarat akarni; hogy nem tudja megtörni az
időt és az idő mohó vágyát, – ez az akarat legmagánosabb
búbánata.

Az akarat megszabadít: mit talál ki maga az akarat, hogy
megszabadúljon búbánatától és gúnyolja börtönét?

Óh, minden fogoly megbolondúl! Bolondúl szabadítja meg magát a
fogoly akarat is.

Hogy az idő nem fut vissza, ez az ő titkos dühe: „az, a mi
volt,“ – így hívják a követ, mit nem tud elgörgetni.

Igy hát a titkos indulat és roszkedv köveit görgeti és bosszút
áll mindenen, a mi nem érez hozzá hasonlóan indulatot és rossz
kedvet.

Im-ígyen lett az akaratból, a megszabadítóból, egy jajtévő: és
mindenen, a mi csak szenvedni tud, bosszút vesz azért, hogy nem tud
visszafelé akarni.

Ez, igen, csak ez merő bosszú: az akarat akaratossága az
idő és az ő „volt“-ja ellen.

Valóban, nagy őrültség lakozik akaratunkban; és minden emberi
átka lőn, hogy ez az őrültség szellemet sajátított el!

A bosszú szelleme: óh barátim, ezen töprengtek eleddig
 az emberek legtöbbet; és a hol
szenvedés volt, ott, szerintük, mindig büntetésnek is kellett
lennie.

„Büntetés“ – így nevezi önmagát a bosszú; hazug szóval mímel
magának jó lelkiismeretet.

És mert mindenben, a mi akar, vagyon szenvedés, mivelhogy nem
tud visszafelé akarni, – ennélfogva azt tartották, hogy maga az
akarat és minden élet – büntetés!

És azután felhő felhőre tornyosúlt a szellemen: míg végre az
őrület elkezdé prédikálni: „Minden elmulik, ennélfogva minden
megérdemli, hogy elmúljék!

És az is merő igazság, az időnek az a törvénye, hogy gyermekeit
föl kell falnia.“ Ezt prédikálá az őrület.

„A dolgok erkölcsi rendjét jog és büntetés adja. Óh! hol van
megváltás a „dolgok folyásától“ és a „lét“ büntetésétől!“ Ezt
prédikálá az őrület.

„Lehet-e megváltás, ha van örök törvény? Óh! elgördíthetetlen a
„volt“ köve: öröknek kell lennie minden büntetésnek is!“ Ezt
prédikálá az őrület.

„Nincs tett, a melyet meg lehetne semmisíteni: hogy lehetne a
büntetéssel meg nem tetté tenni! Az, az teszi örökké a „lét“
büntetését, hogy a létnek örökké megint tetté és bűnné kell
lennie!

„Ha csak az akarat végre nem váltja meg magát és az akarás
nem-akarássá nem lészen“: hisz ismeritek, én véreim, az őrület e
dajkameséjét!

Tova vezetélek titeket ezektől a dajkameséktől, mikor – azt
hirdetém nektek, hogy: „az akarat teremtő.“

Minden „volt“ dirib-darab, rejtély, szörnyű véletlen – valamíg a
teremtő akarat nem mondja: „hisz úgy akartam!“ 

– Valamíg a teremtő akarat nem mondja: „Hisz így akarom! Igy
fogom akarni!“

De vajjon mondta-e már ezt? És mikor fogja mondani? Leveté-e már
az akarat tulajdon balgaságának szerszámát?

Lőn-e már az akarat a maga megváltójává és örömhírmondójává?
Feledé-e már a bosszú szellemét és a fogak csikorgatását?

És vajjon ki tanítá, hogy megbékéljen az idővel, ki tanítá
magasabbra, mint minden megbékélés?

Minden megbékélésnél magasabbat kell annak az akaratnak akarnia,
a mely a hatalom akarása – de hogyan éri el ezt? Ki tanítaná magát
még akarásra is?

– Ámde beszédének e helyén történt, hogy Zarathustra hirtelen
félbeszakítá magát és mintha borzasztóan megrémült volna. Rémült
szemekkel nézett tanítványaira; szeme nyílként furta át nyilt és
titkos gondolatukat. Ám kis vártatva már megint nevetett és
megjuhodva mondá:

„Nehéz emberekkel élni, mivelhogy hallgatni oly nehéz, különösen
a szószátyároknak.“

Im-ígyen szóla Zarathustra. A púpos pedig végig hallgatta a
beszélgetést és ezenközben elfödte arcát, mikor azonban
Zarathustrát nevetni hallá, kiváncsian pillantott föl és lassan
mondá:

„De miért beszél Zarathustra velünk másképen, mint
tanítványaival?“

Felelé Zarathustra: „Mit csodálkozol ezen! Púposokkal szabad
púposan beszélni!“ 

„Jó – mondá a púpos – és tanitványokkal szabad iskolásan
beszélni.

De miért beszél Zarathustra máskép a tanítványaival mint
enmagával?“

* * *



Az emberi bölcseségről.

Nem a magasság: a lejtő a borszasztó.

A lejtő, melyen a szem lefelé zuhan és a kéz
fölfelé nyúl. Ekkor a szív szédül ágas akaratától.

Óh, barátaim, vajjon kitaláljátok-e szívemnek ágas akaratát?

Az, az az én lejtőm és az én veszedelmem, hogy szemem a
magasságba zuhan, kezem pedig a mélységbe szeretne kapaszkodni és
reá támaszkodni.

Az emberekbe kapaszkodik akaratom, láncokkal füzöm magam az
emberekhez, mivelhogy valami fölragad, föl az emberfölötti
emberhez: mert oda törekszik az én másik akaratom.

És a végre élek vakon az emberek között, mintha nem ismerném
őket: hogy kezem ne veszejtse egészen hitét, hogy van szilárd
dolog.

Nem ismerlek titeket, emberek: ez a sötétség és vigasztalás
gyakorta környékez engem.

Minden gaznak ott ülök a kapu küszöbén és kérdem: ki akar engem
megcsalni?

Ime első emberi bölcseségem, hagyom, hogy megcsaljanak, hogy ne
kelljen óvakodnom a csalóktól.

Óh, ha óvakodnám az emberektől, miképen lehetne  az
ember léghajóm horgonya! Tulságosan könnyen ragadna föl és el!

Az a gondviselés lebeg sorsom fölött, hogy nem kell magamra
gondot viselnem.

És a ki az emberek között nem akar elepedni, annak meg kell
tanulnia minden pohárból inni; és a ki emberek között tiszta akar
maradni, kell, tudjon ahhoz, hogy szennyes vizzel is
mosakodjék.

És gyakorta im-ígyen vigasztalám magam: „Rajta! Nosza! Öreg
szív! Elvétetted a sorsod? élvezd, mint a te – boldogságodat!“

És ez másik emberi bölcseségem: jobban kimélem a hiúkat,
mint a fenhéjázókat.

Nemdenem sértett hiuság az anyja minden szomorújátéknak? De a
hol büszkeség sértődik, ott valami jobb is nő, mint a
büszkeség.

Hogy az élet jó látvány legyen, jól kell játszani játékát: de
erre jó színjátszók kellenek.

Jó játékosnak találtam minden hiú embert: játszanak ők, és azt
akarják, hogy szívesen nézzék őket, – egész lelküket eltölti ez az
akarat.

Színre hozzák magukat, kitálalják magukat; közelükben szeretem
az életet nézni, – meggyógyít a búskomorságtól. Azért kimélem a
hiúkat, mert búskomorságom orvosai és az emberhez bilincselnek,
mint valami színjátékhoz.

És azután: ugyan ki méri a hiún szerénysége egész mélységét!

Tőletek akar hitet meríteni önmaga iránt; pillantástokból
táplálkozik, kezetekből faldossa a dícséretet. 

Még hazugságtoknak is hisz, hahogy jól hazudtok neki, mert szíve
mélyében így sóhajtozik: „mi vagyok én!“

És ha az az igazi erény, a melyik nem tud magáról: nos, a hiú
nem tud a maga szerénységéről!

Harmadik emberi bölcseségem pedig az, hogy a gonosz
nézésétől nem térit el félénkségtek.

Boldog vagyok, hogy láthatom a csodákat, miket forró nap költ
ki: tigriseket, pálmákat, csörgő kigyókat.

Az emberek között is van forró nap szép szülöttje és sok
csodálni méltó a gonoszon.

Ámbátor, valamiképen legnagyobb bölcseiteket sem látom olyan
nagyon bölcseknek, úgy az emberek gonoszságát is jobbnak találom
hirénél.

És gyakorta kérdezém fejem rázva: minek csörögtök csörgő
kigyók?

Valóban, a gonosznak is van jövője! És a legforróbb delet még
nem fedezték föl az ember számára.

Mennyit hivnak ma már a legnagyobb gonoszságnak, pedig
szélessége csak egy tucat lábnyi és hossza három hónap.

Egykoron azonban majd nagyobb sárkányok születnek. Mert, hogy az
emberfölötti embernek ne hiányozzék sárkánya, az óriás sárkány,
méltó hozzá: még kell, sok forró nap perzselje a nyirkos
őserdőket.

Vadmacskáitoknak előbb tigrisekké kell válniok és mérges
varangyaitoknak krokodilusokká: hogy a jó vadásznak jó vadászata
essék!

És ti, jók és igazak! Rajtatok sok a nevetséges, hát még attól
való félelmetek, mit eddig „ördög“-nek hittak!

Oly idegen lelketeknek a nagy, hogy nektek az emberfölötti ember
jóságában is rettenetes lenne! 

És ti, bölcsek és tudósok, elmenekülnétek a bölcseség napjának
perzselésétől, miben az emberfölötti ember élvezve föröszti
meztelenségét!

Ti legmagasabb rendü emberek, kikkel szemem valaha találkozék,
íme, kételkedem bennetek és titkon nevetlek benneteket: azt hiszem,
emberfölötti emberem előtt – ördög volna a nevetek!

Borzongás futott végíg rajtam, midőn ezeket a legjobbakat mez
nélkül látám: ekkor szárnyaim nőttenek, hogy ellebegjek messze
jövőkbe.

Messzibb jövőkbe, délibb délre, miről egy alkotó valaha
álmodott: oda, hol az istenek minden mezüket szégyenlik!

De titeket lepelben akarlak látni, felebarátim és
embertársaim, és szépen felcicomázva és hiúknak és
tekintélyeseknek, mint „a jók és igazak.“

És lepelben akarok köztetek ülni magam is, hogy titeket és
magamat félreismerjelek: mert ez az utolsó emberi
bölcseségem.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A legcsöndesebb óra.

Mi történt vélem, barátim? Megzavarodva láttok engem, s elűzve,
kedvetlenül engedve, távozásra készen, óh, – a tőletek
távozásra készen!

Igen, Zarathustrának még egyszer vissza kell mennie
magánosságába: de a medve ez egyszer kedvetlenül megy vissza
barlangjába!

Mi történt vélem? Ki parancsolja ezt? Óh, mérges úrnőm akarja
így, ő szólott hozzám; említém már néktek nevét?

Tegnap este tájban szólott hozzám legcsöndesebb órám: ez a neve
rettentő úrnőmnek.

És úgy történék, – mert mindent meg kell néktek mondanom, hogy
szívetek ne kérgesedjék meg a hirtelen való iránt!

Ösméritek az álomba merülő ember rémületét?

Velőkig megrémül, hogy a föld kisiklik alóla és elkezdődik az
álma.

Ezt mondom néktek hasonlatúl. Tegnap, a legcsöndesebb órában, a
föld kisiklék alólam: elkezdődött az álmom.

A mutató haladt, életem órája lélekzetet vőn – sohasem hallék
ily csöndet magam körűl: úgy hogy szívem megrettent. 

Azután hangtalan szózat szóla hozzám: „Tudod-e
Zarathustra?“

És fölordíték ettől a susogástól és vérem visszaszökött
orcámról: de hallgaték.

Ekkor ismét hangtalan szózat szóla hozzám: „Te tudod
Zarathustra, de nem beszélsz!“

Végtére azután dacosan felelém: „Igen, tudom, de nem akarom
kimondani!“

És ekkor ujra hangtalan szózat szóla hozzám: „Te nem
akarod, Zarathustra? És azután igaz-e ez? Ne rejtőzz dacod
mögé!“

És én sírék és reszketék, mint a gyermek és mondám: „Óh
szeretném, de ha nem bírom! Csak ezt engedd el nékem! Meghaladja
erőmet!“

Ekkor ujra hangtalan szózat szóla hozzám: „Mit törődsz magaddal,
Zarathustra! Mondd ki szavad és törj össze!“

És felelém: „Óh, hát az én szavam? Ki vagyok én?
Méltóbbra várok; nem vagyok méltó, hogy rajta csak össze is
törjek.“

Ekkor ujra hangtalan szózat szóla hozzám: „Mit törődsz magaddal?
Még nem talállak elég alázatosnak. Az alázatosság bőre a
legvaskosabb.“

És felelém: „Mit nem türt már alázatosságom bőre?

Magasságom lábánál lakom: mily magasak csúcsaim, még senki sem
mondá meg nékem. De völgyeimet jól ösmérem“.

Ekkor ujra hangtalan szózat szóla hozzám: „Óh, Zarathustra,
kinek hegyeket kell áthelyeznie, az völgyeket és sikságokat is tud
áthelyezni.“ 

És felelém: „Szavam még nem helyeze át hegyeket és a mit
beszéltem, még nem éré el az embereket. Igaz, hogy elmentem az
emberekhez, de még nem érék hozzájok.“

Ekkor ujra hangtalan szózat szóla hozzám: „Mit tudsz te
erről! A harmat akkor hull a fűre, ha az éjszaka
legnémább.“

És felelém: „Kigunyolának, mikor a magam útját megtaláltam és
jártam: pedig igazában reszketének lábaim.

És így szólának hozzám: elfeledted az utat, íme elfeleded a
járást is!“

Ekkor ujra hangtalan szózat szóla hozzám: „Mit törődsz
csúfolódásukkal! Olyan vagy, a ki az engedelmességet elfeledted:
íme parancsolnod kell!

Tudod-e, ki a legszükségesebb mindenkinek? A ki nagyot
parancsol.

Nagyot véghezvinni nehéz; de a nehezebb: nagyot parancsolni.

Ezt bocsáthatni meg néked a legkevésbbé: meg van a hatalmad, s
nem akarsz uralkodni.“

És felelém: „Híjjával vagyok az oroszlán hangjának, hogy
parancsolhatnék.“

Ekkor ujra mintegy susogás szóla hozzám: „A legcsöndesebb szavak
idézik föl a vihart. Galamblábon jövő gondolatok kormányozzák a
világot.

Óh Zarathustra, menj mint árnyéka annak, minek jönnie kell: úgy
parancsolsz majd és parancsolván elöljársz.“

És felelém: „Szégyenkezem.“

Ekkor ujra hangtalan szózat szóla hozzám: „Még gyermekké kell
lenned és szemérem-nélkülinek. 

Még benned van az ifjuság gőgje, későn levél fiatal: de a ki
gyermekké akar lenni, annak még ifjuságát is le kell győznie.“

És sokáig töprengtem reszketve. Végre azután azt mondám, a mit
először mondék: „Nem akarok.“

Ekkor hahota hallék körülöttem. Óh jaj, mint tépé szét ez a
hahota beleimet és mint hasítá föl szívemet!

És utoljára szóla hozzám: „Óh Zarathustra, gyümölcsöd érett, de
te nem vagy érett gyümölcsödre!

Igy megint vissza kell térned magánosságodba: mert még meg kell
puhulnod.“

És ujra hahota hallék és futás: azután csend lőn körülöttem,
mintegy kétszeres csönd. Én azonban a földön feküdtem és a verejték
csorgott tagjaimról.

– Ime mindent hallottatok, miért kell visszatérnem
magánosságomba. Semmit sem hallgattam el előttetek, barátim.

De azt is hallottátok tőlem, ki minden ember közt a
leghallgatagabb – és az akar lenni!

Óh barátim! Még volna mondani valóm, még volna adni valóm
néktek! Miért nem adom? Avagy fukar vagyok?

Ezt mondván, Zarathustrát elfogta a fájdalom ereje és a
barátaitól bucsúzás közelsége, azonképen, hogy hangos sírásra
fakadt; és senki sem tudta megvigasztalni. Éjszaka azután magában
távozék és elhagyá barátait.

* * *







Im-ígyen szóla Zarathustra.

Harmadik rész.


„Ti fölfelé tekintgettek, ha föl akartok emelkedni.

Én pedig lenézek, mivelhogy már fölemelkedém.

Ki tud közületek egyszerre nevetni és lelkesülni?

A ki a legmagasabb hegyre hág, az nevet minden szomorú-játékot
és szomorú-valóságot.“

Zarathustra,

az olvasásról és irásról. (I. rész, 51. l.)







A vándor.

Éjfél táján Zarathustra a sziget hátának vevé útját, hogy kora
reggel a túlsó partra érjen; mivelhogy ott szándékozott hajóra
szállani.

Jó rév vala ott, a melyből idegen hajók is szerettek kiindúlni;
ezek magukkal vitték, a ki a boldogságos szigetekről tengerre akart
szállani.

Midőn tehát Zarathustra a hegy hátán fölfelé mendegélt, útközben
megemlékezék a sok magános vándorlásról, miben ifjuságától kezdve
része vala, s megemlékezék arról, mennyi hegyet, hátat és csúcsot
hágott már meg.

Vándor vagyok és hegymászó, mondá szívének, nem szeretem a
síkságot és úgy látszik nem tudok sokáig nyugton ülni.

És bármi légyen is még sorsom és éleményem, – vándorlás lészen
benne és hegymászás: végezetre az embernek nincs egyéb éleménye,
mint maga-maga.

Elmúlt az idő, midőn még véletlenek eshettek meg vélem; és mi
eshetnék még ölembe, a mi nem volna már tulajdonom!

Csak hazatér végre, hazatér – az én „én“-em, és a mi része
sokáíg idegenbe járt és szerteszórva minden dolog és eset között.


És még egyet tudok: most utolsó csúcsom előtt állok és az előtt,
a mi legtovábbra tétetett félre számodra: Óh, legkeményebb utamnak
kell nekivágnom! Óh, legmagánosabb vándorlásomat kezdtem meg!

A ki pedig fajtámból való, az nem menekül az ilyen órától: az
órától mely igy szól hozzá: „Csak most járod a nagyságodra vezető
utat! Csúcs és mélység – ime egygyé olvasztatott!

A nagyságodra vezető utat járod: íme végső menedéked lőn, ami
eleddig végső veszedelmed vala.

A nagyságodra vezető utat járod: íme, kell, az bátorítson
leginkább, hogy mögötted nincs már út!

A nagyságodra vezető útat járod: itt ne leselkedjék senki sarkad
után! Lábad maga törlé ki mögötted az utat, és fölébe ez vagyon
írva: „lehetetlenség.“

És ha most már minden lajtorja híjjával vagy, tudnod kell hozzá,
hogy még a tulajdon fejeden járj: ugyan, hogy akarnál máskép
fölfelé hágni?

Tulajdon fejeden és tulajdon szíveden keresztűl! Most a
legpuhábbnak is meg kell keményednie benned.

A ki mindig sokat kímélte magát, az utóvégre a sok kimélet miatt
betegeskedik. Dicsértessék, a mi keménynyé tészen! Én nem dicsérem
a földet, a hol vaj és méz folyik!

Ha ki sokat akar látni, meg kell tanulnia, hogy magától
eltekintsem: – erre a keménységre szüksége van minden
hegymászónak.

A kinek pedig a megismerés mívénél tolakodó a szeme, hogy
láthatna minden dologból többet felszínénél!

Te azonban, Zarathustra, minden dolognak fenekét  és
hátterét akarád látni: ezért hát át kell hágnod magad – előre, föl,
valamig még a csillagaid is alattad-valók lesznek!

Igen! Lenézni magamra, sőt csillagjaimra: csak, ha oda
érnék, csak ezt hívnám majd az én csucsomnak: az
utolsó csúcsom van még hátra.

Im-ígyen szóla magához Zarathustra hegynek-menet, kemény igékkel
vígasztalván szívét: mivelhogy szíve vérzett, mint még sohasem. És
a hegy hátának tetejére jutván, íme, előtte feküvék a másik tenger
szétterjedve: és ő nyugodtan állt és sokáig hallgatott. Az éjszaka
pedig hideg vala ebben a magasságban és tiszta és csillagoktól
ragyogó.

Megismerem a sorsom, – mondá végre búsongva. – Rajta! Kész
vagyok. Ime elkezdődék utolsó magánosságom!

Óh, ez a fekete, szomorú tenger itt alattam. Óh ez a fekete,
éjjeli borús kedv! Óh sors és tenger! Ime hozzátok kell
leszállanom!

Legmagasabb hegyem előtt állok és leghosszabb vándorlásom előtt:
ezért még mélyebbre kell szállnom, mint valaha: – mélyebbre a
fájdalomba, mint valaha, bele egészen legfeketébb hullámáig! Igy
kivánja sorsom: Rajta! Kész vagyok.

Honnan jőnek a legmagasabb hegyek? – kérdezém egykoron. – Ime
megtanulám, hogy a tengerből jöttenek.

Ez a tanúság rajta van kövükön. Kell, hogy a legmagasabb a
legmélyebből jusson föl magasságába.

Igy szóla Zarathustra a hegy csúcsán, a hol hideg vala, mikoron
pedig a tengerhez közel ért és végre a szirtek alatt állott,
azonközben elfáradt és még erősebben vágyódék, mint az imént.


Most még minden alszik, mondá; a tenger is alszik. Szeme
álomittasan és idegenül néz reám.

De melegen lehell, azt érzem. És azt is érzem, hogy álmodik.
Álmában hánykolódik kemény párnáin.

Hallga! Hallga! Hogy nyög a rossz emlékektől! Vagy talán mert
rosszat vár?

Óh, veled szomorkodom, sötét szörnyeteg, és magamra is haragszom
te miattad.

Óh, hogy kezem nem elég erős! Valóban szíves-örömest
megváltanálak rossz álmaidból!

És midőn Zarathustra ezeket mondá, búsan-keserüen nevete
maga-magán. Hogyan Zarathustra! – mondá, – hát még a tengert is
vigasztalni akarod énekeddel?

Óh, te kedves bolond Zarathustra, te bizó boldogok boldoga! De
ilyen valál mindenha: mindig bizodalmasan közelítettél minden
borzasztóhoz.

Minden szörnyeteget meg akartál simogatni. Egy kis meleg
lehellet, egy kis puha lágy pihe szőr a lábon: – és mindjárt kész
valál szeretni és csalogatni.

A szeretet a magános veszedelme, a szeretet minden élő
iránt! Valóban kacagni-való, milyen bolond és szerény vagyok a
szerelemben.

Im-ígyen szóla Zarathustra és ujból kacagott: azután
megemlékezék elhagyott barátairól, – és mintha gondolatával
vétkezett volna ellenök, neheztelt gondolataira is. És mihamar
megesék, hogy a nevető elsírá magát: – indulattól, vágytól
sírdogála Zarathustra keservesen.

* * *



A látomásról és a talányról.

1.

Híre terjedvén a hajósok között, hogy Zarathustra a hajón van –
mert egyazon időben szállott vele hajóra egy ember, a ki a
boldogságos szigetekről jött, – nagy kiváncsiság és várakozás
keletkezék. Zarathustra azonban hallgatott két napig és hideg és
süket vala a szomoruságtól, úgy, hogy sem pillantásaikra, sem
kérdéseikre nem válaszolt. Második nap este azonban bár még
szótlanul ujra megnyitá fülét: mivelhogy sok különös és veszedelmes
dologról lehetett hallani e hajón, mely messziről jött és még
messzebbre igyekezett. Zarathustra pedig barátja vala mindazoknak,
a kik messze-utat tesznek és nem akarnak veszedelem nélkűl élni. És
lám, utoljára a hallgatás megoldá az ő nyelvét és szívének jege
megtörék: – ekkor im-ígyen kezde beszélni:

Néktek, a merész keresőknek, kisértőknek, s a ki csak valaha
csalárd vitorlákkal borzalmas tengerekre szálla,

néktek, a talány-ittasoknak, a homály-kedvelőknek, a kiknek
lelkét fuvola csalogatja minden tévelygés barlangjához:

– mert ti nem akartok gyáva kézzel fonál után kapkodni; és ha
kitalálni tudtok, gyülölitek, hogy arra okok fonalán
rávezessenek – 

néktek, csak néktek beszélem el a talányt a mit láték, –
a legmagánosabbnak látomását.

Komoran menék minap halott-halavány alkonyatban, – komoran és
keményen, összeszorított ajkakkal. Nemcsak egy napom
áldozott le.

Egy ösvény, mely dacosan vezetett föl zuhanó kőtörmeléken
keresztül, gonosz, magános ösvény, melyen nem nőtt már se fű, se
fa: egy hegyi ösvény csikorgott lábam daca alatt.

Némán lépkedve kavicsok gúnyos nyikorgása közt, széttaposva a
követ, melyen elcsúszott: im-ígyen kényszeríté magát lábam
fölfelé.

Fölfelé: – hogy dacoljon a szellemmel, mely lefelé húzá, a
mélységbe húzá, a nehézség szellemével, sátánommal, esküdt
ellenségemmel.

Fölfelé: – ámbátor rajtam ült, a félig törpe, félig vakondok;
bénán, bénítóan, fülembe ólmot, agyamba ólmos gondolatokat
csöpögtetve.

„Óh Zarathustra – mormogá keserü gúnynyal, szótagot szótag után
hebegve – óh, bölcsesség köve! Magasra dobtad magad, de minden
földobott kőnek – esnie kell!

Óh Zarathustra, bölcseség köve, te parittyakő, te
csillagromboló! Magadat dobtad magad oly magasra, de minden
földobott kőnek – esnie kell!

Magadra ítéltetve és tulajdon megkövezésedre: óh Zarathustra,
messze dobtad ugyan a követ, – de te reád esend az
vissza!“

Erre elhallgatott a törpe; és ez soká tartott. Hallgatása
azonban nyomasztó volt nékem; és az ilyetén együttlétben az ember
valóban magánosabb, mint magában! 

Fölfelé hágtam, tovább, tovább, álmodék, gondolkodám, – de
minden nyomott. Beteghez valék hasonlatos, kit elfáraszt gonosz
kínja, és kit álmából még gonoszabb álom ébreszt föl. –

De van bennem valami, a mit bátorságnak hínak: ez eleddig
agyonütött bennem minden bátortalan kedvet. Ez a bátorság
parancsolá, hogy végre megálljak és így szóljak: „Törpe! Te! Vagy
én!“ –

Mert bátorság a legjobb agyonütő szerszám, – bátorság, a mely
támad: mivel minden támadás pengő játék.

Az ember pedig a legbátrabb állat; ezzel bírt le minden állatot.
Pengő játékkal bírt le minden fájdalmat is; az emberi fájdalom
pedig a legmélyebb fájdalom.

A bátorság agyonüti a mélység szédületét is: és hol nem áll az
ember mélységek szélén! Avagy látni nem annyi-e, mint – mélységeket
látni?

Bátorság a legjobb agyonütő szerszám: a bátorság agyonüti az
együtt-szenvedést is. Az együtt-szenvedés pedig a legmélyebb
mélység: a milyen mélyre belenéz az ember az életbe, olyan mélyre
néz a szenvedésbe is.

Bátorság a legjobb agyonütő szerszám, a bátorság, a mely támad;
az még a halált is agyonüti, mert igy szól:

„Ez vala az élet? Rajta! Még egyszer!“

Az ilyen szóban pedig sok a pengő játék. Kinek füle van az
hallja. –

* * *

2.

„Megállj, törpe! – szólék. – „Én! Vagy te! De én vagyok az
erősebb kettőnk között –: te nem ösméred 
mélységes gondolataimat! Azt – te nem bírnád elviselni!“ –

Ekkor megkönnyebbített valami történet: mert a törpe leugrott
vállamról, a kiváncsi! És ott gunyasztott előttem egy kövön. És
éppen kapubejárás előtt állánk meg.

Lásd ezt a kaput! Törpe! – folytatám –: ennek két arca vagyon.
Két út találkozik itt: ezeken még senki sem ment végig.

Ez a visszavezető hosszú utca: örökkévalóságig tart. És az a
hosszú utca kífelé – ez egy másik örökkévalóság.

Ellentmondanak egymásnak ezek az utak: éppen egymás fejéhez
ütődnek: – és itt, ennél a kapunál találkoznak. A kapu fölött ez
vagyon irva: „Pillanat.“

De ha ki egyikükön tovább menne – és mindig távolabb: hiszed-e,
törpe, hogy ezek az utak örökké ellentmondanak egymásnak?“ –

„Minden egyenes hazudik“ – mormogá hányi-vetin a törpe. –
„Minden igazság görbe, az idő maga is körvonal.“

„Te, nehézség szelleme! – mondám haraggal, – „ne vedd túlságosan
könnyen a dolgot! Különben ott hagylak gunnyasztani, a hol
gunnyasztasz, te béna – pedig én magasra vittelek!

Lásd, – folytatám – ezt a pillanatot! Ettől a pillanat-kaputól
hosszú, örök utca vezet visszafelé: mögöttünk örökkévalóság
vagyon. Nem kell-e, hogy az, a mi mindenek közül megeshetik, már
egyszer megesett, megtétetett, mellettünk elfutott légyen?

És ha már minden volt: mit tartasz, törpe, erről a pillanatról?
Nem kell-e, hogy már egyszer ez a kapubejárás is volt légyen?


És vajjon nincsenek-e mindenek oly erősen egymásba bogozva, hogy
ez a pillanat minden jövendőket maga után vonjon? Tehát – még magát
is?

Mert mindennek, a mi futni tud: ezen a hosszú úton kifelé
is – kell még egyszer futnia! –

És ez a lassú pók, a mely a holdvilágban mászik, és maga ez a
holdvilág, és én és te a kapubejárásnál, egymással susogva, örök
dolgokról susogva – nem kell-e, hogy már egyszer mi is voltunk
légyen –

és nem kell-e visszajönnünk és azon a másik utcán futnunk,
kifutnunk, magunk előtt, ezen a hosszú borzadályos utcán, – nem
kell-e örökkön-örökké visszatérnünk?“

Im-ígyen beszélék és egyre halkabban, mivelhogy féltem tulajdon
gondolataimtól és rejtett gondolataimtól. Ekkor, hirtelen, kutyát
hallék a közelben vonítani.

Hallottam-e valaha kutyát így vonítani? Gondolatom visszafutott.
Igen! Mikoron még gyermek valék és legtávolabbi gyermekkoromban –
akkor hallottam egyszer kutyát így vonítani: és látám is, borzas,
felemelt fejét, reszketve, a legnémább éjszakán, mikor kutyák is
hisznek a kisértetekben:

– úgy, hogy megesék a szívem. Mert éppen akkor ment el a ház
fölött a teli hold, halálos csöndben, éppen akkor állott meg, ő, a
kerek izzás, – csöndben lapos tetőn, miként idegen tulajdonon:

ezen rémült meg akkor a kutya: mert a kutyák hisznek a
tolvajokban és kisértetekben. És mikoron másodszor is hallám ezt a
vonítást, megesék a szívem.

Hova lőn ekkor a törpe? És a kapubejárás? És a pók? És minden
susogás? Avagy álmodtam? Fölébredék?  Vad szirtek közt állék
egyszerre, magamban, síváran, a legsívárabb holdvilágban.

De egy ember feküvék itt! És ott! A kutya ugrándozva,
borzasan, szükölve, – mert látta, hogy közeledem – majd megint
vonított, majd kiáltott: hallék-e valaha kutyát így kiáltani
segítségért?

És valóban, a mit láték, olyant még nem láttam soha. Fiatal
pásztort láték, a ki vonaglott, fuldoklott, rángatózott, eltorzúlt
arccal; szájából pedig fekete, nehéz kigyó lógott ki.

Láték-e valaha ennyi utálatot és halovány borzadályt egy
arcon? Bizonyosan aludt! Ekkor a kigyó bemászott torkába – és
mélyen beléharapott.

Kezem rángatta a kigyót és egyre rángatta: – hiába! nem rántá ki
a torokból. Ekkor bődült belőlem a szó „Harapd! Harapd!

Harapd le a fejét! Harapd!“ – így bődült belőlem a szó,
borzadásom, gyülöletem, utálatom, szánalmam, minden jóm és gonoszom
egyetlen kiáltással bődült belőlem.

Ti bátrak körülöttem! Ti keresők, kisértők és a ki csak valaha
csalárd vitorlákkal ki nem kutatott tengerekre szálla! Ti
talány-kedvelők!

Találjátok hát ki talányomat, mit akkor láték, magyarázzátok meg
a legmagánosabb látomását!

Mert látomás vala és jövőlátás: – vajjon mit láték akkor
hasonlatban? És ki az, a ki egyszer még eljövendő?

Ki a pásztor, kinek im-ígyen torkába mászott a kigyó?
Ki az az ember, kinek im-ígyen torkába mászik majd minden
legnehezebb, legfeketébb?

A pásztor pedig beleharapott, ahogyan kiáltásom javallá;
 derekasan beléharapott! Messzére köpte
a kigyófejét, – és fölugródék. –

Nem pásztor többé, nem ember többé, – hanem szinében
elváltozott, egy ragyogó fényességtől környékezett valaki, a ki
kacagott! Ember még nem kacagott úgy a földön, miképen
ő kacagott!

Óh, barátim, hahotát hallék, mi nem vala emberi hahota, – – és
íme szomjúság epeszt, sohasem szunnyadó vágyakozás.

Epeszt a vágy ez után a nevetés után, óh, hogyan viselem el még
az életet! És hogyan viselhetném el most – a halált! –

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A kéretlen üdvösségről.

Ilyen talányokkal és keserüséggel szívében szálla Zarathustra
tengerre. Midőn pedig a boldogságos szigetektől és barátaitól négy
napi járásra vala, akkor már lebírta minden fájdalmát –:
diadalmasan és erős lábon állá megint a sorsát. És az időben
im-ígyen szóla Zarathustra ujongó lelkéhez:

Magam vagyok megint és magam akarok lenni, magam a tiszta
éjszakával és szabad tengerrel; és megint délután van
körülöttem.

Délután találám először barátimat, délután másodizben is: – az
órában, a mikor minden fényesség enyhül.

Mert a mi boldogság még úton van ég és föld között, az még derüs
lelket keres szállásáúl: boldogságtól enyhült minden fényesség.

Óh életem délutánja! Egykoron az én boldogságom is
völgynek szállott, hogy szállást keressen magának: akkor találá föl
ezeket a vendégszerető nyílt lelkeket.

Óh életem délutánja! Mit nem adnék oda, hogy Egyet szerezzek:
gondolataimnak ezt az eleven ültetvényét és legmagasabb
reménységemnek ezt a hajnalhasadását!

Társakat keresett egykor a teremtő és az ő reménysége
 gyermekeit: s íme, úgy esett, hogy nem
találá őket, hanemha maga teremté őket.

Im-ígyen művem közepén tartok, gyermekeimhez menet és tőlük
jövet: gyermekei kedvéért kell magának Zarathustrának
beteljesednie.

Mivelhogy igazában csak gyermekünket és mívünket szeretjük: és a
hol nagy a magaszeretet, ott az várandós állapot jele, – úgy
találám.

Gyermekeim még első kikeletükben zöldelnek, közel állva
egymáshoz és közösen rázatva szelektől, fácskái kertemnek és
legjobb földemnek.

És valóban! Valahol ilyen fácskák állnak egymás mellett, ott
van boldogságos sziget.

Egykoron azonban ki akarom ásni őket és mindegyiket magába
állítani: hogy tanuljon magasságot és dacot és óvatosságot.

Görcsösen és görnyedten és hajlékony keménységgel álljon azután
mindenik a tenger partján, eleven világító tornyául a győzhetetlen
életnek.

Ott, hol a viharok a tengerre zúdulnak és a hegy orrmánya vizet
szürcsöl, ott tartson mindenik egyszer éjjel-nappal őrséget, hogy
ő megpróbáltatassék és megismertessék.

Meg kell ismertetnie, meg kell próbáltatnia, vajjon az én fajtám
és származásom-e, – vajjon hosszú akarat ura-e, szólván is néma és
engedékeny akképen, hogy adva vesz: – hogy egykoron társam
legyen és Zarathustra teremtő és ünneplő társa: olyan, a ki az
én akaratomat az én tábláimra irja; mindenek
teljesebb beteljesedésére. 

És az ő és hozzája hasonlók kedvéért kell magamnak is
beteljesednem: ezért térek most ki boldogságom elől és kínálkozom
minden balsorsnak – hogy én ís utóljára megpróbáltassam és
megismertessem.

S bizony, bizony, ideje volt, hogy menék és a vándor árnyéka és
legnagyobb unalma és legcsöndesebb órája – minden rábeszélt: „itt a
legfőbb ideje!“

A szél kulcslyukomon fúva mondá: „Menj!“

De én gyermekeimhez láncolva feküvék: a sóvárgás veté nekem ezt
a cselt, a sóvárgás szeretet után, hogy zsákmánya legyek
gyermekeimnek és elveszszek bennök.

Sóvárogva kivánni – ez nékem már annyi, hogy elveszítettem
magam. Enyéim vagytok gyermekeim! Ez a birtok töltsön el
nyugalommal, s ne zavarjon semmiféle kivánság.

Ám a nap heve forrón rátüzelt szeretetemre, a maga nedvében főtt
Zarathustra, – ekkor árnyék és kétség elröpült fejem fölött.

Már-már dérre, télre vágyódtam: „óh, hogy megint dér és tél
ropogtasson és csikorgasson engem!“ – sóhajték: – ekkor fagyos
ködök szálltak föl belőlem.

Multam törte föl sírját, nem egy elevenen eltemetett fájdalom
ébredett föl –: csak kialudta magát s csak alakoskodott halotti
köntösben.

Im-ígyen minden jel ezt kiáltá felém: „itt az idő!“ Én azonban –
nem hallám; mig végre megmozdult mélységem és furdalt a
gondolatom.

Óh, mélységes gondolat, ki az én gondolatom vagy! Vajjon
mikor lesz erőm, hogy áskálni hallván többé ne reszkessek?


Torkomig ver a szívem, ha áskálni hallak! Még hallgatásod is
fojtogat, te mélységesen hallgató!

Még sohasem kisérlém meg, hogy fölszólítsalak: elég már,
hogy magammal hordoztalak! Még nem valék elég erős az utolsó
oroszlán-bátorságra és oroszlán-pajkosságra.

Elég borzasztó vala már nékem nehézséged: egykoron azonban
meglelem majd az erőt és oroszlán-hangot, a mely téged
fölhív!

S ha csak egyszer lebírtam ezt, még nagyobbat is lebírok; és
győzelem legyen beteljesedésem pecsétje! –

Ezenközben még bizonytalan tengeren hajtatom; a vak eset hizeleg
nékem, a símanyelvű; előre és hátra nézek, – s még nem látok véget.
Még nem ütött utolsó harcom órája, avagy talán éppen most üt?
Valóban, csalárd szépséggel néz rám köröskörül tenger és élet!

Óh, életem délutánja! Óh est előtti boldogság! Óh dagadó tenger
réve! Óh béke a bizonytalanságban! Mily bizalmatlan vagyok
mindnyájatok iránt!

Miképen ő maga előtt tuszkolja szerelmesét, gyöngéden még
keménységében is, a féltékeny, – azonképen tuszkolom én magam előtt
ezt a boldog órát.

El veled, boldog óra! Benned kéretlen üdvösség jőve hozzám! Mert
legmélyebb fájdalmamat akarva állok itt: – rossz időben jövél!

El veled, boldog óra! Inkább végy szállást ott – gyermekeimnél!
Siess! és még este előtt áldd meg őket az én
boldogságommal!

Ime közelg az est: a nap leáldozik.

Vége – boldogságomnak! 

Im-ígyen szóla Zarathustra.

És egész éjjel várá balsorsát; de hiába várá. Az éjszaka világos
és csöndes maradt, a boldogság maga pedig egyre közelebb jöve.

Reggel felé azonban Zarathustra szívére mosolygott és gúnyosan
mondá: „A boldogság sarkom után fut. Ez azért van, hogy én nem
futkosom fehérnép után. Mert a boldogság fehérnép.“

* * *



Napkelet előtt.

Óh, Ég fölöttem, te tiszta! Mély! Te fényesség mélysége! Téged
nézvén isteni vágyaktól borzongok.

Magasságodba akarom vetni magam – ez az én mélységem!
Tisztaságodba akarok rejtőzni – ez az én ártatlanságom!

Mert isten elleplezi szépségét: így rejted el csillagaidat. Nem
beszélsz: így hirdeted nékem bölcseségedet.

Hullámzó tenger fölött keltél föl ma nékem, szereteted és
szemérmed kinyilatkoztatásképen szól hullámzó lelkemhez.

Hogy szépnek jösz hozzám, szépségedbe rejtőzve, hogy némán
szólsz hozzám, nyilvánvalóan bölcseségedben: „Óh, hogy ne találnám
ki lelked minden szemérmét! Napkelet előtt jövél hozzám, a
legmagánosabbhoz.

Barátok vagyunk kezdettől fogva: közös a bánatunk, borzadásunk
és fenekünk; még napunk is közös.

Nem beszélünk egymáshoz, mivelhogy nagyon is sokat tudunk –;
hallgatunk egymással szemben, átmosolyogjuk egymásnak
tudásunkat.

Nem vagy-e a tüzemhez tartozó fényesség? Lelked nem testvére-e
belátásomnak?

Együtt tanulánk mindent; együtt tanulók, mint kell  magunk
fölé magunkhoz fölszállani és felhőtlenül mosolyogni: felhőtlenül
lemosolyogni derűs szemekkel és mérföldnyi távolságból,
midőn alattunk kényszer és cél és bűn esőként gőzőlögnek.

És ha egyedűl vándorlék: vajjon mire éhezett lelkem
éjszaka és csal-utakon? És ha hegyeket hágék, vajjon kit
kerestem mindig a hegyekben, ha nem téged?

És minden vándorlásom és hegyhágásom: szükség volt csak és
gyámoltalan kisegítője: – röpülni akar egész akaratom, beléd
röpülni!

És mit gyülölék hevesebben, mint vándor-felhőket és mindent, mi
téged beszennyez? És tulajdon gyülöletem is gyülölém, mivelhogy
beszennyeze téged!

Haragszom a vándor-felhőkre, ezekre a sompolygó vadmacskákra:
elrabolják tőled és tőlem, a mi közös tulajdonunk – a rengeteg,
határtalan „igent“- és „áment“-mondást.

Haragszunk ezekre a közvetítőkre és keverőkre, a
vándor-felhőkre: ezekre a felemásokra, mik sem áldani, sem isten
igazában káromkodni nem tanulnak.

Még jobb szeretnék beborúlt ég alatt hordóban ülni, jobb
szeretnék ég nélkül a mélységben ülni, mintsem hogy téged,
fényesség ege, vándor-felhőktől besszenyezve lássalak!

És sokszor kedvem kerekedék, cikkcakkos arany villám-drótokkal
lefeszítenem őket, hogy az égzöngéshez hasonlatosan, üthessem
katlan-hasukon a dobot:

– mint dühös dobverő, mivelhogy elrabolják nékem „igen“-edet és
„ámen“-edet, te Ég fölöttem, Te tiszta! Fényes! Te fényesség
mélysége! – mivelhogy elrabolják tőled az én „igen“-emet és
„ámen“-emet. 

Mert még jobb szeretek dörgést és égzöngést és viharos átkokat,
mint ezt az aggodalmas-kételkedő macskanyugalmat; és az emberek
között is legjobban gyűlölök minden halkan lépőt és felemást és
kételkedő, habozó vándor-felhőt.

És „ha ki nem tud áldani, az tanuljon meg átkozni!“ – ez a derűs
tanítás hullott ölembe a derüs égből, ez a csillag ragyog egemen
még koromsötét éjszakákon is.

Én azonban áldó- és igent-mondó vagyok, ha csak te körülöttem
vagy, te tiszta! fényes! Te fényesség mélysége! – minden mélységbe
beviszem még áldó igent-mondásomat.

Áldóvá levék és igent-mondóvá: és sokat küzdék és küzködésem
célja az, hogy kezeim egykoron szabadok legyenek: áldani.

Áldásom pedig ez: az ember mint tulajdon ege álljon minden dolog
fölött! álljon mint kerek tetője, azúr harangja és örök biztossága;
és boldog az, a ki ezenképen áld.

Mert mindenek az örökkévalóság forrásánál és túl a Jón és
Gonoszon kereszteltettek; s Jó és Gonosz csak közbenső-árnyékok és
nyirkos borulatok és vándor-felhők.

Valóban, áldás és nem káromlás, ha hirdetem: „a véletlen ege, az
ártatlanság ege, a történetesség ege, a csapongás ege áll mindenek
fölött.“

„Történetesen“ ez a világ legrégibb nemessége, ezt adám vissza
minden dolognak, megváltám a cél rabigájától.

Ezt a szabadságot és égi derűt borítám azúr harangképen mindenek
fölé, mikoron hirdetém, hogy nincs „örök akarat“, mi fölöttük és
általuk akarna. 

Ezt a csapongó kedvet és ezt a bolondságot tevém helyére annak
az akaratnak, midőn hirdetém: „mindenek mellett egy a lehetetlen –
az értelmesség!“

Egy csöpp értelem ugyan, egy-egy szemernyi bölcseség
szétszórva csillagról csillagra – ez a kovász minden dologba bele
van keverve: a bolondság kedveért van bölcseség minden dologba
keverve!

Egy kis bölcseség bizony lehetséges; de ezt a boldogító
biztonságot találám minden dologban: hogy még jobban szeretnek a
véletlen lábán – táncolni.

Óh! Ég fölöttem, te tiszta! Te magas! Az nékem tisztaságod, hogy
nincs örök értelem-pók és értelem-pókháló:

– hogy tánctér vagy nékem isteni véletlenek számára, hogy isteni
asztalom vagy isteni kockák és kockavetők számára.

De te elpirulsz? Talán mondhatatlant mondtam? Káromlálak, midőn
áldani akartalak?

Avagy négyszemközti szemérem az, mi elpirít téged? – Mennem s
hallgatnom parancsolsz-e, mert íme, jő a nappal?

A világ mély –: és mélyebb, semmint valaha a nappal gondolta
vala. Nem mindennek szabad megszólalnia a nappal előtt. De a nappal
jő: váljunk el hát!

Óh, Ég fölöttem, te szemérmes! Izzó! Óh, napkeletelőtti
boldogságom! A nappal jő: váljunk el hát!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A kisebbítő erényről.

1.

Midőn Zarathustra megint száraz földet ért, nem indúlt tüstént
hegyének és barlangjának, hanem sok utat és kérdést tőn, és
tudakolá ezt is, azt is, úgy hogy tréfásan ezt mondá magáról: „láss
folyót, a mely sok tekervényben foly vissza forrásához.“ Mert meg
akarta tudni, mi történt ez alatt az emberrel: vajjon
nagyobb lőn-e vagy kisebb. És egyszerre csak egész sor uj házat
pillantott meg, elcsodálkozék és mondá:

Mit jelentenek ezek a házak? Bizony, bizony nem nagy lélek tette
oda, a maga képéül!

Avagy talán balga gyermek szedte elő játékos fiókjából? Bárcsak
tenné egy másik gyermek megint vissza a játékos fiókjába!

És ezek a szobák és kamarák: vajjon járhatnak-e itt ki-be
férfiak? Úgy vélem, selyembábúknak valók, avagy nyalánk
macskáknak, a melyek bizonyosan magukon is hagynak
nyalánkkodni.

 

És Zarathustra megállott és gondolkodék. Végre bánatosan mondá:
„Minden kisebb lőn! 

Mindenütt alacsony kapukat látok: a ki az én fajtám, még
átmegy ugyan rajta, de – meg kell hajolnia.

Óh, mikor térek megint hazámba, hol nem kell többé meghajolnom –
nem kell többé meghajolnom a kicsinyek előtt!“ – És
Zarathustra sóhajtva pillantott a távolba.

És egyazon a napon mondá beszédét a kisebbítő erényről.

* * *

2.

E nép sorait járom és nyitva tartom a szemem: nem bocsátják meg
nékem, hogy nem irígylem erényeiket.

Harapósan utánam kapnak, mivelhogy mondom nékik: kis embereknek
kis erényekre van szükségük – és mert sehogysem akarom fölfogni,
hogy kis emberek szükségesek lennének!

A kakashoz vagyok hasonlatos, amely idegen udvarba kerűlvén,
utána kapkodnak a csirkék; de nem veszem zokon ezektől a
csirkéktől.

Udvarias vagyok irántuk, mint minden apró bosszúság iránt; a
kicsiség ellen tüskésnek lenni: sűndisznónak való bölcseségnek
tartom.

Mindnyájan rólam beszélnek, ha este körülülik a tűzet – rólam
beszélnek, de senki sem gondol – én reám!

Ez az uj csönd, melyet megismerék: körülöttem csapott lármájuk
köpönyeget borít gondolataim fölé.

Zajonganak maguk között: „mit akar ez a komor felhő? vigyázzunk,
hogy ne hozzon reánk valami járványos betegséget!“

És minap egy asszony magához rántá gyermekét,  a ki
felém tartott: „Vigyétek el a gyermekeket“ – kiáltá – „az ilyen
szemek elperzselik a gyermekek lelkét.“

Köhécselnek, ha beszélek: úgy vélik, a köhentéssel gátat vetnek
az erős szeleknek – mit sem találnak ki boldogságom zúgásából!

„Még nincs időnk Zarathustra számára“ – vetik ellen; de mit
nekem az az idő, a melynek Zarathustra számára „nincs ideje?“

És ha magasztalnak is: hogyan nyughatnám az ő
magasztalásukon? Tüskés öv nékem az ő dicséretük: még akkor is
karcol, ha levetem magamról.

És azt is megtanultam közöttük: az a ki dicsér, úgy tesz, mintha
visszaadna, pedig igazában azt akarja, hogy őt ajándékozzák meg még
jobban!

Kérdezzétek meg lábamat, vajjon kedvére van-e, ahogy dicsérnek
és csalogatnak! Valóban, az ilyen taktusra és tik-takra nem akar se
táncolni, se állni. A kis erényre szeretnének csábítani
dicséretükkel: a kis boldogság tik-takjára szeretnék lábamat
rábeszélni.

E nép sorait járom és nyitva tartom a szemem: kisebbek
lettek és egyre kisebbekké válnak: – ennek pedig oka tanításuk a
boldogságról és erényről.

Mivelhogy az erényben is szerények – mert jóleső kényelem kell
nékik. Kényelemmel pedig csak szerény erény fér meg.

Igaz, hogy a maguk módjára ők is megtanulnak lépni és
előre-lépni: ezt azonban én botorkálásuknak hívom. –
Mindenkinek lábatlankodnak, a kinek sietős a dolga.

És közülök nem egy előremegy és ezenközben 
hátranéz kíficamult nyakkal: az ilyenbe szeretek belerohanni.

Láb és szem ne hazudjanak s ne hazudtolják meg egymást. Kis
embereknél azonban sok a hazudozás.

Olyik közülök akar, de legtöbbjük csak akartatik. Olyik közülök
igaz, de legtöbbjük rossz komédiás.

Van közöttük tudtán kivül való komédiás és komédiás akarata
ellenére – az igazak mindig ritkák, különösen az igaz
komédiások.

Férfiból édes kevés van itt: ezért férfiasodnak el asszonyaik.
Mert csak az, a ki elég férfi, fogja a nőben a nőt –
megváltani.

És ezt a színlelést találám bennük legrosszabbnak: hogy azok is,
a kik parancsolnak, azok erényeit színlelik, a kik szolgálnak.

„Én szolgálok, te szolgálsz, mi szolgálunk“ – így imádkozik az
uralkodók színlelése is – és jaj, ha az első úr csak az első
szolga!

Óh, képmutatásukba is jól bekandíkált szemem kiváncsisága; és
jól eltalálám minden légy-boldogságukat és zümmögésüket napsütötte
ablaktáblák körül.

Amennyi jót látok, megannyi gyöngeséget is látok. A mennyi
igazságosságot és részvétet, megannyi gyöngeséget is.

Símák, jogosak és jóságosak egymás iránt, mint a homokszemek
símák, jogosak és jóságosak homokszemek iránt.

Szerényen kis boldogságot ölelni – ez nekik „megadás!“ – és
ezenközben már szerényen kancsalítva lesnek egy uj kis
boldogságot.

Tulajdonkép csak egyet akarnak a jámborok: hogy  senki
se bántsa őket. Ennélfogva mindenkit megelőznek és jót tesznek
véle.

De ez gyávaság: jóllehet „erény“-nek hívatik.

És ha valamikor keményen beszélnek, ezek a kis emberek:
én csak rekedtségüket hallom ki beszédükből – – mert hát
minden szélhuzat rekedtekké teszi őket.

Okosak ők, erényeik okos ujjúak. De nincs öklük, ujjaik nem
tudnak hozzá, hogy öklök mögé bujjanak.

Erény nékik az, a mí szegénynyé és szelíddé tészen: ezzel a
farkast kutyává és magát az embert az ember legjobb házi állatává
szelídítik.

„Mi székünket középre tevők – ezt mondja nékem
mosolygásuk – és époly távolra a haldokló bajvivótól, mint a víg
disznóktól!“

Ez pedig – középszerűség, jóllehet erénynek hivatik.

3.

E nép sorait járom és némely szót ejtek: de ők sem venni, sem
megtartani nem tudnak.

Csodálkoznak, hogy nem jövék vágyakat és vétkeket kárhoztatni;
és csakugyan, azért sem jövék, hogy zsebmetszőktől ójjak!

Csodálkoznak, hogy nem vagyok kész okosságukat még öregbíteni és
élesiteni: mintha nem bővelkednének okoskodókban, a kiknek hangja
fülemben palavesszőként csikorog a táblán.

És ha kiáltám: „Átkozzatok meg minden gyáva  ördögöt
magatokban, a kik szeretnének szükölni és kézösszetéve imádni“:
viszontag azt kiáltják: „Zarathustra istentelen“.

És kiváltképen magadást-tanítóik kiáltják ezt –; de éppen nekiek
szeretem fűlükbe kiáltani: Igen! Én vagyok Zarathustra, az
istentelen!

Óh ezek a megadást-tanítók! Tetűmódra mindenüvé odabújnak, a hol
valami kicsiny és beteg és varas: és csak utálatom tart vissza
tőle, hogy agyonropogtassam.

Nosza! Ez az én prédikációm az ő fülüknek: én vagyok
Zarathustra, az istentelen, a ki így szól: „ki istentelenebb nálam,
hadd élvezzem oktatását!“

Én vagyok Zarathustra, az istentelen, hol találok magamhoz
hasonlót? És mindazok hozzám hasonlók, akik maguk szabják meg
akaratukat és levetkőzik a megadást.

Én vagyok Zarathustra, az istentelen, én még minden véletlent is
a magam fazekában főzök. És csak ha ott megfőtt, van
ínyemre, mint az én eledelem.

És valóban, nem egy véletlen úrhatnám-módra jőve hozzám: de még
úrabb módra szólt rá az én akaratom, s íme már kéregetve
térdepelt előttem.

Kérve, hogy szállást, szívet leljen nálam és hízelegve beszél
rá: „Lásd Zarathustra, úgy jövök hozzád, mint a legjobb barát a
baráthoz!“

De mit beszélek, a hol senki füle az én fülem! így hát
kikiabálom minden szélnek: Mindig kisebbek lesztek, ti kis emberek!
Lemorzsálódtak, ti kényelmesek! Még látlak tönkre menni:

– a ti sok apró erényeteken, a ti sok apró mulasztásokon, a ti
sok apró megadástokon! 

Nagyon is sokat kimél, nagyon is sokat enged: ez a ti talajotok!
De hogy fa nagyra nőjjön, kemény sziklák közé kemény
gyökereket kell vernie!

S a mit elmulasztotok, az is szövi minden emberjövő szövetét;
semmitek is pókháló és pók, a mely a jövő véréből él.

És ha vesztek, az olyan, mintha lopnátok, ti apró erényesek; de
még tolvajok közt is így szól a becsület: „csak ott lopj, a
hol nem lehet rabolni.“

„Majd adódik a dolog“ – ez is a megadás tanítása. De én azt
mondom néktek, ti kegyesek: az veszen magának s egyre többet
veszen tőletek!

Óh, vajha minden fél-akarást levetkőznétek és elszánnátok
magatokat a lustaságra, épúgy, mint a tettre. Óh, vajha
megértenétek igém: „Tegyetek, a mit akartok, de legyetek előbb
olyanok, a kik tudnak akarni!

„Ám szeressétek felebarátotokat, miképen önmagatokat, – de előbb
legyetek olyanok, a kik önönmagukat szeretik.

– Szeretik, a nagy szeretettel szeretik! a nagy megvetéssel. –
Im-ígyen szóla Zarathustra, az istentelen!

De mit beszéllek ott, a hol senki füle nem az én fülem!
Itt még egy órával túlságosan jókor vagyon számomra.

A magam kajdásza vagyok e nép közt, a magam kakas-szója sötét
utcákon.

De eljövend az ő órájuk! És eljövend az enyém is! Óráról-órára
kisebbek, szegényebbek, terméketlenebbek lesznek, – szegény
giz-gaz! szegény talaj!

És nemsokára úgy állanak előttem, mint száraz fű
 és pusztaság, és valóban!
magukba-fáradtan – és viznél még inkább szomjuhozva a
tüzet!

Óh, áldott órája a villámnak! Óh délelőtti titok! – Egykoron még
futó tüzeket csinálok belőlük és tüznyelvvel hirdetőket:

– egykoron még tüzes nyelvvel hirdessék: Jön, közel van, Ő, a
Nagy Dél!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Az olajfák hegyén.

A tél, a kelletlen vendég, otthonomban ül: kezem kék baráti
szoritásától.

Tisztelem őt, ezt a kelletlen vendéget, de szeretem magára
hagyni. Szeretek elfutni tőle; és, ha az ember jól fut,
megmegmenekül tőle!

Meleg lábbal, meleg gondolatokkal oda futok, hol szélcsend
vagyon, – olajfám napos zugolyához.

Ott nevetem szigorú vendégemet, és hálás vagyok néki, hogy
odahaza elfogdossa legyeim és sok apró lármát elcsittít!

Mert nem szereti, ha muzslica zümmög, vagy épen kettő; még az
utcát is kiüriti, hogy a hold fénye is fél ott éjjente.

Kemény vendég ő – de én tisztelem és nem imádkozom a kényesek
módjára a potrohos tűzbálványhoz.

Inkább vacogjon egy keveset fogam, mintsem hogy bálványt
imádjak! – így parancsolja természetem. És kiváltképen nem szívelem
a buja, gőzőlgő, dohos tűzbálványokat.

A kit szeretek, jobban szeretem télen, mint nyáron, jobban és
bátrabban gúnyolom most ellenségemet, mióta a tél házamban ül.


Valóban, bátran, még akkor is, ha ágyba csúszom; még akkor is
kacag és incselkedik bebujt boldogságom; nevet még csalóka
álmom.

Én csúszó-mászó? Életemben soha nem csúsztam-másztam hatalmasok
előtt; és ha valamikor hazudtam, szeretetből hazudtam. Ennek okáért
vagyok vidám még téli ágyamban is.

A szerény ágy jobban melegít, mint a gazdag, mivelhogy féltékeny
vagyok szegénységemre. És télen a leghűbb hozzám.

Incselkedéssel kezdek minden napot, hideg fürdővel gunyolom a
telet: ezért morog szigorú barátom.

S szeretem csiklandozni is viaszgyertyácskával: hogy végre
kibocsássa nékem az eget hamvasszinü szürkületből.

Mert különösen incselkedő kedvű vagyok reggel: kora reggel, a
mikor vödör nyikorog a kút száján és gőzölgő paripák nyerítenek
szürke utcákon:

Türelmetlenűl várom ilyenkor, hogy kivirradjon a derült ég, a
havas szakállú téli ég, az agg és fehér hajú

– a téli ég, a hallgatag, a mely még napját is oly gyakran
elhallgatja!

Talán tőle tanultam a hosszú, derűs hallgatást? Avagy ő tanulta
tőlem? Avagy mindketten magunktól találtuk ki?

Minden jó dolog ezer forrásból ered, – minden pajzánság örömében
ugrik a létbe: hogy tenné azt csak egyszer!

Jó és játszi dolog a hosszú hallgatás is; és a téli éghez
hasonlatosan nézni világos, kerekszemű képpel: –  hozzá
hasonlatosan elhallgatni a napot és hajthatatlan nap-akaratát:
valóban ezt a művészet és ezt a téli pajzánságot jól
megtanulám!

Legkedvesebb incselkedésem és mesterkedésem: hallgatásom
megtanulta, hogy ne árulja el magát hallgatással.

Szavakkal és kockákkal peregve szedem rá az ünnepélyes
várakozókat: mindezek elől a szígorúképű vigyázók elől elillan
akaratom és célom.

Hogy senki be ne lásson lelkem mélységébe és végső akaratába, –
e végre találám ki magamnak a hosszú, derűs hallgatást.

Nem egy eszélyest találék: ez fátyolt vőn arcára és megzavará
vizeit, hogy senki ne lásson át rajta és belé.

De éppen ő hozzá jöttenek az eszélyesebb gyanakvók és diótörők:
éppen neki halászták el legrejtettebb halát.

A derűltek, a derekak, az átlátszók – ezek előttem a
legeszélyesebb hallgatók: a kiknek olyan mély a fenekük,
hogy még a legtisztább viz – sem árulja el azt!

Te havas szakállú, hallgatag téli ég, te kerekszemű fehér fej
fölöttem! Óh te mennyei hasonlata lelkemnek és játszi kedvének!

És nem kell-e elbujnom, mint a ki aranyat nyelt vala –
hogy ne hasítsák föl lelkem?

Nem kell-e falábon járnom, hogy ne lássák hosszú lábam, –
mindezek az irígykedők, fenekedők, kik körülvesznek?

Ezek a füstös, szobától fülledt, elhasznált, megpenészedett,
 besavanyodott lelkek – hogy bírná
elviselni írigységük az én boldogságomat!

Igy hát csak a jeget és a telet mutatom nékiek csúcsaimon –
nem pedig azt, hogy hegyem minden napővet magára ővez!

Csak téli viharaim fütyülését hallják: nem pedig azt,
hogy meleg tengereken hajózom át, miképen vágyódó, nehéz, forró
déli szelek.

Még szánakoznak viszontagságaimon és vak esetemen: – az
én ígém pedig így szól: „engedjétek hozzám a vak esetet:
ártatlan ő, mint a kisdedek!“

Hogy bírnák elviselni a boldogságom, ha nem környékezném
viszontagsággal, téli szükséggel, jegesmedve sapkával és havas
menny-köpennyel!

– ha nem könyörülnék magam is részvétükön: ez irígykedők
és fenekedők részvétén!

– ha magam nem sóhajtoznám és nem vacogtatnám fogam előttük és
nem hagynám magam türelmesen részvétükbe pólyázni!

Ez az én lelkem bölcs pajzánsága és jóakarata, hogy nem
rejti el telét és fagyos viharait; nem rejti el fagyott
bütykőit sem.

Egyik magánossága a beteg futása; a másik magánossága a beteg
elől való futása.

Hadd halljanak vacogni és sopánkodni a téli hidegtől,
mindezek a szegény bandzsal gazfickók körülöttem! Ezzel a
sopánkodással és fogvacogtatással még fűtött szobáikból ís
menekülök.

Hadd szánjanak engem és hadd sopánkodjanak rajtam fagyott
bütykőim miatt: „még megfagyni látjuk a megismerés jegén!“ –
így siránkoznak. 

Ezenközben pedig én meleg lábbal keresztül-kasúl futkosom a
magam olajfa-hegyén: olajfa-hegyem napos zugolyában dalolgatok és
nevetek minden részvétet.

Im-ígyen dalola Zarathustra.

* * *



Az átmenésről.

Zarathustra im-ígyen, sok szép és sok fajta város során lassan
lépkedve, kerülő utakon visszatért hegyébe és barlangjába. És íme,
ezenközben észre sem véve magát elérkezék a nagy város
kapujához: itt azonban tajtékzó bolond ugrék elébe kitárt karokkal
és útját állá. Ez pedig ugyanaz a bolond vala, a kit a nép
„Zarathustra majmá“-nak hivott: mivelhogy ellesett vala némineműt
beszédéből és hangjából és szívesen kölcsönzött bölcsesége
kincséből is.

S a bolond im-ígyen szóla Zarathustrához:

„Óh Zarathustra, ímhol a nagy város: itt nincs semmi keresni
valód és itt mindeneket elveszthetsz.

Miért akarál átgázolni ezen az iszapon? Irgalmazz lábadnak!
Inkább köpd le a város kapuját és – fordulj vissza!

Ez itt pokol a remete-gondolatok számára: itt nagy gondolatokat
elevenen apróra főznek.

Itt elrothad minden nagy érzelem: itt csak zörgő vázú
érzelmecskéknek szabad zörögniök.

Nem érzed-e már a szellem vágóhidait és lacikonyháit? Avagy nem
gőzölőg-e ez a város levágott szellem gőzétől?

Nem látod-e a lelkeket petyhüdt piszkos rongyokként  lógni?
– És még ujságokat gyártanak ezekből a rongyokból!

Nem hallod-e, mint lőn itt a szellem szójátékká? Utálatos szó –
moslékot hány ki! – És még ujságokat gyártanak ebből a
szó-moslékból.

Kergetik egymást és nem tudják, hová? Hevítik egymást és nem
tudják, miért? Csörömpölnek bádogjukkal, csörögnek aranyukkal.

Fáznak és égetett szeszben keresnek meleget; hevülnek és fagyott
szellemekben keresnek lehülést; mindnyájan betegek a közvéleménytől
és mégis sóvárogják azt.

Minden bujaság és bűn otthon van itt; de vannak itt erényesek
is, van itt sok alkalmazkodó alkalmazott erény:

Sok alkalmazkodó erény van itt iró-ujjakkal és kemény üleppel és
türedelmesen váró hússal, megáldva kis mellcsillagokkal és kitömött
ülepnélküli tagokkal.

Van itt sok jámborság is és hivő lévnyalás, hizelgés-sütet a
seregek ura előtt „Felülről“ csöpög a csillag és a kegyes lév:
felülre vágyódik minden csillagtalan kebel.

A holdnak meg van az udvara és az udvarnak meg vannak a maga
borjúi: mindent, ami az udvartól jő, imád a koldus-nép és minden
ravasz koldus-erény.

„Én szolgálok, te szolgálsz, mi szolgálunk“ – így fohászkodik
minden ravasz erény föl a fejedelemhez: hogy a jól megérdemelt
csillag végre a szük mellre tüzessék!

Ám a hold forog még minden földi körül: s úgy forog a fejedelem
is a legföldibb dolog körül –: ez pedig a kalmár aranya.

A seregek ura nem ura az aranyrudaknak; a fejedelem tervez, ámde
a kalmár végez. 

Óh Zarathustra! mindenre, a mi világos és erős és jó te benned:
köpj a kalmárok városára és hagyd hátad mögött!

Itt minden vér csosztatottan, lagymatagon, tajtékozva csorog
minden erekben: pökj a nagy városra, a mely nagy szemétdomb, a hol
minden moslék mocska összefolyik!

Köpj a behorpadt lelkek és szűk mellek városára, a szuró szemek,
a ragadós ujjak városára –

a tolakodók, az orcátlanok, a firkáló és ordító népség, a
túlfütött törekedők városára: – a hol minden rozoga, rohadó,
kéjsóvár, komor, porhanyó, gyúladásos, gyúlékony gyülevészhad
meggyülemlik: –

– pökj a nagy városra és hagyd hátad mögött!“

Ekkor azonban Zarathustra félbeszakítá a tajtékzó bolondot és
befogá száját.

„Hallgass el végre!“ – kiáltá Zarathustra – már rég megutáltam
beszédedet és fajtádat!

Miért lakozál olyan sokáig a mocsár mellett, hogy magadnak
varancsos békává kellett válnod?

Avagy nem csorog-e már a te ereidben is posványos, tajtékos
mocsár-vér, hogy im-ígyen megtanulál kuruttyolni és
mocskolódni?

Mért nem menél az erdőbe? Mért nem szántád a földet? Avagy
nincs-e tele a tenger zöldelő szigetekkel?

Megvetem megvetésed; és ha engem tudsz óva inteni, miért nem
óvtad-intetted vala magadat?

Csak a szeretetből szálljon föl megvetésem és intő madaram: de
nem a mocsárból! –

Majomnak mondanak, te tajtékzó bolond; én azonban röfögő
disznómnak mondalak –, röfögéseddel még elrontod a bolondok
dícséretit, mi számból folyik. 

Mi röfögtetett meg legelőször? Az, hogy senki
hizelgésével be nem teltél: – azért ülepedtél ebbe a
pocsolyába, hogy legyen okod sokat röfögni, –

Legyen okod sok boszúra! Mert bosszú minden tajtékzásod,
hívságos bolond; jól átlátlak!

De bolond beszéded árt nékem, még ha igazad van is! És ha
Zarathustra szavának százszor is igaza volna: te az én
szavammal mindig – igazságtalanságot cselekednél!“

Im-ígyen szóla Zarathustra; végig nézett a nagy városon,
elsóhajtá magát és soká hallgata. Végre azonban megszólala:

Utálom ezt a nagy várost is, nem csak ezt a bolondot. Sem
egyiken, sem másikon nincs mit javítani, nincs mit rontani.

Jaj ennek a nagy városnak! – Vajha látnám már a tűzoszlopot, a
melyben meg fog emésztetni!

Mivelhogy ilyen tűzoszlopoknak kell a Nagy Delet megelőzniök. De
ennek meg van a maga ideje, a maga sorsa. –

S ezt a tanítást adom néked, te bolond, bucsuszóra:

a hol az ember már nem szerethet, onnan – menjen odébb!
–

Im-ígyen szóla Zarathustra és odébb mene a bolondtól és a nagy
várostól.

* * *



Az elpártolókról.

1.

Óh, hát már minden hervadt és szürke, a mi még az imént zöldelt
és tarkállott a réten? Pedig a reménység mennyi mézét hordám innét
méhkasaimba!

Ezek az ifjú szívek már mind megvénhedtek – nem, nem vénhedtek
meg, csak elfáradtak, elposványosodtak, elkényelmesedtek: úgy
mondják: „ujra jámborok lettünk.“

Csak az imént láttam őket kora reggel bátor lábbal kifutni: ámde
megismerésük lába elfáradt, s íme még reggeli bátorságukat is
vádolják!

Bizony, bizony, közülök nem egy úgy emelé lábát, mint egy
táncos, bölcseségem mosolya inte néki – ekkor meggondolá magát. S
éppen most látám, a mint görnyedve-csúszva – vezekel a
keresztnél.

Egykoron muzslicák és ifju költők módjára fény és szabadság
körül röpködtenek. Egy kicsit vénültek, egy kicsit hültek: s máris
sötétben bódorgók, mormogók és suton ülők.

Talán hitét veszté szívök, hogy engem elnyelt a magánosság, mint
valami cethal? Fülük talán hosszan-vágyakozva hiába várá
szavam és harsonám híradását?

– Óh! Mindenha csak kevesek szívének van kitartó  kedve;
ezeknek esze is türelmes marad. De a többi mind gyáva.

A többi: ezek mindig a legtöbbek, a mindennapiak, a fölösek, a
fölöslegesek – mindezek gyávák!

A ki az én fajtámból való, annak olyanfajta élemények is
vetődnek utjába, mint nékem: úgy, hogy első társai szükségképen
holttestek és csepűrágók lesznek.

További társai pedig – hivőknek fogják hívni magukat: nyüzsgő
raj ez, sok szeretet, sok merészség, sok szakáltalan száju
tisztelet.

Ne kösse szivét ezekhez a hivőkhöz, a ki az én fajtámból való az
emberek között; ne higyjen ezeknek a kikeleteknek és tarka
réteknek, a ki a csélcsap, pipogya emberfajtát ismeri!

Ha mások tudnának lenni, máskép is akarnának. A
felemások elrontanak minden egészet. De hát, ha a levelek
megsárgulnak, ok ez a panaszra?

Hadd halljam őket, Zarathustra, s ne panaszkodj! Jobb, ha
sürgető széllel közéjök fuszsz –

– és fujj e levelek közé, óh Zarathustra, hogy minden
hervatag még gyorsabban fusson előled.

* * *

2.

„Ujra jámborak lettünk“ – ezt vallják az elpártolók; és közűlök
nem egy még túlontúl gyáva, hogy ilyeténkép valljon.

Az ilyeneknek szemükbe nézek, – az ilyeneknek szemükbe
 mondom és orcájukra pírítom: ujra
imádkozók vagytok!

Ámde imádkozni: szégyen! Nem mindenkinek az, de az nékem és
néked és mindenkinek, a kinek lelkiismerete fejében lakozik.
Néked szégyen, hogy imádkozol.

Jól tudod: bensőd gyáva ördöge, a ki szereti kezét összetenni és
ölbe tenni és több kényelemre vágyódik – ez a gyáva ördög susogja
füledbe: „van isten!“

Ezen a réven pedig a fénykerülő szerzethez tartozol,
amelyet a fényesség nem hagy nyugodni; íme most napról-napra
mélyebbre kell dugnod fejedet éjszakába és ködbe-gőzbe!

És valóban, jól választád meg az órát: mivelhogy éppen most
röpülnek ki ujra az éj madarai. Ütött minden fénykerülő népség
órája, az esti ünnepi szünet, a mikor nem – ünnepel-szünetel az
ember.

Érzem és szagolom; ütött vadászó cserkészésük órája, nem ugyan
vad vadászaté, hanem jámbor, béna, szaglászó, halklépésü, halkimájú
vadászaté –

alamuszi lelkekre menő vadászaté: megint fölállítottak minden
szív-csapdát! S valahol megemelem a kárpitot, éjjeli pille röppen
ki onnan.

Talán együtt lapúlt meg egy másik éjjeli pillével? Mert itt is
ott is szagolok apró, elbúvott felekezeteket; és valahol kamrácska
van, ott prézsmitáló barátok is vannak és prézsmitáló barátok
szaga.

Hosszú estéken egymás mellett üldögélnek és mondják: „hadd
legyünk ujra olyanok, mint a kisdedek és hadd mondjuk ujra: „édes
istenem!“ s ajkuk-gyomruk már romlott a jámbor
cukorsütemény-készítők nyalánkságaitól. 

Avagy hosszú estéken csalárd leselkedő keresztespókot figyelnek,
a mely a pókoknak okosságot prédikál és ezt tanítja: „keresztek
közt jó hálót szőni!“

Avagy nappal horoggal ülnek mocsarak partján és azt hiszik, hogy
ők mélyek; de azt, a ki ott halász, a hol nincs hal, még
felületesnek sem hívom!

Avagy megtanulják jámbor-jókedvvel pengetni hárfájukat egy
dal-költőről, a ki szeretné magát fiatal asszonykák szivébe
hárfázni: – mivelhogy megúná a vén asszonyokat és mézes-mázos
beszédüket.

Avagy megtanulnak borzongani egy nagytudományu félbolondtól, a
ki sötét szobában várja, hogy szellemek jelenjenek néki, miközben
az ő szelleme egészen elpályázik.

Avagy vén vagáló dudást hallgatnak, a ki siró széltől tanulá el
a hangok sirámait; most szél szerint dudálja gyászos sirámait.

És némelyik még éjjeli őr is lőn: az ilyenek értenek most ahhoz,
hogy kell tülkölni, éjjel cirkálni és ócska dolgokat fölébreszteni,
a melyek már rég elaludtak.

Öt szót hallék ócska dolgokról tegnap éjjel a kert falánál:
ilyen öreg szomorú száraz éjjeli őrök öt szavát.

„Arra, hogy apa, nem gondoskodik eleget gyermekeiről: emberi
apák jobban gondoskodnak!“ –

„Már nagyon is öreg! Egyáltalában nem gondoskodik már
gyermekeiről“ – im-ígyen felele a másik éjjeli őr.

„Hát vannak gyermekei? Senki sem tudja bebizonyítani, ha
maga be nem bizonyítja! Régtől fogva szeretném, hogy világosan
bebizonyítaná egyszer.“ 

„Bebizonyítani? Mintha bizony az valaha bebizonyított
volna valamit! Bebizonyítani nehezére esik; sokat tart arra, hogy
higygyenek néki.“

„Igen, igen! A hit üdvözíti, a beléje vetett hit. Ez az öreg
emberek szokása! Igy szoktuk mi is!“

– Im-ígyen beszéle egymással a két vén éjjeli őr és fényellenző
és búsan fúvának tülkükbe: így esék meg ez a kert falánál.

Az én szívem pedig ugrándozék kacagtában és meg akart szakadni
és nem tudta, hová? és leomlott a rekeszizmomba.

Bizony, bizony, még az lesz a halálom, hogy megfúlok
kacagtomban, ha szamarat mámorosan látok és éjjeli őröket
ilyeténkép hallok istenben kételkedni.

Hát nem múlt el már réges-régen az ilyen kétségek kora
is? Kinek szabad ilyen ócska, elaludt, fénykerülő dolgokat
fölébreszteni!

Hisz a régi isteneknek már régen bealkonyodott: – és valóban jó
és vidám istenek-alkonyata jutott osztályrészükül!

Nem „alkonyodtak“ halálra – ezt csak hazudják! Sőt inkább:
egyszer halálra – nevették magukat!

Ez akkor esék meg, a mikor magától egy istentől eredt ez a
legistentelenebb ige; az ige: „Egy az isten! Kivülem ne
legyenek idegen isteneid!“

Egy öreg szakállas morgó, féltékeny isten feledkezék meg
im-ígyen:

És akkor minden isten kacagott és hánykolódék a székén és
kiáltá: „Hát nem az-e az isteni, hogy istenek vannak, de isten
nincs?“ 

A kinek füle van, hallja.

Im-ígyen beszéle Zarathustra a városban, melyet kedvelt és a
melyet úgy is hívnak „Tarka Tehén“. Innen pedig csak kétannyi
járóföldre volt barlangjától és állataitól; s lelke folytonosan
ujjongott, hogy hazatérése oly közel vagyon.

* * *



A hazatérés.

Magánosság! Te hazám, magánosság! Nagyon is sokáig éltem
vadúl vad idegenben, hogy ne térnék hozzád könnyes szemmel
haza!

Fenyegess csak ujjaddal, miként az anyák fenyegetik fiaikat,
mosolyogj csak reám, miként az anyák mosolyognak magzataikra,
monddsza nékem: „És vajjon ki volt az, aki egykoron szélvihar
módjára rohant tova tőlem?

– „aki váláskor kiáltá: túlsoká ülék magánosságban, ezért
elfeledém a hallgatást! Ezt, ugy-e hogy megtanulád már?

„Óh Zarathustra, mindent tudok: és hogy a sok ember közt
elhagyatottabb valál, te Egy, mint nálam valaha!

„Más az elhagyatottság és megint más a magánosság: Ime,
ezt tanulád meg! És hogy emberek közt mindig vadidegen
lész:

„– vadidegen akkor is, ha szeretnek: mivelhogy mindenekfölött és
elsősorban kiméletet akarnak!

„Itt azonban magadnál és otthonodban vagy; itt mindent
kimondhatsz és mindent fenékig kiönthetsz, itt misem szégyel
rejtett, makacs érzelmeket.

Itt mindenek kedveskedve jőnek beszédedre és hízelegnek néked:
mivelhogy hátadon akarnak lovagolni. Itt minden hasonlaton
lovagolsz minden igazsághoz. 

„Itt mindenekhez egyenesen és nyiltan szólhatsz: és valóban,
dicséretképen hallja fülük, hogy valaki mindenekkel – egyenesen
beszél!

„De más dolog az elhagyatottság. Mert, tudod-e még, Zarathustra?
Mikoron madarad fejed fölött vijjogott, midőn az erdőben álltál
tétovázván, merre menj, tanácstalanúl, holttest közelében:

„– midőn mondád: hadd vezessenek állataim! Veszedelmesebbnek
találtam az életet emberek között, mint állatok között: – Ez
vala elhagyatottság!

„És tudod-e még, Zarathustra? Mikoron szigeteden ülél, üres
vödrök közt boros kútként, adogatva-osztogatva szomjasok közt
adogatva-osztogatva:

„valamig végre magad ülél szomjuhozva mámorosok gyülekezetében
és éjjente panaszkodál „elfogadni nemdenem nagyobb boldogság, mint
adni? És lopni nemdenem még nagyobb boldogság, mint elfogadni?“ –
Ez vala elhagyatottság.

„És tudod-e még, Zarathustra? Mikoron eljöve legcsöndesebb órád
és elűze magadtól, mikoron gonosz susogással mondá néked: „Szólj és
törj össze!“

„– mikoron minden várakozásodat és hallgatásodat megbánatá veled
és még alázatos bátorságodat is elbátortalanítá: Az vala
elhagyatottság!“

Óh magánosság! Hazám, te magánosság! Mi boldogítón és
gyöngéden szól hangod!

Nem kérdezzük egymást, nem vádoljuk egymást, nyiltan megyünk
együtt nyilt ajtókon át.

Mert nálad minden nyilt és világos; és itt az órák is könyebb
lábon futnak. Mivelhogy sötétben nehezebb az idő terhe, mint
világosságban. 

Itt ki-fölpattan előttem minden lét szava és szó-szekrénye: itt
minden lét igévé akar lenni, itt minden létesülés tőlem akar
beszédet tanulni.

Ott lenn azonban – ott minden beszéd hiábavaló! Ott feledni és
odébbmenni a legbölcsebb dolog: Ime, ezt tanulám meg!

A ki mindeneket meg akarna érteni az emberen, annak mindenbe
bele kellene nyúlni. De erre nagyon is tiszta a kezem.

Még lehelletük belehellését sem szenvedhetem; óh, hogy oly soká
élék lármájuk és büzös lehelletük között!

Óh, boldogító csönd körülöttem! Óh, tiszta illatok körülöttem!
Óh, mint vesz a kebel mélyéből tiszta lélekzetet ez a csönd. Óh,
mint hallgatózik ez a boldogitó csönd.

De ott lent – ott mindent beszél, ott semmit se hallgatnak meg.
És ha ki öreg haranggal harangozza is be bölcsességét: a piaci
kalmárok túlcsörgetik filléreikkel!

Náluk minden beszél, de már nincs ember, a ki értsen is.
Mindenek vizbe esnek, de semmisem esik már mély kútba.

Náluk minden beszél, de semmisem sikerül, semmisem jut
befejezésre. Minden kotkodácsol, de van-e még olyan, aki nyugodtan
akarna tojásán ülni, hogy azt kiköltse?

Náluk minden beszél, ők mindent agyonbeszélnek. És ha mi még
tegnap túlkemény vala magának az időnek is és fogának, ma már
szétnyuzva, szétrágva lóg ki a maiak szájából.

Náluk minden beszél, ők mindent elárulnak. És ha mit valaha
titoknak hivának és mély lelkek rejtekének, ma az utcai
trombitásoké és utcai pillangóké. 

Óh emberi lény, te csodálatos! Te sötét utcák zajongása. Ime
ismét hátam mögött vagyon – legnagyobb veszedelmem hátam mögött
vagyon!

Kimélés és könyörület mindig a legnagyobb veszedelmem és minden
emberi lény akarja, hogy kiméljék és könyörüljenek rajta.

Magamba fojtott igazságokkal, bolond kézzel, elbolondított
szívvel és a részvét apró hazugságainak halmazával élék mindig az
emberek között.

Alakoskodva ülék közöttük, arra készen, hogy magam
félreismerjem, csak hogy őket elviselhessem és örömest
biztatám magam: „te bolond, nem ismered az embereket!“

Pedig az ember akkor ismeri félre az embert, ha emberek közt él:
minden emberben tulságos az előtér, – mi haszna ott
messzelátó, messzevágyó szemeknek.

És ha félreismertek engem: én jó bolond, e miatt jobban kiméltem
őket, mint magamat: mivelhogy keménységre valék szokva magam ellen,
és gyakorta magamon állék bosszút a kiméletért.

Mérges bögölyöktől összeszurdosva és kőhöz hasonlatosan kivájva
a kajánság sok csöppjétől: ülék közöttük és még bizonykodám magam
előtt: „a kicsi nem tehet kicsiségéért.“

És kivált azok, akik magukat a „jók“-nak hivják, legmérgesebb
bögölyeim, szűzi ártatlansággal szúrnak, szűzi ártatlansággal
hazudnak; hogyan tudnának ők, én irántam – igazságosok
lenni!

A ki a jók között él, azt a részvét hazudni tanítja. A részvét
nyomottá teszi a levegőt minden szabad léleknek. Mivelhogy a jók
ostobasága feneketlen. 

Hogy elrejtsem magam és szabadságom: ezt tanulám meg
odalent: mert mindenkit szegénynek találtam lélekben. Azzal
hazudott szánalmam, hogy mindenkiről tudám, – hogy mindenkin
meglátám és megérzém, hogy a szellemből mit elégelt már meg
és mit sokallt!

Merev bölcseik! Bölcseknek hivám őket, nem mereveknek – igy
tanulék meg szavakat lenyelni. Sirásóikat kutatóknak és
vizsgálóknak hivám – igy tanulék meg szavakat cserélni.

A sirásók betegséget ásnak maguknak. Öreg törmelék alatt
kártékony gőzök lappangnak. Ne kavard föl a mocsarat! Élj
hegyen!

Boldogan szívom be ujra a hegyi szabadságot! Arcom végre
megváltatott minden emberi lény szagától!

Éles szellőktől miként pezsgőbortól csiklandozva: tüsszent
lelkem, – tüsszent és ujjongva kivánja magának: Kedves
egészségedre!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A három gonoszról.

1.

Álmomban, utolsó, hajnali álmomban egy hegyfokon állék – a
világon túl; mérleget tarték és megmérém a világot.

Óh, miért hogy túlkorán jöve hozzám a hajnal pirossága: ő, a
féltő-irígy fölserkentett izzásával: Mindig féltő-irígy hajnalí
izzó álmaimra.

Hogy megmérheti az, akinek ideje van, megfontolhatja a jó
fontoló, szárnyakkal elérheti az erős szárnyú, rejtélyét
megfejtheti az isteni diótörő: ilyennek találá álmom a világot:
–

Álmom, a merész vitorlázó, félig hajó, félig szélvész,
lepkemódra hallgatag, nemes sólyomként nyugtalan: íme, ma mégis
milyen nagy vala a türelme, milyen sok vala az ideje arra, hogy
fontolójára vegye a világot!

Avagy talán titkos bölcseségem biztatá, nevető, éber nappali
bölcsességem, amely gúnyol minden „végtelen világot?“ Mivelhogy így
szól: „valahol erő van, a szám is mesterré lészen: mert több
ereje vagyon.“

Mily biztosan nézte álmom ezt a véges világot, sem ujra, sem
régire nem kiváncsiskodva, nem félve, nem kérve: – 

– mintha érett alma kinálkoznék kezemnek, érett aranyalma,
enyhén hűs, bársonyos bőrü: – ilyenként kinálkozék nékem a
világ.

– s nem vala annyira rejtvény, hogy az ember szeretetét
elriasztotta volna, s nem vala annyira megfejtett, hogy az emberi
bölcseséget elaltatta volna: – emberi jó dolog vala nékem ma a
világ, amelyre annyi kigyót-békát kiáltanak!

Milyen hálás vagyok hajnali álmomnak, hogy ilyenképen mérém ma
korán a világot! Emberi jó dologként jöve ma hozzám ez az álom és
szívem vigasztalója!

És hogy példáját kövessem nappal és legjava tulajdonait
eltanuljam tőle: íme, a serpenyőbe tészem most a három legrosszabb
dolgot és emberien jól lemérem.

A ki áldani tanított, megtanított káromkodni is: melyik három
dolgot káromolják legtöbbet a világon? Ezeket akarom a serpenyőbe
tenni.

Kéj, uralom-szomj, önzés!: ezt a három dolgot káromolták
eddig legtöbbet; ezek valának leghíresebbek és leghírhedtebbek, –
ezt a hármat akarom emberien jól lemérni.

Rajta! Itt van előhegységem, s ott van a tenger: ez felém
hömpölyög, cafatosan, hizelegve, a hű öreg százfejü eb-szörnyeteg,
akit szeretek.

Rajta! Mérlegem hömpölygő tengeren akarom tartani: és tanút is
hívok, szemtanút – téged, remete-fát, téged erős illatút, a
terebélyeset, akit szeretek!

Melyik hidon megy egykoron a „most“? Mi kényszer alatt
kényszeríti magát a magas az alacsonyhoz? És mit jelent még a
leggunyosabbnak is ez, hogy „felnőni.“? 

Ime a mérleg nyelve nyugodt és egyenlőt mutat: három sulyos
kérdést veték belé, három sulyos válasz vagyon a másik
serpenyőben.

* * *

2.

Kéj: ezt a tövise, ez a nyársa a test minden ciliciumos
megvetőjének; „világi hivság“-ként káromolja valahány
másvilág-hivő: mivelhogy az minden tévtanítót kikacag és orránál
vezet.

Kéj: lassu tűz a csőcseléknek, amelyen megégettetik; minden
szúette fának, minden bűzlő cafatnak készenálló párosító és
rotyogtató kemence.

Kéj: a szabad sziveknek ártatlan és szabad valami, a föld
édenkertje, minden jövő túláradó hálája a „ma“ iránt.

Kéj: csak a fonnyadtnak édes méreg, de az oroszlán akaratunak
nagy sziverősítő és áhítatosan kinált borok-bora.

Kéj: a magasabb boldogság és legmagasabb reménység előképének
nagy boldogsága. Mert sokaknak igérteték házasság és több mint
házasság-sokaknak, akik idegenebbek egymásnak, mint férfi és nő: –
és ki fogta föl valaha egészen, mily idegenek egymásnak
férfi és nő!

Kéj: – de bekerítem gondolataimat és még szavaimat is: hogy
kertjeimbe a disznók és rajongók be ne törjenek!

Uralomszomj: a kőszivüek kőszivüinek lángostora; a kegyetlen
kín, amely a legkegyetlenebbekre vár: eleven máglyák fekete
lángja.

Uralomszomj: a gonosz bögöly, amely a leghiúbb  népekre
tétetik; minden bizonytalan erény gunyolója; a mely minden paripán
és minden kevélységen nyargal.

Uralomszomj: földrengés, ami minden korhadtat és kivájtat megtör
és kihány; te dörgő, dübörgő, büntető felszabadítója festett
koporsóknak; villámló kérdőjel korai feleletek mellett.

Uralomszomj: minek pillantása előtt az ember csuszik-mászik,
meglapul, szolgál, s mélyebben fetreng, mint kigyó és disznó: – mig
végre felordít belőle a nagy megvetés.

Uralom-szomj: a nagy megvetés borzasztó tanítója, amely
városoknak és birodalmaknak szemükbe prédikálja: „el veled“ – mig
azután magukból is ez az ordítás kél: „el velem;“

Uralom-szomj: amely azonban fölszáll a tisztákhoz és
magánosokhoz is, az önelégült magaslatokra is, izzón mint a
szeretet, amely csábítóan biboros üdvösségeket fest a föld
egére.

Uralom-szomj: de ki hívná szomjúságnak azt, ha a magas a
hatalomért lekivánkozik! Valóban nincs semmi beteges és
szomjas az ilyen vágyban és alászállásban!

Hogy a magános magaslat ne különüljön el örökre s ne érje be
magával örökké: hogy a hegy a völgybe szálljon és a magánosság
szelei alantra: –

Vajh! ki találna jó kereszt- és erénynevet az ilyen
vágyakozásra? „Ajándékozó erény“ – ennek mondotta egykoron a
mondhatatlant Zarathustra.

És ugyanakkor történék – bizony először történék! – hogy szava
az önzést is magasztalá, az ép egészséges önzést, a mi
hatalmas lélekből fakad: – 

– hatalmas lélekből, amelyhez magas, szép diadalmas, tetszetős
test illik, a mely körül minden dolog tükörré válik:

– a ruganyos, rábeszélő test, a táncos, a melynek hasonlata és
kivonata a maga-élvező lélek. Az ilyen test és lélek maga-élvezése
önmagát hívja „erény“-nek.

A jó és rossz szavaival, mint szent berkekkel veszi magát körül
az ilyen maga-élvezés; boldogsága nevével száműz magától minden
megvetendőt.

Száműz magától minden gyávaságot; ezt mondja: rossz – annyi mint
gyáva! Megvetendő néki az, a ki mindig aggódik, sóhajtozik,
sopánkodik s a legapróbb hasznot is fölkaparítja.

Megvet azután minden jajgató bölcseséget, mert valóban, van
olyan bölcseség is, a mi sötétben virágzik, éjszakai
árnyék-bölcseség: a mely mindig ezt sóhajtozza: „Minden
hívságos!“

A sanda gyanut kevésbe veszi, valamint azt, a ki esküt akar
szembenézés és kézadás helyett, – mivelhogy ez gyáva lelkek
sajátsága.

Még kevesebbre becsüli a szolgálatkészt, az ebként simulót, a ki
mindjárt hátára fekszik, az alázatosat; és olyik bölcseség is
alázatos, kutyás, jámbor és szolgálatkész.

Azt meg éppen utálja, gyülöli, a ki soha sem akar védekezni, a
ki mérges nyálat és gonosz pillantásokat lenyeldes, a hosszú
türelmü, a mindent türő, a mindennel beérő: mivelhogy ez
szolgalelkek sajátsága.

Egyre megy, hogy valaki istenekkel és isteni rugásokkal szemben
szolga, avagy emberekkel és bárgyú emberi véleményekkel szemben:
minden szolgalelkűséget leköp ő, ez a boldog önzés!


Rossz néki minden, a mi görnyedt és görnyedő, szolgai, a rab
pislogó szeme, a nyomott szív és az a hamis engedékenység, a mely
széles, gyáva ajakkal csókol.

És álbölcseség néki minden, mit szolgák és aggok és fáradtak
eszeltek ki: és kivált a papok egészen gonosz, babonás,
szellemeskedő háboruja!

Az álbölcsek, mindezek a papok, világfájdalmasok, a kiknek, a
lelke némberi avagy szolgai, óh mennyit ártottak praktikáikkal
öröktől fogva az önzésnek!

És szerintük éppen az lenne erény és hivatnék annak, hogy az
önzésnek ártanak! És jusst emel, hogy „önzetlennek“-nek hivassék,
mindez a világfájdalmas gyáva és keresztespók!

De mindezekre eljövend a nap, a változás, a birói pálca, a
Nagy Dél: akkoron sok minden megnyilatkozand!

És a ki az „én“-t szentnek és üdvözítőnek mondja és az önzést
boldogítónak, valóban, azt mondja, mint jövendőmondó: Ime, jő,
már-már itt a Nagy Dél!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A nehézség szelleméről.

Szájam – a népé: túlságosan durva és szivből jövő a szavam
selymes nyulak számára. És még idegenebbűl hangzik minden
tintahalnak és pennarágónak.

Kezem – bolondkéz: jaj minden asztalnak, falnak és mindennek, a
hol még elfér bolond-eszmecsere, bolond-szenny!

Lábam – lóláb; azzal kacagok és ügetek árkon-bokron át,
keresztűl-kasúl, és veszett kedvű vagyok ilyen gyorsan futván.
Gyomrom – bizonyára sasgyomor. Mivelhogy legjobban kedveli a
bárányhúst. De bizonyos, hogy madár gyomra.

Ártatlan dolgokkal táplálkozva és kevéssel, türelmetlenül –
készen, hogy elröppenjen – íme ilyen vagyok én: hogyne lenne bennem
valami a madártermészetből!

És kivált az madártermészet, hogy ellensége vagyok a nehézség
szellemének: és valóban ádáz ellensége, esküdt ellensége, ellensége
öröktől fogva! Óh hová röpült és tévedt el már ellenségeskedésem!
Tudnék erről dalt énekelni – és akarom is énekelni, bárha magam
vagyok üres szobában és tulajdon füleimnek kell énekelnem.

Vannak persze dalosok, a kiknek csak telt ház láttára enged föl
torkuk, válik beszédessé a kezük, kifejezővé  a
szemük, ébred a szívük: – nem vagyok ezekhez hasonlatos.

2.

Ha ki egykoron röpülni tanítja az embert, az elmozdított minden
határkövet; minden határkő maga is levegőbe röpül előtte, a földet
ujra fogja keresztelni – „könnyü“-nek fogja keresztelni.

A strucmadár gyorsabban fut mint a leggyorsabb ló, de még ő is
befúrja nehéz fejét a nehéz földbe: ezenképen az ember is a ki még
nem tud röpülni.

Nehéznek látja a földet és az életet; ezért akarja a
nehézség szellemét! Ha ki pedig könnyű akar lenni, madár akar
lenni, annak önmagát kell szeretnie: – im-ígyen tanítom
én.

Persze, nem a betegek és sóvárgók szeretetével: mivelhogy ezeken
a maguk szeretete is – bűzlik!

Tanuld meg magad szeretni – im-ígyen tanítom én – ép és
egészséges szeretettel: a végre, hogy kitarts magadnál és ne
kalandozz ide s tova.

Az ilyen kalandozás a felebaráti szeretet keresztnevét veszi
magára: eleddig ezzel a szóval hazudtak és ámítottak legjobban, s
kiváltkép azok, a kik az egész világnak nehezére esének.

És valóban, nem mára-holnapra szóló parancsolat, hogy
tanuld meg magad szeretni. Sőt inkább valahány művészet közt
ez a legfinomabb, legravaszabb, legvégső és legtürelmesebb.

Mert tulajdonosának minden tulajdon jól el vagyon rejtve; s
minden kincses bánya közt legutoljára ássuk föl a magunkét; – így
akarja a nehézség szelleme. 

Már majdnem a bölcsőben nehéz szavakat és értékeket adnak velünk
útravalóúl: „jó“ és „gonosz“ ennek az örökségnek a neve. Ezekért
bocsátják meg nékünk, hogy élünk.

És azért engedik magukhoz a kisdedeket, hogy jókor eltiltsák
őket a maguk-szeretetétől: így akarja a nehézség szelleme.

És mi – mi hűségesen hordozzuk, a mit ránk adtak, kemény
vállakkal, zord hegyeken át! És ha elönt a verejték, azt mondják
nékünk: „Igen, az élet terhe nehéz!“

De csak az ember hordozza nehezen a maga terhét! Mivelhogy
fölösen sok idegen dolgot cipel vállán. A tevéhez hasonlatosan
térdel le és tűri, hogy jól tele rakják.

Különösen az erős, teherbíró ember, kiben áhítat lakozik:
fölösen sok idegen nehéz szót és értéket rak magára, – s íme
az élet sivatag néki! És csakugyan! Sok tulajdon dolog terhe
is nehéz! És az ember sok belső dolga olyan mint az osztriga, azaz
utálatos, síkos, és nehezen megfogható,

– azonképen, hogy nemes díszű nemes héjnak kell helyette helyt
állania. De ezt a művészetet is tanulni kell, hogy valakinek
legyen héjja és szép látszata és okos vaksága.

Viszont az is sokszor tévedésbe ejt az emberen, hogy némely héj
csekély és szomorú és nagyon is héj. Sok rejtett jóságot és erőt
sohasem találnak ki; a legpompásabb csemegét nem izlelik meg!

Tudják ezt az asszonyi állatok, az édesek: kicsit több kövérség,
kicsit több soványság – óh mennyi sors lappang ilyen kicsiségben!


Az embert nehéz fölfedezni és önmagának a legnehezebb: a szellem
gyakorta hazudik a lélekről. Igy akarja a nehézség szelleme.

De az fölfedezte magát, a ki így szól: „ez az én jóm és
az én gonoszom“: ezzel elnémította a vakondokot és a törpét,
a ki így szól: „mindenkinek jó, mindenkinek gonosz.“

S bizony azokat sem szívelem, a kiknek minden jó s ez a világ
éppen a legjobb. Az ilyeneket hívom én a mindennel-beérőknek.

A mindennel-beérés, a mi mindent izletesnek talál, nem a legjobb
ízlés! Tisztelem a finnyás, válogatós nyelveket és gyomrokat, mik
„én“-t, „igen“-t és „nem“-et mondani megtanulának.

De mindent megrágni, megemészteni – ez igazán disznó-természet!
Mindig i–á-val „igen“-t bólintgatni – ezt csak a szamár tanulta meg
és a vele rokonszellemek!

Rozsda-sárga és vér-píros: ez az én gusztusom – az vért
kever minden színbe.

De a ki fehérre meszeli a házát, meszelt lelket árul el
nékem.

Egyik mumiákba szerelmes, a másik kisértetekbe, s mindkettő
ellensége minden húsnak és vérnek – óh! mennyire utálom mindkettőt.
Mert én szeretem a vért!

És nem akarok ott lakni, időzni, a hol folyton köpködnek: ez az
én gusztusom, – még inkább élek tolvajok és eskűszegők
között. Senkinek sincs arany a szájában.

S még undorítóbbak nékem a lévnyalók: és a legundorítóbb
állatot, a mit találék, élősdinek keresztelém: az nem akart
szeretni és mégis szeretetből akart élni. 

Boldogtalannak hívok mindenkit, a kinek nincs más választása,
mint hogy vadállat legyen vagy vadállat-szelídítő: nem ütném föl
ilyennél a sátorfám.

Boldogtalanoknak hívom azokat is, a kiknek mindig várniok
kell, – nem az én szájam íze szerintiek: mind ezek a vámosok és
kalmárok és királyok és más ország- és boltbakterek.

Valóban, magam is megtanultam a várást istenigazában – de csak a
magamra-várást. És megtanultam, hogy mindenen álljak,
járjak, fussak, ugorjam, másszam, táncoljak.

Ez pedig az én tanításom: a ki egykoron a röpülést akarja
megtanulni, az előbb tanuljon állni, járni, futni, mászni,
táncolni: – nem éred el egyszerre szárnyaddal a röpülést!

Kötéllétrán tanultam sok ablakot megmászni, fürge lábbal hágtam
magas árbocokra; a megismerés magas árbocain ülni nagy boldogság
nékem, –

apró láng módjára lobogni magas árbocokon: kis fényesség ugyan,
s mégis nagy vigasztalás hányatott hajósoknak és
hajótörötteknek!

Sokféle úton-módon értem el igazságomat: nem egy lajtorján
hágtam a magasba, a honnan az én szemem az én messzeségembe
kalandozik.

És csak nem szívesen tudakolám az utat, – ez megint nem volt
ínyemre! Inkább magukat az utakat kérdezém meg, kisértém meg.

Minden léptem kisértés és kérdés vala – és valóban, felelni is
tanulni kell az ilyen kérdésekre! De éppen ez – az én
gusztusom – 

– nem jó, nem rosz, hanem az én gusztusom, a mit nem
szégyellek, nem titkolok.

„Ez – íme ez az én utam, – merre van a tied?“ – így
felelek azoknak, a kik tőlem „az“ utat tudakolják. „Az“ út
tudniillik – nincs!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Ódon és uj táblákról.

1.

Imhol ülök és várok, körülvesznek ódon összetört táblák, s uj,
félig teleirtak is. Vajjon mikor jön el az én órám?

– lemenetelem, tönkremenetelem órája: mivelhogy még
egyszer el akarok menni az emberekhez.

Ime erre várok: mert előbb kell, hogy jelek jőjjenek nékem, hogy
az az én órám, – a nevető oroszlán a galambsereggel.

Azonközben magammal beszélgetek, mint a kinek ideje van. Senki
sem mesél ujat: így hát magamat mesélem enmagamnak.

* * *

2.

Mikoron az emberekhez jövék, öreg balhiten ülve találám őket:
mindnyájan azt hivék, már régen tudják, mi jó, mi rossz az
embernek.

Öreg, fáradt dolognak tartának minden beszédet az erényről, s ha
ki jól akart aludni, lefekvés előtt még „Jó“-ról, „Gonosz“-ról
beszélt vala.

Ezt az álmosságot rebbentém én föl, tanítván: mi  Jó, mi
Gonosz, azt még nem tudja senki: hanemha az, a ki
teremt!

Ez pedig az, a ki az ember célját megteremti és a földnek
megadja értelmét és jövőjét: s csupán ez teremti meg, hogy
valami Jó vagy Gonosz.

És meghagyám nékik, döntsék föl vén pulpitusaikat és mindent,
valahol csak az az ócska balhit ült vala; meghagyám nékik,
nevessenek nagy erénymestereiken és szentjeiken és költőiken és
világmegváltóikon.

S hogy komor bölcseiken nevessenek, azt is meghagyám nékik: és
mindenkin, a ki valaha fekete madárijesztőként óva-intve ült vala
az élet fáján.

Nagy temetőjük útjára ülék, dög és keselyű mellé – és kacagék
minden „hajdan“-ukon és korhadt, esendő dicsőségén.

Bizony, bizony a bűnbánat prédikátoraihoz és bolondokhoz
hasonlatosan kiálték kigyót-békát minden nagy és kicsiny dolgukra –
hogy legjobbjuk is annyira kicsiny! Hogy legnagyobb gonoszságuk is
annyira kicsiny! – ilyeténképen kacagék.

Bölcs vágyódásom ordíta és kacaga belőlem im-ígyen, a mely
hegyeken született vala, valóban, vad bölcseség! – az én nagy, zugó
szárnyu vágyódásom.

És gyakorta kacagás közben el-tova-föl ragada engem: akkor
bizony borzongva repülék, nyilként, napsugártól mámoros
elragadással:

– el-ki távoli jövőbe, mit még nem látott álom, melegebb Délre,
mit valaha képirók megálmodának: oda, hol a táncoló istenek minden
mezet röstelnek: –

hogy hasonlatokban beszéljek és költők módjára sántítsak
 és dadogjak: és bizony, bizony,
szégyellem, hogy még költőnek kell lennem!

Hol minden létesülést körülöttem istenek táncának és istenek
magas kedvének láték és a világot szabadjára eresztve, játszva,
futkosva és önmagához visszamenekülve:

– mint sok isten örökös egymástól-futását, egymás-keresését,
mint sok isten boldog ellenmondását, maguk ujra-tartását ujra
együvé-tartozását:

Hol minden idő úgy tünék föl nékem, mintha boldog gúny volna a
percekre, hol a szükségszerűség maga volt a szabadság, a mely
boldogan játszadozék a szabadság tövisével; –

Hol én is viszontlátám régi ördögömet és ősi ellenségemet, a
nehézség szellemét és mindeneket, miket teremtett: a kényszert, a
szabályt, a szükséget, a következményt, a célt, az akaratot és a
jót és a gonoszt: –

Mert nem kell-e valaminek lenni, a mi fölött eltáncolni
lehessen? Nem kell-e a könnyüek, legkönnyebbek kedvéért –
vakondoknak és lomha törpéknek is létezniök?

* * *

3.

S ott vala az is, a hol ezt a szót: „emberfölötti ember“
fölszedém az útról és azt, hogy az ember olyas valami, a minek
fölébe kell kerülni,

– hogy az ember híd és nem cél: a ki boldognak magasztalja magát
dele és estéje miatt, mint uj hajnalhasadás felé vezető út

– a Zarathustra szót a Nagy Délről, s valamit még  az
ember fölé függeszték, biboros második esthajnalhoz
hasonlatosan.

Valóban uj csillagokat is láttaték velük uj éjszakákkal együtt;
és felhő és nap és éjjel fölé feszítém még a nevetést, mint tarka
kárpitot.

Megtanitám őket minden költeményemre, iparkodásomra: egygyé
költeni, összehordani a mi az emberben töredék, és rejtély és
szörnyű véletlen, –

– mint költő, rejtélyfejtő és a véletlentől megváltó megtanítám
őket, hogy a jövő teremtésén munkálkodjanak és hogy mindent, a mi
volt – teremtve megváltsanak.

Megváltsák az ember múltját és minden „volt“-ot átteremtsenek,
valamig az akarat így nem szól: „De hisz így akartam! Igy fogom
akarni.“

– Ezt hívám én előttük megváltásnak, s úgy tanítám, hogy csak
ezt híjják megváltásnak.

Ime az én megváltatásomra várok, – hogy utoljára hozzájok
menjek.

Mert még egyszer akarok az emberekhez menni, közöttük
akarok tönkremenni, haldokolva nékik akarom adni legdúsabb
ajándékomat.

Ezt a naptól lesém el, ha leszáll, ő, a dúsgazdag, aranyat szór
ekkor a tengerbe, kimeríthetetlen gazdagságából – azonképen, hogy
még a legszegényebb halász is aranylapáttal evez! Mert így
látám egykoron és könnyes szemem nem lakék jól a látvánnyal.

A naphoz hasonlatosan akar Zarathustra is leszállani: imhol ül
most és vár; körülveszik ódon összetört táblák és uj táblák is, –
félig teleírtak.

* * *



4.

Imhol egy uj tábla: de hol vannak az én véreim, a kik őket velem
völgynek és hús-szívekbe viszik?

Ezt követeli nagy szeretetem a legtávolibb iránt: ne kíméld
közelvaló felebarátodat! Az ember olyan valami, a minek fölébe
kell kerűlni.

Sokféle az útja-módja a túlszárnyalásnak: láss te néki!
De csak bohóc gondolja; „az embert által is lehet
ugrani.“

Bírd le magad még felebarátodban is: és ha rabolhatsz jogot, ne
adasd azt magadnak!

A mit te tész, azt nem teheti néked senki se viszont. Lám, nincs
visszafizetés.

A ki nem tud magának parancsolni, az csak engedelmeskedjék. És
olyik tud magának parancsolni, de még sok a híjja, hogy
engedelmeskedjék is magának!

* * *

5.

Im-ígyen akarja a nemes természet: semmit sem akar
ingyen, legkevésbbé az életet.

A ki a csőcselékből való, ingyen akar élni; de mi többiek, a
kiknek az élet adá magát, – mindig azon töprengünk, mi
legjobbat adjunk viszont érette.

És valóban, előkelő szó az, a mi így szól: „a mit nékünk
az élet igér, azt mi meg akarjuk – az életnek tartani!“

Ne akarj élvezni ott, a hol nem adsz élvezni valót. És – ne
akarj élvezni! 

Mivelhogy az élvezet és az ártatlanság a legszemérmesebb dolgok:
egyik sem akarja, hogy keressék. Kell, hogy meglegyenek
bennünk, – de még jobb, ha vétket és fájdalmat keresünk!

* * *

6.

Óh, én véreim, a ki első valamiben, az mindig föláldoztatik. Mi
pedig elsők vagyunk.

Megannyian titkos áldozati oltárokon vérzünk; megannyian égünk
és sülünk ódon faragott képek tiszteletére.

Javarészünk még fiatal, ez izgatja a vénhedt torkokat. Húsunk
zsenge, bőrünk csak báránybőr: – hogy ne izgatnók mi az öreg
bálványok papjait!

S még bennünk lakozik ő, az öreg bálványpap, a ki javarészünket
lakomára süti. Óh, én véreim, hogy ne lennének az elsők:
áldozatok!

De így akarja a fajtánk; és én szeretem azokat, a kik nem
akarják magukat megóvni. A lemenőket szeretem teljes
szívemből: mivelhogy átmenők.

* * *

7.

Hogy igazak legyenek – erre csak kevesen képesek! S a ki
tud is az lenni, az még nem akarja! S legkevésbbé tudnak azok
lenni: a jók.

Óh, ezek a jók! – Jó emberek soha sem mondják az igazat;
s betegség a szellemnek, ha ilyen jó. 

Ezek a jók engednek, megadják magukat, szivük kajdácsol, lelkük
mélye engedelmeskedik: de a ki engedelmeskedik, az nem hallja
önmagát!

Mindennek, a mit a jók gonosznak neveznek, össze kell jönnie,
hogy az igazság megszülessék: óh, én véreim, azután elég gonoszok
is vagytok-e erre az igazságra?

A vakmerő merés, a hosszas gyanakvás, a kegyetlen „nem“, a
keserű indulat, az elevenbe vágás – mi ritkán egyesűl az!
Pedig ilyen magból – nemződik az igazság!

A gonosz lelkiismeret szomszédságában növekedék eddig minden
ismeret! Törjétek össze, törjétek össze nékem az ódon
táblákat, ti megismerők!

* * *

8.

Ha a vízen van gerenda, ha palló és karfa vezet át a folyón:
bizony, senkinek sem hisznek, ha így beszél: „Minden folyóban van.“
Hanem még az együgyűek is ellentmondanak néki. „Hogyan? – mondják
az együgyűek – minden folyóban volna? Hisz a gerenda és palló a
folyó fölött van!“

„A folyó fölött minden szilárd, a dolgok minden értéke, a hidak,
fogalmak, minden „jó“ és „gonosz“: mindez szilárd!“

S ha eljő a kemény tél, a folyó – állatszelidítője: akkor még a
legélesebb elméjűek is megtanulnak gyanakodni; és, valóban, nemcsak
az együgyűek mondják akkoron: „Nem áll-e minden?“

„Alapjában minden áll“ – ez igazi téli tanítás, jó terméketlen
időknek, jó vigasztalás téli álmot aluvók és suton űlők számára.


„Alapjában véve minden áll“ –: de ez ellen prédikál az
olvadás szele.

Az olvadás szele, bika, aki nem szántó bika – megvadúlt bika,
törő-zúzó, aki dühödt szarvával jeget tör! S a jég – pallót
tör!

„Óh jaj! Óh öröm! Az olvadás szele fú!“ – prédikáljátok, én
véreim, utcaszerte!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *

9.

Van egy régi képzelődés, annak neve „jó“ és „gonosz.“
Jövendőmondók és csillagjósok körül forgott eddig ennek a
képzelődésnek a kereke.

Egykoron hittenek jövendőmondóknak és csillagjósoknak: és
ezért hittenek ebben: „Minden végzetszerű: így kell tenned,
mert kénytelen vagy vele!“

Azután ismét bizalmatlanok valának minden jövendőmondó és
csillagjós iránt: és azért hivék, hogy „minden szabadság:
bírsz, mert akarsz.“

Óh, én véreim, eleddig csak képzelődtek a csillagokról és
jövendőről, nem pedig tudtak is: éppen ezért eleddig csak
képzelődtek a jóról és gonoszról, nem pedig tudtak is!

* * *

10.

„Ne rabolj! Ne ölj!“ – ezeknek az igéknek egykor szent volt a
nevük; az emberek fejet-térdet hajtának nékik és saruikat leveték
előttük. 

Ámde azt kérdezem tőletek: volt-e valaha nagyobb rabló és
emberölő, a minők ezek a szent igék valának?

Avagy nincs-e minden életben magában – rablás és emberölés? És
hogy ilyetén igéknek szent volt a nevük, vajjon nem öletett-e meg
ezzel maga az igazság?

Vagy talán a halál prédikációja volt, hogy szentnek mondaték, a
mi minden élet ellen szólt és ellene adott tanácsot?

Óh, én véreim, törjétek, törjétek össze nékem az ódon
táblákat!

* * *

11.

Azért szánok én minden elmúltat, hogy látom: ki van
szolgáltatva, –

– ama nemzetség kénye-kegyelmének, szellemének, őrűletének, a
mely eljövend és mindent, a mi volt, a maga hídjává magyaráz
át!

Nagy zsarnok jöhet, csalafinta szörnyeteg, a ki kegyelmével és
kegyetlenségével minden multat addig kényszerítene és gyötörne,
valamig az ő hídja és előjele és hirnöke és kakasszója lenne.

Ez pedig a másik veszedelem és másik részvétem: – a ki a
csőcselékből való, annak emlékezete visszanyúlik tán a nagyapjáig,
– a nagyapjával pedig megszűnik néki az idő.

Im-ígyen minden múlt ki van szolgáltatva; mivelhogy eljöhet az
idő, a mikor a csőcselék leend az úr és sekély vizekbe fojt majd
minden időt. 

Ezért, óh én véreim, ezért kell egy uj nemesség, a mi
minden csőcseléknek és minden zsarnoknak ellensége és a mely uj
táblákra ujonnan írja ezt a szót: „nemes“.

Sok nemesre van szükség és sokfajta nemesre, hogy nemesség
lehessen! Vagy, miként egykor hasonlatképen mondám: „Éppen az
az isteni, hogy vannak istenek, de nincs isten!“

* * *

12.

Óh, én véreim, uj nemességre avatlak és utallak titeket: kell,
hogy nemzői és tenyésztői és magvetői legyetek a jövendőnek, –

valóban, nem olyan nemességre, a mit kalmármódra kalmárpénzen
megvehettek: mivelhogy csekély az értéke mindennek, valaminek ára
vagyon.

Ezentúl ne az adja becsületetek, a honnan jöttök, hanem a
hová mentek! Akaratotok és lábatok, a mely túl akar rajtatok
menni – adja uj becsületetek!

Bizony, bizony, ne az, hogy fejedelmet szolgálátok – mit nekünk
még a fejedelmek! – vagy hogy annak, a mi fennáll, védőbástyái
levétek, hogy szilárdabbúl álljon!

Ne az, hogy nemzetségtek az udvarnál udvaronccá lőn és ti
megtanultatok iromba flamingóhoz hasonlatosan, órákhosszat, sekély
tavakban állani:

– mert állani-tudni érdem az udvaroncoknál; és minden
udvaronc azt hiszi, a halál utáni boldogsághoz tartozik, – hogy
szabad lesz ülnie!

S ne az, hogy egy lélek, a kit ők szentnek magasztalnak,
 eleiket szent földre vezette, a melyet
én nem magasztalok „szent föld“-nek: mivelhogy azon a földön, a hol
a fák legrosszabbja nőtt vala: a keresztfa – nincs mit szentnek
magasztalni! – és valóban, bárhová vezeté ez a „szentlélek“
lovagjait, hadaik élén mindig – kecskék és libák és kótyagos
fejűek futának!

Óh, én véreim, nemességtek ne hátra tekintsen, hanem
ki, előre! Száműzetve legyetek minden szülő- és
öregszülő-földről!

A gyermekföldet, gyermekeitek földjét szeressétek: ez a
szeretet légyen uj nemességtek, – a fölfedezetlen, a legtávolibb
tengereken fekvő földeket! Azt mondom néktek: ezt keressék,
keressék szüntelenűl vitorláitok!

* * *

13.

„Minek élni? Minden hívságos! Élni annyi mint szalmát csépelni;
élni annyi mint megégetődni és még sem melegedni.“

Ilyen ócska fecsegés ma még mindig „igazság“-számba vétetik; s
hogy ócska és dohosszagú éppen ezért nagyobb a tisztelete. A
korhadás is nemesít. – Gyermekeknek szabad így beszélniök: ők
kerülik a tüzet, mert megsütötte őket! Sok a gyerekes a
bölcseség salabektereiben.

És ha ki mindig „szalmát csépel“ hogy szólhatná meg a csépelést!
Az ilyen bolondnak be kellene kötni a száját!

Az ilyenek asztalhoz ülnek, de nem hoznak semmit se magukkal,
még derekas étvágyat sem: és íme igy szólják  meg a
világot: „Mínden hivságos!“ De jól enni, jól inni, óh én véreim,
valóban nem hívságos művészet!

Törjétek, törjétek össze nékem a sohasem vigadók tábláit!

* * *

14.

„A tisztáknak minden tiszta“ – úgymond a nép. Én pedig mondom
néktek: a disznóknak minden disznósággá válik!

Ennek okáért prédikálják a rajongók és fejhorgasztók, a kik
szivüket is lehorgasztják: „maga a világ is sáros szörnyeteg.“

Mert ezek mind tisztátalan lelkűek; különösen pedig azok, a kik
nem ismernek nyugodalmat, pihenést, hanemha hátúlról, túlról
nézik a világot, – ezek a túlvilág-hivők.

Nékik szemökbe mondom, bárha nem hangzik kedvesen: a világ abban
hasonlít az emberhez, hogy hátulja van – ennyi igaz!

Igaz, van a világon sok sár: ennyi igaz! De azért a világ
még nem sáros szörnyeteg!

Van abban bölcseség, hogy a világon sok pocsolya bűzlik: de az
utálat maga szárnyakat növel és forrástsejtő erőket!

A legjobban is van még valami utálatos, és a legjobb is még
valaki, a kit túl kell szárnyalni!

Óh, én véreim, sok bölcseség vagyon abban, hogy sok sár vagyon a
világon!

* * *



15.

Hallám, hogy kegyes túlvilág-hivők ilyeténkép beszélnek
lelkiismeretükhöz és pedig rosszaság, hazugság nélkül, – jóllehet
nincs a világon rosszabb, sem hazugabb:

„Hagyd a világot! Egy ujjadat se emeld reá!“

„Hadd őket, hadd fojtogassák, szurdossák, nyúzzák, vakarják
egymást: egy ujjadat se emeld ez ellen! Ez majd megtanítja őket,
hogy lemondjanak a világról.“

– Törjétek, törjétek össze nékem, óh én véreim, a kegyeseknek ez
ódon tábláit! Szedjétek ízekre igéitekkel a világot ócsárlók
igéit!

* * *

16.

„A ki sokat tanúl, az megtanúlja, hogy letegyen minden heves
kivánságról“ – ezt sugdossák egymásnak ma minden sötét utcában.

„A bölcseség elfáraszt, semmi sem éri meg a fáradságot; ne
kivánkozz semmi után!“ – ezt az uj táblát találám még nyilt
piacokon is.

Törjétek össze, én véreim, törjétek össze ez az uj táblát
is! A világot únók függeszték oda és a halál prédikátorai és a
porkolábok: mert íme az rabigába hajtó prédikáció is!

Mivelhogy rosszúl tanulának és nem a legjobbat és mindent
túlontúl korán és mindent túlontúl hamarosan; mivelhogy rosszúl
evének, azért ronták el gyomrukat,

– mert rossz gyomor a szellemük: az javalja a halált!
Mert bizony, bizony: a szellem gyomor! 

Az élet az öröm kútfeje: de a kiből rossz gyomor szól, a búbánat
apja, ennek minden forrás mételyes.

Megismerni: öröm az oroszlán akaratának! De a ki
elfáradt, azon idegen akarat az úr s minden hullám játszadozik
véle.

És az mindig a gyenge emberek természete, hogy eltévednek
utaikon. És végezetre még azt kérdezi fáradságuk: „miért menénk
valaha egyáltalában utakon! Minden egyre megy!“

Ezek fülének kedves az íge: „Semmi sem éri meg a
fáradságot! Ne akarjatok!“ De ez rabigába hajtó prédikáció.

Óh, én véreim, friss pezsgő szél Zarathustra minden fáradt
utasnak; még sok orrot csavarint tüsszentésre!

S még falakon is átfú az én szabad lehelletem, és börtönökbe és
bebörtönzött lelkekbe!

Az akarat felszabadít: mivelhogy akarni annyi, mint alkotni: így
tanítom néktek. És csak a végre tanuljatok, hogy
alkothassatok.

És még a tanulást is csak tőlem tanuljátok, a
jóltanulást! – A kinek füle van, az hallja!

* * *

17.

Itt áll a csolnak, – oda át talán a nagy Semmibe vezet az út. –
De vajjon ki akar ebbe a „talán“-ba beszállani?

Közületek senki sem akar a halál csolnakjába szállani! Hogyan
lennétek hát világ-únottak!

Világ-únottak! És még a földtől sem váltatok meg!  Még
mindig a földet sóvárgóknak látlak titeket, szerelmeseknek tulajdon
föld-unalmatokba!

Nem hiába, hogy lelóg az ajkatok: – egy-egy apró földi vágy ül
még rajta! És szemetekben nem uszkál-e apró felhője az el nem
felejtett földi örömnek?

Sok jó találmány van a földön; egyik hasznos, a másik kellemes:
ezekért kell a földet szeretni.

És sok jól kitalált dolog van rajta, a mi olyan mint a fehérnép
keble: hasznos és kellemes is egyszersmind.

De ti világ-unottak! Ti föld restjei!

Rajtatok vesszővel kell hegedülni! Vesszőcsapásokkal kell
lábatokba kedvet önteni.

Mert ha nem vagytok betegek és kiélt fickók, a kiket megúnt a
föld, akkor ravasz lajhárok vagytok vagy torkos elrejtőzött
kéjenc-macskák. És ha nem akartok ismét vigan futni, úgy
szálljatok poklokra!

Ámde nagyobb bátorság kell ahhoz, hogy az ember az életet
befejezze, mint uj versét: tudja ezt minden orvos és minden
költő.

* * *

18.

Óh, én véreim, vannak táblák, miket az elfáradás és vannak
táblák, miket a bűzlő lustaság teremtett: bárha egyformán beszélnek
is, nem akarják, hogy egyformán hallgassák őket.

Lássátok ezt az elepedőt! Már csak arasznyira van céljától, de
nagy fáradságától dacosan lecsücsült a porba: ez a bátor!


Nagy-fáradtan ráásít útra, földre, célra és önmagára: egy
tapodtat sem akar tovább tenni, – ez a bátor!

Ime a nap ráizzik és ebek nyaldossák verejtékét: de ő itt hever
dacosan és inkább eleped!

Valóban, még hajánál fogva kell majd egébe felhúznotok ezt a
hőst!

De jobb, ha fekve hagyjátok ott, a hová feküdt vala, hogy
rájöjjön szemére az álom, a vigasztaló, üdítő záporával:

Hagyjátok fekve, valamíg magától fölserken, – a míg magától
visszavon minden fáradtságot és mindazt, a mi fáradságot hirdet
belőle!

Csak az ebeket kergessétek el tőle, én véreim, a lusta
sompolygókat és a dongó légysereget: –

– a „müveltek“ mindezt a dongó raját, a mi minden hős verejtékén
– lakmározik.

* * *

19.

Köröket vonok magam köré és szent határokat; egyre kevesebben
hágnak föl velem egyre magasabb hegyekbe: hegységet építek egyre
szentebb hegyekből.

De bárhová hágtok is velem, én véreim: vigyázzatok, hogy ne
tartson veletek élőskődő!

Az élősködő, csúszómászó, simulékony féreg, a mi beteg,
kisebzett gödreiteken akar hízni.

És az a mestersége, hogy kiszimatol föltörekvő lelkeket,
a mikor fáradtak: bánatotokba, kishitetekbe, gyöngéd szemérmetekbe
rakja ronda fészkét. 

Valahol gyönge az erős, túlszelid a nemes, odarakja fészkét: az
élősködő ott lakik, a hol a Nagynak apró kisebzett gödrei
vannak.

Mi minden létező legmagasabb példánya s mi a legalacsonyabb? Az
élősködő a legalacsonyabb; a ki pedig a legmagasabb példány, az
táplálja a legfőbb élősködőt.

Az a lélek, a melyiknek leghosszabb a lajtorjája és a
legmélyebbre nyúlik: miképen lehetne, hogy ne ezen ülne a legtöbb
élősködő?

– a legterebélyesebb lélek, a melyik legtávolabbra tud önmagában
futni, tévelyegni, kalandozni; a legszükségszerübb, a mely csupa
kedvből rohan a véletlenbe: –

– a létező lélek, a melyik a létesülésbe merül; a bíró lélek, a
melyik az akaratba és kivánságba akar merülni: –

– az örvényből menekülő, a melyik enmagát a legtávolibb körben
ujra utóléri; a legbölcsebb lélek, a melyet a bolondság
legédesebben unszol: –

– az enmagát legjobban szerető, a melybe minden dolog áramlik és
visszaáramlik és árad és apad: óh miképen lehetne, hogy ne a
legmagasabb lelken rágódnának a leghitványabb élősködők?

* * *

20.

Óh, én véreim, kegyetlen vagyok-e? De azt mondom: a mi esik, azt
még taszítsátok is!

A „ma“ minden dolga – esik, szétesik: ki akarná még tartani! De
én – én még taszítani is akarom! 

Ösméritek, milyen élvezet köveket gurítani meredek mélységbe? A
„ma“ emberei, lássátok, mint gurulnak mélységembe!

Előjátéka vagyok jobb játékosoknak, óh én véreim! Példájuk!
Cselekedjetek példámra!

És a kit nem tanítottok meg röpülni, azt tanítsátok meg –
gyorsabban esni!

* * *

21.

Szeretem a bátrakat: de nem elég, hogy üss, vágj, – azt is kell
tudnod, kit ütsz-vágsz!

És gyakorta több bátorság kell ahhoz, hogy szablyádat hüvelyében
tartsad és ellépkedj valaki mellett, hogy méltóbb ellenfélre
gyüjtsd erődet!

Csak olyan ellenségetek legyen, a ki gyülöletreméltó, de nem
olyan, a ki megvetendő is: büszkéknek kell lennetek az
ellenségetekre: erre tanítálak már egyszer.

A méltóbb ellenségre gyüjtsétek erőtöket, barátim! Ezért sok
mellett el kell lépnetek. – Különösen a sok csőcselék mellett, a ki
népről, népekről lármáz fületekbe.

Tartsátok tisztán a szemeteket az ő érveiktől, amelylyel valamit
védenek, támadnak. Sok itt az igazság, sok itt a hamisság: a ki
nézi, dühre gerjed.

Belénézni, beléverni – az itt egy dolog; ezért távozzatok az
erdőbe és altassátok el szablyátokat!

Menjetek a ti utatokra! Hadd menjenek a nép és népek a
magukén! – valóban sötét utakon, miken nem villog a reménység
egyetlen sugara. 

Hadd uralkodjék itt a kalmár, a hol minden, a mi még fénylik –
kalmár aranya! Nem a királyok korát éljük: a mi ma népnek nevezi
magát, nem érdemel királyt.

Lám, mint cselekednek ezek a népek maguk is a kalmárok
példájára: még minden szemétből is fölszedik a legapróbb
hasznot!

Egymásra lesegetnek, egymástól lesegetnek el egyetmást – ezt „jó
szomszédság“-nak hivják. Óh boldog, távoli idők, a mikor a nép azt
mondá: „úr akarok lenni a népeken!“

Mert, én vérem: uralkodjék a legjobb; a legjobb akar is
uralkodni! És valahol máskép hangzik az íge, ott – nincs meg
a legjobb.

* * *

22.

Ha azok – ingyen kapnának kenyeret! Óh, jaj! Mi után
orditoznának azok! Kenyérkereset: ez az ő igazi mulatságuk;
s hadd keressék keservesen!

Ragadozók ők: „munká“-jukban is van még rablás, keresetükben –
is van még rászedés! Hadd keressék hát keservesen!

Legyetek hát jobb ragadozók, finomabbak, okosabbak, emberhez
hasonlóbbak; mert az ember a legjobb ragadozó.

Már minden állat erényeit elragadta az ember: mivelhogy minden
állat közt az ember sorsa volt a legkeservesebb. 

Már csak a madarak vannak fölötte. S ha az ember még röpülni is
megtanúl, óh jaj, vajjon hova föl – röpülne ragadozó
kedve!

* * *

23.

Ilyennek akarom a férfit és a nőt: derék harcosnak az egyiket,
derék szülőnek a másikat, s mindkettőjüket derék fejen-lábon
táncolónak.

És kárbaveszett napunk légyen, a midőn nem táncoltunk egyszer!
És hazug légyen nékünk minden igazság, a melyet nem kisért
nevetés.

* * *

24.

Házasságkötéstek: vigyázzatok, ne legyen rossz kötés! Nagyon
hamar kötétek: ezért következik belőle házasság-törés!

És még jobb a házasság-törés, mint a házasság-hajlás,
házasság-hazudtság! – Egyszer egy asszony ezt mondta nékem: „igaz,
hogy megtörtem a házasságot, de előbb a házasság tört meg –
engem!“

A rosszúl párosítottakat mindig a leggonoszabb bosszúvágyóknak
látám: mindenkin megtorolják, hogy már nem futkoshatnak
külön-külön.

Ennek okáért akarom, hogy a becsületesek így szóljanak
egymáshoz: „most szeretjük egymást: lássuk, hogy megőrizzük
szeretetünket! Avagy igéretünk bal-látás volna?“ 

– „Adjatok nékünk haladékot és rövid házasságot, hogy lássuk,
vajjon rátermettünk-e a nagy házasságra! Nagy dolog az, mindig
négyszemközt lenni!

Im-ígyen szól a tanácsom minden becsületesnek; és ugyan mi lenne
szeretetem az emberfölötti emberhez és minden eljövendőhöz, ha mást
tanácsolnék és beszélnék!

Hogy ne csak tovább nemzzetek, hanem fölfelé – erre, óh
véreim, erre segítsen titeket a házasság kertje!

* * *

25.

A ki megismeré a múlt eredetét, lám, az végezetre a jövendő
forrásait fogja keresni és uj eredeteket.

Óh, én véreim, egy kevéssé és uj népek támadnak majd és
uj források zuhognak uj mélységekbe.

Mert a föld rengése sok kutat betemet, sokat elszikkaszt: de
belső erőket és rejtett dolgokat is hoz napvilágra!

A föld rengése uj forrásokat tár föl. Vén népek földrengéséből
új források fakadnak.

És a ki így kiált: „Imhol egy forrás sok szomjuhozónak,
egy szív sok sóvárgónak, egy akarat sok eszköznek,“ –
köréje nép sorakozik, azaz: sok próbálkozó.

Ki tud parancsolni, ki tud engedelmeskedni – ez tétetik itt
próbára! Óh, mely hosszú kereséssel, találgatással,
nem-találással, tanulással és ujra próbálással!

Az emberi társadalom: próbálkozás – ezt tanítom – hosszas
keresés: de a parancsolót keresi! –

– próbálkozás, óh én véreim! És nem „társadalmi
 szerződés“! Törjétek össze, törjétek
össze nékem a puha szívüeknek és felemásoknak ezt a szavát!

* * *

26.

Óh, véreim! kik fenyegetnek a legnagyobb veszedelemmel minden
emberi jövendőt? Nemdenem a jók és igazak? –

– nemdenem azok, akik ezt mondják, és érzik is szivükben: „mi
jól tudjuk már, mi jó és mi igaz s birjuk is ezt; jaj azoknak, a
kik itt még keresnek!

Pedig bárminő kárt tesznek is a gonoszok: a jók-okozta kár a
legkárosabb kár!

És bárminő kárt tesznek is a világ rágalmazói: a jók-okozta kár
a legkárosabb kár.

Óh, én véreim, a jók és igazak szívébe látott az, a ki egyszer
ezt mondá: „farizeusok.“ De nem érték meg őt.

Még a jók és igazak sem értheték meg őt: lelkük jó
lelkiismeretük kalitkájába van fogódva. A jók ostobasága
feneketlenűl bölcs.

Az igazság pedig ez: kell, hogy a jók farizeusok
legyenek, – nincs más választásuk!

Kell, hogy a jók keresztre feszítsék azt, a ki tulajdon
erényt talál ki magának! Ez az igazság!

S a második, a ki földjüket fölfedezte, a jók és igazak földjét,
szivét és talaját: az vala, a ki kérdezé: „kit gyülölnek
legjobban?“

A teremtőt gyűlölik a legjobban, azt, a ki táblákat tör
és ócska értékeket, a törőt – törvénytörőnek hívják. 

A jók ugyanis – nem tudnak teremteni: ők mindig a vég
kezdete: –

– keresztre feszítik azt, a ki uj értékeket ír uj táblákra,
föláldozzák maguknak a jövőt, – keresztre feszítik az ember
minden jövendőjét!

A jók – ők mindig a vég kezdete valának.

* * *

27.

Óh, én véreim, és megértétek-e ezt az igét? És a miket egykoron
az „utolsó emberről“ mondék? – –

Kik fenyegetik a legnagyobb veszedelemmel az ember minden
jövendőjét? Nemdenem a jók és igazak?

Törjétek össze, törjétek össze nékem a jókat és igazakat! – Óh,
én véreim, és megértétek-e ezt az igét?

* * *

28.

Menekültök előlem? Megijedtetek? Reszkettek ettől az igétől?

Óh, én véreim, mikoron azt mondám néktek, hogy törjétek össze a
jókat és a jók tábláit: csak akkor szállítottam az embert magas
tengerére.

És íme csak most jön reá a nagy rémület, a nagy
maga-körül-nézés, a nagy betegség, a nagy utálat, a nagy tengeri
betegség.

Hamis martokat és hamis biztosságokat hirdetének néktek a jók; a
jók hazugságainak révében születtetek és  ott
óvtak titeket. Gyökeréig összehazudának és elgörbítének mindent a
jók.

Ámde, a ki ezt a földet fölfedezé, hogy „ember“, az fölfedezé
ezt a földet is, hogy „az ember jövendője“. Ime, legyetek
tengerjáró hajósok, derék és türedelmes hajósok!

Emelt fővel járjatok már korán, óh én véreim, tanuljatok meg
emelt fővel járni! A tenger viharzik: sokan akarnak rátok
támaszkodva fölemelkedni! A tenger viharzik: minden tengerben van.
Nosza! Rajta! Ti vén hajósszívek.

Mit nekünk a szűlőföld! Oda tart kormányrudunk, a hol
gyermekeink földje van! Oda felé, oda ki viharzik,
tengernél viharosabban, a mi nagy vágyódásunk!

* * *

29.

„Miért vagy oly kemény!“ – mondá egyszer a gyémántnak a fűtőszén
– „avagy nem vagyunk-e közeli rokonok?“

Miért vagytok oly lágyak? Óh, én véreim, ím-igyen kérdezlek
én títeket: vagy nem vagytok-e az én véreim?

Miért vagytok oly lágyak, tágítók és engedékenyek? Miért vagyon
annyi hazudság, letagadás szivetekben? Miért vagyon oly kevés
végzet pillantástokban?

És ha nem akartok végzet lenni és kérlelhetetlenek: miképen –
győzhetnétek ti velem?

És ha keménységtek nem akar villámlani és szélylyelválasztani és
szétvágni: miképen – teremthetnétek vélem egykoron? 

Mert a teremtők kemények. És boldogak lehettek, hogy kezeteket
rányomhatjátok évezredekre, mint valami viaszkra –

– boldogak, hogy évezredek akaratára írtok, mint valami ércre, –
keményebbre, mint az érc, nemesebbre, mint az érc. Nincs igazán
kemény, hanemha a legnemesebb.

Ezt az uj táblát függesztem fölétek, óh én véreim: Legyetek
kemények!

* * *

30.

Óh, én akaratom! Te minden szükségnek megfordítója, te
szükségszerűségem! Óvj meg engem minden apró győzelemtől!

Te lelkem végzete, a melyet sorsnak nevezék! Te bennem lévő! Te
fölöttem lévő! Óvj meg, tartogass engem nagy sorsra!

És utolsó nagyságodat, akaratom, tartogasd legvégső mívedre, –
hogy kérlelhetetlen lehess győzedelmedben! Óh, kit nem győzött le
még a győzedelme!

Óh, kinek szeme nem sötétült el ebben a mámoros félhomályban!
Óh, kinek lába nem tántorodék meg és felejtett el – állani!

– Hogy egykoron kész legyek, érett legyek a Nagy Délben: kész és
érett, mint az izzó érc, villámmal viselős felhő és tejjel-teli
emlő: –

– kész önmagamra és legrejtettebb akaratomra: nyílvesszeje után
sóvárgó íjj, csillaga után sóvárgó nyílvessző: – 

– csillag, kész és érett delelőjén, izzó, általszúrt és
boldogított megsemmisítő napsugár-nyilaktól: –

– nap maga is és kérlelhetetlen nap-akarat, kész győzve
megsemmisíteni!

Óh, akarat, te minden szükségnek megfordítója, én
szükségszerűségem! Tartogass engem nagy győzedelemre!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A lábbadozó.

1.

Egyszer reggel, nemsokára, hogy a barlangba visszatért,
Zarathustra, mintha őrjöngene, úgy ugrék föl nyoszolyájáról,
borzasztóan elordítá magát és úgy hadonásza, mikéntha még valaki
volna a nyoszolyán, a ki nem akarna onnan fölkelni. És Zarathustra
hangja azonképen hangzék, hogy állatai megrémülve jöttek oda és
minden barlangból és szurdékból, a melyek Zarathustra barlangjával
szomszédosak valának, minden állat elsuhana, – röpdösve-repesve,
csúszva-mászva, ugrálva, minek milyen lába vagy szárnya vala.
Zarathustra pedig szóla ím-ígyen:

Nosza, kelj föl, legrejtettebb gondolatom, mélységemből! Én
kakasod és reggeli szürkületed vagyok, álomszuszék: föl, föl!
Hangom majd fölkukorékol téged!

Nyisd meg füledet: hallgass! Mert hallani akarlak téged! Föl,
föl! Van itt elég mennydörgés, hogy sírok is megtanuljanak
hallgatni!

És törüld ki szemedből az álmot és minden bárgyúságot, vakságot!
Hallj engem szemeddel is: hangom meggyógyítja még a
vakonszülötteket is.

És ha már ébren vagy, akarom, hogy örökké ébren maradj. Nem az
én természetem, hogy nagyanyám-nagyanyját 
serkentgessem, hogy azt parancsoljam nékik: aludjanak tovább!

Mozdúlsz, nyujtózkodol, hörögsz? föl! föl! Ne hörögj, beszélned
kell nékem! Zarathustra szólít, az istentelen!

Én, Zarathustra, az élet szószólója, a szenvedés szószólója, a
kör szószólója – téged szólítlak, legrejtettebb gondolatom!

Üdvöz legyek! Jősz, – hallak! Mélységem beszél, utolsó
mélységem ragadtam napvilágra!

Üdvöz legyek! Jövel! Addsza kezedet – – ha! engedd! Haha! – –
Utálat, utálat, utálat – – – óh jaj nékem!

* * *

2.

Azonban alig hogy ki mondta e szavakat, halottként bukott a
földre és sokáig élettelenűl feküvék. Midőn pedig ujra magához
tért, sápadt vala és reszketett és fekve maradt és soká nem akart
enni, inni. Hét napig vala ilyen; állatai azonban nem hagyák el se
éjjel, se nappal, hanemha a sas kirepűlt, hogy táplálékot hozzon.
És a mit hozott és összerabolt, odatevé Zarathustra nyoszolyájára:
úgy, hogy Zarathustra végezetre sárga és piros bogyók, szőllők,
almácskák, szagos füvek és pinia-tobozok között fekűvék. Lábánál
pedig két bárány terült el, miket a sas nagy nehezen rabolt a
pásztoroktól.

„Óh Zarathustra“ – mondák – „imhol már hét napja fekszel így,
nehéz pillákkal: avagy nem akarsz-e végre megint lábadra állani?


Lépj ki barlangodból: a világ mint virágos kert vár reád. A
szellő nehéz illatokkal játszadozik, mik feléd tartanak; és minden
patak utánad szeretne futni. Mindenek utánad vágyakoznak, mivel te
hét napig egyedül maradtál, – lépj ki barlangodból! Mindenek
orvosaid akarnak lenni!

Talán uj megismerés látogatott meg, savanyú és nehéz? Élesztős
tésztaként feküvél, lelked megkelt és minden szélén túldagadt“.
–

– Óh, állataim, – felelé Zarathustra – csak fecsegjetek im-ígyen
tovább és hadd halljatok! Fölüdít, hogy csevegtek: a hol csevegnek,
a világ nekem már virágoskert.

Mily kedves, hogy vannak szavak és hangok: avagy a szavak és
hangok nem szivárvány és délibáb-hidak-e olyan dolgok között, mik
örökre szét vannak választva?

Minden lélekhez más világ tartozik; minden léleknek minden más
lélek másvilág.

S a leghasonlóbbak között hazudik legjobban a látszat; mivelhogy
a legkisebb szakadékot a legnehezebb áthidalni.

Számomra – hogyan volna egy kivülem-való? Nincs kivűl-való! De
ezt elfelejtjük minden hangnál; mily kedves, hogy feledünk!

Avagy nem azért ajándékoztatának a dolgoknak nevek és hangok,
hogy az ember gyönyörködjék a dolgokban? Szép bolondság a beszéd:
vele eltáncol az ember mindenek fölött.

Mily kedves minden beszéd és a hangok minden hazugsága!
Hangokkal tarka szivárványon táncol szeretetünk. – 

– „Oh Zarathustra“ – felelék az állatok viszontag, – „azoknak,
kik a magunk-módjára gondolkoznak, mindenek maguktól táncolnak,
jönnek, mennek, kezet adnak, nevetgélnek, el-elfutnak – és
visszajőnek.

Minden megy, minden visszajő; örökké forog a lét kereke. Minden
meghal, minden ujra fölvirágzik; örökké pereg a lét éve.

Minden eltörik, minden ujra összeillesztetik: örökké ugyanaz a
háza épül föl a létnek. Minden elválik, minden ujra üdvözli
egymást; örökké hű marad magához a lét gyürűje.

Minden szempillanatban kezdődik a lét; minden „itt“ körül az
„ott“ golyója forog. A közép mindenütt van. Körbe megy az
örökkévalóság örvénye.“ –

– Óh ti csélcsapok és kerepelők! – válaszolá Zarathustra és ujra
mosolygott, – mi jól tudjátok, minek kellett hét nap alatt
betelnie: – és mint mászék torkomba az a szörnyeteg és mint
fojtogatott! De én leharaptam a fejét és elköptem magamtól.

És ti – ti már sípláda-dalt faragtatok belőle? Én pedig imhol
fáradtan fekszem ettől a harapástól és elköpéstől, betegen a magam
megváltásától.

És ti még végig nézitek mindezeket? Óh állataim, hát ti
is kegyetlenek vagytok? Nézői akartatok lenni nagy fájdalmamnak,
miként az emberek cselekszik? Mert az ember a legkegyetlenebb
állat.

Szomorújátékok, bikaviadalok és keresztrefeszítések tevék eddig
boldogabbá a földön; és midőn kitalálá magának a poklot, íme, ez
lőn földi menyországává.

Ha a nagy ember ordít –: röptében ott van a kicsi  és
nyelve kéjtől kilóg a szájából. Ő azonban „részvétének“ hívja.

A kis ember, különösen a költő – mi buzgón vádolja az életet
szavakkal! Ám hallgassátok, de ne legyetek süketek az élvezet iránt
sem, ami minden vádban rejlik!

Az élet ilyen vádolóit az élet egy szemhunyorítással lebírja.
„Szeretsz engem? – mondja az orcátlan – „várj még egy keveset, még
nincs számodra érkezésem“.

Az ember a legkegyetlenebb állat maga iránt és ha csak ezt
hallod, hogy valami „bünös“-nek és „kereszthordó“-nak és
„vezeklő“-nek hívja magát, ne légy süket a kéj iránt, a mely ebben
a panaszban és vádban rejlik!

És én magam, – talán én is vádolni akarom ezzel az embert? Óh,
állataim, csak azt az egyet tanultam meg eleddig, hogy az embernek
a legrosszabb is kell a maga javára, –

– hogy minden legrosszabb teszi legjobb erejét és a
legmagasabbat alkotónak legkeményebb kövét: és hogy kell, hogy az
ember jobbá és gonoszabbá váljék: –

Nem azért szögeztetém erre a kínzófára, hogy megtudjam, hogy az
ember gonosz, – hanem kiálték, miként ember még nem kiálta:

„Óh, miért hogy legnagyobb gonoszsága is oly kicsiny! Óh, hogy
legnagyobb jósága oly kicsiny!“

Az embertől rám jött nagy csömör – az fojtogatott és
mászott torkomba: és a mi jövendőt a jövendőmondó mondott: „Minden
egyre megy, semmi sem érdemli a fáradságot, a tudás fojtogat.“


Nagy szürkület sántikált előttem, halálrafáradt, halálvágytól
mámoros szomorúság, a mely ásító szájjal beszélt. „Örökkön-örökké
visszatér az ember, akibe belefáradtál, a kis ember“ – így ásíta
szomorúságom és vonszolá lábát és nem tudott elaludni.

Barlanggá változék szememben az ember, földje melle besülyedt,
minden élő emberi csonttá, porrá és korhadt múlttá lőn nékem.

Sóhajtozásom ott ült minden emberi síron és nem bírt többé
fölkelni, sóhajtozásom és kérdezősködésem ott kuruttyolt,
fojtogatott, rágdosott és panaszkodott éjjel-nappal: – „óh, az
ember örökkön-örökké visszatér! A kis ember örökkön-örökké
visszatér!“ –

Mez nélkül látám egykoron mindkettőjüket, a legnagyobb és a
legkisebb embert: túlságosan hasonlítának egymáshoz, – nagyon is
emberi vala nékem még a legnagyobb is!

Túlontúl kicsiny a legnagyobb is! – Ez vala embercsömöröm! És
még a legkisebbnek is örökös visszatérése! Ez vala minden léttől
való csömöröm!

Óh, utálat! utálat! utálat – –

Im-ígyen szóla Zarathustra és sóhajtozék, megborzonga; mivelhogy
betegségére gondolt. Ekkor azonban állatai nem hagyák tovább
beszélni.

„Ne folytasd, te lábbadozó!“ ezt felelék néki állatai, – „hanem
menj ki, a hol a világ virágos kertként várakozik reád.

Menj ki a rózsák és méhek és galambrajok közé! Különösen pedig
az énekes madarakhoz: hogy eltanuld tőlük az éneket.


Mert ének való a lábbadozónak; az egészséges hadd beszéljen. És
ha az egészséges is kivánja a dalt, még is más dalokat kíván, mint
a lábbadozó.“

– „Óh ti csélcsapok és kereplők, hallgassatok!“ – felelé
Zarathustra és mosolygott állatain. – Mi jól tudjátok, mi
vigasztalást találék ki magamnak hét napon!

Hogy ujra énekelnem kell, – ezt a vigasztalást találám ki
magamnak és ezt a lábbadozást: avagy talán ebből is tüstént
sípláda-dalt akartok faragni?

– „Ne folytasd“ – ismétlék állatai – „még jobb, ha lantot
készítsz magadnak, te lábbadozó, új lantot!

– mert, íme, Zarathustra! Uj dalaid uj lantra szorúlnak!

Énekelj, áradj túl, óh Zarathustra, gyógyítsd lelkedet uj
dalokkal: hogy elviseld nagy sorsodat, a mi még nem volt embernek
sorsa!

Hogy néked, mint elsőnek kell ezt az igét hirdetned – miképen
lehetne, hogy ez a nagy sors ne válnék legnagyobb veszedelmeddé és
betegségeddé!

Lám, tudjuk, mit tanítsz: hogy mindenek örökkön-örökké
visszatérnek és mi is ő velük és hogy már számtalanszor léteztünk
és mindenek mi vélünk.

Hírdeted, hogy a létesűlésnek egy nagy éve van, szőrnyeteg nagy
év: ennek, homokórához hasonlatosan, ujra fordulnia kell, hogy ujra
le-kifusson: –

– úgy hogy mindezek az évek hasonlatosak önmagukhoz, a
legnagyobbak, valamiképen a legkisebbek, – úgy hogy, magunk is
minden nagy évben hasonlatosak vagyunk önmagunkhoz a legnagyobban,
valamiképen a legkisebben. 

És ha most meg akarnál halni, óh Zarathustra, azt is tudjuk, mit
mondanál magadnak – de állataid kérve-kérnek, ne halj még meg!

Azt mondanád és reszketés nélkül sőt boldogan fölsóhajtva: mert
nagy kő, nagy hőség vétetnék el tőled, te tűrők tűrője!

„Ime meghalok és eltűnöm“ – mondanád – „és egy pillanat alatt
semmivé leszek. A lélek ép oly halandó, a milyen a test.

Ámde az okok csomója visszatér, a melybe be vagyok bogozva, – az
majd ujra megteremt engem! Én is az örökös visszatérés okai közé
tartozom!

Ujra visszatérek, ezzel a nappal, ezzel a földdel, ezzel a
sassal, a legnagyobban és legkisebben egyaránt

– örökkön-örökké visszatérek erre a, szakasztott erre az életre,
a mely ugyanaz a legnagyobban és legkisebben egyaránt, hogy ujra
mindenek örök visszatérését hirdessem –

– hogy ujra hirdessem az igét a nagy földi és emberi Délről,
hogy ujra hirdessem az embernek az emberfölötti embert.

Kimondám az igét, összetör az igém: így akarja örök sorsom –,
mint hirmondó megyek tönkre!

Ime, ütött az óra, hogy a lemenő önmagát áldja meg. Im-ígyen –
végződik Zarathustra lemenetele.“

A mint az állatok ezeket az igéket kimondották vala,
elhallgatának és várák, hogy Zarathustra mondana nékik valamit: de
Zarathustra nem hallá, hogy hallgatának. Sőt nyugodtan fekűvék,
behunyt szemmel, hasonlóan  az alvóhoz, jóllehet nem aluvék;
mivelhogy éppen lelkével tanácskozott. A kigyó pedig és a sas, a
midőn ilyen hallgatagnak láták, tisztelék a nagy csöndet, a mely őt
körülvevé és szép vigyázva eltávozának.

* * *



A nagy vágyról.

Óh, lelkem, megtanítálak, hogy a „ma“-t „egykor“-nak és
„hajdan“-nak ejtsed és körtáncot ropj minden „itt“, „ott“
fölött.

Óh, lelkem! megváltálak minden zugolytól, lesöprék rólad port,
pókhálót és félhomályt.

Óh, lelkem, lemosám rólad a kicsinyes szemérmet és a zug-erényt
és rábeszélélek, hogy meztelenül állj a nap szeme elé.

Viharral, a mi „szellem“-nek neveztetik, fúvék hullámzó
tengeredre; minden felhőt elfúvék s megfojtám magát a fojtogatót,
kinek neve a „bűn.“

Óh, lelkem, jogot adtam néked, hogy „nem“-et mondj, mint a vihar
és „igen“-t, valamiképen a nyílt ég „igen“-t mond: világossághoz
hasonlatosan csöndesen állsz és jársz „nem“-et mondó viharok
közepette.

Óh, lelkem, visszaadtam szabadságodat a teremtett és még nem
teremtett dolgokban: és ki ösméri úgy, miként te, a jövendőnek
gyönyörüségét?

Óh, lelkem, megtanítálak a megvetésre, a mi nem úgy jő, mint a
féregrágás, megtanítálak a nagy, a szerető megvetésre: ez legjobban
szeret ott, a hol legmélyebben megvet. 

Óh, lelkem, megtanítálak úgy rábeszélni, hogy szavaddal
átcsábítod magadhoz az okokat: valamiképen a nap, a mely még a
tengert is fölcsábítja szavával a maga magasságára.

Óh, lelkem, elvevék tőled minden szófogadást, térdhajtást és
„ur“-azást; azt a neved adám néked magadnak: „sors fordítója“,
magad is „sors.“

Óh, lelkem, új neveket adék néked és a „kerületek kerületé“-nek,
az „idők köldökzsinórá-“ nak és „azúrharang“-nak.

Óh, lelkem, földedet itatám minden bölcseséggel, minden uj
borral és a bölcseség minden, emberemlékezetnél régibb erős
boraival.

Óh, lelkem, minden napot reád önték és minden éjszakát és minden
hallgatást és minden vágyat; – s fölnövél, mint a szőllőtő.

Óh, lelkem! roskadásig telve s gazdagon állsz most itt, dagadó
tölgyü szőllőtő, tömött barna aranyszemekkel:

– tömötten és nyomatva boldogságodtól, bőséged miatt várakozva
és várakozásod miatt szemérmesen.

Óh, lelkem, nincs lélek, amely szeretőbb és átfogóbb és
tartamasabb volna náladnál. Lehetne-e máshol jövő és múlt egymáshoz
oly közel, mint a mily közel te benned vagyon?

Óh, lelkem, od’adék néked mindent és kezem reád ürítém: – és
ime! Ime mosolyogva mondod nékem és búbánattal telve: „Kettőnk
közül ki adós a köszönettel? – nem tartozik-e köszönni az
ajándékozó, hogy az elfogadó elfogadta ajándékát? Vajjon az
ajándékozás nem szükség-e? Vajjon az elfogadás nem – könyörület-e?
– 

– Óh, lelkem, értem búbánatod mosolygását: a te túlságos
gazdaságod maga is vágyakozván tárja ki kezét!

Bőséged pezsgő tengereken pillant végig és keres és vár; a
túlságos bőség vágyakozása beszél mosolygó szemed-egéből!

És valóban, lelkem! Van-e ki látta mosolygásodat és nem olvad
könnyekre? Még az angyalok is könnyekre olvadnak mosolygásod
túljóságán.

Jóságod és túljóságod nem akar panaszkodni, nem akar sírni és,
lelkem, mosolygásod mégis könnyekre vágyódik és zokogásra reszkető
ajkad.

„Avagy nem minden sírás panasz-e? És minden panasz vád?“
Im-ígyen beszélsz magadhoz és ezért, lelkem, inkább akarsz
mosolyogni, semhogy fájdalmadat kiöntenéd.

– könnyek zuhogó árjába öntenéd minden fájdalmad, mit bőséged
okoz és a szőllőtő sürgetése vincellér után és vincellér kése
után!

De ha nem akarod kisírni bíboros búbánatodat, úgy
énekelned kell, óh, lelkem! Ime, magam is mosolygok,
ilyeneket jósolván néked:

– énekelni, zugó énekkel, valamig minden tenger elnémul, hogy
vágyadat hallgassa, –

– valamig csöndes, vágyódó tengereken lebeg a csolnak, az
aranyos csoda, a melynek aranyát körültáncolja minden jó-rossz
csodadolog: –

– valamint sok nagy és kis állat és minden, minek könnyű,
csodalába van, a mi ibolyaszinü ösvényeken tud futni, –

– elfutni az aranyos csodához, az önkénytes csolnakhoz
 és urához: ez pedig a vincellér, a ki
gyémántos késsel várakozik, – a te nagy oldód, lelkem, a névtelen –
kinek még csak jövendő énekek fognak nevet találni! És valóban,
lehelletedben már jövendő énekek illatoznak, – már izzol és
álmodol, már szomjasan iszol a vigasztalás minden mély csengő
kútjából, búbánatod már jövendő énekek boldogságában pihen!

Óh, lelkem, íme megadék néked mindent, megadám az utolsót és
minden kezem kiűrítém reád: – hogy azt mondám néked: énekelj
– íme ez vala utolsóm!

Hogy azt mondám néked: énekelj, mondd, mondd csak: melyikünk
adós most – a köszönettel? De még jobb, ha énekelsz, énekelj nékem,
lelkem! És hadd, hogy én köszönjek!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Másik táncdal.

1.

„Szemedbe pillanték a minap, óh élet: aranyat láték csillogni
éjszakai szemedben, – szivem megálla ennek gyönyörétől: – aranyos
csolnakot láték csillogni éjszakai vizeken, sülyedő, merülő, ujra
intő, aranyos himbáló csolnakot!

Lábamra, a tánc bolondjára, vetél egy pillantást, nevető, kérdő,
olvasztó, himbáló pillantást:

Csörgőd csak kétszer csörgetéd meg kis kezeddel, – s íme lábam
már himbálódzék a tánc dühétől.

Sarkam ágaskodék, lábam ujjai hallgatának, hogy megértsenek:
hisz a táncos füle ott vagyon – a lába ujjaiban.

Hozzád ugrám: te visszahőkölél ugrásom elől; és futó, menekülő
hajad kigyója felém kigyózék!

Elugrám tőled és kigyóidtól: s íme itt állál már,
félfordulattal, vágygyal telt szemmel.

Görbe pillantásokkal – görbe utakra tanítsz; görbe utakon lábam
– ármányt tanúl!

félek, ha közelemben vagy, szeretlek távolból; futásod csábít,
kérésed megdöbbent: – szenvedek, de mit nem szenvednék éretted
szívesen! 

A kinek hidegsége gyújt, gyűlölete elcsábít, futása köt,
csúfolkodása – megindít:

– ki ne gyülölne téged, te nagy kötő, behálozó, kisértő, kereső,
találó! Ki ne szeretne téged, te ártatlan, türelmetlen, szeles,
gyermekes bűnös!

Hová vonszolsz most engem, te féktelen, rakoncátlan? És íme
megint futsz előlem, te édes vadóc és hálátlan!

Utánad táncolok, követlek gyenge nyomon is. Hol vagy? Addsza
kezed! Vagy csak egy ujjadat!

Imhol barlang és csalit: eltévedünk! – Várj csak! Állj! Nem
látsz-e baglyokat és denevéreket surrogni?

Te bagoly! Te denevér! El akarsz bolondítani? Hol vagyunk?
Kutyáktól tanulád ezt a vonítást és kaffogást.

Kedvesen vicsorítod rám fehér fogad, gonosz szemed fürtös sörény
közűl szökik rám!

Árkon-bokron át táncolunk: én vagyok a vadász – kutyám vagy
zergém akarsz-e lenni?

Most mellém! Gyorsan, te ugró! Most föl! És át! – óh jaj! Én
vágódom el, ugorván!

Óh, láss fekve, te magas kedv és láss kegyelmet kérni! Szívesen
mennék véled kellemesebb ösvényeken!

– a szerelem ösvényein csöndes, színes bokrok között! Vagy ott a
tó mentén: aranyhalak uszkálnak, és táncolnak benne!

Elfáradtál? Odaát juhok és esthajnal hasadása: nem szép-e
aludni, ha a juhászok furulyáznak. Annyira elfáradtál? Elviszlek,
csak bocsásd le karodat! Szomjuhozol, – volna valamim, de szád nem
akarja inni!

– Óh ez az átkozott fürge, hajlékony kigyó és búvó 
boszorkány! Hová levél? De orcámon kezedtől két pettyet és foltokat
érzek!

Valóban belefáradtam, hogy mindig megjuhodott juhászod legyek!
Te boszorkány, eleddig énekeltem néked, most te fogsz –
ordítani!

Ostorom ütemére fogsz táncolni és ordítani! Csak nem feledtem el
az ostort? – Nem!“ –

* * *

2.

Ekkor az élet im-ígyen válaszola nékem és közben befogá
kicsinyke fülét:

„Óh Zarathustra! Ne pattogj ostoroddal oly rettenetesen! Hisz
tudod: a lárma megöli a gondolatokat, – és éppen oly gyöngéd
gondolataim támadtak!

Mindketten igazi mihasznák vagyunk. Túl a jón és gonoszon
találók szigetünket és zöld mezőnket – mi ketten egyedül! Ezért hát
már jóknak kell lennünk egymáshoz!

És ha nem is szeretjük egymást szívből, – kell-e, hogy
haragudjunk egymásra, ha nem is szeretjük egymást szívből?

És hogy jó vagyok hozzád és gyakorta kelleténél jobb is, tudod
jól: és pedig azért, mert bölcseségedre féltékeny vagyok. Óh,
bölcseség, ez a vén bolond!

Ha bölcseséged egyszer elfutna tőled, óh, akkor szeretetem is
gyorsan elszöknék.“

Az élet erre gondolatokba mélyedve pillantott maga mögé és maga
köré és halkan mondá: „Óh, Zarathustra, nem vagy hozzám elég hű!


Nem szeretsz engem annyira, a hogy mondod; tudom, arra gondolsz,
hogy csakhamar elhagyj engemet.

Van egy régi, súlyos, súlyos kongó harang: fölkong-fölbong
éjjente egészen barlangodig: – ha hallod, hogy ez a harang éjfélt
üt, akkoron egy és tizenkettő között arra gondolsz –

– arra gondolsz, óh Zarathustra, jól tudom: hogy csakhamar
elhagyj engemet!“

„Igen“ – felelém habozva – „de azt is tudod –“ És valamit sugék
fűlébe, boglyas, sárga, bohó hajtincsei közé.

„Te tudod ezt, óh Zarathustra? Ezt senki sem tudja –
–“

És egymásra nézénk és a zöld rétre nézénk, a melyen éppen hideg
alkonyat futott végig és sírdogálánk egymással. – Akkoron pedig
kedvesebb vala nékem az élet, mint minden bölcseségem valaha.

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *

Egy!

Ember! Figyelj a szóra!

Kettő!

Mit mond az éjji óra?

Három!

Mélységes álmom

Négy!

Váltotta virradóra – 

Öt!

Létünk mi mély!

Hat!

Nap nem gondolta volna.

Hét!

Fájdalma mélyre nyúl –

Nyolc!

Mélyebbre az örömvágy:

Kilenc!

Bú mondja: „Múlj!“

Tíz!

A kéj örökkön élni vágy –

Tizenegy!

Örökké élni vágy!

Tizenkettő!

* * *



A hét pecsét.

(Vagy: az Igen és Ámen dala.)

1.

„Ha jós vagyok, s telve azzal az igazmondó szellemmel, a mely
magas hegyek nyergén két tenger közt vándorol:

Mult és jövő közt vándorol mint nehéz felhő, – tikkasztó
völgyeknek ellensége s mindennek, a mi fáradt s nem tud se élni, se
halni:

villámra s megváltó fénysugárra készen, sötét méhében
villámokkal terhesen, a melyek Igen-t mondanak, Igen-t nevetnek,
igazmondó jós-villámsugarakra készen:

– s boldog az im-ígyen terhes! S valóban soká kell annak nehéz
viharfelhőként hegyek fölött csüngenie, a ki egykor a jövendő
fényét akarja meggyujtani!

Óh hogyne vágyódnám szerelmesen az örökkévalóság után, s a
gyűrük nászgyűrüje után – s a visszatérés gyűrüje után?

Még sohasem lelém meg a nőt, a kitől gyermeket szerettem volna,
ha csak nem ez az a nő, a kit szeretek: mert szeretlek, óh
Örökkévalóság.

Mert szeretlek, óh Örökkévalóság!

* * *



2.

Ha haragom valaha sirokat bonta, határköveket elmozgata, s ódon
táblákat összetörve meredek mélységekbe guríta:

Ha gúnyom valaha elporhadt szavakat szétfúva és seprője levék a
keresztes pókoknak s tisztító szele ódon, dohos sirboltoknak:

Ha valaha ujjongva ülék régi istenek sirhalmain, világot-áldóan,
világot szeretőn a vén világ-rágalmazók emlékoszlopai mellett:

– mert még a templomokat s az istenek sirjait is szeretem, ha az
ég tiszta szemével bepillant összetört tetőikön; örömest ülök,
fűhöz, pipacshoz hasonlatosan templomok romjain –

Óh, hogyne vágyódnám szerelmesen az örökkévalóság után, s a
gyűrük nászgyűrüje után – a visszatérés gyűrüje után?

Még sohasem lelém meg a nőt, a kitől gyermeket szerettem volna,
ha csak nem ez az a nő, a kit szeretek: mert szeretlek, óh
Örökkévalóság.

Mert szeretlek, óh Örökkévalóság!

* * *

3.

Ha valaha lehellete jőve hozzám a teremtő lehelletnek s annak az
égi szükségnek, a mely még véletleneket csillagtáncra
kényszerit:

Ha valaha kacagék a teremtő villámkacajával, a melyet a tett
hosszu dörgése dübörögve, de engedelmesen követ: 

Ha valaha a föld isteni asztala mellett istenekkel kockázék,
hogy a föld renge, és megszakada és tűzfolyamokat fúva,

– mert isteni asztal a föld s remeg a teremtő uj szavaktól és
isteni kockavetésektől:

Óh hogyne vágyódnám szerelmesen az örökkévalóság után, s a
gyűrük nász-gyűrüje után, a visszatérés gyűrüje után?

Még sohasem lelém meg a nőt, a kitől gyermeket szerettem volna,
ha csak nem ez az a nő, a kit szeretek: mert szeretlek, óh
Örökkévalóság!

Mert szeretlek, óh Örökkévalóság!

* * *

4.

Ha valaha hosszan ivék abból a habzó fűszeres vegyítőkorsóból, a
melyben minden dolog jól el vagyon vegyítve:

Ha kezem valaha hozzáönté a legtávolabbit a legközelebbihez és a
tüzet a szellemhez és örömöt a fájdalomhoz és legrosszabbat a
legjóságosabbhoz:

Ha magam is szeme vagyok annak a megváltó sónak, a mely elvégzi,
hogy a vegyítő-korsóban mindenek jól vegyűljenek: –

– mert vagyon oly só, a mi a jót a rosszal összeköti, s még a
legrosszabb is érdemes a füszerezésre s az utolsó túlhabzásra;

Óh hogyne vágyódnám szerelmesen az örökkévalóság után s a gyűrük
nászgyűrüje után – a visszatérés gyűrüje után? 

Még sohasem lelém meg a nőt, a kitől gyermeket szerettem volna,
hacsak nem ez az a nő, a kit szeretek: mert szeretlek, óh
Örökkévalóság.

Mert szeretlek, óh Örökkévalóság!

* * *

5.

Ha kedvelem a tengert, s mindent, a mi tengerszerü, s legjobban
azt, ha haragosan ellenem mond:

Ha bennem vagyon a kereső kedv, a mely a fölfedezetlen felé
hajtja a vitorlákat, ha kedvemben benne vagyon a tengerjáró
kedv:

Ha ujongásom valaha így kiálta föl: „a part eltünék, íme lehulla
rólam az utolsó bílincs –

– a végtelen hullámzik körülöttem, messze – távolra ragyog tőlem
a tér és idő, rajta! fel! öreg szív!“

Óh hogyne vágyódnám szerelmesen az örökkévalóság után, s a
gyűrük nászgyűrüje után – a visszatérés gyűrüje után?

Még sohasem lelém meg a nőt, a kitől gyermeket szerettem volna,
ha csak nem ez az a nő, a kit szeretek: mert szeretlek, óh
Örökkévalóság.

Mert szeretlek, óh Örökkévalóság!

* * *

6.

Ha erényem a táncos erénye, s én gyakran ugráltam mindkét
lábammal aranysmaragd ujongással: 

Ha kajánságom nevető kajánság, rózsabokrok és liliomok közt
lakozó:

– a nevetésben tudniillik együtt vagyon minden gonosz, de
megszentelve s fölmentve a maga boldogsága által;

S ha az az alfám és omegám, hogy minden nehéz könnyüvé, minden
test táncossá, minden szellem madárrá váljék; pedig valóban ez az
én alfám és omegám!

Óh hogyne vágyódnám szerelmesen az örökkévalóság után s a gyűrük
nászgyűrüje után – a visszatérés gyűrüje után?

Még sohasem leltem meg a nőt, a kitől gyermeket szerettem volna,
ha csak nem ez az a nő, a kit szeretek: mert szeretlek, óh
Örökkévalóság.

Mert szeretlek, óh Örökkévalóság!

* * *

7.

Ha valaha csendes egeket feszíték magam fölé s a magam
szárnyaival röpködém a magam egeibe:

Ha játszva úszám mély fénytávolokba s szabadságom megtelék
madár-bölcseséggel: –

– s a madár-bölcseség így szól: „Lám, nincs se fönt, se lent!
Vesd magad ide s tova, ki, vissza, te könnyű! Énekelj! ne beszélj
többé!“

– nem készült-e minden szó csak a nehezeknek? Nem hazudik-e
minden szó a könnyü fülének! Énekelj! ne beszélj többé!“

Óh hogyne vágyódnám szerelmesen az örökkévalóság  után, s
a gyűrük nászgyűrüje után – a visszatérés gyűrüje után?

Még sohasem lelém meg az aszonyt, a kitől gyermeket szerettem
volna, hacsak nem ez az a nő, a kit szeretek: mert szeretlek, óh
Örökkévalóság.

Mert szeretlek, óh Örökkévalóság!

* * *







Im-ígyen szóla Zarathustra.

Negyedik és utolsó rész.


„Óh, vajjon széles e világon hol történnek nagyobb balgaságok,
mint a szánakozóknál? És széles e világon mi okozott több bajt,
mint a szánakozók balgaságai?

Jaj minden szerető szívnek, kinek nincs magassága, amely
részvéte fölött vagyon!

Im-ígyen szóla hozzám a sátán egykoron: „istennek is megvagyon a
maga pokla; ez: az emberhez való szeretete“.

És a minap ezt a szót hallám tőle: „isten meghalt, az emberrel
való együtt-szenvedése ölte meg az istent.“

Im-ígyen szóla Zarathustra (II. rész 120. lap.)







A méz-áldozat.

És megint hónapok, évek suhanának el Zarathustra lelke fölött és
ő nem vevé ezt észbe; haja azonban megfehéredék. Egy nap barlangja
előtt kövön ülvén és hallgatagon pillantván ki maga elé – ott pedig
a tengerre pillant ki az ember és el-tova tekervényes mélységektől
–, állatai mélázva kerülgeték őt és végre eléje állának.

„Óh Zarathustra“ – mondák – „talán boldogságodat kémleli
pillantásod?“ – „Mit nékem a boldogság!“ – felelé –, „már régóta
nem törekszem boldogságra; mívemre törekszem.“ – „Óh Zarathustra,“
kezdék ujra az állatok, – „ezt olyaténkép mondod, mint a ki
jóllakott a jóval. Avagy nem nyugszol-e a boldogság égszinkék
tengerében?“ – „Óh, ti csélcsapok,“ – felelé Zarathustra mosolyogva
– „mi jól választátok meg a hasonlatot! De azt is tudjátok, hogy
boldogságom sulyos és nem folyékony hullám: nyom engem s nem akar
tőlem távozni és hozzám ragad, mint a megolvadt szurok.“

Ekkor az állatok ujra mélázva kerülgeték és ujra eléje állának.
„Óh Zarathustra“ – mondák – hát ezért sárgulsz és barnulsz,
egyre jobban, jóllehet hajad fehérül és fakúl? Lám, szurokba
akadtál!“ – „Mit mondtok, állataim,“ – viszonzá Zarathustra
nevetve, – „valóban  káromlás volt, hogy szurokról beszélék.
Sorsomra jut minden érő gyümölcs. Méz az a mi ereim vérét
sűríti és lelkem is csillapítja.“ – „Ez lehet, Zarathustra,“ –
felelék az állatok és hozzá szorulának – „de nem akarsz ma magas
hegyre mászni? A levegő tiszta és ma többet látni a világból, mint
valaha.“ – „Igen, állataim“ – válaszolá ő – „tanácsotok kitünő és
szívem szerint való: ma magas hegyre kivánok mászni! De
gondoskodjatok, hogy ott méz várjon reám, sárga, fehér, jó,
jéghideg aranyos lépesméz. Mert tudjátok meg, hogy ott fönn
méz-áldozatot akarok bemutatni.“

Mikor pedig Zarathustra fölért vala a magaslatra, hazaküldé
vezérlő állatait és immár egyedűl találá magát: – ekkor szíve
mélyéből kacagott, körültekintett és im-ígyen szólott:

Hogy áldozatról beszélék és méz-áldozatról, csel vala csupán
beszédemben és valóban, hasznos bolondság! Itt fenn már szabadabban
beszélhetek, mint remete-barlangok és remete-háziállatok előtt.

Mit, áldozni! Tékozlom, a mi nékem adatik, én ezer kézzel
tékozló: hogyan nevezhetném én ezt – áldozatnak!

És mikor mézre vágyódám, csak csalogató-étekre, édes mézgára
vágyódám, a mire morgó medvéknek és furcsa morgó, gonosz madaraknak
ís elfolyik a nyáluk:

– a legjobb csalogató-étekre, mi vadásznak, halásznak kell. Mert
ha a világ vadaskert és minden vad vadász mulatsága, még inkább és
szivesebben látom mélységes dús tengernek,

– tengernek telve tarka halakkal és rákokkal, mik  után
istenek is vágyódnának, hogy halászhatnák hálóikkal: úgy dúskál a
világ a nagy és kis csodákban.

Különösen az ember-világ, az ember-tenger: – erre vetem
hát ki aranyos horgom és mondom: nyílj meg, emberi mélység!

Nyílj meg és vesd elém halaid és villogó rákjaid! Legjobb
horgommal fogdosom ma a legkülönösebb ember-halakat!

– s magát boldogságomat vetem ki minden messzeségbe, napkelet és
dél és napnyugat között, nem ráncigál-e és rángatózik-e sok
ember-hal boldogságomon.

Valamig, beléharapva hegyes, rejtett horgomba, föl kell nékik
jönniök az én magasságomba, ezeknek a tarka fenék-halaknak,
föl a leggonoszabb ember-halászhoz.

Mert ez vagyok elejétől fogva, vonó, vonzó, fölhuzó,
fölnevelő, nőttető, tenyésztő, fegyelmező, a ki nem hiába mondtam
valaha: „Légy azzá, a ki vagy!“

Jöjjenek hát föl hozzám az emberek: mivelhogy még várom a
jelt, hogy órája üssön lemenetelemnek; addig nem szállok alá
az emberek között, a mi a sorsom.

Erre várok itt, csalárdúl és csúfondárosan magas hegyen,
nem-türelmetlenkedve, senem türelmesen, hanem mint valaki, a ki a
türelmet elfelejté – mivelhogy nem „tűr“ már többé.

Mert végzetem időt hágy nékem: talán bizony elfelejtett engem?
Avagy árnyékban nagy kő mögött ül és legyeket fogdos?

Valóban, hálás vagyok örök sorsomnak, hogy nem űz és nem hajt és
időt hágy nékem bohóságokra és csinyekre: im-ígyen hogy ma is
hal-fogni hágék erre a magas hegyre. 

Vajjon fogott-e már egyszer valaki magas hegyen halat? És ha
bolondság is, a mire itt fönn készülök és a mit itt űzök, mégis
jobb, mintha odalenn ünnepélyesen várnék és belezöldülnék,
belesárgulnék a várakozásba –

– a várakozástól merevülten, dühösen fújva, szent, hegyi
bömbölő-viharként türelmetlenkedve, aki lebömböl a völgyekbe:
„Hallgassatok meg, különben megostorozlak az isten ostorával!“

Nem mintha haragudnám az ekkép dühöngőkre: hisz legalább
kacaghatok rajtuk!

Tudom, hogy szükségkép türelmetlenkednek ezek a lármás nagy
dobok, a kik vagy ma jutnak szóhoz, vagy sohasem!

De én és végzetem – mi nem beszélünk a „má“-hoz, mi nem
beszélünk a „sohá“-hoz sem: nekünk van szólani türelmünk és időnk
és sok időnk. Mivelhogy egykoron még is meg kell jönnie és nem
szabad távoznia…

Minek kell egykoron eljönnie és nem szabad eltávoznia? A nagy
„hazar“-unknak, nagy messzeséges emberországunknak, az évezredes
Zarathustra-országnak.

Mily messze vagyon az ilyen messzeség? Mit törődöm véle! De
azért époly szilárd földnek tartom –, két lábon biztosan állok ezen
a földön, – örök földön, kemény, ős kövületen, ezen a legmagasabb,
legkeményebb őshegységen, melyhez mint vihar-választóhoz jő minden
szél kérdvén: hol? honnan? hová?

Kacagj, kacagj, derüs üdvözítő gonoszságom! Magas hegyről vesd
le villogó, csúfondáros hahotádat! Kerítsd horgomra villogásoddal a
legszebb ember-halakat!

És ami minden tengerben az enyém, az én tulajdonom
 minden dolgokon – azt halászd ki
nékem, azt hozd föl hozzám: arra várok én, a leggonoszabb
halász.

Ki, ki veled horgom! Be, le veled boldogságom csalogató
étke!

Csorgasd legédesebb harmatodat, szívem méze! Horgom, akaszkodj
bele minden fekete búbánat hasába!

Ki, ki veled szemem! Óh mennyi tenger körülöttem, milyen pirkadó
emberi jövendő! És fölöttem – minő rózsaujjú csönd! Milyen
felhőtlen némaság!

* * *



A vészkiáltás.

Másnap Zarathustra ujra barlangja előtt ült a kövön, míg
állatjai szertekószáltak a világban, hogy uj eleséget hozzanak, –
és uj mézet is: mert Zarathustra mézének utolsó csöppjén is
túladott és eltékozolta vala azt. Midőn pedig im-ígyen üldögéle,
bottal kezében és utánarajzolá a földön alakjának árnyékát, mélázva
–, és nem magán és árnyékán mélázva – egyszerre megijedvén
összerezzene: mivelhogy árnyéka tőszomszédságában még egy másik
árnyékot pillantott meg. És midőn sebtiben körülnézett és
fölállott, íme, a jövendőmondó állott mellette, ugyanaz, a kit
egykoron asztalánál etetett, itatott, a nagy fáradság hirdetője, a
ki tanítá: „Minden egyre megy, semmi sem éri meg a fáradságot, a
világnak nincs értelme, a tudás fojtogat.“ De orcája időközben
elváltozék, és mikoron Zarathustra szemébe nézett, szíve megint
megrettent: annyi balhír és hamuszürke villám cikázott végig ezen
az ábrázaton.

A jós, a ki észbe vette, mi ment végbe Zarathustra lelkében,
végig törlé orcáját, mikéntha el akarta volna törűlni; s ugyanígy
cselekedék Zarathustra. És miután im-ígyen mindketten összeszedték
és megerősítették  magukat, kezet fogának annak jeléül,
hogy ujra ismerni kivánják egymást.

„Légy üdvöz“ – mondá Zarathustra – „te a nagy fáradság
jövendőmondója, ne lettél légyen hiába asztalom vendége egykoron.
Egyél, igyál ma is nálam és bocsásd meg, hogy vidám öreg ember ül
veled egy asztalnál!“ – „Vidám öreg ember? – mondá viszontag a jós
fejét rázva – de bárki légy, vagy akarsz lenni, Zarathustra, nem
lész az már többé ide fönn, – csónakod nemsokára nem ül majd
szárazon!“ – „Hát szárazon ülök?“ – – kérdé Zarathustra nevetve. –
„Hegyed körül a habok dagadnak, dagadnak“ – válaszolá a jós – „nagy
szükség és szomoruság hullámai: nem sokára sajkád is fölemelik és
elvisznek téged.“ – Zarathustra csodálkozva hallgatott. „Nem
hallasz még semmit?“ – folytatá a jövendőmondó – „nem zúg, nem
forr-e még föl feléd az ár a mélységből?“ – Zarathustra ujólag
hallgatott és hallgatózott: ekkor hosszú, hosszú kiáltást halla, a
mit a mélységek egymásnak vetének és továbbadának, mivelhogy egyik
sem akará megtartani: oly borzadályosan hangozék.

„Te gonosz híradó“ – mondá végre Zarathustra –, „ez vészkiáltás
és oly ember kiáltása, a ki biztosan fekete tengerből jő. De mit
törődöm én az ember veszedelmével! Utolsó bűnöm, a mely
megőrizteték nékem, tudod-e, hogy hívják azt?“

– „Részvét!“ – felelé a jós túláradó szívvel és mindkét
kezét fölemelé – „óh Zarathustra, azért jövök, hogy utolsó bűnödre
csábítsalak!“

S alig hogy e szavakat mondá, ismét hallatszék a kiáltás és még
hosszabban és még kinosabban, mint annak  előtte,
és már sokkal közelebbről. „Hallod? Hallod-e, Zarathustra?“ –
kérdezé a jós, – „hozzád szól-e kiáltás, téged szólít: jővel,
jővel, jővel, itt az ideje, itt a végső ideje!“

Zarathustra erre hallgatott, zavarodottan és megrendűlve; végül
habozva kérdezé: „És vajjon ki az, a ki engem ott szólít?“

„De hisz te tudod“ – válaszolá hevesen a jós – „miért tetteted
magad? A fensőbbrendű ember az, a ki utánad kiált!“

„A fensőbbrendű ember?“ – kiáltá Zarathustra borzadással eltelve
– „mit akar az? Mit akar az? A fensőbbrendű ember!
Mit akar az itt?“ – és bőrét elönté a verejték.

A jós azonban nem vetett ügyet Zarathustra szorongására, hanem
csak hallgatózék, hallgatózék a mélység felé.

Midőn azonban soká semmi sem hallatszék föl onnan, visszanézett
és látá, hogy Zarathustra áll és remeg.

„Óh Zarathustra,“ – kezdé bús hangon – „valóban nem úgy állsz
itt, mint a kit kergévé tesz boldogsága: táncolnod kell majd, hogy
el ne dőlj!

De ha táncolnál is előttem és jobbra-balra ugrándoznál szokásod
szerint: ne mondhassa nekem senki: „Lám, imhol táncol az utolsó
vidám ember!“

Hiába jönne valaki erre a magaslatra; a ki azt itt
keresné: barlangokat találna és barlang-zugokat, bujkálók
buvóhelyeit, de nem találna boldogságos tárnákat, kincses
kamarákat, uj boldogság aranyos ereit.

Boldogság – hogy találhatna az ember boldogságot ilyen
eltemetkezett remetéknél! S vajjon az utolsó boldogságot
 a boldogságos szigeteken kell-e
keresnem és távol elfeledett tengerek között?

De minden egyre megy, semmi sem éri meg a fáradságot, s
boldogságos szigetek sincsenek már sehol!“

Im-ígyen sóhajtozék a jós; utolsó sóhaja után azonban
Zarathustra megint fölvidula és visszanyeré biztosságát, miként az,
a ki mély szorosból jön föl a napvilágra. „Nem! Nem! Háromszor
nem!“ – kiáltá fennhangon és végigsimítá szakállát – „ezt
jobban tudom én! Vannak még boldogságos szigetek! Hallgass
erről, te sopánkodó, szomorú flótás!

Szünj meg erről cseperegni, te délelőtti esőfelhő! Avagy nem
ázám-e már át szomorúságodtól, mint az eb, kit vízzel végig
öntének?

Ime megrázkódom és elfutok előled, hogy megint megszáradjak: ne
csodálkozz ezen! Avagy udvariatlannak tartasz? De hisz ez itt az
én udvarom!

És fennsőbbrendű embered? Nosza, mindjárt kiszállok, hogy abban
az erdőben megkeressem: onnan jött vala kiáltása. Talán
vadállat szorongatja.

Az én területemen vagyon: itt ne történjék bántódása! S
bizony, van elég vadállat nálam.“

Igy szólván, Zarathustra útnak indula. Ekkor a jövendőmondó: „Óh
Zarathustra, nagy kópé vagy!

Tudom már: meg akarsz tőlem szabadúlni! Még inkább futsz az
erdőbe és űzöl vad állatot!

De mihaszna? Este megint vendéged leszek; tulajdon barlangodban
ülök majd itt, tűrelmesen, tuskómódra és várlak téged!“

„Legyen!“ – viszonzá Zarathustra távozóban – „és a mi az enyém
barlangomban, az a tiéd is, vendégem! 

Ha pedig találsz még mézet, csak nyald föl bátran, te morgó
medve, és édesítsd meg véle lelkedet! Mert este mindketten vigan
leszünk,

– vigan és vigadván, hogy ennek a napnak vége! És te magad, mint
táncosmedvém fogsz nótámra táncolni.

Nem hiszed? Rázod a fejed? Ám jó! Vén medve! De én – én is
igazmondó jós vagyok.“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Beszélgetés a királyokkal.

1.

Zarathustra még alig vala egy órát úton hegyeiben és erdőiben, a
mikor egyszerre különös fölvonulást pillanta meg. Éppen azon az
uton, a melyen le akart szállani két király jőve vele szembe,
koronával és biboros övekkel ékesítve és tarkán-barkán mint valami
flamingó madarak; s teherhordó szamarat hajtának maguk előtt: „Mit
akarnak ezek a királyok országomban?“ mondá Zarathustra csodálkozva
szívéhez és hirtelen elrejtőzék egy bokor mögé. Midőn pedig a
királyok egészen közelébe érének, félig hangosan, mikéntha magában
beszélne, mormogá: „Furcsa! Furcsa! Hogy illik ez egybe! Két
királyt látok – és csak egy szamarat!“

Ekkor mind a két király megállott, mosolygott oda pillantván, a
honnan a hang jött vala és azután egymás szemébe nézett. „Ilyesmit
gondolnak alattvalóink is,“ – mondá a jobb felől levő király, – „de
nem mondják ki.“

A király pedig, a ki balfelől vala, vállát vonván válaszolá:
„Bizonyosan kecskepásztor. Vagy remete, a ki túlsoká élt sziklák és
fák alatt. Mert a semilyen társaság is megrontja a jó erkölcsöket.“


„A jó erkölcsöket“ – felelé ádáz rossz kedvvel a másik király –
„hát mi elől menekülünk mi, ha nem a „jó erkölcsök“ elől? A mi „jó
társaság“-unk elől!

Bizony, bizony, jobb remeték és kecskepásztorok közt élni, mint
aranyfüstbe göngyölt, hamis, kendőzött csőcselékünkkel, – jóllehet
a „jó társaság“-nak hívja magát,

– jóllehet „nemesség“-nek hívja magát. De ott minden hamis és
rohadt, elsőben is a vér, hála vén rossz betegségeknek és a még
rosszabb gyógyító-művészeknek.

Legjobbnak tartom, legjobban szeretem ma még az egészséges
parasztot, a ki goromba, ravasz, nyakas, kitartó: ő ma a
legelőkelőbb faj.

A paraszt ma az ember java; és a paraszt-fajtának kellene
uralkodnia! De ma a csőcselék birodalmát éljük, – engem ugyan nem
csalnak meg többet. S csőcselék annyi mint zagyvalék.

Csőcselék-zagyvalék: benne minden összevissza vagyon zavarva,
szent és gaz, nemes úr és zsidó és valahány barma Noé
bárkájának.

Jó erkölcsök! Nálunk minden hazug és rohadt. Már senki sem tud
tisztelni: éppen ez elől futunk. Mézes száju tolakodó ebek
ők, pálmaleveleket aranyoznak.

Az az utálat fojtogat, hogy mi királyok magunk is hamisakká
levénk, teleaggatva öregapáink ócska elsárgúlt cicomás
maskarájával, mutatványos érmekké levénk a legostobábbak és
legcsalafurdibbak s mindazok számára, a kik ma a hatalommal
kereskednek.

Mi nem vagyunk az elsők – és mégis kell, hogy az elsőket
jelentsük: jól laktunk végre ezzel a csalással és
megcsömörlöttünk tőle. 

A csőcselék utjából térénk ki, kitérénk mindezeknek a
teliszájuaknak és firkász-kullancsoknak, a kalmár-szagnak,
nagyravágyás fickándozásainak, a bűzös lehelletnek –: fuj, mily
utálatos a csőcselék közt élni,

fuj, mily utálatos a csőcselék közt elsőt jelenteni! Óh, undok!
undok! undok! Királyok, mik vagyunk mi még!“

„Régi betegséged jön rád“ – mondá erre a balfelől levő király –
„az utálat jön rád, szegény testvérem. De tudod-e, valaki hallgat
minket!“

Tüstént fölegyenesedék erre buvóhelyéről Zarathustra, a ki erre
a beszélgetésre szemet-szát tátott, odalépett a királyokhoz és ily
szavakra fakada:

„A ki titeket hallgat, a ki titeket szívesen hallgat, királyok,
Zarathustrának hivatik.

Én vagyok Zarathustra, a ki egykoron mondá: „királyok, mik
vagyunk mi még!“

Ez pedig az én birodalmam és urodalmam: vajjon mi keresni
valótok lehet az én birodalmamban? De talán megtalálátok
útközben, a mit én keresek: tudniillik a fensőbbrendű
embert.

A királyok ennek hallatára mellökre verének és egy szájjal
mondák: „Megismerteténk!“

E szó szablyájával széllyelvágod szívünk legvastagabb
sötétségeit. Fölfedezéd szükségünket, mert, íme, azért vagyunk
úton, hogy megtalálnók a fensőbbrendű embert,

az embert, a ki magasabb rendű, mint mi, jóllehet mi királyok
vagyunk. Néki visszük ezt a szamarat. Mivelhogy a fensőbbrendű
embernek egyszersmind a legfelsőbb úrnak is kell lennie.


Nincs keservesebb balsors az emberi sorsban, mintha a föld
hatalmasai egyuttal nem a legelső emberek is. Mert ilyenkor minden
hamissá, ferdévé és szörnyeteggé lészen.

És kivált, ha ők az utolsók és inkább barmok, mint emberek:
akkor följebb, egyre följebb száll a csőcselék ára és végezetűl így
szól a csőcselék-erény: „Ime, csak én vagyok erény!“

„Mit hallék ebben a pillanatban?“ – mondá Zarathustra viszontag
– „Mily bölcs beszéd egy királytól! El vagyok ragadtatva és
valóban, már csikland a vágy, hogy rímet faragjak reá; –

– és ha olyan rím is, a mi nem való minden fülnek.

Már rég letettem arról, hogy kiméljem a hosszú füleket. Nosza,
rajta!

(Itt pedig megesék, hogy a szamár is szóhoz juta: s érthetően és
gonoszúl monda reá igent „i-á“).


„Egyszer – az üdv első évében
tán –

 Panasz kélt Sibylla mámoros
ajkán

 – Látni se látott bort szegény
–:

 „Óh jaj, hogy elhagy minden
remény,

 Nézvén, hogy
itten

 Mint gördül és sülyed fenékig
mínden!

 Róma ríma lőn és
ríma-fészer

 Caesarja barom s az isten
is – héber!





2.

És a királyok gyönyörködének Zarathustra rigmusában és a jobb
oldali király így szóla: „Óh Zarathustra,  mily
okosan cselekedtünk, a mikor kivonultunk, hogy téged látnánk!

Mert ellenségeid képedet az ő tükrükben mutaták nékünk! s onnan
rém-képen, sátáni vigyorgással néztél reánk: úgy, hogy félénk
tőled.

De mihaszna! Igéid egyre fülünkbe és szivünkbe hatolának. Ekkor
végre így szóltunk: ki bánja, milyen az ábrázatja!

Hallanunk kell őt, a ki hirdeti: „szeressétek a békét de
csak mint uj háború eszközét és jobban szeressétek a rövid békét,
mint a hosszút!“

Senki sem mondott még ilyen harcias szavakat: „Mi jó? Bátornak
lenni jó dolog. A jó háború az, a mi mindeneket szentesít.“

Óh Zarathustra, apáink vére pezsdűlt meg testünkben e szavakra:
mikéntha kikelet szól vala öreg boros hordókhoz.

Ha a kardok vöröspettyes kigyókhoz hasonlatosan fonódtak egybe,
akkor apáink szépnek találták az életet: minden béke napja
lagymatag és bágyasztó volt nékik, és a hosszú béke szégyent
keltett bennök.

Hogy sopánkodának apáink, ha villámfényű kardokat kiszáradva
látának a falon! S mint ezek, ők is szomjúhozák a háborút. Mert a
kard vért akar inni és villog a vágytól.“ – –

– Midőn a kírályok ilyeténképen hévvel fecsegének-locsogának
apáik boldogságáról, Zarathustrának nagy kedve kerekedék, hogy
kigúnyolja hevüket: mert szemlátomást nagyon békés királyokkal
állott szemben, vén és finom ábrázatú királyokkal. De erőt vett
magán. „Rajta“ – mondá  – „ott megy az út Zarathustra
barlangjához; s ennek a napnak legyen hosszú az estéje! De most
hamarosan vészkiáltás szólít el tőletek.

Tisztesség a barlangomnak, ha királyok ülnek és várnak benne:
de, persze, soká kell majd várnatok!

De, ez nem baj! Az ember manapság hol tanul meg jobban várni,
mind az udvarnál? Mi a királyok minden erénye, a mi még megmaradt –
nemdenem így hivatik: várni – tudni?“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A pióca.

És Zarathustra gondolatokba mélyedve ment tovább és mélyebbre,
erdőkön át, ingoványok mellett; de – a mint az már mindenkivel
megesik, a ki nehéz dolgokon gondolkozik – közben váratlanúl egy
emberre lépett. És íme, egyszerre egy jajkiáltás és két káromkodás
és húsz ronda szó fröcscsent arcába: úgyhogy ijedtében botot emelt
és még végig is vert azon, a kit megtaposott. De rögtön észretért
és szíve nevetett balgaságán, a mit éppen elkövetett.

„Bocsáss meg“ – mondá a megtaposotthoz, a ki közben zordonan
fölült vala – „bocsáss meg és hallj mindenekelőtt egy
hasonlatot.

Mint a vándor, a ki távoli dolgokról ábrándozik, váratlanúl,
magános úton alvó kutyába botlik, napon heverő kutyába:

– mint pattan föl erre mindkettő, mint támad egymásnak, halálos
ellenség módjára ez a két halálra rémült: azonképen jártunk mi
is.

És mégis! És mégis – mily kevés hijja volt, hogy kedveskedtek
volna egymásnak ez a kutya és ez a magános vándor! Hisz mind a
ketten – magánosak!“ 

– „Bárki légy“ – mondá még mindig zordonan a megtaposott – „te
hasonlatoddal is bántasz, nemcsak lábaddal!

„Tán kutya vagyok?“ – Ezzel fölkelvén kihúzá meztelen karját a
mocsárból. Előbb ugyanis hason fekve lapúlt a földön, elrejtőzve és
fölismerhetetlenül, mint a ki mocsári vadra les.

„Ugyan mit mívelsz!“ – kiálta Zarathustra ijedten, mert látá,
hogy a meztelen karon sok vér csorgott végig – „mi baj ért? Talán
vad állat mart meg, szerencsétlen?“

A vérző ember nevetett, de még mindig haragosan. „Mi közöd
hozzá!“ – mondá és tovább akart menni. „Én itt itthon vagyok és a
magam területén. Kérdezzen, a ki akar, de fajankónak aligha
felelek.“

„Csalódol“ – mondá Zarathustra résztvevően és megfogá őt –
„csalódol: itt nem vagy otthon, hanem az én birodalmamban és itt
senkinek se essék bántódása.

Nevezhetsz annak, a minek akarsz, – én az vagyok, a kinek lennem
kell. Zarathustrának hívom magam.

Nosza! Ott megy az út Zarathustra barlangjához, nincs az messze
–, nem akarod-e nálam sebeid gyógyítani?

Pórúl jártál, boldogtalan, ebben az életben: először megmart az
élet, azután – megtaposott az ember!“

Mikoron azonban a megtaposott Zarathustra nevét hallá,
elváltozék. „Mi történik vélem!“ – kiáltá – „kivel törődöm
még világéletemben, hanemha egyetlen emberrel: Zarathustrával és
azzal az egyetlen állattal, a mely vérből él, a vérszopó piócával?


A pióca kedvéért fekűvém itt a mocsár szélén, halászmódra és
kinyujtott karom már tízszer harapta a pióca és íme, még szebb
pióca kap vérem után, maga Zarathustra!

Óh boldogság! Óh csoda! Áldott légyen a nap, a mely ebbe a
mocsárba csalogatott! Áldott a legjobb, legelevenebb köpűlyöző, a
ki ma él, áldott légyen a lelkiösmeret nagy piócája:
Zarathustra!“

Im-ígyen szólott a megtaposott; és Zarathustra megörült
beszédének és finom, tisztességes módjának. „Ki vagy?“ – kérdezé és
kezét nyujtá neki – „Közöttünk sok a fölvilágosítani, földeríteni
való: ámde, úgy látom, már tiszta, világos nap derűl.“

„Én vagyok a leglelkiismeretesebb lélek“ – válaszolá a
kérdezett – „és alig akad, a ki lélek dolgaiban szigorúbb,
keményebb volna mint én, kivévén azt, a kitől én tanulám el, magát
Zarathustrát.

Jobb, ha az ember semmit sem tud, mintha sokat tud, de csak
félig-meddig! Jobb, ha az ember bolond, de a maga feje szerint,
mint bölcs, de a más esze szerint! Én – a föld mélyére szállok:

– akár nagy, akár kicsiny, ki bánja! Akár mocsár, akár ég a
neve? Egy tenyérnyi föld elég nékem: csak ha igazán föld és
talaj!

– egy tenyérnyi föld: azon már lehet állani. Ha az ember a
megismerést igazán lelkiösmeretesen veszi: ott nincs semmi nagy és
nincs semmi kicsiny.“

„Akkor talán a pióca megismerője vagy?“ – kérdezé Zarathustra –
„és kutatod a piócát fenékig, te lelkiismeretes?“

„Óh, Zarathustra“ – felelé a megtaposott – „az óriás dolog
volna; hogy fognék ilyenbe! 

A minek azonban mestere és ismerője vagyok, az a pióca
agyaveleje: – az az én világom!

És az is világ! De bocsáss meg, hogy erre büszke vagyok, mert
itt nem akad párom. Azért mondám, hogy itt „itthon vagyok“.

Milyen régóta kutatom már ezt az egyet, a pióca agyavelejét,
hogy a csuszamlós igazság ne csúszék ki kezemből! Itt az én
birodalmam van!

– ezért veték el minden mást magamtól, ezért lévék közömbös
minden más iránt; és tudásom tőszomszédságában tanyászik sötét
tudatlanságom.

A lélek-ösmeretem kivánja tőlem, hogy ezt az egyet ismerjem, és
semmi egyebet ne ismerjek; utálok minden felemás-lelket, minden
ködös, imbolygó, rajongó lelket.

Valahol becsületességem megszűnik, vak vagyok és az is akarok
lenni. Valahol azonban tudni akarok, ott becsületes is akarok
lenni, tudniillik kemény, szigorú, kegyetlen, kérlelhetetlen.

Hogy te mondád egyszer, óh Zarathustra: „Lélek az élet, a
mely maga vág az életbe“ – ez vezetett és vonzott engem
tanításodhoz. És valóban, envéremmel öregbítém tudásomat!“

– „Ahogy a szemlátomás is tanítja“ – veté közbe Zarathustra:
mert még mindig csorgott a vér a Lelkiismeretes meztelen karjából.
Mivelhogy tiz pióca szopdosá azt.

„Óh, furcsa fickó, mennyire tanít engem ez a szemlátomás, azaz
te magad! És talán nem is volna szabad mindent szigorú füledbe
öntenem!

Jó hát! Váljunk el! De szeretnék veled ujra találkozni.
 Ott megy az út barlangomhoz: ma éjjelre
légy ott kedves vendégem:

szeretném testeden is jóvá tenni azt, hogy Zarathustra
megtaposodott: ezen tünődöm. Most azonban egy vészkiáltás hamarosan
elszólít tőled.“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A varázsló.

1.

Midőn pedig Zarathustra sziklák közé került, nem messze,
ugyanazon az úton egy embert pillantott meg, aki úgy őrült módjára
hadonászott és végre hasra esett.

„Megállj“ – szóla Zarathustra szívéhez – „annak kell a
fensőbbrendü embernek lennie; tőle jött ez a jajkiáltás – hadd lám,
lehet-e rajta segíteni.“ Midőn pedig odafutott, ahol az ember a
földön feküdt, reszkető öreg embert pillanta meg, merev nézésüt: és
bárhogyan erőlködék Zarathustra, hogy fölemelje és lábra állítsa,
hiába volt az erőlködése. S úgy látszik, a szerencsétlen észre sem
vevé, hogy valaki mellette van, sőt inkább egyre, meghatóan,
kérlelően hadonászva tekintgetett maga köré, mint a ki mindenkitől
elhagyatott, magára hagyatott. Végezetre mégis, sok reszketés,
rángatózás és gubbaszkodás után ily panaszra jajdúla:


„Jaj, ki melenget, ki szeret
engem?

 Forró kezeket!


Szív parazsát nékem!

 Földreterítve, borzadva-fázva,

 Halálraválva, kinek lábát melegítik –


 Rázatva idegen
láztól,

 Reszketve hegyes, jeges
dér-nyílaktól,

 Üzetve tőled,
Gondolat!

 Te mondhatatlan, beburkolt,
szörnyűséges!

 Te felhők mögé bújt
vadász!

 Lesujtatva
villámidtól,

 Gúnyosan kacagó,
sötétből rámmeredö szem:

 – im-ígyen
feküszöm én,

 Csavarózom, tekerőzöm,
gyötretvén

 Minden örök
gyötrelmektől,

 Megsebezve

 Tőled, kőszivű
vadász,

 Te ismeretlen –
isten!



Mélyebbre döfj!


Döfj még egyszer!

 Törd-zúzd e szívet!

 Mi haszna
tompafogú

 Nyilakkal
kínzásnak?

 Mit nézel rám
ismét,

 – Bé nem telve emberi
kínnal,

 Kárörvendő isteni
villámszemeddel?

 Nem ölni
akarsz,

 Csak gyötörni,
gyötörni?

 Gyötörni
engem?

 Minek, te kárörvendő
ismeretlen isten? –

 Hah! Hozzám
lopózol?

 Ilyen éjszaka!


 Szólj, mit
akarsz!

 Hajtasz, űzöl –


Jaj! már sarkomon vagy!

 El! El veled!

 Hallod
lélekzetem,

 Kihallgatod
szívem,

 Te féltő-írigy –


Mire vagy féltő-írigy?

 El! El!

 Minek a
létra?

 Belé akarsz
mászni

 Szivembe,


Legtitkosabb gondolatimba?


Orcátlan! Ismeretlen – tolvaj!


Mit akarsz kihallgatni?

 Mit akarsz kigyötörni belőlem,

 Bakó!

 Te
hóhér-isten!

 Avagy
eb-módon

 Fetrengjek előtted a
porban?

 Odaadva,
lelkendezve

 Fejemet
vesztve

 Csóváljak szeretetet
feléd?



Hiába!


Csak döfj tovább,

 Kegyetlen tövis!

 Nem, nem vagyok
ebed – csak vadad,

  Kőszivű
vadász!

 Legbüszkébb
foglyod,

 Felhő mögötti
rabló!

 Szólj végre!


Mit akarsz, utonálló, tőlem?


Te rejtett villám! Ismeretlen, mondd,


Mit akarsz, ismeretlen – isten? –
–



Mit? Váltságot?


Mennyit követelesz?

 Sokat – büszkeségem tanácsa ez!

 És röviden – ez másik büszkeségemé!



Haha!


Engem – akarsz te? Engem?


Engem – egészen?



Haha!


És kínzol engem, bolond aki vagy,


Halálra kinzod büszkeségem?


Szeretetet nékem! – ki melenget
engem?

 Ki szeret engem? – Forró
kezet,

 Adj
szív-parazsat,

 Adj nékem a
legmagánosabbnak,

 Kit jég, óh jaj,
jég hétszeres kérge

  Megtanított még ellenséget is

 Epedve – várni!

 Add, igen, add
meg

 Kegyetlen ellenség,


Add meg magad – nékem! –
–



El-tovament!


Elmenekült

 Utolsó,
egyetlen társam,

 Esküdt
ellenségem,

 Ismeretlen


Hóhér-istenem! –



– Nem! Jövel
vissza,

 Minden
gyötrelmeddel!

 Az árvák
árvájához,

 Jövel vissza!


Minden könnypatakom

 Feléd folyik!

 Szívem
utolsó lángja –

 Reád
lobog!

 Jövel vissza,


Ismeretlen istenem! Jajjom! Utolsó –
boldogságom!





* * *



2.

– Ekkor azonban Zarathustra nem tudta magát tovább tartóztatni,
fölemelte botját és teljes erejéből ütni kezdé a jajgatót.
„Hallgass el! – kiálta rá bőszült kacagással:

– „hallgass el, komédiás! Te pénzhamisító! Te hazug májú, hamis
zúzájú! Jól átlátlak már!

Majd megmelengetem lábadat, gonosz bűbájos, jól tudok hozzá,
mint kell az ílyen szerzetnek – befűteni!“

– „Hagyd abba“, – mondá az öreg ember és fölugrott – „ne üss
többet, Zarathustra! Csak játékot űzök ezzel!

Ez mesterségemhez tartozik; próbára akartalak tenni, a midőn ezt
a próbát mutatám néked! És, csakugyan, jól átláttál a szitán!

De te, – te is nagy próbát adtál magadról: kemény vagy,
bölcs Zarathustra! Keményen dorongolsz „igazságaiddal“, furkósbotod
kikényszeríti belőlem – ezt az igazságot.

– „Ne hizelegj“ – felelé Zarathustra, még mindig izgatottan és
sötét nézéssel, – „te tetőtől-talpig komédiás! Hamis vagy: mit
beszélsz te – igazságról!

Te pávák pávája, hiuság tengere, mit játszol előttem,
gonosz bűbájos, kit higygyek magam előtt, midőn ilyen
alakban jajgatál?“

„A szellem vezeklőjét“ – felelé az öreg ember, azt
– játszám: magad találád ki egykoron ezt a szót –

– a költőt és varázslót, a ki végre maga ellen fordítja
szellemét: az átvedlettet, a kit rossz lelkiismerete megfagyaszt.


És valld meg Zarathustra: ugy-e soká tartott, míg átláttál
mesterkedésemen és hazugságomon! Te hittél vala
szükségemben, a midőn két kézre fogád fejemet:

– hallálak jajgatni „nagyon is kevéssé szerették, nagyon is
kevéssé szerették őt!“ Hogy ennyire sikerült vala megcsalnom téged,
ezen ujongott benső gonoszságom“.

„Lehet, hogy csalafintábbakat is megcsalál“ – mondá Zarathustra
keményen. – „Én nem vagyok résen a csalafurdiak ellen; kell,
hogy vigyázatlan legyek: így akarja a sorsom.

Neked viszont – kell csalnod: úgy ismerlek! Neked mindig
két-három, négy- és öt értelműnek kell lenned! S a mit most
megvallál, azt sem tartom távolról sem elég igaznak, sem elég
hamisnak!

Te gonosz pénzhamisitó, miképen cselekedhetnél mást! Még
betegséged is kendőznéd, ha orvosodnak mez nélkül mutatkoznál.

Épúgy kendőzéd előttem hazugságodat, mondván: „csak
játékot űzék ezzel!“ Mert valami komoly valóság is volt
ebben, benned van valami a szellem vezeklőjéből!

Jól átlátok rajtad: varázsolója lettél mindeneknek, de magad
ellenében már nem maradt hazugságod és cseleiden megtört a
bűbáj!

Utálatot aratál, egyetlen igazságodúl. Egy íz sincs rajtad már
valódi, hanemha a szád: vagyis az utálat, a mely szádon tapad.“
–

– „De ki vagy te!“ – kiáltá ekkor az öreg varázsló dacosan, –
„kinek szabad velem im-ígyen beszélnie, velem, a
legnagyobbal az élők között?“ – és  zöld villám lövellt
szeméből Zarathustra felé. De mindjárt elváltozék és búsan
mondá:

„Óh Zarathustra! Megunám, utálom praktikáimat, én nem vagyok
elég nagy, minek alakoskodom! De te jól tudod, – én
keresém a nagyot.

Nagy embert akarék ábrázolni és sokakkal elhitetém: ámde ez a
hazugság meghaladta erőmet. Összetör engem.

Óh Zarathustra, rajtam minden hazugság; de hogy összetörök – ez
az összetörésem igaz!“ –

„Becsületedre válik“ – mondá Zarathustra, komoran félrepillantva
– „becsületedre válik, hogy nagyságra törekedél, de ez el is árul
téged. Nem vagy nagy.

Gonosz, vén varázsló, az rajtad a legjobb és
legbecsületesebb, a mit tisztelek benned, hogy megunád magad és
kimondád: „nem vagyok nagy!“

Ezt becsűlöm benned, a szellem vezeklőjében: és ha csak
egyetlen röpke szempillantásra is – igaz valál.

De mondd, mit keresel itt az én erdőmben és szikláim
között? És ha az én utamat állád, milyen próbát kivánál tőlem?
–

– mit kisértél meg bennem? –

Im-ígyen szóla Zarathustra és szemei szikráztak. Az öreg
varázsló hallgatott egy ideig, ezután mondá: „Kísértélek? Én csak –
keresek.

Óh Zarathustra, keresek egy igaz, derék, egyszerű, egyértelmű
embert, a minden becsűletesség emberét, a bölcseség edényét, a
megismerés szentjét, keresek egy nagy embert!

Hát nem tudod? Óh Zarathustra? Zarathustrát keresem“.


– És erre hosszú hallgatás támadt közöttük; Zarathustra pedig
mélyen összegubbaszkodott azonképen, hogy szemét is behunyá. Utóbb
azonban ujra eszmélve beszélgető társára, megragadá a varázsló
kezét és így szóla, illemmel teljesen és ármányosan:

„Rajta! Ott fönn vezet az út Zarathustra barlangjához. Benne
szabad keresned, a kit szeretnél megtalálni.

És kérj tanácsot sasomtól és kigyómtól: hadd segítsenek néked
keresni. Mert barlangom nagy.

Én magam persze – én még nem láték nagy embert. A mi nagy, azt
fölfedezni még a legfinomabbak szeme is durva manapság. A csőcselék
birodalmát éljük.

Már nem egyet találék, a ki terpeszkedett és fuvalkodott és a
nép kiáltá: „Ime, nagy ember!“ De mit használ minden fujtató!
Végezetre is kiillan belőle a szél.

Végezetre szétpukkad a béka, a mely nagyon fölfútta magát: a
szél kiillan belőle. Puffadt hasút hasba szúrni derék mulatság!
Halljátok azt, fiúk!

A „ma“ a csőcseléké: avagy ki tudja még, mi a nagy, mi a
kicsi! Ki keresett – és talált itt nagyságot. Csak a bolond:
bolondnak bolond a szerencséje.

Nagy embert keresel, fura bolond? Ki tanított vala erre?
Ma volna ennek az ideje? Óh gonosz kereső-kisértő, miért –
kisértesz engem? –

Im-ígyen szóla Zarathustra megvigasztalódott szívvel és nevetve
folytatá útját.

* * *



Szolgálaton kivűl.

Nemsokára azután, hogy Zarathustra megszabadúlt vala a
bűbájostól, ismét meglátott valakit útján: sovány, álmos arcú,
fekete, hórihorgas embert: ez nagyon megbosszantá. „Óh jaj,
– mondá szivének, – álarcos keserűség gubbaszt ott, – úgy látom –
csuhásokhoz hasonló, mit keresnek ezek az én
birodalmomban?

Hogyan! Alig menekülék attól a varázslótól: s íme ismét más
szemfényvesztő akad az utamba, –

– valami kézföltevéssel hókusz-pókuszozó, valami isten
kegyelméből való, sötét, csodatevő, kenetes világócsárló, a kit
hadd vinne el az ördög!

De az ördög soha sincs helyén, a hol helyén való volna: mindig
későn jő ez az átkozott törpe és lőcslábú!“ –

Im-ígyen káromkodék Zarathustra indulatos szívvel és azon törte
a fejét, hogy félrefordított tekintettel elsuhan a fekete ember
mellett: de, lám másként történt a dolog. Mert ugyanabban a percben
már észrevette őt az ülő: és, mint a kit váratlan szerencse ér,
felugrott és Zarathustrának indult.

„Bárki vagy is, vándor“ – mondá – „segíts egy eltévedten, egy
keresőn, egy aggastyánon, a kit könnyen érhet baleset! 

Ez a világ itt vad idegen nékem; vadállatok ordítását is hallám;
és az a ki megoltalmazhatott volna, már nem él.

Keresém az utolsó jámbor embert, a szentet és remetét; csak ő
nem hallott még itt, erdejében arról, a mit ma már az egész világ
tud.“

„Mit tud ma már az egész világ?“ – kérdezé Zarathustra. –
„Talán azt, hogy az öreg isten már nem él, kiben egykor az egész
világ hitt vala?“

„Te mondod“ – felelé búsan az aggastyán. –

„És én szolgálám ezt az öreg istent utolsó órájáig.

Most azonban már „szolgálaton kivűl“ vagyok, gazda nélkűl és
mégsem szabad, s egy órára sem vidulok föl többé, hanemha
emlékezem.

Azért vonulék föl ezekbe a hegyekbe, hogy végre megint ünnepet
űljek, a minő egy öreg pápát és egyházatyát megillet – mert tudd
meg, én vagyok az utolsó pápa! – hogy a kegyes emlékek és
istenitiszteletek ünnepét űljem.

Immár azonban ő is meghalt, a legjámborabb ember, az az erdei
szent, a ki istenét szüntelenűl énekelve-dörmölészve dicséré.

Nem találám őt magát, bár kunyhóját megtalálám – de rábukkanék
két farkasra, a melyek halálán vonítának – mivelhogy minden állat
szereté őt. Ekkor elfuték.

Hát hiába jövék ezekbe az erdőkbe és hegyekbe?

Ekkor elhatározá a szívem, hogy más valakit keressek, a
legjámborabbat azok közűl, a kik nem hisznek istent – hogy
Zarathustrát keressem!“

Im-ígyen szóla az agg és élesen ránézett arra, a ki  előtte
állott. Zarathustra pedig megragadá az öreg pápa kezét és soká
szemlélé csodálattal.

„Lám, tisztelendő“, – mondá aztán – „milyen szép, hosszú kéz!
Olyannak a keze, a ki mindig áldást osztott. Ime azonban azt
tartja, a kít keressz, engem, Zarathustrát.

Én vagyok, az istentelen Zarathustra, a ki mondja: „Hol van az,
a ki istentelenebb nálam, hadd élvezzem tanítását!“

Im-ígyen szóla Zarathustra és tekintetével keresztűl fúrá az
öreg pápa gondolatait és hátsógondolatait. Végezetre emez így
kezdett beszélni:

„A ki legjobban szerette és bírta őt, íme az veszté el
legjobban:

– íme, kettőnk közűl bizonyosan én vagyok az istentelenebb? de
vajjon ki örvendhetne ennek!“

– „Végsőkig szolgáltál néki – kérdezé Zarathustra mély hallgatás
után, – te tudod, mi módon halt meg? Igaz-e, a mit mondanak,
hogy a részvét fojtá meg, – hogy látá, mint függ az ember a
kereszten és nem viselé el, hogy az emberhez való szeretete pokla
és utoljára halála lőn?“ –

Az öreg pápa nem felelt, hanem vad, és fájdalmas komor arccal
félrenézett.

„Hadd el!“ – mondá Zarathustra hosszas gondolkozás után, még
mindig egyenesen szemébe nézvén az öreg embernek.

„Hadd el, neki vége! És bár becsületedre válik, hogy jót mondasz
erről a halottról, époly jól tudod, mint én, ki volt ő és
hogy különösek voltak az ő útjai“.

„Három szem közt mondva“ – viszonzá a pápa 
felderűlve (mert félszemére vak vala), – a mi az istent illeti,
fölvilágosodottabb vagyok mint maga Zarathustra és – szabad is
annak lennem.

Szeretetem évek hosszú során szolgálá őt, akaratom mindenben
követé az ő akaratát. A jó szolga pedig tud mindent és még sokat, a
mit ura még önmaga előtt is rejteget.

Bujkáló isten vala, titokzatossággal teljes. Bizony, bizony még
fiához is csak titkos utakon jutott. Hitvallása küszöbén a
házasságtörés áll.

A ki őt a szeretet istenének magasztalja, nem gondolkozik elég
fennkölten magáról a szeretetről. Nem akart-e ez az isten biró is
lenni? Ámde a szerető szeretete túl van jutalmon és
megtorláson.

Midőn ifjú volt, ez a napkeleti isten, akkor még kemény volt és
bosszúálló és poklot épített kedvencei gyönyörűségére.

Végezetre elvénhedett és megpuhult és porhanyó és résztvevő
szivű lőn, hasonlatosabb egy nagyapához, mint egy apához, de
leghasonlatosabb egy roskatag öreg nagyanyához.

Ott üle – bánkódván lába gyengeségén – a suton, fonnyadtan,
életunottan, kimerűlt akarattal, s egy szép napon megfojtá őt
túlságos szánalma.“

„Te vén pápa“ – veté közbe Zarathustra – „s ezt tulajdon
szemeddel láttad volna? Lehet, hogy így történt: így és
máskép. Ha az istenek meghalnak, mindig sokfajta halállal
halnak.

De mindegy! Akár így, akár úgy, – neki vége! Nem tetszett se
fülemnek, se szememnek, egyéb rosszat nem szeretnék róla mondani.


Szeretek mindent, ami nyílt szemű és becsűletes beszédű. De ő –
hisz te tudod, öreg pap, – volt benne valami a fajtádból, a
papfajtából – sokértelmű vala.

És nem is vala érthető. Mennyire dühöngött reánk, ez a dűhtől
fúvó, hogy rosszúl értjük őt! De miért nem beszélt tisztábban?

És ha fülünkben volt a hiba, miért adott nékünk füleket, a
melyek rosszúl hallák őt? S ha iszap vala fülünkben, vajjon ki
tette belé?

Sokat elfuserált ez a kontár fazekas! Hogy azonban fazekain és
teremtményein áll bosszút, azért hogy nem sikerűltek, – ezzel a
jó ízlés ellen vétett.

A kegyességben is van jó ízlés: s ez utoljára így szólt:
„el az ilyen istennel! Inkább ne legyen isten, inkább
legyünk a sorsunknak magunk a kovácsai, inkább legyünk bolondok,
inkább legyünk magunk az isten!“

„Mit hallok!“ – mondá az öreg pápa fülét hegyezve – „óh
Zarathustra, jámborabb vagy, mint hiszed, ezzel a hitetlenségeddel!
Valami bensődben lakozó térített istentelenségedre.

Avagy nem maga jámborságod az, a mi nem engedi többé, hogy
istent higyj! És nagyon is nagy becsületességed egyszer még
túlvezet jón és gonoszon!

Ime, mi várakozik még reád? Van szemed, kezed, szád; öröktől
fogva áldásra teremtvék. Nemcsak kézzel áld az ember.

Közeledben, jóllehet a legistentelenebbnek mondod magad, hosszú
áldás titkos tömjén-illatát szimatolom: édesbús érzés száll meg
tőle.

Hadd legyek vendéged, Zarathustra, egyetlen éjszakára!
 Most sehol a földön nem érezném magam
jobban, mint nálad!“

„Ámen! Úgy legyen!“ – mondá Zarathustra elbámulva, – „oda föl
vezet az út Zarathustra barlangjához.

Valóban nagyon szeretnélek magam oda kisérni, tisztelendő atyám,
mivelhogy szeretek minden jámbor embert. De most vészkiáltás szólít
el tőled hamarosan.

Területemen ne essék bántódása senkinek; barlangom jó rév. És
legjobban szeretnék minden szomorú embert ujra szilárd földre s
szilárd lábra állítani.

De ki venné le a te búbánatodat válladról? Erre én nagyon
is gyönge vagyok: Valóban soká kellene várnunk, míg valaki megint
felköltené istenedet.

Mivelhogy ez az öreg isten már nem él: az halott, mint annak a
rendje!“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A legrútabb ember.

És Zarathustrát sietős lába megint tovább vivé hegyen-erdőn és
szeme keresett és egyre keresett, de sehol sem látta azt, a kit
szeretett volna látni, a nagy veszedelemben forgót és vészkiáltót.
S egész utján ujongott a szíve és hálával telt el. „Mily jókat
ajándékozott nékem ez a nap“ – úgymond – kárpótlásúl azért, hogy
oly balúl kezdődék! Milyen furcsa beszélgető-társaim akadtak!

Szavaikon még soká rágódom majd, mint jó magokon; fogaim hadd
morzsolják és őröljék, valamig tejként folynak lelkembe!“

Midőn azonban az út ismét szikla köré kanyarodott, egyszerre
megváltozott a vidék és Zarathustra a halál birodalmába lépett. Itt
fekete és vörös szirtek meredeztek: se fű, se fa, se madárhang. Ezt
a völgyet minden állat kerülé, még a ragadozók is; csak egy fajta
undok, vastag, zöld kigyó jött ide, ha elvénhedett, meghalni. Ennek
okáért a pásztorok ezt a völgyet „kigyó-halál“-nak hívák.

Zarathustra pedig sötét emlékekbe merült, mert úgy érzé, hogy
már egyszer volt ebben a völgyben. És sok minden nehezedék lelkére:
úgy, hogy lassan ballagott és egyre lassabban, míg végezetre
megállott. S ekkor, fölpillantva, meglátott valamit, a mi az úton
ült, emberformájút,  de alig embert, valami kimondhatatlant.
És egyszerre elfogta Zarathustrát a nagy szégyen, hogy ilyesmit
lát: elpirulva egészen ezüstös hajáig, elfordítá tekintetét és ezt
a gonosz helyet már elhagyni készült. Ekkor azonban hangos lőn a
holt pusztaság: a földből valami fölbugygyant bugyborékolva,
hörögve, mint a hogy éjjente a víz bedugult csöveken át bugyborékol
és hörög; és végtére emberi hang és emberi beszéd lőn belőle, s ez
így hangozék:

„Zarathustra! Zarathustra! Találd ki talányom! Szólj, szólj!
Milyen bosszú vétetik a tanún?

Visszacsallak, itt tükörsima a jég! Vigyázz, vigyázz, hogy
büszkeséged itt ne törje lábát!

Bölcsnek állítod magad, büszke Zarathustra! Hát találd ki a
talányt, kemény diótörő – a talányt, a ki vagyok! Szólj hát: ki
vagyok én!“

– Midőn azonban Zarathustra e szavakat hallotta vala, – mit
gondoltok, mi ment végbe lelkében? Szánalom szállá meg, s
egyszerre lebukék, valamiképen a tölgyfa lebukik, a mely soká
állott vala ellen a sok fejszésnek, lebukik tompa zuhanással, nagy
hirtelen, megijesztvén még azokat is, a kik ledönteni akarták. De
íme megint felugrék és ábrázata kemény lőn.

„Megísmerlek“ – mondá érces hangon – „te az isten gyilkosa
vagy! Hagyj utamra mennem.

Nem viseléd el, a ki téged látott, – a ki át meg át
látott rajtad, te undokok undoka! Bosszút állottál ezen a
tanun!

Im-ígyen szóla Zarathustra és elindult; ám a kimondhatatlan
megragadá köntöse csücskét és elkezde ujból bugyborékolni és
szavakat keresni: „Maradj!“ mondá végre – 

– maradj! Ne menj el mellettem! Eltaláltam, milyen fejsze
döntött le: Légy üdvöz, hogy ujra állasz!

Jól tudom, eltaláltad, mi nyomja annak a lelkét, a ki őt megölé,
az isten gyilkosának lelkét. Maradj! Ülj mellém, nem kérem
híába.

Kihez törekedhettem, ha nem hozzád? Maradj, ülj le! De ne nézz
reám! Becsüld meg im-ígyen – rútságomat!

Üldöznek: íme, te vagy utolsó menedékem. Nem
gyülöletükkel, nem „fogdmeg“-eikkel; – óh, az ilyen
nyomon-követést kígúnyolnám, büszke és vidám lennék!

Avagy nem diadalmaskodott – eleddig mindig az, a kit nyomomon
üldöztek? És a ki jól követ nyomon, az könnyen megtanúl
követni: – hisz már a dolognak nyomában van! De
részvétük az –

részvétük az, a mi elől menekülök és hozzád menekülök. Óh
Zarathustra, védj meg te, utolsó menedékem, te egyetlen, a ki
kitaláltál engem:

– kitaláltad, mi nyomja a lelkét, annak, a ki őt megölte.
Maradj! És ha már menni akarsz, türelmetlen: ne menj azon az úton,
a melyen én jövék. Az az út rossz.

Haragszol reám, hogy már nagyon is soká töröm a szót? Hogy
tanácsot adok néked? De tudd meg, én adom, én a legrútabb ember, a
kinek lába is a legnagyobb, legnehezebb. Minden utat agyontaposok,
pocsékká taposok.

Hogy azonban te elhaladtál mellettem, s némán, hogy elpirultál –
jól látám –: arról rád ismerék, Zarathustra.

Bárki más alamizsnáját dobja vala nékem, részvétét szemmel,
szóval. De erre nem vagyok eléggé kedves, ezt kitaláltad –

– erre tulságosan gazdag vagyok, gazdag nagy 
borzasztó, rút és kimondhatatlan dolgokban! Szégyenkezésed,
Zarathustra, megtisztelt engem!

Csak ügygyel-bajjal kerűlék ki a szánakozók tolongásából – hogy
megtaláljam az egyetlent, a ki ma hirdeti „szánakozni tolakodás“, –
hogy megtaláljalak téged, óh Zarathustra!

– akár isteni, akár emberi részvét: a részvét a szemérmet sérti.
És segíteni nem akarni, úgy lehet, előkelőbb dolog, mint az az
erény, a mi segítségre siet.

Ma azonban minden legkisebb ember is erénynek hivja a részvétet:
– ezek nem tisztelik a nagy szerencsétlenséget, a nagy rútságot, a
nagy nem-sikerűlést.

Míndezeket semmibe sem véve tekintek tova, miként a kutya
tovatekint a nyüzsgő juhnyáj háta fölött. Apró, jó gyapjas, jó
akaratú szürke emberkék ők.

Miképen a kócsag megvetve néz el, tova, sekély tavak fölött,
hátravetett fejjel: azonképen nézek én el, tova kis hullámok, kis
hajlamok, kis akaratok és lelkek fölött.

Nagyon is soká adának igazat nékik, ezeknek a kis embereknek:
így végre a hatalmat is megadák nékik s ők most azt
tanítják: „csak az a jó, a mit kis emberek hagynak jóvá“.

És „igazság“ ma az, a mit a prédikátor is mondott a ki maga is
közülök eredt vala, az a különös szent és a kis emberek szószólója,
a ki magáról ezt a bizonyságot tette: „én – vagyok az igazság“.

Ez a szerénytelen ember már régóta duzzasztja a kis embereket, –
ő, a ki nem csekély tévedést tanított, tanítván: „én vagyok az
igazság“.

S kapott-e a szerénytelen valaha udvariasabb feleletet?
 – Te pedig, Zarathustra, elmenél
mellette és mondád: „Nem! Nem! Háromszor nem!“

Óva-intél tévedésétől, óva-intél s mint első, a szánalomtól –
nem mindenkit, nem senkit, hanem téged és a magadfajtáját.

Szégyelled a nagyon szenvedő szégyenét; és valóban, ha így
szólsz: „a szánalomtól nagy felhő borúl reánk, vigyázzatok,
emberek!“ – ha azt tanítod „minden teremtő kemény, minden nagy
szeretet fölülemelkedik szánalmán“: óh, Zarathustra, mennyire
betanulád a vihar-jeleket!

De te magad – magad is intsed-óvjad tulajdon szánalmadtól
is! Mert sokan készűlnek feléd; sok szenvedő, kétkedő, kétségbeeső,
fuldokló, fázó-didergő.

Magam elől is óva intelek. Kitaláltad legjobb, legrosszabb
talányomat, enmagamat és azt, hogy mit tevék. Ismerem a fejszét, a
mely megejt téged.

De ő neki – meg kellett vala halnia: mindent látó
szemével látá az emberlélek mélységeit és fenekét, minden rejtett
gyalázatot és rútságot.

Szánalma nem ismert szégyent: belebujt legrondább zugolyaimba
is. Ennek a fölötte-kiváncsinak, fölötte-tolakodónak,
fölötte-szánakozónak meg kellett halnia.

Mindig engem látott: az ilyen tanún bosszút akarék állani
– vagy inkább magam sem élek.

Az istennek, aki mindent látott, még az embert is,
ennek az istennek meg kellett halnia! Az ember nem viseli
el, hogy ilyen tanu éljen.“

Im-ígyen szóla a legrútabb ember. De Zarathustra fölállt és
útnak indúlt: mivelhogy velőkig vacogott.

„Te kimondhatatlan“ – úgymond – „óva-intél utadtól.  Hálából
dicsérem néked az enyémet. Lásd, ott fönn fekszik Zarathustra
barlangja.

Barlangom nagy és mély, és sokzugolyú; az is, a ki nagyon szeret
bujkálni, elbujhat ott. És tőszomszédságában száz búvólyuk és üreg
van csúszó-mászó, repeső, ugró állatok számára.

Te kiközösített, te, a ki magadat kiközösítetted, nem
akarsz emberek és emberi szánalom közt lakni? Nosza hát, tégy úgy,
mint én! Igy tőlem is tanulsz; csak a tettes tanúl.

És mindenek előtt beszélj állataimmal! A legbüszkébb állat és a
legbölcsebb állat – ők bizonyára mindkettőnk igazi tanácsadói
lehetnek!“

Im-ígyen szóla Zarathustra és utjára ment, még jobban elmerűlve
és lassabban ballagva, mint annak előtte: mivelhogy sokon tanakodék
és nem talált egykönnyen feleletet.

„Mily szegény az ember!“ – gondolá szívében – „mily rút, mily
hörgő, mennyire eltelve titkos szégyennel!

Azt hallom, hogy az ember szereti önmagát: óh, mily nagynak kell
ennek a maga-szeretetnek lennie! Mennyi megvetés az ellenese!

Ez is szereté magát, a hogyan megveté magát – nagy szeretőnek és
nagy megvetőnek tartom.

Nem találék még senkit, a ki magát mélyebben megvetette volna:
ez is magasság. Óh, jaj, avagy talán ez vala a
fensőbbrendű ember, a kinek kiáltását hallám?

Szeretem a nagy megvetőket. Az ember olyas valami, a minek
fölébe kell kerülni.“ – –

* * *



Az önkénytes koldús.

Midőn Zarathustra elhagyta volt a legrútabb embert, didergett és
elhagyatva érezé magát: mivelhogy sok hidegség és magánosság ment
át a lelkén, úgyhogy tagjai is áthülének tőle. Miközben azonban
tovább ment és ismét tovább, föl, le, majd zöld legelők mellett el,
majd vad, köves ösvényeken át, a hol valaha bizonyosan nyugtalan
patak feküdt vala ágyába: ekkor hirtelen megint melegebb lőn és
megnyílék a szíve:

„Mi történék vélem?“ – Kérdé enmagától, valami meleg és eleven
üdít föl, minek közelemben kell lennie.

Már kevésbbé vagyok magános; tudattalan bajtársak és testvérek
keringenek körülöttem; meleg lehelletük megindítja a lelkem.“

Mikoron pedig szeme szertekémlelt és vigasztalást keresett a
magánosságban: íme, tehenek állának egymás mellett egy magaslaton;
ezek közelsége és szaga melegítette föl szivét. S úgy látszék, ezek
a tehenek buzgón hallgatják valaki beszédét és nem ügyelnek arra, a
ki közeledik. Midőn pedig Zarathustra egészen közelükbe ért,
világosan hallá, hogy emberszó beszélt a tehenek köréből; és ők
valahányan szemlátomást a beszélő felé fordíták fejüket.


Ekkor Zarathustra nekik rohant és széllyelkergeté az állatokat,
félvén, hogy itt valakinek baja esett, a kin tehenek részvéte
aligha segíthet. De ebben csalatkozott; mert, íme, agg ember ült a
földön és rábeszélni látszék a teheneket, hogy ne féljenek tőle;
békés ember és hegyi prédikátor vala, a kinek szeméből maga a jóság
prédikált. „Mit keressz itt?“ – kérdezé Zarathustra megütközve.

„Hogy mit keresek itt?“ – felelé az – „Ugyanazt, a mit te
keresel, te békebontó! Tudniillik a földi boldogságot.

S e részt ezektől a tehenektől szeretnék tanulni. Mert, tudd
meg, már fél délelőtt beszélek nékik és éppen most akartak felelni.
De miért zavarod őket?

És ha nem fordulunk meg és nem leszünk olyanok, mint a tehenek,
nem jutunk a mennyeknek országába. Mert egyet kellene tőlük
tanulnunk: a kérődzést.

És bizony, bizony, ha az ember az egész világot elnyerné és nem
tanulná meg az egyet: a kérődzést: mi haszna! Nem szabadúlna meg
búbánatától –

– nagy búbánatától: ezt pedig ma úgy hivják, hogy undor; kinek
szíve, szeme, szája, ne volna ma undorral telve? Te néked is! Te
néked is! De nézd csak ezeket a teheneket!“

Im-ígyen szóla a hegyi prédikátor és azután Zarathustra felé
fordítá tekintetét – mert az eddig szeretettel csüngött a teheneken
–: ekkor azonban elváltozék. „Ki az, a kivel beszélek?“ – kiáltá
megriadva és felugrék a földről.

Ez az utálat nélkül való ember, ez maga Zarathustra, a nagy
utálat legyőzője, ez a szeme, ez a szája, ez a szíve magának
Zarathustrának.“ 

És im-ígyen szólván könnye-árja közben megcsókolá annak a kezét,
a kihez beszélt és egészen úgy viselkedék, mint a kinek váratlanul
értékes ajándék és klenódium esett ölébe. A tehenek pedig mindennek
tanui valának és bámulának. „Ne beszélj rólam, te csodálatos! Te
kedves!“ – mondá Zarathustra és szabadkozott gyöngédsége elől, –
„beszélj előbb magadról! Vajjon nem te vagy-e az önkénytes koldus,
a ki egykoron nagy gazdagságot vetett el magától. –

– a ki gazdagságát és a gazdagokat szégyellé és a
legszegényebbekhez menekült, hogy nékik ajándékozza bőséges szivét?
De ők nem fogadák el.“

„De nem fogadának el engem“ – mondá az önkénytes koldus – „hisz
te tudod. Igy hát végtére a barmokhoz és ezekhez a tehenekhez
jövék.“

„Ekkor megtanulád“ – szakítá félbe beszédét Zarathustra –
„mennyire nehezebb igazat adni, mint igazat venni és hogy jól
ajándékozni művészet és a jóság végső, legfinomabb
remekelése.“

„Különösen manapság“ – felelé az önkénytes koldus: „manapság, a
midőn minden alacsony föllázadt és neki vadúlt és a maga módjára
úrhatnám lőn: tudniillik csőcselék-módra.

Mert itt az ideje, hisz te tudod, a nagy, gonosz, hosszú, lassú
csőcselék- és rabszolga-lázadásnak: nőttön-nő az!

S íme az alacsonyrendüeket föllázít minden jótevés és kis
ajándok; és a dúsgazdagok legyenek résen!

A ki ma hasas üveg módjára túlszűk nyakból csöpög: – az ilyen
üvegnek ma szeretík nyakát törni. 

Kéjvágyó mohóság; epés írígység, megkeseredett bosszúvágy,
csőcselék-dölyf: ez mind orcámba frecscsent. Ma már nem igaz, hogy
boldogok a szegények. A mennyeknek országa pedig a teheneknél
vagyon.“

„És miért nincs a gazdagoknál?“ – tapogatózott Zarathustra,
miközben elkergeté a teheneket, amelyek bizalmasan rászuszogtak a
béke barátjára.

„Mit kísértesz engem?“ – válaszolá ez. – „Hisz magad jobban
tudod, mint én. Mi hajtott engem a legszegényebbekhez, Zarathustra?
Nemdenem a leggazdagabbjaink iránt való utálat?

– az utálat a gazdagság fegyencei iránt, a kik hasznukat minden
szemétből fölszedegetik, hideg szemmel, sóvár agygyal, – az utálat
ez iránt a csőcselék iránt, a melynek bűze égbekiált, – ez iránt az
aranyfüstbe göngyölt, meghamisított csőcselék iránt, a kinek apái
enyves újjuak vagy dögre szálló keselyük vagy rongyszedők valának,
ezek az asszonyi állatok módjára engedékenyek, kéjvágyók,
feledékenyek: mert egyikök sem esett messze a rimától. –

– Csőcselék fenn, csőcselék lenn! Mi ma még ez: „szegény“,
„gazdag!“ Letevék erről a különbségről – és ekkor el-tovafutottam,
egyre messzebb, valamig ezekhez a tehenekhez értem.“

Im-ígyen szóla a béke-barátja és maga is szuszogott és ízzadt e
szavaknál: úgy, hogy a tehenek ujra bámulának. Zarathustra azonban
folyton mosolyogva nézett arcára, a midőn ilyen keményen beszélt és
közben némán rázá a fejét.

„Erőszakot tész magadon, te hegyi prédikátor, ha  ilyen
kemény beszédekkel élsz. Az ilyen keménységre nem termett rá sem
szád, sem szemed.

Sőt, úgy látom, gyomrod sem: az föllázad az ilyen harag,
gyűlölet túláradása ellen. Gyomrod szelidebb dolgokra vágyódik: nem
vagy mészáros.

Sőt inkább növény- és gyökérevőnek tartalak. Talán magot őrölsz.
De bizonyos, hogy nem vagy a hús gyönyöreinek barátja és szereted a
mézet.“

„Jól eltaláltad mivoltom“ – felelé az önkénytes koldus könnyült
szívvel. – „Szeretem a mézet, magot is őrölök, mert azt kerestem, a
mi kellemesen izlik és tisztítja a lehelletet:

– s a minek hosszú idő kell, napi és szájmunka szelid
semmittevőknek és naplopóknak.

Persze a legtöbbre vitték ezek a tehenek: kitalálták maguknak a
kérődzést és a napon heverést. S minden nehéz gondolattól is
tartózkodnak, amelyek a szívet fölfújják.“

– „Nosza!“ mondá Zarathustra – „látnod kellene az én
állataimat is, sasomat és kigyómat, – nincsen párjuk manapság a
föld kerekségén.

Ime, ott vezet az út barlangomhoz: légy ma éjjel vendégem. S
találsz nálam uj mézet is, jéghideg aranyos, lépes mézet: azt
egyed!

De most szaporán végy búcsút teheneidtől, te furcsa! Mert ők
legmelegebb barátaid és tanítóid!“

„– Kivéve egyet, a kit még jobban szeretek“ – felelé az
önkénytes koldus. „Te magad jó vagy és még tehénnél is jobb, óh
Zarathustra!“

„El, el veled! Te hizelgők hizelgője!“ – kiáltá 
Zarathustra dühösen – „mit rontasz meg ilyen mézes-mázos
dicsérettel?

El, el tőlem!“ kiáltá még egyszer és a kedveskedő koldús felé
suhintott botjával: ez pedig szaporán elillant.

* * *



Az árnyék.

Alig illant el az önkénytes koldús és maradt magára Zarathustra,
uj hangot hallott háta mögött, a mely így kiáltott: „Állj meg
Zarathustra! Várj hát! Hisz én vagyok, Zarathustra, az árnyékod!“
De Zarathustra nem várt, mert hirtelen bosszúság szállotta meg,
hogy annyian tolúltak és tolakodtak hozzá hegyeiben. „Hová lőn
magánosságom?“ – monda.

Valóban sokallom; ez a hegység nyüzsög, az én országom már nem
erről a világról való, uj hegyek kellenek nékem. Árnyékom szólít?
Mit bánom árnyékomat! Hadd fusson utánam! én – elfutok előle.“

Im-ígyen szóla Zarathustra szivéhez és elfutott. De az, a ki
háta mögött vala, követé; úgy hogy nem sokára három futó kergette
egymást: elől az önkénytes koldus, utána Zarathustra, és
harmadikúl, leghátúl árnyéka. Nem soká futottak így, a mikor
Zarathustra ráeszmélt botorságára és egyet rázkódván, lerázott
magáról minden bosszúságot, csömört.

„Hogyan!“ – mondá – „nem történének-e a legnevetségesebb dolgok
mindenkoron nálunk, öreg remetéknél és szenteknél? 

Valóban, botorságom nagyra nőtt a hegyekben! Ime hat vén
bolond-lábat hallok egymás után zörögni!

De szabad-e Zarathustrának egy árnyéktól félnie? Azután azt
hiszem, a lába hosszabb is, mint az enyém.“

Im-ígyen szóla Zarathustra, szívből nevetve, megállott, hirtelen
megfordult – és lám, ezzel majd földhöz vágta utódját és árnyékát:
annyira sarkában vala már az és annyira elgyöngült.

Midőn ugyanis tekintete megvizsgálta, megijedt tőle, mint valami
hirtelen kisértettől: oly vékony, feketéllő, üres és kiélt volt
utódja színe.

„Ki vagy te?“ – kérdezé Zarathustra hevesen, – „mit űzöl
imitten? És miért hívod magad árnyékomnak? Nem tetszel nékem.“

„Bocsáss meg“ – felelé az árnyék – „hogy én vagyok; és ha nem
tetszem néked, lásd Zarathustra, ezért dicsérlek téged és dicsérem
jó gusztusodat.

Vándor vagyok, a ki már sokat jártam sarkodban; mindig úton
lévő, de céltalan, hontalan: azonképen, hogy kevés híjja, örök,
bolygó zsidó vagyok, kivévén, hogy nem vagyok örök és nem vagyok
zsidó.

Hogyan? Mindenha úton kell lennem? Minden széltől forgattatott,
állhatatlan, tovaűzött legyek? Óh föld, nagyon is kerek lől
nékem!

Minden felületen űlék már, fáradt porhoz hasonlatosan alvám
tükrökön és ablaktáblákon: minden csak vesz tőlem, semmi sem ad
nékem, elfogyok – majdnem árnyékhoz hasonlítok.

De te utánad röpültem és húztam legtovább, óh 
Zarathustra, és ha elrejtőzém előled, mégis legjobb árnyékod valék:
s valahol csak ülél, ott ülék én is.

Veled vándoroltam a legtávolibb, leghidegebb földrészeken is,
kisértethez hasonlatosan, a ki jó szántából téli havas tetőkön
futkos. Veled törekedtem minden tilosra, veszélyesre,
legtávolíbbra: és ha van mi rajtam erény, az: hogy nem ijedék meg
semmiféle tilalomtól.

Veled vesztém hitem a szavakban és tevék le az értékekről és
nagy nevekről, Ha az ördög vedlik, nem hull-e róla neve is? Mert az
is bőr. Talán az ördög maga is – bőr.

„Semmi sem igaz; Minden szabad!“ – így állítám magam előtt. A
leghidegebb vízekbe ugrám fejjel, szívvel. Óh, meztelenűl hányszor
pirulék ezért rákmódra!

Óh, hová lőn mínden jóságom és minden szemérmem és minden hitem
a jókban! Óh, hová lőn az a hazug ártatlanság, a mely egykor
megvolt bennem, a jók és nemes hazugságaik ártatlansága!

Bizony, bizony, nagyon is gyakorta valék egészen sarkában az
igazságnak: ekkor fejemre hágott. Sokszor azt hivém, hazudom, s
íme, éppen csak ekkor bukkantam – igazságra.

Nagyon is sok világosodott föl előttem: s most már nincs közöm
hozzá. Nem él már semmi, a mit szeretnék: – hogy szeretném még
magamat?

„Élni kedvemre, vagy nem élni“ – úgy akarom, így akarja a
legszentebb is. De, óh jaj! van-e még nékem – kedvem?

Van-e még nékem – célom? Révem, a mely felé fut az
én vitorlám? 

Jó széllel? Óh, csak aki azt tudja, hová hajózik, az
tudja azt is, melyik szél jó néki, melyik az ő szele.

Mi vár még reám? Fáradt és vakmerő szív; állhatatlan akarat;
repeső szárnyak; szegett hátgerinc.

Ez a keresés az én otthonom után: óh Zarathustra, tudd
meg, ez a keresés volt az én kísértésem, ez fölfal
engem.

„Hol van – az én otthonom?“ Ezt tudakoltam, keresem és
keresem; ezt nem találám. Óh, örök „mindenütt,“ óh örök „sehol“ –
óh örök, „hiába való.“

Im-ígyen szóla az árnyék és Zarathustra ábrázata megnyúlt
szavaira. „Árnyékom vagy!“ – mondá végre szomorúan.

Veszedelmed nem csekély, te szabad szellem és vándor! Rossz
napod volt: vigyázz, hogy ne légyen még rosszabb estéd!

Az ilyen tefajtád állhatatlannak utoljára a börtön is boldogság.
Láttad-e valaha, mint alszanak bebörtönzött gonosztévők? Nyugodtan
alszanak, élvezik uj biztonságukat.

Vigyázz, hogy végtére ne ejtsen foglyúl valami szűk falú hit,
valami kemény, szigorú hóbort! Mert téged csábít és kisért már
minden, a mi szűk és szoros. Elvesztéd a célod: óh jaj, miként
hevered ki ezt a veszteségedet? Ezzel – az utat is elvesztéd!

Te szegény kóborló, rajongó, te fáradt pillangó! Akarsz-e ma
estére nyugalmat és otthont? Menj hát föl barlangomba.

Ott vezet az út barlangomhoz. És most megint gyorsan elfutok
tőled. Már-már árnyék borúl reám. 

Egyedűl akarok futni, hogy ujra minden világos légyen köröttem.
Hozzá még soká fürge lábon kell lennem. Mert este nálam
táncolnak!“

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



Délben.

– És Zarathustra futott, egyre futott. Nem talált már senkit,
hanem folyton csak magát találá meg és élvezé és szürcsölé
magánosságát és órákhosszat jó dolgokra gondola. Dél tájban, hogy a
nap épen feje fölött állott, Zarathustra vén, görbe, görcsös fa
mellett haladt el, a mely egy szőllőtőke gazdag szerelmétől ölelve
önmaga előtt is elrejtőzék: róla sürű sárga fürtök csüngének és
kinálkozának a vándornak.

Ekkor kedve támadt, hogy kicsit oltsa a szomjuságát és
szakasszon egy fürtöt, midőn azonban már már utána nyúlt, más
valamire még nagyobb kedve támadt: hogy tudniillik a fa alá
feküdjék, midőn most a nap épen delelőn áll és aludjék egyet.

Ezt meg is cselekedé Zarathustra; és mihelyt a földön feküdt, a
tarka-barka, csöndes és otthonos pázsiton, már el is feledte vala
kis szomjuságát és elaluvék. Mert mínt Zarathustra igéje mondja:
Egy szükségesebb, mint a másik. Csakhogy szeme nyitva maradt: –
mert nem telék be a fa és a szőllőtő szerelmének látásával és
dicséretivel. Elszunnyadozva im-ígyen szóla Zarathustra a
szivéhez:

„Hallga! Hallga! Nem teljesedék-e be éppen most a világ? Mi
történik vélem? 

Miként lenge szellő, láthatatlanúl könnyedén, pehelykönnyűen
táncol a tenger tükrén: úgy táncol az álom én rajtam.

Nem hunyat velem szemet, lelkem ébren hagyja. Valóban könnyű,
pehelykönnyű.

Rábeszél engem, nem tudom, miként? – bensőm hizelgő kézzel
érintgeti, kényszerít engem. Igen, kényszerit engem, hogy lelkem
kinyújtózzék: – óh, hogy nyúlik és fárad, az én csudálatos lelkem!
A hetedik nap estéje épen délben jöve rá? Talán már nagyon is soká
időzött boldogan jó és érett dolgok között?

Kinyujtózik hosszan, hosszan – még hosszabban!

Csöndesen fekszik, az én csudálatos lelkem. Már nagyon is sok
jót ízlelt, ez az aranyos szomorúság nyomja, félrehúzza az
ajkát.

– Mint a hajó, a mely legcsöndesebb öblébe futott: – íme a
szárazföldhöz támaszkodik, belefáradva a hosszú utakba és a
bizonytalan tengerekbe. Vajjon nem hűbb-e a tenger?

A midőn egy ilyen hajó a szárazföldhöz támaszkodik, hozzá símúl:
– elég, ha a szárazföld egy pókja hozzáfonja fonalát. Nem kell
erősebb kötél.

Miképen az ilyen fáradt hajó a legcsöndesebb öbölben: íme
azonképen nyugszom én is a földhöz közel, hűen, benne bízva, várva,
a leghalkabb fonalakkal hozzákötve.

Óh boldogság! Óh boldogság! Bizonyosan énekelni szeretnél
lelkem? A fűben fekszel. De ez most a titkos, ünnepélyes óra, a
mikor nem fújja pásztor a sípját.

Vigyázz! Forró dél alszik a mezőkön. Ne énekelj! Csönd! A világ
beteljesedett! 

Ne énekelj, fűvi szárnyas lelkem! S ne is susogj; Lám – csönd!
az öreg dél alszik, mozgatja a száját: nemdenem éppen egy csöpp
boldogságot iszik. –

– az aranyos boldogság, aranyos bor egy vén, barna csöppjét?
Elsuhan fölötte, boldogsága mosolyog, csak – egy isten nevet.
Csönd! –

– „A boldogságra, – mily kevés elég boldogságra!“ Így szólék
egykoron és bölcsnek alítám magam. De káromlás volt: ezt
tanulám meg most. Bölcs bolondok beszéde jobb.

Éppen a legkevesebb, a leghalkabb, legkönnyebb, gyík neszelése,
lehellet, suhanás, szempillantás – a kevés: a
legnagyobb boldogság java. Csönd!

– Mi történék vélem: Hallga! Talán elröpült az idő? Nem esem-e?
Nem esém-e – hallga! – az örökkévalóság kútjába?

– Mi történik vélem? Csönd! Óh jaj, szívembe szúr? Szivembe! Óh
szakadj meg, szakadj meg szív, az ilyen boldogság után, az ilyen
szúrás után!

– Hogyan? Nem teljesedék-e be éppen most a világ? Nem lőn-e
kerek és betelt karika? Óh, hová röpűl az aranyos kerek karika?
Utána futok! Huss!

Csönd – –“ (és ekkor kinyújtózott Zarathustra és érezé, hogy
alszik.)

„Föl!“ – így szóla magához – „föl, te álomszúszék! Nosza lábra,
vén láb! Itt az ideje, nagyon is itt az ideje; még jó darab út vár
reád.

Most kialudád magad; ugyan meddig? fél örökkévalóságig! Nosza
föl, öreg szívem! Ugyan meddig szabad az ilyen álom után –
virrasztanod?“ 

(Ekkor azonban mindjárt megint elaludt és lelke ellenkezett véle
és védekezvén megint eldőlt.) – Hagyj hát! Csönd! Nem lőn-e a világ
éppen most tökéletes? Óh, aranyos kerek labda!“ –

„Kelj föl“ – mondá Zarathustra – „te kis tolvaj, te kis naplopó!
Hogyan? Még mindíg nyujtózkodol, ásítsz, sóhajtsz, mély kútba
zuhansz?

Hát ki vagy! Óh lelkem!“ (Ekkor megijedt, mert a nap egy sugara
az égről arcára esett.)

„Óh ég, fölöttem“ – mondá sóhajtva és fölült – „engem nézel?
Csudálatos lelkem hallgatod?

Mikor iszod azt a csöpp harmatot, a mi minden földiekre
lehullott, – mikor iszod ezt a csudálatos lelket –

– mikor, örökkévalóság kútja, te verőfényes, borzadályos, déli
mélység! mikor iszod vissza lelkem magadba?“

Im-ígyen szóla Zarathustra és fölkelt heverő helyéről a fa
mellől, mikéntha idegen mámorból ocsúdnék: és íme, a nap még mindig
éppen feje fölött állott. Ebből valaki joggal azt következtethetné,
hogy Zarathustra akkoron nem soká aludt vala.

* * *



Az üdvözlés.

Zarathustra csak késő délután, hosszas, hiábavaló
keresgélés-kószálás után tért haza barlangjába. Midőn pedig
bejáratánál állott, alig húsz lépésre attól, megesék, a mit most a
legkevésbbé várt volna: ujból meghallá a nagy vészkiáltást.
És, csuda! az egyszer tulajdon barlangjából jőve. De hosszú,
sokszerű, különös kiáltás vala és Zarathustra világosan
megkülönbözteté, hogy sok hangból tevődik össze: bárha távolból egy
szájból való kiáltásnak hangzék.

Ekkor Zarathustra barlangjába rohant és íme, milyen színjáték
várakozék reá ez után a hangjáték után! Mert ott űlének egymás
mellett valahányan, a kík mellett nap közben elment: a jobb oldali
király és a baloldali király, a vén bűbájos, a pápa, az önkénytes
koldus, az árnyék, a lelkiösmeretes, a szomorú jövendőmondó és a
szamár; s a legrútabb ember koronát tett vala fejére és két
bíborővvel övezte magát, – mert minden rút módjára szereté magát
álarcba burkolni és pingyózni. S a neki búsúlt társaság közepette
borzas tollal, nyugtalanúl állott Zarathustra sasa, mert sok
mindenre kellet válaszolnia, mire büszkeségének nem vala szava; s a
bölcs kígyó nyakán csüngött. 

Mindezt Zarathustra álmélkodva nézte; azután mindegyik vendégét
nyájas kiváncsisággal fürkészé, leolvasá lelküket és ujból
csodálkozék. Ezenközben az összegyültek fölálltak vala és áhítattal
várák Zarathustra beszédét. Zarathustra pedig szóla im-ígyen:

„Kishitüek! Csudálatosak! Hát a ti vészkiáltástokat
hallám? Most már azt is tudom, hol kell azt keresni, a kit ma
hasztalan keresék: a fennsőbbrendü embert –:

– tulajdon barlangomban ül ő, a fennsőbbrendü ember! De mit
csudálkozom! Vajjon nem csaltam-e magam ide, mézáldozattal és
boldogságom cselvető, csalogató szavával?

De, úgy látom rosszúl illetek egy társaságba, egymás szivét
ádázzá teszitek, ti vészkiáltók, ha így együtt ültök. Még csak
ezután kell eljőnie egynek,

– egynek, a ki ujra megnevettet, egy jó, vidám Paprika Jancsi,
táncos, szél- és ördögmotola, valami vén bolond: – mit mondtok
hozzá?

Bocsássatok meg, kétségbeesők, hogy ilyen hitvány szókat ejtek,
mik valóban méltatlanok az ilyen vendégekhez. De ti nem találjátok
ki, mi teszi pajzánná szívemet; –

– ti magatok teszitek azzá és a ti látványtok, – bocsássatok
meg! Mert mindenki bátorságra gerjed, a ki kétségbeesőt néz.

Hogy egy kétségbeesőt bátorságra intsen, erre mindenki elég
erősnek alítja magát.

– Nékem is megadátok ezt az erőt – jó adomány, magas vendégeim!
Derék vendégajándék! Nossza, ne haragudjatok, hogy a magaméból is
megkinállak.

Imhol az én birodalmam és az én uradalmam! de a  mí az
enyim ez este, az éjjel legyen a tiétek. Állataim legyenek
szolgálatotokra: barlangom legyen pihenő helyetek!

Otthonomban ne essék kétségbe senki, területemen megvédek
mindenkit a vad állatok elől. És az első, a mivel megkinállak:
biztonság!

S a második: kis ujjam. És ha már bírjátok azt, vegyétek
egész kezem, s nossza, ráadásúl még a szívem is! Legyetek üdvöz,
üdvöz, vendégbarátaim!“

Im-ígyen szóla Zarathustra és szeretettel incselkedve nevetett.
Ez után az üdvözlet után a vendégek viszontag meghajlának és
tisztelettel telve hallgatának; felele pedig nevökben a jobb oldali
király:

„Arról, a hogyan nékünk kezet, üdvözletet nyujtál, óh
Zarathustra, rád ismerénk, hogy Zarathustra vagy. Megalázkodál
előttünk; kis híjja, hogy tiszteletünket nem sértéd –:

– és ki tudná magát olyan büszkén megalázni, mint te megalázod
magadat? Ez minket is fölemel, gyönyörüség szemünknek,
szivünknek.

És csak, hogy ezt lássuk, szívesen hágnánk ennél magasabb hegyre
is. Mint a látásban gyönyörködők jővénk, látni akarók, ami homályos
szemet földerít.

És íme, minden vészkiáltásunk elmúlott. Szemünk, szivűnk íme
megnyílott és el vagyon ragadtatva. Kevés híja és merészségünk
vakmerő lészen.

Óh Zarathustra, nem nő a földön örvendetesebb valami a nagy,
erős akaratnál: az a föld legszebb növénye. Egész vidék fölüdül az
ilyen fától.

A piniához hasonlítom azt, a ki hozzád hasonlatosan nő föl:
hosszan, némán, keményen, egyedül, java-hajlékony fából, pompásan –


– végezetre azonban erős, zöld ágait kinyújtva az ő
uralma után, kemény kérdéseket kérdezve széltől, vihartól s valami
a magasságban otthonos, – keményebben felelve, mint parancsoló,
győzedelmes: óh, ki ne hágna, ilyen növényt nézendő, magas
hegyre?

Fád, óh Zarathustra, üdíti a komort, pályavesztettet is, látásod
az állhatatlant is biztossá teszi és meggyógyítja szívét.

És valóban hegyedre, fádra ma sok szem tekint; nagy vágyódás
kélt vala szárnyra és sokan tanulák kérdezni: „Ki az a
Zarathustra?“

És a kinek valaha dalod és mézed fülébe csöpögtetéd: mindazok az
elbúvottak, maguknak-lakók, kétlakiak egyszerre így szólának
szívükhöz:

„Hát él még Zarathustra?

Hisz már nem érdemes élni, minden egyre megy, minden hiábavaló:
vagy – mi nekünk Zarathustrával kell élnünk!“

„Miért nem jön ő, a ki oly soká hirdeté magát?“ – im-ígyen
kérdeznek sokan – „avagy elnyelé őt a magánosság? Vagy talán mi
jőjjünk hozzá?“

S most megesik, hogy a magánosság maga is megkorhad és
összetörik, valamiképen a koporsó összetörik és nem tudja már
halottait tartani. Szerteszélylyel föltámadottakat lát a szem.

Ime, a hullámok emelkednek hegyed körül, óh Zarathustra. És
bármily magas is a magasságod, sokaknak kell hozzád föl menniök;
sajkád ne üljön már soká szárazon.

És hogy mí, kishitűek, most barlangodba jövénk és  már nem
vagyunk kishitűek: ez csak intő- és előjele annak, hogy jobbak is
úton vannak már feléd jövendők –

– mert már ő maga is úton van feléd, isten utolsó maradványa az
emberek között: a nagy sóvárgás, a nagy utálat, a nagy csömör
emberei, – mindazok, a kik nem akarnak élni, hanemha ismét
remélni nem tanulnak – avagy tőled nem tanulják meg, óh
Zarathustra, a nagy reménységet!“

Im-ígyen szóla a jobboldali király és megragadá Zarathustra
kezét, hogy megcsókolja; ámde Zarathustra elhárítá magától ezt a
tiszteletet és megijedve visszahőköle némán és mintegy messze
távolba menekülve. Kis vártatva azonban ismét vendégeinél vala,
rájok nézett derűs, vizsga szemmel és mondá:

„Vendégeim, fensőbbrendü emberek, magyarúl és magyarán akarok
veletek beszélni. Nem reátok várék én e hegyekben.

Lehet, hogy valahányan magasabbrendüek vagytok: de nékem – nem
vagytok sem elég magasak, sem elég erősek.

Nékem: vagyis a kérlelhetetlennek, a mi bennem hallgat, de nem
fog mindig hallgatni. És ha hozzám tartoztok is, nem úgy, miként
jobb karom.

Mert a ki maga is beteg és gyönge lábon áll, mint ti, az
mindenekelőtt – akár tudja, akár nem – kiméletet akar.

Én azonban nem kimélem karom, lábam, én nem kimélem
harcosaimat: hát hogyan volnátok az én harcomra
valók?

Hisz veletek minden diadalomat elrontanám: És sokan közületek
eldőlnének harsonáim puszta hangos szavára. 

S elég szépek sem vagytok nékem, sem jó születésüek. Tiszta,
síma tükröket kiván a tanítás; a ti fölszineteken tulajdon képem is
eltorzúl.

Vállatokat sok teher, sok emlék nyomja; redőitekben nem egy manó
kuksol. S van rejtett csőcselék is bennetek.

És bárha magas növésűek és magasabb fajtából valók vagytok is:
sok a görbe és ferde rajtatok. S nincs olyan kovács a világon, a ki
titeket nékem kedvemre és egyenesre ütne.

Csak hidak vagytok: ám hadd keljenek át rajtatok magasabb
fajtájuak! Lépcsőfokok vagytok: ne haragudjatok hát arra, a ki
rajtatok el, az ő magasságába hág!

Magvatokból egykoron talán kikél szerelmes fiam és tökéletes
örökösöm is: de ez távol vagyon. S titeket nem illet jószágom és
nevem jussa.

Nem reátok várok itt a hegyekben, nem veletek szállok le
utoljára. Előjelekül jövétek hozzám, hogy már magasabbak is úton
vannak felém –

– nem a nagy vágyódás, a nagy utálat, a nagy csömör
emberei s nem az, a mit isten maradványának hívátok, – nem! Nem!
Háromszor is nem!

Másokra várok itt e hegyekben és nem akarok nélkülök
odébb mozdúlni,

– magasabbakra, erősebbekre, diadalmasabbakra, jobb kedvüekre,
olyanokra, a kik testben-lélekben egyenes szögűek, termetűek:
kacagó oroszlánoknak kell jönniök!

Óh, vendégbarátaim, ti csodálatosak, – még nem hallátok semmit
gyermekeimről? És hogy úton vannak felém?

Beszéljetek hát nékem kerteimről, boldogságos szigeteimről, uj
szép fajtámról, – hogy nem beszéltek erről? 

Azt a vendégajándékot kérem szeretetektől, hogy gyermekeimről
beszéljetek nékem. Ezért vagyok bús, ezért levék szegény: mit nem
adék oda, – mit nem adnék oda, hogy egyet bírnék: bírnám,
ezeket a gyermekeimet, ezt az ültetvényt, akaratomnak és
legmagasabb reményemnek ezeket az életfáit!“

Im-ígyen szóla Zarathustra és hirtelen elfúlt a szava: mert
meglepé a vágyódása és ő becsuká szemét, száját, szive indulatja
elől. És vendégei is valamennyien hallgatának és némán, megdöbbenve
állongának: s csak az öreg jövendőmondó adott jeleket kezével és
taglejtésével.

* * *



A vacsora.

Ekkor ugyanis a jövendőmondó félbeszakítá Zarathustra és
vendégei üdvözlését: előre tolakodék, mint a kinek nincs veszteni
való ideje, megragadá Zarathustra kezét és kiáltá: „De
Zarathustra!

Egy dolog szükségesebb, mint a másik, ezt mondod magad is:
nossza, nékem is egy szükségesebb most, mint minden más.

Egy szó a kellő időben: nem híttál-e engemet lakomára? És
itt sokan vannak, a kik hosszú utat tettek vala. Csak nem akarsz
beszéddel jól lakatni?

És, úgy tartom, már is sokat emlegettétek a megfagyást,
vizbefúlást, megfúlást és egyéb testi bajt: de senki sem emlegette
még az én bajomat. Tudniillik az éhenhalást.“

(Im-ígyen szóla a jövendőmondó; mikor azonban Zarathustra
állatai ezeket a szavakat meghallák, ijedtükben elfutának. Mert
láták, hogy bármennyit is hordoztak haza napközben, nem lesz
elegendő, hogy csak ezt az egy jövendőmondót is
megtömje.)

„Hozzászámítva a szomjanhalást is“ – folytatta a jövendőmondó. –
„És bárha vizet hallok csobogni, mint a bölcseség beszédét, azaz
bőven és szüntelenűl; én nekem – bor kell! 

Nem mindenki született vízívó, mint Zarathustra. S víz nem jó
fáradtaknak, fonnyadtaknak: minket bor illet – csak
ez ád hirtelen gyógyulást és szapora egészséget.“

Most, hogy a jós bort kivánt, megesék, hogy a baloldali kírály,
a hallgatag, is szóhoz juta. „Borról“ – mondá – „mi
gondoskodánk, én, testvéremmel a jobb oldali királylyal: nekünk van
elég borunk, – egy egész szamárra való. Igy hát csak kenyerünk
hiányzik.“

„Kenyerünk?“ válaszolá nevetve Zarathustra. „Hisz a remetéknek
éppen kenyerük nincsen. Ámde az ember nemcsak kenyérből él, hanem
jó bárányok husából is és nékem van két darabom:

– Ezeket hadd öljék le hamar és fűszeresen, iratosan
készítsék el: úgy szeretem. S a gyökereknek és gyümölcsöknek sem
vagyunk hijjával, van itt olyan, a mi jó még nyalánkoknak,
falánkoknak is, s van diónk és más föltörni való rejtélyünk is.

Im-ígyen hát rövidesen jó lakomát csapunk. De a ki velünk akar
enni, annak magának is neki kell látnia; a királyoknak is. Mert
Zarathustránál a király is lehet szakács.“

Ez a javaslat mindnyájuk szíve szerint vala s csak az önkénytes
koldus szabódott a hús, bor és fűszer ellen.

„Lám, lám, milyen dobzódó ez a Zarathustra“ – mondá tréfálva –
„hát azért vonulunk barlangokba és magas hegységbe, hogy ilyen
lakomát csapjunk?

Most már értem, a mit egykoron nékünk tanított vala: „Áldott
légyen a kis szegénység!“ És hogy miért akarja a koldusok szerzetét
megszüntetni.“

„Légy békével“ – válaszolá néki Zarathustra – „a mint én békével
vagyok. Maradj csak szokásodnál, te  derék, morzsold
magvaidat, idd vized, dícsérd a magad konyháját: csak ha vidámmá
tészen!

Csak az enyéimnek vagyok törvény, nem vagyok törvény mindenki
számára. De a ki hozzám tartozik, attól megkivántatik, hogy
erős-csontú legyen, s könnyü lábu is,

harcra, ünnepségre kész legyen, nem pedig gubbaszkodó,
ábrándozó; kell, hogy kész legyen a legnehezebbre is, – mintha
ünnep volna, – s ép, egészséges.

A legjobb az enyéimé és az enyém; és ha nem adják ide,
elvesszük: – a legjobb táplálékot, a legtisztább eget, a legerősebb
gondolatokat, a legszebb asszonyt!“ –

Im-ígyen szóla Zarathustra. S a jobb oldali király felelé
viszontag: „Furcsa! Hallottatok már valaha ilyen dolgokat egy bölcs
szájából?

És valóban, az a legfurcsább a bölcsön, ha ezenfelül még okos is
és nem szamár.“

Im-ígyen szóla a jobb oldali király és elcsudálkozék. A szamár
pedig beszédére gonoszan iáz-ott. S ez vala kezdete annak a hosszú
lakomának, a mit a krónikák „vacsorának“ hívnak. S ez alatt semmi
egyébről sem vala szó, mint a fensőbbrendü emberről.

* * *



A fennsőbbrendü emberről.

1.

Midőn első ízben jövék az emberek közé, elkövetém a
remete-balgaságát, a nagy balgaságot: a piacra állék.

És midőn mindenkihez szólék, nem szólék senkihez. Estenden pedig
kötéltáncosok és holttestek valának társaim; és magam is majdnem
holttest valék.

A másik regellel azonban uj igazság jőve hozzám; ekkor tanulám a
beszédet: „Mi közöm a piachoz, piaci csőcselékhez, csőcselék
lármájához és hosszú füleihez!“

Fensőbbrendű emberek, tanuljátok meg ezt tőlem: a piacon senki
sem hisz magasabb emberfajtában! És ha ott beszélni akartok, ám
legyen! De a csőcselék hunyorgat: „mi mindnyájan egyenlők
vagyunk!“

„Ti fensőbbrendű emberek“ – így hunyorgat a csőcselék –
„nincsenek fennsőbbrendű emberek, mi mindnyájan egyenlők vagyunk.
Ember ember; isten előtt – mindnyájan egyenlők vagyunk!“

Isten előtt! – Ime azonban ez az isten halott. S a csőcselék
előtt nem akarunk egyenlők lenni. Fensőbbrendü emberek, távozzatok
a piacról!

* * *



2.

Isten előtt! – Ime azonban ez az isten halott! Fensőbbrendű
emberek, ez az isten vala legnagyobb veszedelmetek.

Mióta sírban nyugszik, csak azóta támadtatok föl ujra. Csak most
jő a Nagy Dél, csak most lesz a fennsőbbrendű ember – úr!

Megértétek ezt a szót, én véreim? Megriadtatok, szívetek szédül?
Itt háborog előttetek a szakadék? Itt halljátok a pokol ebének
ugatását?

Nosza! Rajta! Fennsőbbrendű emberek! Csak most vajudott az
emberiség jövőjének hegye. Isten halott: íme azt akarjuk mi,
– hogy az emberfölötti ember éljen.

* * *

3.

A legjobban szorgoskodók azt kérdezik ma: „hogy marad fön az
ember?“ Zarathustra azonban egyetlenül, elsőül ezt kérdezi: „hogyan
lehet az embernek föléje kerülni!

Az emberfölötti embert hordozom szívemen, az az én elsőm
és egyetlenem, – és nem az ember: nem a felebarát, nem a
legszegényebb, nem a legszenvedőbb, nem a legjobb.

Óh, én véreim, ha mit szeretni tudok az emberen, az, hogy ő
átmenet és lemenet. És rajtatok is sok van, a mi
szeretetre és reményre indít.

Hogy megvetni tudtatok, ti fensőbbrendű emberek, az 
reményre indít engem. Mert a nagy megvetők a nagy tisztelők.

Hogy kétségbe estetek, az nagyon tiszteletreméltó. Mert nem
tanulátok meg, miképen kell magatokat megadnotok; nem tanulátok meg
az eszélyesség apró fogásait.

A mi asszonyfajta, a mi szolgarendből származik és különösen a
csőcselék-zagyvalék: íme az akar uralkodni minden emberi
sorson – óh undok! undok, undok!

Az kérdezi, egyre kérdezi és nem fárad belé: „miképen
tartja meg magát az ember a legjobban, legtovább,
legkellemesebben?“ S ezzel – válnak ők a ma uraivá.

A ma ez urait győzzétek le, én véreim, – ezek a kis emberek:
ők az emberfölötti ember legnagyobb veszedelme!

Győzzétek le, fensőbbrendű emberek, kis erényeiket, kis
bölcseségeiket, a homokszem-kiméletet, a hangyabolyt, a nyomorú
kedvtelést, a „legtöbb ember boldogságát“ –!

És inkább essetek kétségbe, semhogy megadjátok magatokat! És
bizony, bizony, én szeretlek benneteket azért, hogy ma nem
tudtok élni, fennsőbbrendű emberek! Mivelhogy így éltek ti –
a legjobban!

* * *

4.

Vagyon bennetek bátorság, én véreim? Erős a szivetek? Nem
tanúk előtti bátorság, hanem a remete és a sas bátorsága, a mit már
isten sem lát?

Hideg lelkeket, öszvéreket, vakokat, részegeket nem tartok
bátraknak. Bátor szívű az, a ki ismer félelmet, de 
kényszeríti a félelmet; a ki lát mélységes szakadékot, de
büszkén.

A ki a szakadékot látja, de sas-szemmel, a ki sas-karommal
megragadja a mélységet: annak vagyon bátorsága.

* * *

5.

„Az ember gonosz“ – mondá vigaszomra minden bölcs. Óh, ha csak
ez még manapság is igaz volna! Mivelhogy a gonoszság az ember java
ereje. „Az embernek jobbnak is kell lennie, de gonoszabbnak is“ –
ezt tanítom én. A leggonoszabb szükséges az emberfölötti
ember legnagyobb javára.

Lehet, hogy az jó volt a kis emberek ama prédikátorának, hogy
szenvedve hordozá az emberi bűn terhét. Én azonban mint nagy
vígasztalásomban gyönyörködöm a nagy bűnben.

Ez azonban nem hosszú füleket illet. S nem mindegyik szó való
minden szájba. Ezek fínom, távoli dolgok: ne nyúlkáljanak utánok
juhkörmök!

* * *

6.

Azt vélitek, fennsőbbrendű emberek, azért vagyok itt, hogy jóvá
tegyem, a mit ti rosszúl tettetek?

Avagy, hogy ezentúl kényelmesebb heverő helyet vessek néktek,
szenvedőknek? Avagy, hogy néktek, állhatatlanok, 
eltévedtek, rossz helyre mászottak, új, könnyebb ösvényt
mutassak?

Nem! Nem! Háromszor is nem! Hadd menjenek tönkre egyre többen,
egyre jobbak a fajtátokból. – mert sorsotoknak mind rosszabbnak és
keményebbnek kell lenníe. Csak úgy –

– csak úgy nő az ember abba a magasságba, a hol villám
éri és töri össze: mikor elég magas a villámnak!

Kevésre, hosszúra, távolira irányzom gondolatom és vágyódásom:
mi közöm lehetne apró, sok, rövid nyomoruságotokhoz!

Ugy tartom, még nem szenvedtek eleget! Mivelhogy magatok miatt
szenvedtek, s nem szenvedtetek még az ember miatt. Hazudtok,
ha mást mondotok! Egyiktek sem szenved a miatt, a mi miatt
én szenvedék.

* * *

7.

Nem érem be azzal, hogy a villám már nem árt. Nem elhárítani
akarom én: meg kell tanulnia, hogy érettem – dolgozzék.

Bölcseségem már régóta gyűlik, mint a felhő; csöndesedik,
sötétedik. Igy cselekszik minden bölcseség, mi egykoron
villámot lészen szülendő.

Nem akarok ezeknek a mai embereknek világosság lenni, nem
akarok tőlük világosságnak hivatni. Őket – vakítani akarom:
bölcseségem villáma! szúrd ki a szemöket!

* * *



8.

Ne akarjatok erőtökön felül: gonosz hamisság vagyon olyanokban,
a kik erejükön fölülvalót akarnak.

Kívált, ha nagy dolgokat akarnak! Mert bizalmatlanságot keltenek
a nagy dolgok iránt, ezek a finom pénzhamisitók és alakoskodók;
–

– valamig végre magukkal szemben is hamisak, kancsalok, szú
cifrára mázolt zsákmányai, nagy szavak, cégérerények, ragyogó hamis
dolgok leplében.

Jól vigyázzatok ilyenkor, fennsőbbrendü emberek! Mert ma mi sem
értékesebb és ritkább nékem, mint a becsületesség.

Vajjon nem a csőcselék birodalma-e ez a „ma“? S a csőcselék nem
tudja, mi nagy, mi kicsiny, mi egyenes, mi becsületes: az
ártatlanúl ferde, az mindig hazudik.

* * *

9.

Legyetek ma bizalmatlansággal eltelve, fensőbbrendű emberek, ti
bátor szivüek! Ti nyílt szívüek. És tartsátok titokban okaitokat!
Mert ez a „ma“ a csőcselék birodalma.

A mit a csőcselék valaha okok nélkül megtanúlt hinni,
vajjon ki dönthetné meg azt néki okokkal?

És a piacon hadonászással győz meg az ember. De az érvek
bizalmatlanná teszik a csőcseléket.

És ha egyszer győzött az igazság, kérdezzétek gyanuval eltelve:
„minő erős tévedés harcolt érette?

A tudósoktól is óvakodjatok! Gyűlölnek titeket: 
mivelhogy ők meddők! Szemök hideg és kiszáradt, nekik minden madár
megkoppasztott.

Az ilyenek hivalkodnak, hogy nem hazudnak: de a
hazudni-képtelenség még távolról sem jelenti az igazság szeretetét.
Óvakodjatok!

Láztól való mentesség még távolról sem megismerés! Kihült
lelkeknek nem hiszek. A ki nem tud hazudni, nem tudja, mi az
igazság.

* * *

10.

Ha magasra törtök, járjatok a magatok lábán! Ne
vitessétek magatokat föl, ne üljetek idegen vállakra és
fejekre!

Lóra szálltál? Rajta barátom! De béna lábad is rajt ül a
lovon!

Ha célhoz érél, ha leszállasz a lóról: te magasabb rendű, éppen
a te magasságodon fogsz megbotlani!

* * *

11.

Teremtők, fensőbbrendű emberek! Csak a magunk gyermekéért
vagyunk viselősek.

Ne hagyjátok, hogy megcsaljanak beszédeikkel! Ki a ti
felebarátotok? És ha felebarátotokért cselekedtek is – még sem
érette teremtetek!

Tegyetek le már egyszer erről az „ért“-ről, ti teremtők: éppen
erényetek akarja, hogy ne tegyetek semmit, 
valamiért, valami végett, valami miatt. E
hamis szócskák ellen dugjátok be a fületeket.

Csak a kis emberek erénye „a felebarátért“, az ő mondásuk „ma
nékem, holnap néked“ és „egyik kéz mossa a másikat“: – se jussuk,
se erejük a ti önzéstekre!

A ti önzéstekben, óh teremtők, a viselős vigyázata és
előrelátása vagyon. Mit még nem látott emberfia, a méh gyümölcsét:
azt védi, óvja és táplálja minden erénytek! A ti mívetek, a ti
akaratotok: ez a ti „felebarátotok“; ne adjatok hitelt hamis
értékek hirdetőinek.

* * *

12.

Teremtők, fensőbbrendű emberek! A ki szülni akar, beteg az; a ki
pedig szült, tisztátalan az.

Kérdezzétek meg az asszonyokat: nem szülnek kedvtelésből. A
fájdalom kotkodácsoltatja a tyúkokat és költőket.

Teremtők! Bennetek sok a tisztátalan. Ez onnét vagyon, hogy
anyáknak kellett lennetek!

Uj gyermek! Óh mennyi uj szenny is jöve vele a világra!
Vonuljatok félre! S ha ki szült, mossa tisztára lelkét!

* * *

13.

Ne legyetek erényesek erőtökön fölül! S mit se kivánjatok
magatoktól a valószinűségen felűl! 

Járjatok a nyomon, a melyen már apáitok erénye is járt vala!
Miképen akartok magasra hágni, ha nem hág veletek apáitok akarata
is?

S a ki első akar lenni, vigyázzon, hogy ne légyen utolsó is! És
miben apáitok bűnösök valának, ne akarjátok, hogy abban titeket
szenteknek tartsanak!

Ha kinek apái asszonyokkal, erős borokkal, vaddisznókkal
töltötte a kedvét: mi volna, ha az ilyen szűzességet kivánna?

Botorság volna! S bizony, bizony nagyra veszem az ilyentől, ha
egy, két, vagy három asszony férje.

És ha megannyi kolostort alapítana és kapuira irná: „a szentek
útja“ – mégis azt mondanám: minek az! hisz ez csak uj botorság!

Önmaga számára alapított fegyházat, menházat: váljék
egészségére! De nem hiszek neki.

A magánosságban megnő, a mit kiki magával visz belé, megnő a
belső állat is. Ilyeténkép sok embernek nem tanácsos a
magánosság.

Volt-e valaha piszkosabb valami a földön, mint a pusztaság
remetéi? Körülöttük nemcsak az ördög garázdálkodott – hanem
a disznó is.

* * *

14.

Sokszor láttam, fensőbbrendű emberek, hogy vadúl,
megszégyenűlten, ügyetlenűl, tigrismódra, a melynek nem sikerült az
ugrása, sompolyogtok félre. Egy dobástok nem sikerült.


De baj is ez, kockavetők! Még nem tanultatok játszani és
gúnyolódni, a hogy játszani és gúnyolódni kell! Avagy nem ülünk-e
mindig egy nagy játékasztalnál, a hol csufolózás is járja?

És ha valami nagy dolgotok célt vétett, célt vétettetek-e ezzel
ti is? És ha magatok célt vétettetek – célt vétett-e ezzel – az
ember is? És ha az ember célt vétett: ám legyen! rajta!

* * *

15.

Mennél magasabb fajtájú valami, annál ritkábban sikerűl. Ti
fennsőbbrendű emberek, nem vagytok-e valahányan „nem
sikerűltek“?

Ne bánkódjatok, baj is ez! Mennyi maradt még lehetséges!
Tanuljatok meg magatokon nevetni, a hogy nevetni kell!

S csoda-e, hogy balúl sikerültetek s csak félig sikerültetek, ti
félig-meddig összetörtek! Avagy nem tolong és törődik bennetek – az
ember jövője?

Mindaz, a mi az emberben legtávolibb, legmélyebb, a mi
legmagasabb reménységének csillaga, az ő roppant ereje: nem
habzik-e mindaz egymásra a fazékban?

Csuda-e hát, ha olyik fazék szétreped? Tanuljatok meg magatokon
nevetni, ahogy nevetni kell! Fennsőbbrendű emberek, óh, mennyi
lehetséges még!

És valóban, mennyi sikerűlt már! Mily dús ez a föld apró, jó,
tökéletes dolgokban, jól sikerűlt dolgokban! 

Vegyétek magatokat körűl jó, tökéletes dolgokkal, fennsőbbrendű
emberek! Ezek aranyos érettsége meggyógyítja a szívet. A tökéletes
megtanít remélni.

* * *

16.

Mi volt eleddig itt e földön a legnagyobb bűn? Nemdenem annak a
szava, a ki mondá: „Jaj azoknak, a kik imhol nevetnek!“

Hát ő maga nem talált okot a nevetésre a földön? Úgy rosszul
keresett; még a gyermek is talál itt arra okot.

Ám ő – nem szeretett eléggé: más különben szeret vala minket is,
minket, nevetőket! De ő gyülölt és csúfolt minket, s sírás-rívást
és fogak csikorgatását igéré nékünk.

Avagy mindjárt káromkodni kell-e, ha nem szeretünk? Úgy tartom,
ez rossz gusztusra vall. S ő ezt cselekedte ő, a Föltétlen. A
csőcselékből való volt.

De ő nem szeretett eleget: máskülönben nem haragszik vala
annyira, hogy nem szeretik őt. A nagy szeretet nem akar
szeretet: – az többet akar.

Térjetek ki minden ilyen föltétlennek! Szegény, beteg szeretet
az, csőcselék-fajzat: sandán nézi ezt az életet, tekintetével
veri ezt a földet.

Térjetek ki minden ilyen föltétlennek! Lábuk ólmos, szivük
fülledt: – nem tudnak táncolni: Hogyan lehetne az ilyeneknek a föld
könnyű!

* * *



17.

Minden jó dolog tekeregve közelíti meg célját. Macskamódra
domborítja a hátát, magában dorombol közeli boldogságát sejtő
érzetében, – minden jó dolog nevet.

A lépés árulja el, vajjon valaki már a maga utján
lépked-e már, lássátok, úgy jártam én! Mi pedig céljához közel ér,
az táncol.

És, bizony, bizony, nem váltam szoborrá, nem állok még
merevülten, némán, megkövülve, mint az oszlop: én szeretem a gyors
futást.

És ha a földön van ingovány és mély búbánat is: a kinek könnyü a
lába, az még az iszap fölött is elfut és eltáncol akár simára
söprött jégen.

Föl a szivekkel! Véreim! Föl! Följebb! És ne feledjétek
lábatokat sem! Emeljétek a lábatokat is, jó táncosok és még jobb ha
– fejetekre álltok!

* * *

18.

A nevetőnek ezt a koronáját, ezt a rózsakoszorú-koronát: magam
tevém fejemre, magam nyilvánítám szentnek nevetésemet. Ma még senki
mást nem találék erre elég erősnek.

Zarathustra a táncos, Zarathustra a könnyű, a ki szárnyaival
int, a röpülésre kész, minden madárnak intő, röpülésre hajlandó és
könnyű, a boldogan könnyelmű:

Zarathustra az igazmondó, Zarathustra az igaz nevető, a
nem-türelmetlen, a nem-okvetetlen, valaki, a ki  szereti
az ugrást és félreugrást: magam tevém föl fejemre ezt a
koronát!“

* * *

19.

Föl a szívetekkel, véreim! Föl, följebb! És ne feledjétek
lábatokat sem! Emeljétek lábatokat is, jó táncosok, és még jobb, ha
– fejetekre álltok!

Van, a ki boldogságában is medve, olyik eredettől fogva esetlen
lábú. Furcsa módon erőlködik, miképen az elefánt, a mely tótágast
állni igyekszik.

De még jobb, ha boldogságtól vagytok mámorosok, semmint a
boldogtalanságtól: jobb esetlenül táncolni, mint bénán járni.
Tanuljatok hát tőlem bölcseséget: még a legrosszabb dolognak is két
jó oldala van:

– a legrosszabb dolognak is jó táncos lába van; tanuljátok meg
hát, emberebb emberek, a jó lábra állást!

Tegyetek hát le a sopánkodásról és minden csőcselék-búsongásról!
Óh, mennyire szomorúnak látom ma még a csőcselék bohócait is! Ámde
ez a „ma“ a csőcseléké.

* * *

20.

Legyetek hasonlatosak a hegyi barlangból kirohanó szélhez: az a
maga fütytyére akar táncolni, a tengerek megremegnek és ugrándoznak
léptei nyomán.

Üdvöz légyen az a jó, féktelen szellem, ami szamárnak szárnyat
ád, nőstény-oroszlánt megfej, s a mi minden  „má“-ra
és minden csőcselékre „viharos szélként jő“, – a mely ellensége a
bogáncs- és bogaras fejűeknek és minden fonnyadt levélnek és
dudvának: üdvöz légyen ez a vad, jó, szabad viharszellem, amely
ingoványokon és búbánatokon úgy táncol, mintha rét volnának!

A mely gyülöl csikasz kutya-csőcseléket és minden nyomorék komor
szerzetet: űdvöz légyen minden szabad szellemnek ez a szelleme, a
kacagó vihar, amely minden feketén látónak, minden poklosnak port
fú a szemébe!

Emberebb emberek, az a legnagyobb hibátok: egyiktek sem tanult
úgy táncolni, ahogy táncolni kell – eltáncolni magatok
fölött! Baj is az, hogy nem sikerültetek!

Mennyi lehetséges még! Tanuljatok hát magatok fölött
eltáncolni! Föl a szívetekkel, jó táncosok, föl, följebb! És ne
feledjétek a jóizű nevetést sem!

A nevetőnek ezt a koronáját, ezt a rózsakoszorú-koronát: néktek
vetem ezt a koronát, én véreim. Szentnek nyilvánitám a nevetést;
fensőbb emberek, tanuljatok meg hát – nevetni!

* * *



A búskomorság dala.

1.

Mikoron Zarathustra ezeket mondá, a barlang bejáratánál állt,
azonban alig fejezé be szavait, máris elillant vendégei elől és kis
időre a szabadba futott.

„Óh tiszta illatok körülöttem – kiálta – „óh üdvözítő csönd
körülöttem! De hol vannak állataim! Jertek, sasom és kigyóm!

Mondjátok, állataim: vajjon ezek az emberebb emberek talán
valamennyien – nem jó illatúak? Óh, tiszta állatok
körűlöttem! Csak most tudom és érzem, mennyire szeretlek titeket,
állataim.“

– És Zarathustra még egyszer ismétlé: „szeretlek titeket,
állataim!“ S a sas és a kigyó hozzá simulának, midőn ezeket mondá
és fölpillantának reá. Ilyeténkép csöndesen valának hármasban és
együtt szimatolák és szürcsölék a jó levegőt. Mivelhogy a levegő
ide künn jobb vala, mint a fennsőbbrendü emberek közelében.

* * *

2.

Alig hagyta el azonban Zarathustra barlangját, fölkelt a vén
bűbájos és ravaszul körülnézvén így szóla: 

„Kiment!

És fensőbbrendű emberek – hogy ezzel a dicsérő és hízelgő névvel
csiklandozzalak titeket, miképen ő – már is megszáll gonosz
szemfényvesztő és bűbájos szellemem, az én búskomor ördögöm,

– a ki Zarathustrának esküdt ellensége: bocsássátok meg néki!
Ime varázsolni akar szemetek láttára, ép most van az
ő órája; hiába harcolok ezzel a gonosz szellemmel.

De titeket mindnyájatokat, – bármily névvel tisztelitek meg
magatokat, akár „szabad szellemek“-nek, akár „igazak“-nak, akár a
„szellem vezeklőinek“, akár a „fölszabadultak“-nak, akár a „nagy
vágyokozók“-nak hívjátok is magatokat – titeket mind, a kik a
nagy utálatban szenvedtek, miképen én szenvedek, a kiknek
régi istene meghalt és még nem fekszik számotokra bölcsőben,
pólyában új isten – titeket mindnyájatokat kedvel az én gonosz
szellemem és bűbájos manóm.

Ismerlek titeket, fensőbbrendü emberek s ismerem őt, akit
akaratom ellenére szeretek, ezt a Zarathustrát: őt sokszor
hasonlatosnak látom egy szép szent-álarchoz – hasonlatosnak egy uj,
furcsa maskarához, a melynek szinében gonosz szellemem, a búskomor
ördög tetszeleg: Zarathustrát, – úgy érzem gyakorta – gonosz
szellemem kedvéért szeretem.

De már is megszáll engem az és kényszerít a
búskomorságnak ez a szelleme, ez az esti szürkület ördöge: és,
valóban, fennsőbb emberek – kedve kerekedik

– nyissátok tágra szemeteket – kedve kerekedik, hogy mez
nélkül jőjjön. Hímként? nőstényként? még nem tudom: de jő,
kényszerít, óh jaj! figyeljetek! 

A nap elhangzik, minden dologra rászáll az est, rászáll a
legjobb dolgokra is; halljátok, lássátok ím, fennsőbbrendű emberek,
micsoda ördög, hím-e? nőstény-e? az esti szürkűlet komorságának ez
a szelleme!“

Im-ígyen szóla az öreg bűbájos, ravaszul körülnézett és azután
hárfájához nyúlt.

* * *

3.


Fénytelenedő ég
alatt,

 Hahogy a harmat
vígasza

 Hull már a
földre,

 Láttatlanúl – hallatlanúl
–

 Mert fínom


Czipellőt hord a harmat,

 Mint a szelíd vigasztalók szokása –:

 Gondolsz ilyenkor, hő kebel,

 Gondolsz-e arra,

 Hogy
szomjazál te egykor

 Mennybéli
könnyeket és harmat-

 Csöppeket!

 Hogy
szomjazál, elégve, elalélva,

 Miközben
a sötét

 Fák lombján át,


Leáldozó nap-pillantások

 Incselkedének véled sárga pázsiton

 Körülötted kergetőzve,

 Vakító
izzó nap-tekintetek, a

 Kárörvendők?

 

„Te lennél az
igazság

 Kérője? Ha! Igy
kaczagának ők –

 Nem! Nem! Csak
költő!

 Ravasz, sompolygó
fenevad

 Minek


Hazudni kell,

 Tudván-akarván kell hazudni:

 Zsákmány-sováran,

 Iromba
álczában.

 Magának is
álcza,

 Magának is zsákmány
–

 Ez lenne az
igazság

 Kérője. Nem!


Csupán bolond! Csak költő!


Csak tarkát fecsegő,

 Bolond-álarcból tarkán bőgő,

 Hazug szók hídjain csavargó,

 Iromba szivárványhídon

 Hamis
menny és hamis föld

 Között tekergve,
ide- s tova lengve

 Csupán bolond!
Csak költő!



Mit? Ez igazság
vőlegénye?

 Ki nem nyugodt, sima,
merev

 Hideg szobor,


Istennek oszlopa,

 Nem áll az isten háza előtt,

 Istennek ajtónállója:

 Nem!
Ellensége ily igazság-oszlopoknak,

 
Ki otthonosb bármely vadonban,


Macskakölyök kedvével

 Ugrik ki minden ablakon –

 Huss!
Minden véletlenben,

 Ez őserdőkben
szímatolva

 Éh-vágygyal
szímatolva,

 Az
őserdőkben

 A pettyes ragadozók
közt

 Bűnösen épen, irombán
szépen,

 Futál a vágytól
lelkendezve,

 Boldog kaczajjal, boldog
sátánként, boldog vérszomjjal

 Rabolva, sompolyogva futkosál: –



Avagy valál
hasonló

 A sashoz, mely soká,
soká

 Kémli merev szemmel
a

 Mélységet, a maga mélységét:
– –

 Óh mint tekerődznek


Imhol le, le, most be

 Egyre csak mélyebb mélységekbe! –

 Majd,

 Nagy hirtelen,
egyenesen,

 Nyílként
röpülve,

 Bárányra
csapnak

 Vad éhesen, bárányt
éhezve,

 Bárány-lelkek
haragosai

 Mord haragosai


Mindennek mi juh-fajta,

 Bárányszemű, minek fodros

 
A gyapja, – a mi szürke, juh jó indulatú!
–

 Im-ígyen

 Sasos, párduczos

 A költő
vágya

 És a te vágyad ezernyi
álcza közt,

 Te bolond, te
költő!



Te ki az embert


Majd istennek tekintéd,

 Majd juhnak: –

 Az istent
szélylyel tépni

 Emberkebelben miként
a juhot is

 És tépve kacagni
–



Ez, az a
boldogságod!

 Párduc, sas
boldogsága!

 Költő,-bolond-boldogság!“
– –



Fénytelenedő ég
alatt

 Ha már a hold
sarlója

 Irígyen-zölden
sompolyog:

 – a napnak ellensége,
–

 Minden léptével titkon


Szeldesve rózsák láncait,


Mignem lehullnak

 Holt-halaványan lehullnak éj ölébe: –




Im-ígyen estem én is
egykoron

 Igazság-lázálmomból,

 Nappali
vágyaimból,

 Naptól fáradtan, fénytől
betegen

 – estem le alkonyat
felé,

 est-árnyék
irányában:

 Egyetlen
igazságtól

 Elégve,
szomjasan:

 – emlékszel még, emlékszel
hő kebel,

 Hogy szomjazál te
akkoron? –

 Hogy minden
igazságtól

 Száműzve látom
magamat,

 Csupán
bolond!

 Csak
költő!





* * *



A tudományról.

Im-ígyen dalolt a varázsló; és valahányan együtt valának,
madarak módjára észrevétlenül ravasz és búskomor kéjének hálójába
kerültek. Csak a „lelkiismeretes szellemű“ nem fogódott be:
röptében elkapta a varázsló hárfáját és így kiáltott: „Levegőt!
Ereszszetek be jó levegőt! Ereszszétek be Zarathustrát. Fűlledté
teszed, megmérgezed ezt a barlangot, gonosz vén varázsló!

Te hamis, ravasz, ismeretlen vágyakra és vadságokra csábitasz.
És jaj, a magad-fajta igazságról beszél és
nagyképűsködik!

Jaj minden szabad szellemnek, aki nincs résen az ilyen
varázsló ellen! Oda szabadságuknak: igéddel visszigézed őket a
fogságba –

– te vén, buskomor ördög, panaszodból csalogató síp hangzik,
olyan vagy, mint a kik a szűzesség dicséretivel titkon kéjre
hivogatnak!“

Im-ígyen szóla a lelkiismeretes; a vén bűbájos pedig
körülnézvén, élvezé győzedelmét és ezért lenyelé a bosszúságot,
amelyre a lelkiismeretes gerjesztette. „Hallgass el!“ mondá
szerényen, „jó dalnak jó visszhang kell; jó dal után soká kell
hallgatni.

Lásd, a fennsőbbrendű emberek mind ezt teszik: 

De te – ugy-e – keveset értettél dalomból? Benned kevés bűbájos
szellem lakozik“.

„Te, dicsérsz“ – felelé a lelkiismeretes viszontag – „amidőn
elválasztasz magadtól. Ám jó! De, mit látok, ti többiek? Még
valahányan kéjsóvár szemekkel űltök itt:

Ti szabad lelkek, hová lőn szabadságtok? Majdnem azt hinném,
azokhoz vagytok hasonlatosak, akik soká nézének csintalan, táncoló,
meztelen leányokat: lelketek is táncol:

Bennetek, fennsőbbrendü emberek, kell, hogy több legyen abból, a
mit a varázsoló az ő gonosz, igéző szellemének neve:

– mi bizonyosan különbözünk egymástól.

És valóban, eleget beszélénk és gondolkozánk egymással, –
mielőtt Zarathustra hazatért barlangjába – hogy tudjam: mi
csakugyan különbözünk egymástól.

Ti is, én is mást és mást keresünk itt fönn. Mert én több
biztonságot keresek, ezért jövék Zarathustrához. Mert ő még
a legerősebb torony és akarat –

– ma, midőn minden inog, midőn minden föld reng. De ha a ti
tekinteteket nézem, majdnem azt hinném, hogy ti több
bizonytalanságot kerestek,

– több borzadást, több veszedelmet, több földrengést. Majdnem
azt hinném, – bocsássátok meg tévhitemet – fensőbbrendű emberek,
hogy ti – hogy ti a legrosszabb, legveszélyesebb életre vágytok, a
mitől én a legjobban félek, a vadállatok életére, erdőkre,
barlangokra, meredek hegyekre és útvesztő szorosokra.

S nem azok a kalauzok tetszenek néktek legjobban, akik a
veszélyből el-kivezetnek titeket, hanem azok, akik
 minden útról levezetnek, a
félrevezetők. Ámde, bárha csakugyan vagyon ilyetén
vágyakozás bennetek, mégis lehetetlennek állítom.

Mert félelem az ember eredendő és gyökeres érzelme; félelem a
magyarázatja mindennek: eredendő bűnnek és eredendő erénynek. A
félelemből nőtt ki az én erényem is, minek neve:
tudomány.

A vad állattól való félelmet tenyésztették legtovább az
emberben, beleértve azt az állatot is, mit a maga bensejében rejt
és fél: Zarathustra a „belső marhának“ hívja.

Az ilyen hosszas félelem, végre átfinomúlva, lelkivé2), szellemivé válva – ma, úgy vélem,
tudománynak hivatik“. –

Im-ígyen szóla a lelkiismeretes; Zarathustra pedig, aki éppen
visszatért barlangjába és hallotta és eltalálta az utolsó beszédet,
egy marék rózsát vetett a lelkiismeretesnek és nevetett
„igazságain“. „Hogyan!“ – kiáltá – „mit hallék éppen? Valóban azt
hiszem, bolond vagy, vagy pedig én magam vagyok az: és
„igazságod“-dal menten és röptiben tótágast állatok.

Mert a félelem – a mi kivételünk. Ellenben a bátorság és
kaland és a bizonytalan a még-meg-nem-merészelt gyönyöre,
bátorság, ebből áll szerintem az ember egész ősi
története.

A legvadabb, legbátrabb állatoktól leste és rabolta el minden
virtusokat: csak ezzel lőn azután – ember.

Ez a bátorság, végre átfinomúlva lelkivé, szellemivé
 válva, ez a sasszárnyú,
kigyó-bölcseségü emberi bátorság: úgy vélem ennek a neve
ma –

„Zarathustra!“ kiálták mindnyájan, a kik együtt ülének,
szinte egy szájból és nagy hahotával. De tőlük valami, nehéz
felhőhöz hasonlatos szálla föl. A bűbájos is kacagott és bölcsen
mondá: „Nosza! Eltávozott gonosz lelkem!

És nem intélek-e titeket magam is tőle, mondván, hogy csaló ő,
hazug és szemfényvesztő szellem?

Különösen, ha mez nélkül mutatkozik. De mit tehetek én az ő
alattomos cselekedeteiért! Avagy én teremtettem-e őt és a
világot?

Nosza! Béküljünk meg és vigadjunk megint! És bárha
Zarathustrának horgas a tekintete – nézzétek csak – haragszik reám
–;

– mielőtt az éjszaka beköszöntene, megint megszeret és magasztal
engem, mert nem tud soká élni, anélkül, hogy ilyen botorságokat ne
cselekednék.

Ő – szereti ellenségeit: ezt a művészetet ő érti legjobban
mindazok között, akiket valaha láttam. De bosszút vesz érette –
barátaim!“

Im-ígyen szóla az öreg bűvös-bájos, és a fennsőbbrendü emberek
helyeslék beszédét: úgyhogy Zarathustra körüljárkálván, hamissággal
és szeretettel rázá meg barátai kezét, – valamiképen az, akinek
mindenkinél vagyon valami jóvátenni és kérlelni valója.

Midőn pedig eközben barlangja ajtajához ért, íme, megint
megkivánta a jó levegőt oda künn, vágyakozék állatai után – és
kiakart osonni. 

A sivatag leányainál.

1.

„Ne menj el!“ – mondá ekkor a vándor, a ki Zarathustra
árnyékának hívá magát, – „maradj nálunk – különben megint reánk
jöhet a régi nyomasztó szomorkodás.

Már az a vén bűbájos ugy is elénk tálalta legrosszabb étkét és
íme, a jó, jámbor pápa is könyezik és megint egészen a búskomorság
tengerén hajóz.

Igaz, hogy ezek a szemközt lévő királyok talán még jó arcot
vágnak: ők ezt legjobban értik mindnyájunk között! De ha nem
volnának tanuik, fogadom, ő náluk is ujra kezdődnék a gonosz játék
–

– a vándorfelhők, a nyirkos búskomorság, a beborult egek, a
lopott napsugarak, a vonító őszi szelek gonosz játéka,

– vonításunk és vészkiáltásunk gonosz játéka: maradj nálunk
Zarathustra! Itt sok a rejtett nyomorúság, mi meg akar szólalni,
sok az esti homály, sok a felhő, sok a dohos levegő!

Erős férfi-koszttal és erősítő igékkel táplálsz minket! ne
engedd, hogy ebédvégi csemegéül ismét lágy, asszonyos szellemek
vegyenek rajtunk erőt! 

Csak te tészed a levegőt körülötted erőssé, üdévé! Találtam-e
valaha olyan jó levegőt, mint nálad, barlangodban?

Sok fajta országot láték, sok fajta levegő illatát tanulám
vizsgálni és becsülni: ámde nálad találja szimatom legnagyobb
gyönyörüségét!

– Ha csak nem – ha csak nem – bocsáss meg nékem egy régi
emléket! Bocsáss meg nékem egy régi ebédvégi éneket, mit egykor a
sivatag leányai között költék:

nálunk szintoly jó, derűs, napkeleti levegő vala; s ott
legtávolabb valék a felhős, nyirkos, búskomor öreg Európától!

Akkoron kedvelém az ilyen napkeleti leányokat és egyéb kék
menyországot, amely fölött nem boronganak felhők és gondolatok,

Nem is hiszitek, milyen kedvesen, ha nem táncolának, elmélyedve,
de gondolatok nélkül, mint apró titkok, mint szalaggal ékesített
talányok, mint csemegediók –

valóban tarkán és idegenül, de felhők nélkül: talányok, melyek
engedik, hogy kitalálják őket; az ilyen leányok kedvére gondolék ki
akkor egy ebédvégi – zsoltárt.“

Im-ígyen szóla a vándor és árnyék: és mielőtt még valaki felelt
volna, máris megragadta az öreg bűbájos hárfáját, keresztbe tevé
lábát és nyugodtan, bölcsen maga köré tekintett; – orrcimpáival
pedig lassan és kérdezve szívá be a levegőt, mint aki uj
országokban uj, idegen levegőt ízlel.

Azután ordításhoz hasonlatosan kezde énekelni:

* * *




A puszta nő: jaj
annak,

 Ki pusztaságot
rejteget!



– Ha! Ünnepélyes!


Valóban ünnepélyes!

 Kezdetnek méltó!

 Afrikai módra
ünnepélyes!

 Méltó
oroszlánokhoz

 Avagy morális
bőgő

 Majmokhoz – óh de
nem

 Hozzátok gyöngyeim,


Akiknek apró lába mellett


Pálmák alatt ülhetni

 Európa fiai közül

 Először nékem
van szerencsém.

 Sela!3)



Valóban ez mesés!


Im-itt ülök,

 A
pusztaság határán és megint

 Oly
messzeségben tőle,

 Miben sem
elpusztulva még:

 Mivelhogy
elnyele

 Ez a picinyke pirinyó oázis
–:

 – ásítva tárta ki
éppen

 Kedves kis száját,


Minél nincs illatosb’ száj:


 És ím’ belé
esém,

 Le, rajta át –
közétek

 Kedves kis
gyöngyeím!

 Sela!



Üdv néked, üdv te
cethal!

 Ha ily jól tartád egykoron te
is

 Vendégedet! – hisz
értitek

 Mire célzok nagy tudósan!
–

 Üdv, üdv, gyomrának,


Ha ilyen kedves

 Oáz-gyomor vala, miként

 Ez itt,
ámbátor

 Tamás vagyok
benne

 – Im nem hiába jöttem
én

 Európából, a mi


Tamásabb minden

 Vénecske feleségnél.

 Fordítsa
jobbra isten!

 Amen.



Im itt ülök,


A legpirinyóbb oázis

 Ölén, miként megbarnúlt

 Cukros,
dagadt, arany

 Datolya,
sóvárogván

 Kerekded, lányajk
bársonya

 Vagy inkább még
leányok

 Fagyos, friss hófehér
metsző

  Fogát, mivelhogy
ezután eped

 Minden forró
datolya-szív.

 Sela!



Im itten fekszem


Hasonlón a fenttisztelt

 Déli gyümölcshöz, túlontúl-hasonlón;

 Körülszimatolnak

 Keringve
apró

 Bogárkák és még


Apróbb bohóbb

 Bűnös
vágyak megöltetek, –

 Körültem
őrködtök ti

 Sejtelmes néma
macskaszemek:

 Zulejka és Dudu
–

 – imitten fekszem


Körülszfinkszelve, – ho


Egy szóba sok-sok érzést
tömjek:

 (Bocsássa isten


Nyelv-bűnömet!) –

 Szürcsölve a legtisztább levegőt,

 Valóban paradicsomit,

 Arany-verőfény súgarast,

 Nem
hulla mennyből jobb soha –

 Véletlen
ez eset vagy inkább

 Pajkosság, a
miként

 Öreg költők
regélik.

 De én kételkedő
Tamás

 Vagyok benne
megint

  – Hisz nem hiába
jöttem

 Európából, ami


Tamásabb minden

 Vénecske feleségnél

 Fordítsa
jobbra isten!

 Amen!



Szürcsölvén ezt a szép
levegőt

 Serleggé duzzadt
orrcimpával

 Jövő nekül, emlék
nekül

 Ülök ím itten


Drágáim, gyöngyeim,

 És nézem a pálmát,

 Ahogy
táncosnő-módra

 Hajtong, símul,
csipőjén ringatózik

 Soká ha nézed,
véle tészed! –

 Táncosnő-módra, aki –
úgy hiszem –

 Már túlsoká, mindig
csak, egyre csak

 Fél-lábon álldogála
vala?

 – Mennek miattá aztán – úgy
hiszem –

 Felejté másik
lábát?

 Legalább hiába


Kerestem a hiányzó

 Iker-klenódiumot

 – tudniillik
másik lábát –

 Legaranyosabb,
legtorkosabb

 Libegő,
legyező-légi

 Rokolyája szent
közelében.

 Sőt, ha Egészen
hinni

  Hajlandók vagytok a
szavamnak:

 Csakugyan
elveszíté!

 Odavan


Örökre odavan,

 A
másik félláb!

 Mi kár ezért a másik
kedvesért!

 Hol-hol lehet, hol búsul
egyedül?

 Ez a magános
félláb?

 Talán remegvén


Mord, sárgasörényes oroszlán


Bőgését hallva; vagy talán


Már szétharapva és lerágva –


Nyomorultúl, irgalom, lerágva!


Sela.



Ne sírjatok


Lágy szívek!

 Ne
sírjatok ti

 Datolya szívüek!
Tej-kebelüek

 Édesgyökér-szívzacskók!

 Ne sírj
többet

 Te sápadt Dudu!


Zulejka légy férfi, merész, bátor!


– Avagy szükség van imhol egy kis


Erősítőre, szíverősítőre

 Kenetes igére?

 Ünnepélyes
biztatásra? –

  Hah! Rajta,
méltóság!

 Erény-méltóság!
Európai!

 Fújd újra, fújd
megint

 Erények
fujtatóját!

 Hah!


Ordíts megint,

 Ordíts morálisan,

 Morális-oroszlánként

 Ordíts a
puszta leányai előtt!

 – Mivelhogy
édes gyöngyeim,

 Erény-bőgés az,
amit

 Mindennél inkább


Buzgón sóvárog és szomjuhoz


Európa népe!

 S ím
itten állok máris

 Mint
európai,

 S isten segíts! nem
birok

 Mást tenni!


Amen.



A puszta nő, jaj
annak

 Ki pusztaságot
rejteget!





* * *



A fölébredés.

1.

A vándor és árnyék dala után a barlang egyszerre lármával és
hahotával telt be és mivel az összegyült vendégek mindnyájan
egyszerre beszélének s ezen fölbátorodva a szamár sem maradt
nyugton, Zarathustrát gyönge undor és csúfondáros kedv szállá meg
vendégei ellen: jóllehet megint örvende ujonti vidámságukon.
Mivelhogy azt gyógyulásuk jelének vevé. Igy hát ki osont a szabadba
és mondá állatainak:

„Ime, hová lőn szükségük?“ – és már maga is kifúvá kis
bosszuságát – „nálam, úgy alítom, letettek a vészkiáltásról!

– bár, sajna, a kiáltozásról még nem“. Zarathustra befogta
fülét, mert éppen akkor a szamár iá-zása furán vegyült az emberebb
emberek ujongó lármájába.

„Vigadnak!“ – kezdé ujra – „és ki tudja, talán a gazda
számlájára! és jóllehet tőlem tanultak nevetni, még sem az
én nevetésem, amit eltanultak.

De baj is ez! Ők öreg emberek: a maguk módjára gyógyulnak meg, a
maguk módjára nevetnek; fülem már tűrt rosszabbat is és még sem
bőszült föl.

Ez a nap győzelem: már enged, már menekül ő, a 
nehézség szelleme, öreg ősi ellenségem! Mily jól fog ez a
nap végződni, amely oly rosszul és nehezen kezdődött vala! És
akarja, hogy végződjék. Ime már közeleg az est: a tengeren
át üget a jó lovas! Hogy himbálódzik a boldog, hazatérvén,
biboros nyergében!

A menny derülten nézi; a világ mélyen fekszik: óh ti
csodálatosak, valahányan hozzám jövétek, bizony érdemes nálam
élni!“

Im-ígyen szóla Zarathustra. És ujra kihallszék a barlangból a
fensőbbrendü emberek kiabálása és hahotája: akkor ujra
megszólala:

„Beléharapnak, csalogató étkem használ, tőlük is enged már a
nehézség szelleme. Már megtanulják, hogy magukon is nevessenek:
csak jól hallom?

Férfias kosztom használ, az én zamatos, erősítő igém: és
valóban, nem tápláltam őket fölfuvó főzelékkel! Hanem
harcos-koszttal, hódító-koszttal: uj vágyakat ébreszték bennök.

Uj remények lakoznak karjukban, lábukban: szivük kinyujtózik. Uj
szókat találnak bennök: lelkük nemsokára pajkos kedvet lehell.

Persze, az ilyen koszt, úgy lehet, nem gyermekeknek való, sem
sóvárgó öreg és fiatal asszonyi állatoknak. Ezek belsejét más
szerrel beszélhetni rá; nem vagyok az ő orvosuk és tanítójuk.

Az utálat távozik ezekből a fensőbbrendű emberekből:
nosza! ez az én győzedelmem. Birodalmamban bátorságosan lesznek,
minden esztelen szemérem elfut, s ők kiöntik magukat.

Kiöntik szivüket, jó óráik visszatérnek, ünnepet ülnek és
kérődznek, – hálásakká válnak. 

Ezt veszem a legjobb jelnek: hálásakká válnak. Nemsokára
ünnepségeket találnak ki és emlékszobrokat emelnek öreg
barátaiknak.

Lábbadoznak! Im-ígyen szóla Zarathustra vidám szivéhez és
kitekinte; állatai pedig hozzá tolongának és tisztelék boldogságát
és némaságát.

* * *

2.

Egyszerre azonban megijedt Zarathustra füle: mert a barlangban,
amelyet eleddig lárma és hahota töltött el, ízíben halálos csönd
állott be; – orra pedig jó illatú füstgomolyt és tömjént, mintha
égő pínia-toboztól eredőt szagolt.

„Mi történik? Mit mívelnek? kérdezé önmagától s a bejárathoz
sompolygott, hogy vendégeit észrevétlenül nézhesse. De csudák
csudája! mit kelle ekkor tulajdon szemével látnia!

„Mindnyájan megint jámborok levének, imádkoznak,
megkergültek!“ – mondá és szerfölött elcsudálkozék. És, csakugyan,
mindezek a fensőbbrendü emberek: a két király, a kiszolgált pápa, a
gonosz bűbájos, az önkéntes koldus, a vándor és árnyék, az öreg
jövendőmondó, a lelkiismeretes szellemű és a legrútabb ember:
mindnyájan gyermekek és öreg anyókák módjára térdelének és imádák a
szamarat. És a legrútabb ember éppen elkezde bugyborékolni és
fújni, mikéntha valami mondhatatlan készült volna ki belőle; midőn
azonban csakugyan eljutott a szóig, íme, jámbor, különös litánia
vala az imádott és  körűlfüstölt szamár magasztalására. Ez
a lítánia pedig szóla im-ígyen:

Ámen: És adassék dicsőség, tisztesség, hála, erősség
istenünknek, örökkön-örökké.

– S a szamár i-á-val igen-t ordíta rá.4)

Hordozza a terhünk, szolga képébe öltözék, tűrő-szívű és sohasem
mond nem-et; és aki istenét szereti, az megvesszőzi őt.

– S a szamár i-á-val igen-t ordíta rá.

Nem beszél, hanemha igen-t mond a világra, melyet teremte:
im-ígyen dicséri világát. Az ő ravaszsága, hogy nem beszél: így
ritkán ellenkeznek vele.

– S a szamár i-á-val igen-t ordita rá.

Szerényen megy át a világon. Szürke az ő szíve, a melybe erényét
burkolja. Ha esze van, elrejti; s mindenki azt hiszi, hogy hosszú
fülű.

– S a szamár i-á-val igen-t ordíta rá.

Mily rejtett bölcseség az tőle, hogy hosszú fület hord és csak
igen-t mond és sohasem mond nem-et? Avagy nem teremté-e a világot a
maga képére, azaz oly ostobának, amint csak lehet?

– S a szamár i-á-val igen-t ordíta rá.

Egyenes és görbe utakon jársz, kevés ügyet vetsz rá, mit tartunk
mi emberek egyenesnek, görbének. Túl a jón és túl a gonoszon van a
te birodalmad. Az az ártatlanságod, hogy nem tudod, mi az
ártatlanság.

– S a szamár i-á-val igen-t ordíta rá.

Ime senkit sem taszítsz el magadtól, se koldust, se 
királyt. Magadhoz engeded a kisdedeket és ha gonosz fickók
csalogatnak, együgyűen mondasz rá i-á-val igent.

– S a szamár i-á-val igen-t ordíta rá.

Szereted a nőstény-szamarakat és a friss fügéket, nem vagy
finnyás.

Egy bogáncs is megcsiklandozza szivedet, ha éppen éhes vagy.
Ebben isteni bölcseség vagyon.

– S a szamár i-á-val igen-t ordíta rá.

* * *



A szamár-ünnep.

1.

Azonban a litánia e helyénél Zarathustra nem tűrtőztetheté többé
magát s maga is i-á-t ordítván megbolondúlt vendégei közé ugrék.
„De hát mit műveltek ti itt, ember fiai? – kiáltá, miközben
fölráncigálá az imádkozókat a földről. „Jaj volna néktek, ha más
valaki látna titeket, s nem Zarathustra:

Mindenki így itélné, hogy új hitetekkel a legnagyobb
istenkáromlók vagytok, vagy a vén anyókák
legesleghóbortosabbjai!

És te is, öreg pápa, hogy illik ez hozzád, hogy ilyeténkép
szamarat imádsz istennek?“

„Óh, Zarathustra“ – felelé a pápa viszontag, „bocsáss meg nékem,
de isten dolgában fölvilágosodottabb vagyok náladnál. És ez jól van
így.

Jobb, ha im-ígyen imádják az istent, mint sehogyan! Gondolkozz
ezen a mondáson, nagytekintetű barátom: mihamar kitalálod, hogy
ebben a mondásban bölcseség vagyon.

Az, a ki mondá: „Isten szellem“ – az lépett és ugrott eddig
legnagyobbat a földön a hitetlenség felé: az ilyen igét azután
többé már alig lehet jóvá tenni a földön! 

Öreg szívem ugrándozik, hogy van még a földön valami imádni
való. Bocsásd meg ezt, Zarathustra, egy öreg, jámbor pápa-szívnek!“
–

– „És te, – mondá Zarathustra a vándornak és árnyéknak – „szabad
szellemnek mondod és állítod magad? És ilyen bálványimádást és papi
szolgálatot mívelsz?

Valóban, még rosszabbakat mívelsz itt, mint rossz, barna
leányaidnál, te rossz új hívő!“

„Elég rossz“ – viszonzá a vándor és árnyék – igazad vagyon: de
mit tehetek én róla! Az öreg isten ujra él, Zarathustra;
beszélhetsz amit akarsz.

A legrútabb ember az oka: az támasztotta föl újra. És ha azt
mondja, hogy egyszer megölte őt: a halál az istenekre értve
mindég csak elhamarkodott itélet, előitélet.“

– „És te“ – mondá Zarathustra – „te gonosz öreg bűbájos, mit
tevél te! Ebben a szabad korban ki hinne benned, ha te magad
ilyen isteni szamárságokban hiszel?

Ostobaságot cselekedél; miképen cselekedhetél te, bölcs, ekkora
ostobaságot!“

„Óh Zarathustra“ – válaszolá a bölcs varázsló, – „igazad van,
ostobaság vala, – eléggé rám is nehezedett.“

– „No, és te!“ szóla Zarathustra a lelkiismeretes szelleműhöz –
„fontold csak meg és tedd ujjad az orrodra! Hát ebben semmi sem
sérti a lelkiismereted? Vajjon lelked nem tulságosan tiszta-e
imádkozó társaidnak prézsmitálására és gőzölgésére.“ 

„Van valami“ – felelé a lelkiismeretes és ujját orrára tevé, –
„van valami ezen a színjátékon, a mi lelkiismeretemnek még jót is
teszen.

Lehet, az, hogy nem szabad istenben hinnem: de bizonyos, hogy az
isten ilyenképen még legérdemesebb a hitelre.

A legjámborabbak bizonykodnak: az ísten örökkévaló, akinek olyan
sok az ideje, az nem siet. Olyan lassan, olyan kábán, ahogyan csak
lehet: ezzel az ilyen csakugyan nagyon messze érhet.

És akinek nagyon is sok az esze, az könnyen bolondul belé még az
ostobaságba és őrültségbe is. Gondolkozz csak magadon,
Zarathustra!

Te magad – bizony, bizony, belőled is könnyen válhatnék szamár a
bölcseség fölöslegéből.

Avagy a tökéletes bölcs nem jár-e szívesen a leggörbébb utakon?
Szemed látja ezt nyilvánvalónak, Zarathustra – a te
szemed!“

– „És végtére te magad“ – mondá Zarathustra a legrútabb ember
felé fordulva, aki még mindig a földön hevert, karját a szamár felé
emelve (mert boritalt nyújta néki) – „szólj, mondhatatlan, mit
cselekedtél te!

Úgy tetszik nékem, elváltozol színedben, szemed ég, magasztosság
köpönyege fedi rút voltodat: mit cselekedél?

Csakugyan igaz-e, amit amazok mondanak, hogy te ismét
föltámasztottad? És mi végre? Nem volt-e ő alaposan agyonütve és
eltávolítva?

S úgy tetszik nékem, hogy te magad is ébren vagy: mit
cselekedél? Mit téritél te visszájára? Mit térítéd meg
te önmagadat? Mondd, te mondhatatlan? 

„Óh Zarathustra“ – felelé a rútak rúta“, – nagy kópé vagy!

Hogy él-e az és ujra éledt-e, avagy szörnyet halt-e –
kettőnk közül ki tudja azt jobban? Én kérdezlek.

De egyet tudok – éppen te tőled tanulám egykoron, Zarathustra:
aki igazán alaposan akar agyonütni, az nevet.

„Nem haraggal, hanem nevetéssel ütünk agyon“ – igy szóltál
egykoron. Óh, Zarathustra, te titokzatos, te harag nélkül
megsemmisítő, te veszedelmes szent – nagy kópé vagy!“

* * *

2.

S ekkor történt, hogy Zarathustra, elámúlva, csupa
kópé-feleleteiken, visszaugrék barlangja ajtajához és vendégeinek
gyülekezete felé fordulva, erős hangon kiáltá:

„Óh, ti bohócok, valahányan vagytok, csepűrágók! Mit
alakoskodtok és mit búvtok előlem:

Hogy ugrándozék mindegyiktek szíve az örömtől és gonoszságtól,
hogy végre megint olyanok levétek, mint a gyermekek, az az jámborak
–

– hogy végre azt tevétek, a mit a gyermekek tesznek, vagyis
imádkoztatok, kézösszetéve és „jó isten“-t mondtatok!

De most hagyjátok nékem ezt a gyermekszobát, tulajdon
barlangomat, ahol ma minden gyermekség otthonos. Hűtsétek le itt
künn gyermeki heves pajkosságtokat és lármázó szíveteket!


Persze! ha nem lésztek, mint a kisdedek, nem juttok abba
a menyországba. (És Zarathustra fölfelé mutatott.) De mi nem is
akarunk a mennyeknek országába jutni: férfiak lettünk – így hát
a földet akarjuk.“

* * *

3.

És még egyszer rákezdé Zarathustra a beszédet. „Óh, uj
barátaim“, – úgymond – „ti csudálatosak, ti fennsőbbrendü emberek,
most mennyire kedvemre vagytok, –

– mióta megint fölvidultatok! Valóban mindannyian fölnyíltatok:
úgy hiszem, magatokfajta virágnak új ünnepek kellenek,

– egy kis, bátor esztelenség, valamelyes isteni tisztelet és
szamár-ünnepség, valami vén, vidor Zarathustra-fajta, bolond
fergeteg, amely lelketeket derűsre fújja.

Ne feledjétek ezt az éjszakát, sem ezt a szamárünnepet,
fennsőbbrendü emberek! Ezt nálam találtátok kí, ezt jó
jelnek veszem, – ilyesmit csak lábbadozók találnak ki!

És ha megismétlitek ezt a szamárünnepet, tegyétek kedvetekre,
tegyétek az én kedvemre is! És az én emlékezetemre!

Im-ígyen szóla Zarathustra.

* * *



A mámoros dal.

1.

Ezenközben egyik a másik után kilépett vala a szabadba és a
hűvös, andalgó éjszakába; Zarathustra pedig kézenfogta a rútak
rútját, hogy megmutassa néki éjszakai világát, a nagy kerek holdat
és a barlangja mellett lévő ezüstös vízeséseket. Végre egymás
mellett állának, csupa vén ember ugyan, de vigasztalódott, bátor
szivű, azon csodálkozván, hogy ilyen jól érzik magukat a földön; s
az éjszaka titokzatossága egyre jobban közeledék szívükhöz. És
Zarathustra ujból elgondolá: „óh, mennyire tetszenek nékem ezek az
emberebb emberek!“ – De nem mondá ki, mert tisztelé boldogságukat
és néma ajkukat.

S ekkor esék meg az, ami azon a csudálatos hosszú napon a
legcsudálatosabb vala: a rútak rútja elkezdett még egyszer és
utóljára bugyborékolni és fújni, s mikor szóhoz jutott, kerek és
tiszta kérdés ugrék ki szájából, jó, mély, világos kérdés, a mely
megindítá mindazok szivét, akik hallgaták:

„Barátim! valahányan vagytok, hogyan vélekedtek? Ezért az
egyetlen napért – én első ízben vagyok megelégedve, hogy
egész életemet éltem. 

És nem elégszem meg, hogy ennyiről tegyek tanubizonyságot.
Érdemes a földön élni: egyetlen nap, egyetlen ünnep Zarathustrával,
megtanított engem, hogy a földet szeressem.

„Hát ez – ez volt az?“ – ezt mondom majd a halálnak –
„nosza akkor! Még egyszer!“

Barátim, mint vélekedtek? Nem akarjátok-e ti is a halálnak
mondani: „Hát ez volt – az élet? Zarathustra kedvéért,
nosza! Még egyszer!“

Im-ígyen szóla a rútak rútja; s akkoron közeljárt az idő az
éjfélhez. És mit gondoltok, mi történék akkor? Mihelyest a
fensőbbrendű emberek meghallák kérdését, iziben tudatára jutának
átváltozásuknak és gyógyulásuknak és, hogy kinek köszönhetik azt:
Zarathustra felé iramodának hálálkodva, őt tisztelve, neki
kedveskedve, kezét csókolva, már kinek-kinek természete szerint:
úgy, hogy olyik nevetett, olyik sírt. Az öreg jövendőmondó pedig
gyönyörűségében táncra perdült; és ha csakugyan mámoros is volt az
édes bortól, mint némelyek mesélik, még mámorosabb volt az élet
édességétől és letett minden fáradtságot. Sőt vannak olyanok, akik
azt beszélik, hogy akkoron a szamár is táncolt: mert nem hiába
adott vala innia a rútak rútja. Lehet, hogy úgy volt, lehet, hogy
máskép volt; és ha nem is igaz, hogy az este a szamár
táncolt, akkoron még nagyobb és különb csudadolgok esének, mint a
szamártánc volna. Szóval, a mint Zarathustra szokta mondani: „baj
is az!“

* * *



2.

Midőn pedig ez történék a rútak rútjával, Zarathustra úgy állott
ott, mintha ittas volna: szeme fénye megtörék, nyelve dadoga, lába
meginga. S ugyan ki találná ki, közben minő gondolatok futának át
Zarathustra lelkén? De szelleme szemlátomást távozék és előrefuta
és messze-távol vala, amint írva vagyon s mintegy magas nyergen két
tenger között,

– „múlt és jövendő között nehéz felhőként vándorolván“. Azonban,
miközben az emberebb emberek karjukban tartották, lassan-lassan
magához tért és elhárítá magától a tisztelők és szorgoskodók
seregét, de nem szóla semmit. De egyszerre hirtelen fejét fordítá,
mert hallani látszott valamit: akkor szájára tevé ujját és mondá:
„Jertek!“

És tüstént mély csönd lőn; s a mélységből lassú harangszó hallék
föl. Zarathustra hallgatá, szintúgy az emberebb emberek; azután
másodízben is rátevé ujját a szájára és megint mondá: „Jertek!
Jertek! Éjfélre jár az idő!“ – és hangja elváltozék. De még
mindig nem mozdula helyéről: ekkor még mélyebb lőn a csönd és
minden fülele, a szamár is és Zarathustra díszállatai: a sas és
kigyó is, szintúgy Zarathustra barlangja és a nagy, hideg hold és
maga az éjszaka is. Zarathustra pedig harmadízben is rátevé kezét a
szájára és mondá:

Jertek! Jertek! Jertek! Menjünk!

Ütött az órája! Barangoljunk az éjszakába!

* * *



3.

Fensőbbrendű emberek, éjfélre jár az idő: fületekbe súgok
valamit, amint az a vén harang fülembe zúgja, –

– oly titokzatosan, oly borzalmasan, oly bensően, amint hozzám
szól, az az éjféli harang, amely már többet élt át, mint egy
ember:

– amely már apáitok szív-verését, sors-verését is számolá – óh!
óh! Hogy sóhajtozik! Hogy kacag álmában! Az öreg, mélységesen mély
éjszaka!

Hallga! Hallga! Hallik itt sok, a minek nappal nem szabad
hangoznia; de most, hűs levegőn, amikor szíveitek minden lármája is
elült –

– most beszél, most hallik, most belopózik éjszakai,
virrasztva-virradó lelkekbe: óh! óh! Hogy sóhajtozik! Hogy kacag
álmában!

– nem hallod-e, mily titokzatosan, borzadalmasan, bensően szól
te hozzád, az öreg, mélységesen mély éjszaka?

Ember! Figyelj a szóra!

* * *

4.

Jaj nékem! Hová lőn az ídő? Avagy nem esém-e mély kútba? A világ
alszik –

Óh! Óh! Az eb ugat, a hold süt. Inkább meghalok, meghalok,
semhogy megmondjam, mit gondol épp most éjszakai szívem.

Ime, meghalék. Vége! – Pók, mit szősz körülöttem? Vérem kellene?
Óh! Óh! A harmat húll, az óra üt – 

– az óra, midőn fázom, didergek; kérdi egyre kérdi, kérdi:
„kinek elég erős hozzá a szíve?

– ki légyen a föld ura? ki mondja: így rohanjatok, nagy
és kis folyamok!“

– az óra közelg: óh ember, fennsőbbrendű ember, hallga! Ez a
szózat finom füleknek való, a te fülednek –

Mit mond az éjji óra?

* * *

5.

Elragad. Lelkem táncol. Napi munka! Napi munka! ki légyen a föld
ura?

A hold hűvös, a szél néma. Óh! Óh! Elég magasra röpültetek már?
Táncoltatok: de a láb még nem szárny.

Jó táncosok, ime minden kedv elmúlt: a bor seprővé lőn, minden
pohár elkorhadott, a sírok dadognak.

Nem repülétek elég magasra s íme a sírok dadognak: „Váltsátok
meg hát a halottakat! Miért oly hosszú az éjszaka? Nem részegít-e
minket a hold?“

Fensőbbrendű emberek, váltsátok meg hát a sirokat, ébresszétek
föl a holtakat! Óh, miért áskál még a féreg? Közelg, közelg az óra
–

– a harang bong, a szú még perceg, a szú még áskál, a szú-szúja.
Óh! Óh!

Létünk mi mély!

* * *

6.

Édes lant! Édes lant! Szeretem hangodat, ittas 
varangy-hangodat! – mily régtől, mily messziről jön hozzám hangod,
messziről, a szeretet tavairól! Öreg harang, édes lant! Minden
fájdalom szívembe döfött: apai fájdalom, nagyapai fájdalom, ősi
fájdalom; szavad megérett, –

– megérett, mint az aranyos ősz és délután, mint az én
remete-szívem – íme megszólalsz: a világ maga is megérett, a szőlő
barnúl, –

– íme meg akar halni, csupa boldogságtól meghalni. Magasabb
emberek, nem érzitek? Titkos illat száll föl,

– édes illata az örökkévalóságnak, rózsás barna, aranyos
bor-illata a régi boldogságnak,

– a mámoros éjszakai, halálos boldogságnak, a mely dalolja:

Létünk mi mély! Nap nem gondolta volna!

* * *

7.

Hagyj békében! Hagyj békében! Túlságosan tiszta vagyok számodra.
Ne érints! Avagy nem éppen most teljesedék-e be e világom?

Bőröm nagyon is tiszta kezednek. Hagyj békében, ostoba, kába,
nyomasztó nap! Avagy nem derültebb-e az éjszaka?

A legtisztábbak legyenek a föld urai, a kiket legkevésbbé
ismertek meg, a legerősebbek, az éjféli lelkek, mik derültebbek és
mélyebbek, mint bármely nappal.

Nappal, utánam tapogatózol? Boldogságom után? Dús vagyok néked
és magános, kincsesbánya, aranykamara? 

Világ, engem akarsz! Világi vagyok néked? Lelki5) vagyok néked? Isteni vagyok néked? De nappal és
világ, ti nagyon is otrombák vagytok, –

– legyen kezetek okosabb, nyúljatok mélyebb boldogság után,
mélyebb boldogtalanság után, nyúljatok valamely isten után, de ne
nyúljatok utánam:

– boldogtalanságom, boldogságom mély, te csudanappal, de mégsem
vagyok isten, nem vagyok isteni pokol, melynek fájdalma mélyre
nyúl.

* * *

8.

Isten jajja mély, te csuda-világ! Nyúlj isten jajja után, ne én
utánnam! Mi vagyok én! Mámoros édes lant

– éjféli lant, harang-varangy, akit senki sem ért, de akinek
beszélnie kell süketek előtt, emberebb emberek! Mert ti sem
értetek!

Vége! Vége! Óh ifjuság! Óh dél! Óh délután! Ime eljöve az est és
az éjjel és az éjfél – az eb vonít, a szél:

– avagy nem eb-e a szél? Nyöszörög, csattog, vonít. Óh! Óh! Hogy
sóhajtozik, hogy nevet, hogy hörög és köhög az éjfél!

Mily józanul beszél éppen ez a a mámoros költő! Talán ittasságán
is túl ivott? Nagyon is éhes lőn? Kérődzik?

– kérődzik jajján, álmában, a vén, mély éjfél, és még inkább
örömén! Mert bárha létünk fájdalma mélyre nyúl, a jövő is
mély:

Mélyebbre az öröm vágy! 

9.

Szöllőtőke! Mit magasztalsz engem? Hisz megvágtalak! Kegyetlen
vagyok, vészes –: mit akarsz, hogy ittas kegyetlenségemet
magasztalod?

„Ami beteljesedett, minden érett meg akar halni!“ – így
beszélsz. Áldott legyen, legyen áldott a vincellér kése! De minden
éretlen élni akar: óh jaj!

A jaj úgymond: „Múlj el! El veled, te jaj!“ De minden, ami
szenved, élni akar, hogy megérjen, s vidám és vágyódó legyen,

– vágyódó távolabbi magasabb, derültebb dolgokra. „Örökösöket
akarok, – mondja minden szenvedő, – gyermekeket akarok, nem
magamat.“ –

De az örömnek nem kellenek örökösök, nem gyermekek, – az öröm
önmagát akarja, örökkévalóságot akar, visszatérést akar, azt
akarja, hogy minden örökké egyforma legyen.

A bú így szól: „Szakadj meg, vérezz, szív! Láb, lépj el! Szárny,
röpülj! Rajta! Föl! Fájdalom!“ Nosza hát! Rajta! Óh, öreg szívem:
Bú mondja:“ Mulj.“

* * *

10.

Fensőbbrendű emberek, mint vélekedtek? Jövendőmondó vagyok?
Álmodozó vagyok? Mámoros vagyok? Álomfejtő vagyok? Éjféli harang
vagyok?

Egy csöpp harmat? Az örökkévalóság köde és illata? Nem
halljátok? Nem érzitek? Világom épp most teljesedék be; az éjfél is
dél, – 

a fájdalom is gyönyör, az átok is áldás, az éjjel is nap, –
távozzatok vagy tanuljátok meg: a bölcs is bolond.

Mondátok-e valaha „igen“-t egy örömre? Óh, barátim, úgy „igen“-t
mondátok minden jajra is. Minden dolog össze van láncolva,
egybe van bogozva, egymásba szerelmesen –

– akarátok-e valaha az egyszert kétszer, mondátok-e valaha:
„tetszel nekem, boldogság! Kergetlek! Pillanat!“ – így
mindent visszakivánátok!

– Mindent ujból, mindent örökre, mindent összeláncolva,
egybebogozva, egymásba szerelmesen, óh, így szeretétek a
világot, –

– ti örökkévalók, szeressétek hát örökkön-örökké: és a jajhoz is
így szóljatok: „múlj el, de térj vissza!“ Mert: –

A kéj örökkön élni vágy.

* * *

11.

Minden öröm mindenek örökkévalóságát akarja, mézet akar,
bor-söprűt akar, ittas éjfélt akar, sírokat akar, síri könnyek
vigaszát akarja, aranyos alkonyati bíbort akar –

– mit nem akar az öröm! Hisz szomjasabb, kivánóbb, éhesebb,
borzasztóbb, titkosabb, mint minden jaj, önmagát akarja,
önmagába harap, a gyűrű akarata küzd benne, –

– szerelmet akar, gyülöletet akar, dúsgazdag, ajándékoz,
hány-vet, koldúl, hogy valaki elfogadja adományát, hálálkodik az
elfogadónak, szeretné, ha gyülölnék, –

– olyan gazdag az öröm, hogy jajra szomjuhozik, 
pokolra, gyülöletre, gyalázatra, a nyomorékra, a világra,
mert ez a világ! Hisz ösméritek!

Fensőbbrendű emberek, utánatok vágyódik az öröm, a féktelen, a
boldog – a ti jajotokra, ti nem-sikerültek! Nem-sikerültre vágyódik
minden örök gyönyör.

Mert minden gyönyör önmagát akarja, azért akar szívfájdalmat! Óh
boldogság, óh fájdalom! Szakadj meg, szív! Fensőbbrendű emberek,
tanuljátok meg, hogy a kéj mindenek örökkévalóságát
akarja.

Örökké élni vágy!

12.

Megtanultátok-e hát dalom? Kitaláltátok, mit akar? Nosza! Rajta!
Fensőbbrendű emberek, énekeljétek hát nékem körénekemet!

Énekeljétek magatok a dalt, minek neve „még egyszer“, minek
értelme „örökkön-örökké!“ – énekeljétek, fensőbbrendű emberek,
Zarathustra körénekét!


Ember! Figyelj a
szóra!

 Mit mond az éji
óra?

 Mélységes
álmom

 Váltotta
virradóra:

 Létünk mi
mély!

 Nap nem gondolta
volna.

 Fájdalma mélyre nyúl
–

 Mélyebbre az
örömvágy:

 Bú mondja:
„Múlj!“

 A kéj örökkön élni
vágy –

 Örökké élni
vágy!







A jel.

Ez éjszakára virradó reggelen Zarathustra fölugrék
nyoszolyájáról, körülövezé ágyékát és kilépe barlangjából, ragyogó
erőben, mint a reggeli nap, amely sötét hegyekből lép elő.

„Te nagy csillagzat“ – mondá, mint egykoron mondotta vala – „te
mély szeme a boldogságnak, mi volna minden boldogságod, ha nem
volnának azok, akiknek világítsz!

És ha ők kamaráikban maradnának, mig te már ébren vagy és jősz,
ajándékozol, s kiosztasz: mint haragudna ezért büszke
szemérmed!

Nosza! ők alszanak, ezek a fensőbbrendű emberek, míg én
már ébren vagyok: nem ezek az én igazi bajtársaim! Nem ő
reájuk várok én imhol hegyeimen.

Művemre törekszem, naponta: de ők nem értik, mik az én reggelem
jelei; az én léptem – nem ébresztő szó nékik.

Még alszanak barlangomban, álmuk még mámoros dalomat
szürcsöli.

De a fül, amely az én szavam fogadná, – a
szófogadó fül hiányzik tagjaik közül.

– Ezeket mondá Zarathustra szivének, mikoron a  nap
fölkelt: ekkor kérdőleg a magasba pillantott, mivelhogy sasa éles
vijjogását hallotta feje fölött. „Rajta“ – kiáltá föl, – „így
tetszik nékem, ez illet meg engem. Állataim ébren vannak, mert én
is ébren vagyok.

Sasom éhes és velem együtt tiszteli a napot. Saskörmökkel nyúl
az uj világosság után. Ti vagytok az én igazi állataim; szeretlek
titeket.

De igazi embereim még hiányzanak! –

Im-ígyen szóla Zarathustra: s ekkor történt, hogy hirtelen
mintha számtalan madár rajongta, röpködte volna körül – s a sok
szárny berregése és a tolongás feje körül oly nagy vala, hogy
behunyá szemét. És valóban felhőként zúdúlt reá,
nyilzáporfelhőként, amely uj ellenség fejére ömlik. Ime azonban, ez
itt a szeretet felhője vala, mely uj barát fejére ömlék.

„Mi történik vélem?“ Kérdezé Zarathustra elámult szivében és
lassan leereszkedék a nagy kőre, amely barlangja kijárata mellett
feküvék. Ámde, miközben kezével maga körűl, feje fölé és lefelé
hadonászott és a gyöngéd madarakat elhárítá magától, még különösebb
dolog esék meg véle: ugyanis eközben sűrű, meleg sörénybe nyúlt, s
akkor bőgés hallék előtte – szelíd, hosszas oroszlánbőgés.

„Jön a jel“ – szóla Zarathustra és szíve elváltozék. És
valóban, midőn világos lőn előtte, íme, sárga, hatalmas állat
feküvék lábánál és térdéhez simula fejével és nem szüne meg
kedveskedni és úgy tőn, mint az eb, amelyik régi gazdájára talál. S
a galambok szeretete sem vala lanyhább és valahányszor egy-egy
galamb az oroszlán orra fölött átsuhant, az megrázá a fejét,
csudálkozék és kacaga rá. 

Zarathustrának mindezekre csak egyetlen szava volt:
„Gyermekeim vannak körülöttem, az én gyermekeim“ – azután
végképen elnémula. Szíve pedig fölordíta, szeméből könnyek
csöpögének és kezére hullának. És már nem ügyele semmire és
mozdulatlanúl üle, és már nem hessegeté állatait. Ekkor a galambok
ide s tova röpködének és vállára ülének és csókolgaták fehér haját
és nem ernyedének gyöngédségükben és ujongásukban.

Az erős oroszlán pedig folyvást a könnycseppeket nyaldosta,
amelyek Zarathustra kezére esének, közben félénken bőgve és
mormogva. Im-ígyen cselekedének ezek az állatok.

Mindezek soká tartának, vagy rövid ideig: mert, igazat szólva,
az ilyeneknek itt a földön nincs időmértékük. – Közben pedig
a fennsőbbrendű emberek is fölserkenének Zarathustra barlangjában
és szép sorba sorakozának, hogy Zarathustra elé mennének és
üdvözölnék őt reggeli üdvözlettel: mivelhogy fölébredvén megláták,
hogy nincs már köröttük. Midőn azonban a barlang ajtajához értek és
lépteik zaja megelőzte őket, az oroszlán nagyon fülelt, egyszerre
elfordult Zarathustrától és vadul ordítva rohana a barlangnak; s a
fennsőbbrendü emberek, ordításának hallatára, egy szájból elordíták
magukat, vissza futának és íziben eltűnének.

Zarathustra maga, elkábulva és idegenül, fölemelkedék,
körültekinte és ámulva álla, szivét kérdezgeté, eszméle és egyedül
vala. „Mit is hallék“ – mondá végre lassan – „mi is történt velem e
percben?“

És máris föleszmélt és egy pillantással észbe veve mindeneket,
mik tegnap és ma közt történtek vala. „Hisz  itt a
kő“ – mondá, szakállát megsimogatván – „ezen ültem tegnap
reggel; és itt lépett hozzám a jövendőmondő és amott hallottam
először a kiáltást, mit az imént hallék, a nagy vészkiáltást.

Óh, fensőbbrendű emberek, hisz a ti veszedelmetekről
jövendölt nékem tegnap az az öreg jövendőmondó –

– a ti szükségtekre akart engem elcsábítani és kísérteni: óh
Zarathustra, mondá, azért jövök, hogy utolsó bűnödre
csábítsalak.

Utolsó bűnömre? – kiáltá Zarathustra és indulatosan kacagott
tulajdon szaván: mi tartatik még fönn számomra utolsó
bűnömül?“

– És Zarathustra még egyszer elmélyede magába és megint ráüle a
nagy kőre és tünődék. Egyszerre fölugrék: –

„Részvét! A fennsőbbrendű ember iránt való részvét!“ –
kiáltá és orcája érccé változék. No hát! Annak – ütött az
órája!

Szenvedésem és részvétem – ki bánja? Avagy boldogságra
törekszem? Művemre törekszem!

Rajta! Az oroszlán eljöve, gyermekeim közel vannak. Zarathustra
megérett, imhol az órám: –

Ez az én reggelem, az én napom hasad: fől hát,
föl, te nagy Dél!“

Im-ígyen szóla Zarathustra és odahagyá barlangját, izzó erőben,
miként a reggeli nap, amely sötét hegyekből tűnik elő.

– Vége. –






Lábjegyzetek.


 1) T. i.: a bolondok
tornyába.

 2) Lelki =
„geistlich“, „ecclesiasticus“ értelmében; „elpaposodva“. L.
Nyelvtörténeti szótár.

 3) Zenei jel a
Zsoltárok Könyvében, valószinüleg a strófa végét jelölte énekben,
zenében.

 4) Az eredetiben
szójáték a német ja-val („igen“) és a szamár hangjával.

 5) A már emlitett
„geistlich“ (ecclesiesticus) értelmében.










Javítások.

Az eredeti szöveg helyesírásán nem változtattunk.

A nyomdai hibákat javítottuk. Ezek listája:



	14
	akar lenne
	akar lenni



	38
	álutaikait
	álutaikat



	58
	szükség
	szükség“



	58
	Gonoszág
	Gonoszság



	84
	kogy öklödnek
	hogy öklödnek



	109
	„Óh Zarathustra
	„Óh Zarathustra“



	110
	es eltorzíták
	és eltorzíták



	136
	páros vidalban
	páros viadalban



	178
	messsze
	messze



	183
	Minde föld
	Minden föld



	198
	ntolsó
	utolsó



	219
	mjndnyájatok
	mindnyájatok



	253
	megfontoltolhatja
	megfontolhatja



	255
	sulyos kerdést
	sulyos kérdést



	255
	édenkerjte
	édenkertje



	313
	szerettem valna
	szerettem volna



	389
	„ma?
	„ma“?



	411
	ez merés!
	ez mesés!









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IM-ÍGYEN SZÓLA ZARATHUSTRA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/8622061494038824369_66444-cover.png
Im-igyen szola Zarathustra

Friedrich Wilhelm Nietzsche

3l
M






