
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of De l'Allemagne; t.1

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: De l'Allemagne; t.1


Author: Madame de Staël



Release date: December 11, 2021 [eBook #66924]

                Most recently updated: October 18, 2024


Language: French


Credits: Laurent Vogel, Chuck Greif and the Online Distributed Proofreading Team at https://www.pgdp.net (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive/Canadian Libraries)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE L'ALLEMAGNE; T.1 ***











TABLE DES MATIÈRES



DE



L’ALLEMAGNE

[image: ]

(Autographe de Mᵐᵉ de Staël, communiqué par M. Charavay)




AUXERRE-PARIS.—IMPRIMERIE A. LANIER



Mᵐᵉ de STAËL





DE



L’Allemagne






TOME PREMIER



[image: ]




PARIS

ERNEST FLAMMARION, ÉDITEUR

26, RUE RACINE, 26

Tous Droits réservés



NOTICE SUR MADAME DE STAËL

Anne-Louise-Germaine Necker, née à Paris en 1766, était
la fille du célèbre ministre français; sa mère douée d’un
caractère très ferme l’éleva sévèrement, et, jeune enfant,
l’admit dans son salon à entendre les conversations sérieuses
et instructives de gens tels que Buffon, Marmontel, Grimm, etc.

En 1785 elle avait épousé le baron de Staël-Holstein,
diplomate suédois, qui devint ambassadeur à Paris, mais
cette union ne fut pas heureuse.

Le début de Mᵐᵉ de Staël dans la littérature date de 1788
par des Lettres sur J.-J. Rousseau, où elle montre un grand
enthousiasme pour le philosophe genevois.

Lorsqu’éclata la Révolution, elle accepta d’abord les réformes
avec admiration, mais bientôt son ardeur se refroidit,
et elle présenta même un plan d’évasion des Tuileries. En
1792 et l’année suivante, après la mort du roi, elle présenta
au gouvernement révolutionnaire une défense en faveur de
Marie-Antoinette. Après le 9 thermidor, elle publia une brochure
qui fut remarquée: Réflexions sur la paix adressées à
M. Pitt et aux Français. Sous le Directoire, elle exerça, par
son salon et par ses écrits, une grande influence, soutint les
directeurs, et fit rentrer Talleyrand aux affaires. Elle était
l’âme du Cercle constitutionnel dont Benjamin Constant était
l’orateur. De bonne heure elle avait pressenti Bonaparte et
son ambition, aussi le Premier Consul l’exila, en 1802, à
quarante lieues de Paris; mais elle préféra se retirer en
Allemagne, à Weimar, où elle connut Gœthe, Wieland et
Schiller.

La mort de son père, pour qui elle professait un véritable
culte, la rappela à Coppet en 1804. Pour se distraire de sa
douleur, elle voyagea en Italie et y composa Corinne, son
célèbre roman. Cette œuvre indisposa vivement Napoléon, qui
en composa lui-même, dit-on, une critique insérée au Moniteur.
Retournée en Allemagne en 1808, Mᵐᵉ de Staël mit la
dernière main à son livre de l’Allemagne. Elle vint incognito
à Paris pour en surveiller l’impression; mais Fouché,
le chef de la police, eut vent de l’affaire. Le livre fut livré
au pilon et ne put être réimprimé qu’en 1814. Quant à
Mᵐᵉ de Staël, elle reçut l’ordre de quitter Paris dans les
trois jours. Le gouvernement impérial rendit la prison de
Coppet de plus en plus étroite et eut soin d’en éloigner
tous les amis de Mᵐᵉ de Staël. Celle-ci réussit cependant
à s’échapper en 1812. Dès lors elle habita successivement
Vienne, Moscou, Saint-Pétersbourg, la Suède et enfin Londres,
suscitant partout la coalition contre Napoléon, et poursuivant
la revendication d’une somme de deux millions due
à son père, somme qui lui fut restituée par le gouvernement
de Louis XVIII.

Elle ne rentra en France qu’en 1815 et mourut à Paris
deux ans après, au retour d’un dernier voyage en Italie, où
elle avait été pour rétablir sa santé. On apprit alors qu’elle
s’était remariée, mais secrètement, avec M. de Rocca, jeune
officier qu’elle avait connu à Genève. De son premier mariage
elle avait eu trois enfants, deux fils et une fille. Celle-ci
épousa M. de Broglie, pair de France. Des deux fils, l’un
mourut fort jeune; l’autre, le baron de Staël (1790-1827),
s’occupa d’agronomie, d’études philanthropiques et donna une
édition des Œuvres de sa mère.

Mᵐᵉ de Staël peut passer comme un de nos plus grands
écrivains; on trouve chez elle de la profondeur et une érudition
variée, jointes à beaucoup de finesse et à une grande
connaissance du monde. Outre les œuvres déjà citées, il convient
d’ajouter: Delphine (1802); Considérations sur la
Révolution française (1818), et plusieurs brochures qui ne
furent pas étrangères au ressentiment de Napoléon à son
égard.

PRÉFACE


Ce 1ᵉʳ octobre 1813.



En 1810, je donnai le manuscrit de cet ouvrage sur l’Allemagne
au libraire qui avait imprimé Corinne. Comme j’y manifestais
les mêmes opinions, et que j’y gardais le même silence sur
le gouvernement actuel des Français que dans mes écrits précédents,
je me flattai qu’il me serait aussi permis de le publier;
toutefois, peu de jours après l’envoi de mon manuscrit, il parut
un décret sur la liberté de la presse d’une nature très singulière;
il y était dit, «qu’aucun ouvrage ne pourrait être imprimé
sans avoir été examiné par des censeurs». Soit; on était accoutumé
en France, sous l’ancien régime, à se soumettre à la censure;
l’esprit public marchait alors dans le sens de la liberté et
rendait une telle gêne peu redoutable; mais un petit article, à
la fin du nouveau règlement, disait que «lorsque les censeurs
auraient examiné un ouvrage et permis sa publication, les
libraires seraient en effet autorisés à l’imprimer, mais que le
ministre de la police aurait alors le droit de le supprimer tout
entier, s’il le jugeait convenable». Ce qui veut dire, que telles
ou telles formes seraient adoptées, jusqu’à ce qu’on jugeât à
propos de ne plus les suivre: une loi n’était pas nécessaire
pour décréter l’absence des lois, il valait mieux s’en tenir au
simple fait du pouvoir absolu.

Mon libraire cependant prit sur lui la responsabilité de la
publication de mon livre, en le soumettant à la censure, et
notre accord fut ainsi conclu. Je vins à quarante lieues de Paris
pour suivre l’impression de cet ouvrage, et c’est là que pour la
dernière fois j’ai respiré l’air de France. Je m’étais interdit dans
ce livre, comme on le verra, toute réflexion sur l’état politique
de l’Allemagne; je me supposais à cinquante années du temps
présent, mais le temps présent ne permet pas qu’on l’oublie.
Plusieurs censeurs examinèrent mon manuscrit; ils supprimèrent
les diverses phrases que j’ai rétablies, en les désignant par
des notes; enfin, à ces phrases près, ils permirent l’impression
du livre tel que je le publie maintenant, car je n’ai cru devoir y
rien changer. Il me semble curieux de montrer quel est un
ouvrage qui peut attirer maintenant en France sur la tête de son
auteur la persécution la plus cruelle.

Au moment où cet ouvrage allait paraître, et lorsqu’on avait
déjà tiré les dix mille exemplaires de la première édition, le
ministre de la police, connu sous le nom du général Savary,
envoya ses gendarmes chez le libraire, avec ordre de mettre en
pièces toute l’édition, et d’établir des sentinelles aux diverses
issues du magasin, dans la crainte qu’un seul exemplaire de ce
dangereux écrit ne pût s’échapper. Un commissaire de police fut
chargé de surveiller cette expédition, dans laquelle le général
Savary obtint aisément la victoire; et ce pauvre commissaire
est, dit-on, mort des fatigues qu’il a éprouvées, en s’assurant
avec trop de détail de la destruction d’un si grand nombre de
volumes, ou plutôt de leur transformation en un carton parfaitement
blanc, sur lequel aucune trace de la raison humaine n’est
restée; la valeur intrinsèque de ce carton, estimée à vingt louis,
est le seul dédommagement que le libraire ait obtenu du général
ministre.

Au moment où l’on anéantissait mon livre à Paris, je reçus à
la campagne l’ordre de livrer la copie sur laquelle on l’avait
imprimé, et de quitter la France dans les vingt-quatre heures.
Je ne connais guère que les conscrits, à qui vingt-quatre heures
suffisent pour se mettre en voyage; j’écrivis donc au ministre
de la police qu’il me fallait huit jours pour faire venir de l’argent
et ma voiture. Voici la lettre qu’il me répondit:


POLICE GÉNÉRALE

CABINET DU MINISTRE


Paris, 3 octobre 1810.



«J’ai reçu, madame, la lettre que vous m’avez fait l’honneur de
m’écrire. Monsieur votre fils a dû vous apprendre que je ne
voyais pas d’inconvénients à ce que vous retardassiez votre
départ de sept à huit jours: je désire qu’ils suffisent aux arrangements
qui vous restent à prendre, parce que je ne puis vous
en accorder davantage.

«Il ne faut point rechercher la cause de l’ordre que je vous
ai signifié dans le silence que vous avez gardé à l’égard de
l’empereur dans votre dernier ouvrage, ce serait une erreur; il
ne pouvait pas y trouver de place qui fût digne de lui; mais
votre exil est une conséquence naturelle de la marche que vous
suivez constamment depuis plusieurs années. Il m’a paru que
l’air de ce pays-ci ne vous convenait point, et nous n’en sommes
pas encore réduits à chercher des modèles dans les peuples
que vous admirez.

«Votre dernier ouvrage n’est point français; c’est moi qui en
ai arrêté l’impression. Je regrette la perte qu’il va faire éprouver
au libraire, mais il ne m’est pas possible de le laisser paraître.

«Vous savez, madame, qu’il ne vous avait été permis de sortir
de Coppet que parce que vous aviez exprimé le désir de passer
en Amérique. Si mon prédécesseur vous a laissé habiter le département
de Loir-et-Cher, vous n’avez pas dû regarder cette
tolérance comme une révocation des dispositions qui avaient été
arrêtées à votre égard. Aujourd’hui vous m’obligez à les faire
exécuter strictement, et il ne faut vous en prendre qu’à vous-même.

«Je mande à M. Corbigny[1] de tenir la main à l’exécution de
l’ordre que je lui ai donné, lorsque le délai que je vous accorde
sera expiré.

«Je suis aux regrets, madame, que vous m’ayez contraint de
commencer ma correspondance avec vous par une mesure de
rigueur; il m’aurait été plus agréable de n’avoir qu’à vous
offrir des témoignages de la haute considération avec laquelle
j’ai l’honneur d’être,


«Madame,

«Votre très humble et très obéissant serviteur,

Signé: le duc de ROVIGO.




Madame de Staël.



«P.-S.—J’ai des raisons, madame, pour vous indiquer les
ports de Lorient, La Rochelle, Bordeaux et Rochefort, comme
étant les seuls ports dans lesquels vous pouvez vous embarquer:
je vous invite à me faire connaître celui que vous aurez
choisi[2]».





J’ajouterai quelques réflexions à cette lettre déjà, ce me semble,
assez curieuse par elle-même.—Il m’a paru, dit le général
Savary, que l’air de ce pays ne vous convenait pas; quelle gracieuse
manière d’annoncer à une femme alors, hélas! mère de
trois enfants, à la fille d’un homme qui a servi la France avec
tant de foi, qu’on la bannit, à jamais, du lieu de sa naissance,
sans qu’il lui soit permis de réclamer d’aucune manière contre
une peine réputée la plus cruelle après la condamnation à
mort! Il existe un vaudeville français dans lequel un huissier,
se vantant de sa politesse envers ceux qu’il conduit en prison,
dit:



Aussi je suis aimé de tous ceux que j’arrête.







Je ne sais si telle était l’intention du général Savary.

Il ajoute que les Français n’en sont pas réduits à prendre pour
modèles les peuples que j’admire. Ces peuples, ce sont les Anglais
d’abord, et, à plusieurs égards, les Allemands. Toutefois je
ne crois pas qu’on puisse m’accuser de ne pas aimer la France.
Je n’ai que trop montré le regret d’un séjour où je conserve
tant d’objets d’affection, où ceux qui me sont chers me plaisent
tant! Mais de cet attachement peut-être trop vif pour une contrée
si brillante et pour ses spirituels habitants, il ne s’ensuivait
point qu’il dût m’être interdit d’admirer l’Angleterre. On l’a vue,
comme un chevalier armé pour la défense de l’ordre social, préserver
l’Europe pendant dix années de l’anarchie, et pendant dix
autres du despotisme. Son heureuse constitution fut, au commencement
de la révolution, le but des espérances et des efforts
des Français; mon âme en est restée où la leur était alors.

A mon retour dans la terre de mon père, le préfet de Genève
me défendit de m’en éloigner à plus de quatre lieues. Je me
permis un jour d’aller jusqu’à dix, dans le simple but d’une
promenade; aussitôt les gendarmes coururent après moi, l’on
défendit au maître de poste de me donner des chevaux, et l’on
eût dit que le salut de l’État dépendait d’une aussi faible existence
que la mienne. Je me résignai cependant encore à cet
emprisonnement dans toute sa rigueur, quand un dernier coup
me le rendit tout à fait insupportable. Quelques-uns de mes
amis furent exilés, parce qu’ils avaient eu la générosité de venir
me voir; c’en était trop: porter avec soi la contagion du malheur,
ne pas oser se rapprocher de ceux qu’on aime, craindre
de leur écrire, de prononcer leur nom, être l’objet tour à tour,
ou des preuves d’affection qui font trembler pour ceux qui
vous les donnent, ou des bassesses raffinées que la terreur
inspire, c’était une situation à laquelle il fallait se soustraire si
l’on voulait encore vivre!

On me disait, pour adoucir mon chagrin, que ces persécutions
continuelles étaient une preuve de l’importance qu’on attachait
à moi; j’aurais pu répondre que je n’avais mérité



Ni cet excès d’honneur, ni cette indignité.







Mais je ne me laissai point aller aux consolations données à
mon amour-propre, car je savais qu’il n’est personne maintenant
en France, depuis les plus grands jusqu’aux plus petits,
qui ne puisse être trouvé digne d’être rendu malheureux. On
me tourmenta dans tous les intérêts de ma vie, dans tous les
points sensibles de mon caractère, et l’autorité condescendit à se
donner la peine de me bien connaître pour mieux me faire
souffrir. Ne pouvant donc désarmer cette autorité par le simple
sacrifice de mon talent, et résolue à ne lui en pas offrir le servage,
je crus sentir au fond de mon cœur ce que m’aurait conseillé
mon père, et je partis.

Il m’importe, je le crois, de faire connaître au public ce livre
calomnié, ce livre, source de tant de peines: et quoique le général
Savary m’ait déclaré dans sa lettre que mon ouvrage
n’était pas français, comme je me garde bien de voir en lui le
représentant de la France, c’est aux Français tels que je les ai
connus que j’adresserai avec confiance un écrit où j’ai tâché,
selon mes forces, de relever la gloire des travaux de l’esprit
humain.

L’Allemagne, par sa situation géographique, peut être considérée
comme le cœur de l’Europe, et la grande association
continentale ne saurait retrouver son indépendance que par
celle de ce pays. La différence des langues, les limites naturelles,
les souvenirs d’une même histoire, tout contribue à créer
parmi les hommes ces grands individus qu’on appelle des nations;
de certaines proportions leur sont nécessaires pour exister,
de certaines qualités les distinguent; et si l’Allemagne était
réunie à la France, il s’ensuivrait aussi que la France serait
réunie à l’Allemagne, et que les Français de Hambourg, comme
les Français de Rome, altéreraient par degrés le caractère des
compatriotes de Henri IV: les vaincus, à la longue, modifieraient
les vainqueurs, et tous finiraient par y perdre.

J’ai dit dans mon ouvrage que les Allemands n’étaient pas
une nation; et certes ils donnent au monde maintenant d’héroïques
démentis à cette crainte. Mais ne voit-on pas cependant
quelques pays germaniques s’exposer, en combattant contre
leurs compatriotes, au mépris de leurs alliés mêmes, les Français?
Ces auxiliaires, dont on hésite à prononcer le nom, comme
s’il était temps encore de le cacher à la postérité; ces auxiliaires,
dis-je, ne sont conduits ni par l’opinion ni même par
l’intérêt, encore moins par l’honneur; mais une peur imprévoyante
a précipité leurs gouvernements vers le plus fort, sans
réfléchir qu’ils étaient eux-mêmes la cause de cette force devant
laquelle ils se prosternaient.

Les Espagnols, à qui l’on peut appliquer ce beau vers anglais
de Southey:



And those who suffer bravely save mankind,







et ceux qui souffrent bravement sauvent l’espèce humaine; les
Espagnols se sont vus réduits à ne posséder que Cadix, et ils
n’auraient pas plus consenti alors au joug des étrangers, que
depuis qu’ils ont atteint la barrière des Pyrénées, et qu’ils sont
défendus par le caractère antique et le génie moderne de lord
Wellington. Mais, pour accomplir ces grandes choses, il fallait
une persévérance que l’événement ne saurait décourager. Les
Allemands ont eu souvent le tort de se laisser convaincre par les
revers. Les individus doivent se résigner à la destinée, mais
jamais les nations; car ce sont elles qui seules peuvent commander
à cette destinée: une volonté de plus, et le malheur
serait dompté.

La soumission d’un peuple à un autre est contre nature. Qui
croirait maintenant à la possibilité d’entamer l’Espagne, la
Russie, l’Angleterre, la France? Pourquoi n’en serait-il pas de
même de l’Allemagne? Si les Allemands pouvaient encore
être asservis, leur infortune déchirerait le cœur; mais on serait
toujours tenté de leur dire, comme mademoiselle de Mancini à
Louis XIV: Vous êtes roi, sire, et vous pleurez!—Vous êtes
une nation, et vous pleurez!

Le tableau de la littérature et de la philosophie semble bien
étranger au moment actuel; cependant il sera peut-être doux à
cette pauvre et noble Allemagne de se rappeler ses richesses
intellectuelles au milieu des ravages de la guerre. Il y a trois
ans que je désignais la Prusse et les pays du Nord qui l’environnent
comme la patrie de la pensée; en combien d’actions
généreuses cette pensée ne s’est-elle pas transformée! ce que
les philosophes mettaient en système s’accomplit, et l’indépendance
de l’âme fondera celle des États.

  

  

OBSERVATIONS GÉNÉRALES

On peut rapporter l’origine des principales nations de
l’Europe à trois grandes races différentes: la race latine, la
race germanique, et la race esclavonne. Les Italiens, les
Français, les Espagnols et les Portugais ont reçu des
Romains leur civilisation et leur langage; les Allemands,
les Suisses, les Anglais, les Suédois, les Danois et les Hollandais
sont des peuples teutoniques; enfin, parmi les Esclavons,
les Polonais et les Russes occupent le premier rang.
Les nations dont la culture intellectuelle est d’origine
latine, sont plus anciennement civilisées que les autres;
elles ont pour la plupart hérité de l’habile sagacité des
Romains dans le maniement des affaires de ce monde. Des
institutions sociales, fondées sur la religion païenne, ont
précédé chez elles l’établissement du christianisme; et quand
les peuples du Nord sont venus les conquérir, ces peuples
ont adopté, à beaucoup d’égards, les mœurs du pays dont
ils étaient les vainqueurs.

Ces observations doivent sans doute être modifiées d’après
les climats, les gouvernements et les faits de chaque histoire.
La puissance ecclésiastique a laissé des traces ineffaçables
en Italie. Les longues guerres avec les Arabes ont fortifié
les habitudes militaires et l’esprit entreprenant des
Espagnols; mais en général cette partie de l’Europe, dont
les langues dérivent du latin, et qui a été initiée de bonne
heure dans la politique de Rome, porte le caractère d’une
vieille civilisation qui, dans l’origine, était païenne. On y
trouve moins de penchant pour les idées abstraites que chez
les nations germaniques; on s’y entend mieux aux plaisirs
et aux intérêts terrestres, et ces peuples, comme leurs instituteurs,
les Romains, savent seuls pratiquer l’art de la
domination.

Les nations germaniques ont presque toujours résisté au
joug des Romains; elles ont été civilisées plus tard, et seulement
par le christianisme; elles ont passé immédiatement
d’une sorte de barbarie à la société chrétienne: les temps
de la chevalerie, l’esprit du moyen âge sont leurs souvenirs
les plus vifs; et quoique les savants de ces pays aient étudié
les auteurs grecs et latins, plus même que ne l’ont fait les
nations latines, le génie naturel aux écrivains allemands est
d’une couleur ancienne plutôt qu’antique; leur imagination
se plaît dans les vieilles tours, dans les créneaux, au milieu
des guerriers, des sorcières et des revenants; et les mystères
d’une nature rêveuse et solitaire forment le principal
charme de leurs poésies.

L’analogie qui existe entre les nations teutoniques ne saurait
être méconnue. La dignité sociale que les Anglais doivent
à leur constitution leur assure, il est vrai, parmi ces
nations, une supériorité décidée; néanmoins les mêmes
traits de caractère se retrouvent constamment parmi les
divers peuples d’origine germanique. L’indépendance et la
loyauté signalèrent de tout temps ces peuples; ils ont été
toujours bons et fidèles, et c’est à cause de cela même peut-être
que leurs écrits portent une empreinte de mélancolie;
car il arrive souvent aux nations, comme aux individus, de
souffrir pour leurs vertus.

La civilisation des Esclavons ayant été plus moderne et
plus précipitée que celle des autres peuples, on voit plutôt
en eux jusqu’à présent l’imitation que l’originalité: ce qu’ils
ont d’européen est français; ce qu’ils ont d’asiatique est
trop peu développé pour que leurs écrivains puissent encore
manifester le véritable caractère qui leur serait naturel. Il
n’y a donc dans l’Europe littéraire que deux grandes divisions
très marquées; la littérature imitée des anciens, et
celle qui doit sa naissance à l’esprit du moyen âge; la littérature
qui, dans son origine, a reçu du paganisme sa couleur
et son charme, et la littérature dont l’impulsion et le
développement appartiennent à une religion essentiellement
spiritualiste.

On pourrait dire avec raison que les Français et les Allemands
sont aux deux extrémités de la chaîne morale, puisque
les uns considèrent les objets extérieurs comme le mobile
de toutes les idées, et les autres, les idées comme le
mobile de toutes les impressions. Ces deux nations cependant
s’accordent assez bien sous les rapports sociaux; mais
il n’en est point de plus opposées dans leur système littéraire
et philosophique. L’Allemagne intellectuelle n’est
presque pas connue de la France: bien peu d’hommes de
lettres parmi nous s’en sont occupés. Il est vrai qu’un beaucoup
plus grand nombre la juge. Cette agréable légèreté,
qui fait prononcer sur ce qu’on ignore, peut avoir de l’élégance
quand on parle, mais non quand on écrit. Les Allemands
ont le tort de mettre souvent dans la conversation ce
qui ne convient qu’aux livres; les Français ont quelquefois
aussi celui de mettre dans les livres ce qui ne convient qu’à
la conversation; et nous avons tellement épuisé tout ce qui
est superficiel que, même pour la grâce, et surtout pour la
variété, il faudrait, ce me semble, essayer d’un peu plus de
profondeur.

J’ai donc cru qu’il pouvait y avoir quelques avantages à
faire connaître le pays de l’Europe où l’étude et la méditation
ont été portées si loin qu’on peut le considérer comme
la patrie de la pensée. Les réflexions que le pays et les
livres m’ont suggérées seront partagées en quatre sections.
La première traitera de l’Allemagne et des mœurs des Allemands;
la seconde, de la littérature et des arts; la troisième,
de la philosophie et de la morale; la quatrième, de la religion
et de l’enthousiasme. Ces divers sujets se mêlent nécessairement
les uns avec les autres. Le caractère national
influe sur la littérature; la littérature et la philosophie sur la
religion; et l’ensemble peut seul faire connaître en entier
chaque partie; mais il fallait cependant se soumettre à une
division apparente pour rassembler à la fin tous les rayons
dans le même foyer.

Je ne me dissimule point que je vais exposer, en littérature
comme en philosophie, des opinions étrangères à celles
qui règnent en France; mais soit qu’elles paraissent justes
ou non, soit qu’on les adopte ou qu’on les combatte, elles
donnent toujours à penser. «Car nous n’en sommes pas,
j’imagine, à vouloir élever autour de la France littéraire la
grande muraille de la Chine, pour empêcher les idées du
dehors d’y pénétrer[3]».

Il est impossible que les écrivains allemands, ces hommes
les plus instruits et les plus méditatifs de l’Europe, ne méritent
pas qu’on accorde un moment d’attention à leur littérature
et à leur philosophie. On oppose à l’une qu’elle n’est
pas de bon goût, et à l’autre qu’elle est pleine de folies. Il
se pourrait qu’une littérature ne fût pas conforme à notre
législation du bon goût, et qu’elle contînt des idées nouvelles
dont nous puissions nous enrichir en les modifiant
à notre manière. C’est ainsi que les Grecs nous ont valu
Racine, et Shakespeare plusieurs des tragédies de Voltaire.
La stérilité dont notre littérature est menacée ferait croire
que l’esprit français lui-même a besoin maintenant d’être
renouvelé par une sève plus vigoureuse; et comme l’élégance
de la société nous préservera toujours de certaines
fautes, il nous importe surtout de retrouver la source des
grandes beautés.

Après avoir repoussé la littérature des Allemands au nom
du bon goût, on croit pouvoir aussi se débarrasser de leur
philosophie au nom de la raison. Le bon goût et la raison
sont des paroles qu’il est toujours agréable de prononcer,
même au hasard; mais peut-on de bonne foi se persuader
que des écrivains d’une érudition immense, et qui connaissent
tous les livres français aussi bien que nous-mêmes,
s’occupent depuis vingt années de pures absurdités?

Les siècles superstitieux accusent facilement les opinions
nouvelles d’impiété, et les siècles incrédules les accusent
non moins facilement de folie. Dans le seizième siècle,
Galilée a été livré à l’inquisition pour avoir dit que la terre
tournait; et dans le dix-huitième, quelques-uns ont voulu
faire passer J.-J. Rousseau pour un dévot fanatique. Les
opinions qui diffèrent de l’esprit dominant, quel qu’il soit,
scandalisent toujours le vulgaire: l’étude et l’examen peuvent
seuls donner cette libéralité de jugement, sans laquelle
il est impossible d’acquérir des lumières nouvelles, ou de
conserver même celles qu’on a; car on se soumet à de certaines
idées reçues, non comme à des vérités, mais comme
au pouvoir; et c’est ainsi que la raison humaine s’habitue à
la servitude, dans le champ même de la littérature et de la
philosophie.

  

  

DE L’ALLEMAGNE



PREMIÈRE PARTIE



DE L’ALLEMAGNE ET DES MŒURS DES ALLEMANDS.



CHAPITRE PREMIER



De l’aspect de l’Allemagne.

La multitude et l’étendue des forêts indiquent une civilisation
encore nouvelle: le vieux sol du Midi ne conserve
presque plus d’arbres, et le soleil tombe à plomb sur la terre
dépouillée par les hommes. L’Allemagne offre encore quelques
traces d’une nature non habitée. Depuis les Alpes
jusqu’à la mer, entre le Rhin et le Danube, vous voyez un
pays couvert de chênes et de sapins, traversé par des
fleuves d’une imposante beauté, et coupé par des montagnes
dont l’aspect est très pittoresque; mais de vastes bruyères,
des sables, des routes souvent négligées, un climat sévère,
remplissent d’abord l’âme de tristesse; et ce n’est qu’à la
longue qu’on découvre ce qui peut attacher à ce séjour.

Le midi de l’Allemagne est très bien cultivé; cependant
il y a toujours dans les plus belles contrées de ce pays quelque
chose de sérieux, qui fait plutôt penser au travail qu’aux
plaisirs, aux vertus des habitants qu’aux charmes de la
nature.

Les débris des châteaux forts, qu’on aperçoit sur le haut des
montagnes, les maisons bâties de terre, les fenêtres étroites,
les neiges qui, pendant l’hiver, couvrent des plaines à perte
de vue, causent une impression pénible. Je ne sais quoi de
silencieux, dans la nature et dans les hommes, resserre
d’abord le cœur. Il semble que le temps marche là plus lentement
qu’ailleurs, que la végétation ne se presse pas plus
dans le sol que les idées dans la tête des hommes, et que
les sillons réguliers du laboureur y sont tracés sur une terre
pesante.

Néanmoins, quand on a surmonté ces sensations irréfléchies,
le pays et les habitants offrent à l’observation quelque
chose d’intéressant et de poétique: vous sentez que des
âmes et des imaginations douces ont embelli ces campagnes.
Les grands chemins sont plantés d’arbres fruitiers, placés
là pour rafraîchir le voyageur. Les paysages dont le Rhin
est entouré sont superbes presque partout; on dirait que ce
fleuve est le génie tutélaire de l’Allemagne; ses flots sont
purs, rapides et majestueux comme la vie d’un ancien
héros: le Danube se divise en plusieurs branches; les ondes
de l’Elbe et de la Sprée se troublent facilement par l’orage;
le Rhin seul est presque inaltérable. Les contrées qu’il traverse
paraissent tout à la fois si sérieuses et si variées, si
fertiles et si solitaires, qu’on serait tenté de croire que c’est
lui-même qui les a cultivées, et que les hommes d’à présent
n’y sont pour rien. Ce fleuve raconte, en passant, les hauts
faits des temps jadis, et l’ombre d’Arminius semble errer
encore sur ces rivages escarpés.

Les monuments gothiques sont les seuls remarquables
en Allemagne; ces monuments rappellent les siècles de la
chevalerie; dans presque toutes les villes, les musées publics
conservent des restes de ces temps-là. On dirait que les habitants
du Nord, vainqueurs du monde, en partant de la
Germanie, y ont laissé leurs souvenirs sous diverses formes,
et que le pays tout entier ressemble au séjour d’un grand
peuple qui depuis longtemps l’a quitté. Il y a dans la plupart
des arsenaux des villes allemandes, des figures de
chevaliers en bois peint, revêtus de leur armure; le casque,
le bouclier, les cuissards, les éperons, tout est selon l’ancien
usage, et l’on se promène au milieu de ces morts debout,
dont les bras levés semblent prêts à frapper leurs adversaires,
qui tiennent aussi de même leurs lances en arrêt.
Cette image immobile d’actions jadis si vives cause une
impression pénible. C’est ainsi qu’après les tremblements
de terre on a retrouvé des hommes engloutis qui avaient
gardé pendant longtemps encore le dernier geste de leur
dernière pensée.

L’architecture moderne, en Allemagne, n’offre rien qui
mérite d’être cité; mais les villes sont en général bien
bâties, et les propriétaires les embellissent avec une sorte
de soin plein de bonhomie. Les maisons, dans plusieurs
villes, sont peintes en dehors de diverses couleurs: on y
voit des figures de saints, des ornements de tout genre, dont
le goût n’est assurément pas parfait, mais qui varient
l’aspect des habitations et semblent indiquer un désir bienveillant
de plaire à ses concitoyens et aux étrangers. L’éclat
et la splendeur d’un palais servent à l’amour-propre de
celui qui le possède; mais la décoration soignée, la parure
et la bonne intention des petites demeures ont quelque
chose d’hospitalier.

Les jardins sont presque aussi beaux dans quelques parties
de l’Allemagne qu’en Angleterre; le luxe des jardins
suppose toujours qu’on aime la nature. En Angleterre, des
maisons très simples sont bâties au milieu des parcs les
plus magnifiques; le propriétaire néglige sa demeure et
pare avec soin la campagne. Cette magnificence et cette
simplicité réunies n’existent sûrement pas au même
degré en Allemagne; cependant, à travers le manque de
fortune et l’orgueil féodal, on aperçoit en tout un certain
amour du beau qui, tôt ou tard, doit donner du goût et
de la grâce, puisqu’il en est la véritable source. Souvent,
au milieu des superbes jardins des princes allemands,
l’on place des harpes éoliennes près des grottes entourées
de fleurs, afin que le vent transporte dans les airs des sons
et des parfums tout ensemble. L’imagination des habitants
du Nord tâche ainsi de se composer une nature d’Italie;
et pendant les jours brillants d’un été rapide, l’on parvient
quelquefois à s’y tromper.

CHAPITRE II



Des mœurs et du caractère des Allemands.

Quelques traits principaux peuvent seuls convenir également
à toute la nation allemande; car les diversités de ce
pays sont telles, qu’on ne sait comment réunir sous un
même point de vue des religions, des gouvernements, des
climats, des peuples mêmes si différents. L’Allemagne du
Midi est, à beaucoup d’égards, tout autre que celle du Nord;
les villes de commerce ne ressemblent point aux villes
célèbres par leurs universités; les petits États diffèrent sensiblement
des deux grandes monarchies, la Prusse et
l’Autriche. L’Allemagne était une fédération aristocratique;
cet empire n’avait point un centre commun de lumières et
d’esprit public; il ne formait pas une nation compacte, et
le lien manquait au faisceau. Cette division de l’Allemagne,
funeste à sa force politique, était cependant très favorable
aux essais de tout genre que pouvait tenter le génie et
l’imagination. Il y avait une sorte d’anarchie douce et paisible,
en fait d’opinions littéraires et métaphysiques, qui
permettait à chaque homme le développement entier de sa
manière de voir individuelle.

Comme il n’existe point de capitale où se rassemble la
bonne compagnie de toute l’Allemagne, l’esprit de société y
exerce peu de pouvoir; l’empire du goût et l’arme du ridicule
y sont sans influence. La plupart des écrivains et des
penseurs travaillent dans la solitude, ou seulement entourés
d’un petit cercle qu’ils dominent. Ils se laissent aller, chacun
séparément, à tout ce que leur inspire une imagination
sans contrainte; et si l’on peut apercevoir quelques traces
de l’ascendant de la mode en Allemagne, c’est par le désir
que chacun éprouve de se montrer tout à fait différent des
autres. En France, au contraire, chacun aspire à mériter ce
que Montesquieu disait de Voltaire: Il a plus que personne
l’esprit que tout le monde a. Les écrivains allemands imiteraient
plus volontiers encore les étrangers que leurs compatriotes.

En littérature, comme en politique, les Allemands ont
trop de considération pour les étrangers, et pas assez de
préjugés nationaux. C’est une qualité dans les individus que
l’abnégation de soi-même et l’estime des autres; mais le
patriotisme des nations doit être égoïste. La fierté des Anglais
sert puissamment à leur existence politique; la bonne
opinion que les Français ont d’eux-mêmes a toujours beaucoup
contribué à leur ascendant sur l’Europe; le noble
orgueil des Espagnols les a rendus jadis souverains d’une
portion du monde. Les Allemands sont Saxons, Prussiens,
Bavarois, Autrichiens; mais le caractère germanique, sur
lequel devrait se fonder la force de tous, est morcelé comme
la terre même qui a tant de différents maîtres.

J’examinerai séparément l’Allemagne du Midi et celle du
Nord: mais je me bornerai maintenant aux réflexions qui
conviennent à la nation entière. Les Allemands ont en général
de la sincérité et de la fidélité; ils ne manquent presque
jamais à leur parole, et la tromperie leur est étrangère.
Si ce défaut s’introduisait jamais en Allemagne, ce ne pourrait
être que par l’envie d’imiter les étrangers, de se montrer
aussi habile qu’eux, et surtout de n’être pas leur dupe;
mais le bon sens et le bon cœur ramèneraient bientôt les
Allemands à sentir qu’on n’est fort que par sa propre
nature, et que l’habitude de l’honnêteté rend tout à fait
incapable, même quand on le veut, de se servir de la ruse.
Il faut, pour tirer parti de l’immoralité, être armé tout à
fait à la légère, et ne pas porter en soi-même une conscience
et des scrupules qui vous arrêtent à moitié chemin,
et vous font éprouver d’autant plus vivement le regret d’avoir
quitté l’ancienne route, qu’il vous est impossible d’avancer
hardiment dans la nouvelle.

Il est aisé, je le crois, de démontrer que, sans la morale,
tout est hasard et ténèbres. Néanmoins on a vu souvent chez
les nations latines une politique singulièrement adroite dans
l’art de s’affranchir de tous les devoirs; mais on peut le dire
à la gloire de la nation allemande, elle a presque l’incapacité
de cette souplesse hardie qui fait plier toutes les vérités
pour tous les intérêts, et sacrifie tous les engagements à
tous les calculs. Ses défauts, comme ses qualités, la soumettent
à l’honorable nécessité de la justice.

La puissance du travail et de la réflexion est aussi l’un des
traits distinctifs de la nation allemande. Elle est naturellement
littéraire et philosophique; toutefois la séparation des
classes, qui est plus prononcée en Allemagne que partout
ailleurs, parce que la société n’en adoucit pas les nuances,
nuit à quelques égards à l’esprit proprement dit. Les nobles
y ont trop peu d’idées, et les gens de lettres trop peu d’habitude
des affaires. L’esprit est un mélange de la connaissance
des choses et des hommes; et la société où l’on agit sans
but, et pourtant avec intérêt, est précisément ce qui développe
le mieux les facultés les plus opposées. C’est l’imagination,
plus que l’esprit, qui caractérise les Allemands.
J.-P. Richter, l’un de leurs écrivains les plus distingués, a
dit que l’empire de la mer était aux Anglais, celui de la terre
aux Français, et celui de l’air aux Allemands: en effet, on
aurait besoin, en Allemagne, de donner un centre et des
bornes à cette éminente faculté de penser, qui s’élève et se
perd dans le vague, pénètre et disparaît dans la profondeur,
s’anéantit à force d’impartialité, se confond à force d’analyse,
enfin manque de certains défauts qui puissent servir de circonscription
à ses qualités.

On a beaucoup de peine à s’accoutumer, en sortant de
France, à la lenteur et à l’inertie du peuple allemand; il ne
se presse jamais, il trouve des obstacles à tout; vous entendez
dire en Allemagne c’est impossible, cent fois contre une
en France. Quand il est question d’agir, les Allemands ne
savent pas lutter avec les difficultés; et leur respect pour la
puissance vient plus encore de ce qu’elle ressemble à la
destinée, que d’aucun motif intéressé. Les gens du peuple
ont des formes assez grossières, surtout quand on veut heurter
leur manière d’être habituelle; ils auraient naturellement,
plus que les nobles, cette sainte antipathie pour les
mœurs, les coutumes et les langues étrangères, qui fortifie
dans tous les pays le lien national. L’argent qu’on leur offre
ne dérange pas leur façon d’agir, la peur ne les en détourne
pas; ils sont très capables enfin de cette fixité en toutes
choses, qui est une excellente donnée pour la morale; car
l’homme que la crainte et plus encore l’espérance mettent
sans cesse en mouvement, passe aisément d’une opinion à
l’autre, quand son intérêt l’exige.

Dès que l’on s’élève un peu au-dessus de la dernière
classe du peuple en Allemagne, on s’aperçoit aisément de
cette vie intime, de cette poésie de l’âme qui caractérise les
Allemands. Les habitants des villes et des campagnes, les
soldats et les laboureurs, savent presque tous la musique;
il m’est arrivé d’entrer dans de pauvres maisons noircies
par la fumée de tabac, et d’entendre tout à coup non seulement
la maîtresse, mais le maître du logis, improviser sur
le clavecin, comme les Italiens improvisent en vers. L’on a
soin, presque partout, que, les jours de marché, il y ait des
joueurs d’instruments à vent sur le balcon de l’hôtel-de-ville
qui domine la place publique: les paysans des environs
participent ainsi à la douce jouissance du premier des arts.
Les écoliers se promènent dans les rues, le dimanche, en
chantant les psaumes en chœur. On raconte que Luther fit
souvent partie de ce chœur, dans sa première jeunesse.
J’étais à Eisenach, petite ville de Saxe, un jour d’hiver si
froid, que les rues mêmes étaient encombrées de neige; je
vis une longue suite de jeunes gens en manteau noir, qui
traversaient la ville en célébrant les louanges de Dieu. Il n’y
avait qu’eux dans la rue, car la rigueur des frimas en écartait
tout le monde, et ces voix, presque aussi harmonieuses
que celles du midi, en se faisant entendre au milieu d’une
nature si sévère, causaient d’autant plus d’attendrissement.
Les habitants de la ville n’osaient, par ce froid terrible,
ouvrir leurs fenêtres; mais on apercevait, derrière les vitraux,
des visages tristes ou sereins, jeunes ou vieux, qui recevaient
avec joie les consolations religieuses que leur offrait
cette douce mélodie.

Les pauvres Bohèmes, alors qu’ils voyagent, suivis de leurs
femmes et de leurs enfants, portent sur leur dos une mauvaise
harpe, d’un bois grossier, dont ils tirent des sons
harmonieux. Ils en jouent quand ils se reposent au pied
d’un arbre, sur les grands chemins, ou lorsque auprès des
maisons de poste ils tâchent d’intéresser les voyageurs par
le concert ambulant de leur famille errante. Les troupeaux,
en Autriche, sont gardés par des bergers qui jouent des airs
charmants sur des instruments simples et sonores. Ces airs
s’accordent parfaitement avec l’impression douce et rêveuse
que produit la campagne.

La musique instrumentale est aussi généralement cultivée
en Allemagne que la musique vocale en Italie; la nature a
plus fait à cet égard, comme à tant d’autres, pour l’Italie
que pour l’Allemagne; il faut du travail pour la musique
instrumentale, tandis que le ciel du Midi suffit pour rendre
les voix belles: mais néanmoins les hommes de la classe
laborieuse ne pourraient jamais donner à la musique le
temps qu’il faut pour l’apprendre, s’ils n’étaient organisés
pour la savoir. Les peuples naturellement musiciens reçoivent,
par l’harmonie, des sensations et des idées que leur
situation rétrécie et leurs occupations vulgaires ne leur permettraient
pas de connaître autrement.

Les paysannes et les servantes, qui n’ont pas assez d’argent
pour se parer, ornent leur tête et leurs bras de quelques
fleurs, pour qu’au moins l’imagination ait sa part dans leur
vêtement: d’autres un peu plus riches mettent les jours de
fête un bonnet d’étoffe d’or d’assez mauvais goût, et qui contraste
avec la simplicité du reste de leur costume; mais ce
bonnet, que leur mères ont aussi porté, rappelle les anciennes
mœurs; et la parure cérémonieuse avec laquelle les
femmes du peuple honorent le dimanche a quelque chose
de grave qui intéresse en leur faveur.

Il faut aussi savoir gré aux Allemands de la bonne volonté
qu’ils témoignent par les révérences respectueuses et la politesse
remplie de formalités que les étrangers ont si souvent
tournées en ridicule. Ils auraient aisément pu remplacer,
par des manières froides et indifférentes, la grâce et l’élégance
qu’on les accusait de ne pouvoir atteindre: le dédain
impose toujours silence à la moquerie; car c’est surtout aux
efforts inutiles qu’elle s’attache; mais les caractères bienveillants
aiment mieux s’exposer à la plaisanterie que de
s’en préserver par l’air hautain et contenu qu’il est si facile
à tout le monde de se donner.

On est frappé sans cesse, en Allemagne, du contraste qui
existe entre les sentiments et les habitudes, entre les talents
et les goûts: la civilisation et la nature semblent ne s’être pas
encore bien amalgamées ensemble. Quelquefois les hommes
très vrais sont affectés dans leurs expressions et dans leur
physionomie, comme s’ils avaient quelque chose à cacher:
quelquefois au contraire la douceur de l’âme n’empêche pas
la rudesse dans les manières: souvent même cette opposition
va plus loin encore, et la faiblesse du caractère se fait
voir à travers un langage et des formes dures. L’enthousiasme
pour les arts et la poésie se réunit à des habitudes
assez vulgaires dans la vie sociale. Il n’est point de pays où les
hommes de lettres, où les jeunes gens qui étudient dans les
universités, connaissent mieux les langues anciennes de l’antiquité;
mais il n’en est point toutefois où les usages surannés
subsistent plus généralement encore. Les souvenirs de
la Grèce, le goût des beaux-arts, semblent y être arrivés par
correspondance; mais les institutions féodales, les vieilles
coutumes des Germains y sont toujours en honneur, quoique,
malheureusement pour la puissance militaire du pays,
elles n’y aient plus la même force.

Il n’est point d’assemblage plus bizarre que l’aspect guerrier
de l’Allemagne entière, les soldats que l’on rencontre à
chaque pas, et le genre de vie casanier qu’on y mène. On y
craint les fatigues et les intempéries de l’air, comme si la
nation n’était composée que de négociants ou d’hommes de
lettres; et toutes les institutions cependant tendent et doivent
tendre à donner à la nation des habitudes militaires.
Quand les peuples du Nord bravent les inconvénients de
leur climat, ils s’endurcissent singulièrement contre tous les
genres de maux: le soldat russe en est la preuve. Mais quand
le climat n’est qu’à demi rigoureux, et qu’il est encore possible
d’échapper aux injures du ciel par des précautions domestiques,
ces précautions mêmes rendent les hommes plus
sensibles aux souffrances physiques de la guerre.

Les poêles, la bière et la fumée de tabac forment autour
des gens du peuple, en Allemagne, une sorte d’atmosphère
lourde et chaude dont ils n’aiment pas à sortir. Cette atmosphère
nuit à l’activité, qui est au moins aussi nécessaire à la
guerre que le courage; les résolutions sont lentes, le découragement
est facile, parce qu’une existence d’ordinaire assez
triste ne donne pas beaucoup de confiance dans la fortune.
L’habitude d’une manière d’être paisible et réglée
prépare si mal aux chances multipliées du hasard, qu’on se
soumet plus volontiers à la mort qui vient avec méthode
qu’à la vie aventureuse.

La démarcation des classes, beaucoup plus positive en Allemagne
qu’elle ne l’était en France, devait anéantir l’esprit
militaire parmi les bourgeois: cette démarcation n’a dans
le fait rien d’offensant; car, je le répète, la bonhomie se
mêle à tout en Allemagne, même à l’orgueil aristocratique;
et les différences de rang se réduisent à quelques privilèges
de cour, à quelques assemblées qui ne donnent pas assez de
plaisir pour mériter de grands regrets: rien n’est amer,
dans quelque rapport que ce puisse être, lorsque la société,
et par elle le ridicule, ont peu de puissance. Les hommes ne
peuvent se faire un véritable mal à l’âme que par la fausseté
ou la moquerie: dans un pays sérieux et vrai, il y a toujours
de la justice et du bonheur. Mais la barrière qui séparait,
en Allemagne, les nobles des citoyens, rendait nécessairement
la nation entière moins belliqueuse.

L’imagination, qui est la qualité dominante de l’Allemagne
artiste et littéraire, inspire la crainte du péril, si l’on ne
combat pas ce mouvement naturel par l’ascendant de l’opinion
et l’exaltation de l’honneur. En France déjà même
autrefois, le goût de la guerre était universel; et les gens du
peuple risquaient volontiers leur vie, comme un moyen de
l’agiter, et d’en sentir moins le poids. C’est une grande question
de savoir si les affections domestiques, l’habitude de la
réflexion, la douceur même de l’âme, ne portent pas à redouter
la mort; mais si toute la force d’un État consiste dans
son esprit militaire, il importe d’examiner quelles sont les
causes qui ont affaibli cet esprit dans la nation allemande.

Trois mobiles principaux conduisent d’ordinaire les hommes
au combat: l’amour de la patrie et de la liberté,
l’amour de la gloire, et le fanatisme de la religion. Il n’y a
point un grand amour pour la patrie dans un empire divisé
depuis plusieurs siècles, où les Allemands combattaient contre
les Allemands, presque toujours excités par une impulsion
étrangère: l’amour de la gloire n’a pas beaucoup de vivacité
là où il n’y a point de centre, point de capital, point de société.
L’espèce d’impartialité, luxe de la justice, qui caractérise
les Allemands, les rend beaucoup plus susceptibles
de s’enflammer pour les pensées abstraites que pour les intérêts
de la vie; le général qui perd une bataille est plus sûr
d’obtenir l’indulgence que celui qui la gagne ne l’est d’être
vivement applaudi; entre les succès et les revers, il n’y a pas
assez de différence au milieu d’un tel peuple pour animer
vivement l’ambition.

La religion vit, en Allemagne, au fond des cœurs, mais
elle y a maintenant un caractère de rêverie et d’indépendance
qui n’inspire pas l’énergie nécessaire aux sentiments
exclusifs. Le même isolement d’opinions, d’individus et
d’États, si nuisible à la force de l’empire germanique, se
retrouve aussi dans la religion: un grand nombre de sectes
diverses partagent l’Allemagne; et la religion catholique
elle-même, qui, par sa nature, exerce une discipline uniforme
et sévère, est interprétée cependant par chacun à sa
manière. Le lien politique et social des peuples, un même
gouvernement, un même culte, les mêmes lois, les mêmes
intérêts, une littérature classique, une opinion dominante,
rien de tout cela n’existe chez les Allemands; chaque État
en est plus indépendant, chaque science mieux cultivée;
mais la nation entière est tellement subdivisée, qu’on ne
sait à quelle partie de l’empire ce nom même de nation doit
être accordé.

L’amour de la liberté n’est point développé chez les Allemands;
ils n’ont appris ni par la jouissance, ni par la privation,
le prix qu’on peut y attacher. Il y a plusieurs exemples
de gouvernements fédératifs qui donnent à l’esprit
public autant de force que l’unité dans le gouvernement;
mais ce sont des associations d’États égaux et de citoyens
libres. La fédération allemande était composée de forts et
de faibles, de citoyens et de serfs, de rivaux et même
d’ennemis; c’étaient d’anciens éléments combinés par les
circonstances, et respectés par les hommes.

La nation est persévérante et juste; et son équité et sa
loyauté empêchent qu’aucune institution, fût-elle vicieuse,
ne puisse y faire de mal. Louis de Bavière, partant pour
l’armée, confia l’administration de ses États à son rival, Frédéric
le Beau, alors son prisonnier, et il se trouva bien de
cette confiance qui, dans ce temps, n’étonna personne.
Avec de telles vertus, on ne craignait pas les inconvénients
de la faiblesse, ou de la complication des lois; la probité des
individus y suppléait.

L’indépendance même dont on jouissait en Allemagne,
sous presque tous les rapports, rendait les Allemands indifférents
à la liberté: l’indépendance est un bien, la liberté
une garantie; et précisément parce que personne n’était
froissé en Allemagne, ni dans ses droits, ni dans ses jouissances,
on ne sentait pas le besoin d’un ordre de choses
qui maintînt ce bonheur. Les tribunaux de l’empire promettaient
une justice sûre, quoique lente, contre tout acte
arbitraire; et la modération des souverains et la sagesse de
leurs peuples ne donnaient presque jamais lieu à des réclamations:
on ne croyait donc pas avoir besoin de fortifications
constitutionnelles, quand on ne voyait point d’agresseurs.

On a raison de s’étonner que le code féodal ait subsisté
presque sans altération parmi des hommes si éclairés; mais
comme dans l’exécution de ces lois défectueuses en elles-mêmes
il n’y avait point d’injustice, l’égalité dans l’application
consolait de l’inégalité dans le principe. Les vieilles
chartes, les anciens privilèges de chaque ville, toute cette
histoire de famille qui fait le charme et la gloire des petits
États, était singulièrement chère aux Allemands; mais ils
négligeaient la grande puissance nationale qu’il importait
tant de fonder, au milieu des colosses européens.

Les Allemands, à quelques exceptions près, sont peu
capables de réussir dans tout ce qui exige de l’adresse et de
l’habileté: tout les inquiète, tout les embarrasse, et ils ont
autant besoin de méthode dans les actions que d’indépendance
dans les idées. Les Français, au contraire, considèrent
les actions avec la liberté de l’art, et les idées avec l’asservissement
de l’usage. Les Allemands, qui ne peuvent souffrir
le joug des règles en littérature, voudraient que tout
leur fût tracé d’avance en fait de conduite. Ils ne savent pas
traiter avec les hommes; et moins on leur donne à cet égard
l’occasion de se décider par eux-mêmes, plus ils sont satisfaits.

Les institutions politiques peuvent seules former le caractère
d’une nation; la nature du gouvernement de l’Allemagne
était presque en opposition avec les lumières philosophiques
des Allemands. De là vient qu’ils réunissent la plus
grande audace de pensée au caractère le plus obéissant. La
prééminence de l’état militaire et les distinctions de rang
les ont accoutumés à la soumission la plus exacte dans les
rapports de la vie sociale; ce n’est pas servilité, c’est régularité
chez eux que l’obéissance; ils sont scrupuleux dans
l’accomplissement des ordres qu’ils reçoivent, comme si
tout ordre était un devoir.

Les hommes éclairés de l’Allemagne se disputent avec
vivacité le domaine des spéculations, et ne souffrent dans ce
genre aucune entrave; mais ils abandonnent assez volontiers
aux puissants de la terre tout le réel de la vie. «Ce
réel, si dédaigné par eux, trouve pourtant des acquéreurs
qui portent ensuite le trouble et la gêne dans l’empire même
de l’imagination[4]». L’esprit des Allemands et leur caractère
paraissent n’avoir aucune communication ensemble: l’un
ne peut souffrir de bornes, l’autre se soumet à tous les
jougs; l’un est très entreprenant, l’autre très timide; enfin,
les lumières de l’un donnent rarement de la force à l’autre,
et cela s’explique facilement. L’étendue des connaissances
dans les temps modernes ne fait qu’affaiblir le caractère,
quand il n’est pas fortifié par l’habitude des affaires et
l’exercice de la volonté. Tout voir et tout comprendre est
une grande raison d’incertitude; et l’énergie de l’action ne
se développe que dans ces contrées libres et puissantes, où
les sentiments patriotiques sont dans l’âme comme le sang
dans les veines, et ne se glacent qu’avec la vie[5].

CHAPITRE III



Les femmes.

La nature et la société donnent aux femmes une grande
habitude de souffrir, et l’on ne saurait nier, ce me semble,
que de nos jours elles ne vaillent, en général, mieux que les
hommes. Dans une époque où le mal universel est l’égoïsme,
les hommes, auxquels tous les intérêts positifs se rapportent,
doivent avoir moins de générosité, moins de sensibilité
que les femmes; elles ne tiennent à la vie que par les liens
du cœur, et lorsqu’elles s’égarent, c’est encore par un sentiment
qu’elles sont entraînées: leur personnalité est toujours
à deux, tandis que celle de l’homme n’a que lui-même
pour but. On leur rend hommage par les affections qu’elles
inspirent, mais celles qu’elles accordent sont presque toujours
des sacrifices. La plus belle des vertus, le dévouement,
est leur jouissance et leur destinée; nul bonheur ne peut
exister pour elles que par le reflet de la gloire et des prospérités
d’un autre: enfin, vivre hors de soi-même, soit par
les idées, soit par les sentiments, soit surtout par les vertus,
donne à l’âme un sentiment habituel d’élévation.

Dans les pays où les hommes sont appelés par les institutions
politiques à exercer toutes les vertus militaires et
civiles qu’inspire l’amour de la patrie, ils reprennent la
supériorité qui leur appartient; ils rentrent avec éclat dans
leurs droits de maîtres du monde: mais lorsqu’ils sont
condamnés de quelque manière à l’oisiveté, ou à la servitude,
ils tombent d’autant plus bas qu’ils devaient s’élever
plus haut. La destinée des femmes reste toujours la même,
c’est leur âme seule qui la fait, les circonstances politiques
n’y influent en rien. Lorsque les hommes ne savent pas, ou ne
peuvent pas employer dignement et noblement leur vie, la
nature se venge sur eux des dons mêmes qu’ils en ont
reçus; l’activité du corps ne sert plus qu’à la paresse de
l’esprit, la force de l’âme devient de la rudesse; et le jour
se passe dans des exercices et des amusements vulgaires,
les chevaux, la chasse, les festins, qui conviendraient comme
délassement, mais qui abrutissent comme occupations. Pendant
ce temps, les femmes cultivent leur esprit, et le sentiment
et la rêverie conservent dans leur âme l’image de
tout ce qui est noble et beau.

Les femmes allemandes ont un charme qui leur est tout à fait
particulier, un son de voix touchant, des cheveux blonds, un
teint éblouissant; elles sont modestes, mais moins timides
que les Anglaises; on voit qu’elles ont rencontré moins
souvent des hommes qui leur fussent supérieurs, et qu’elles
ont d’ailleurs moins à craindre les jugements sévères du
public. Elles cherchent à plaire par la sensibilité, à intéresser
par l’imagination; la langue de la poésie et des
beaux-arts leur est connue; elles font de la coquetterie
avec de l’enthousiasme, comme on en fait en France avec
de l’esprit et de la plaisanterie. La loyauté parfaite qui distingue
le caractère des Allemands rend l’amour moins
dangereux pour le bonheur des femmes, et peut-être s’approchent-elles
de ce sentiment avec plus de confiance,
parce qu’il est revêtu de couleurs romanesques, et que
le dédain et l’infidélité y sont moins à redouter qu’ailleurs.

L’amour est une religion en Allemagne, mais une religion
poétique, qui tolère trop volontiers tout ce que la
sensibilité peut excuser. On ne saurait le nier, la facilité du
divorce, dans les provinces protestantes, porte atteinte à la
sainteté du mariage. On y change aussi paisiblement d’époux
que s’il s’agissait d’arranger les incidents d’un drame; le
bon naturel des hommes et des femmes fait qu’on ne mêle
point d’amertume à ces faciles ruptures, et, comme il y a
chez les Allemands plus d’imagination que de vraie passion,
les événements les plus bizarres s’y passent avec une tranquillité
singulière; cependant, c’est ainsi que les mœurs et
le caractère perdent toute consistance; l’esprit paradoxal
ébranle les institutions les plus sacrées, et l’on n’y a sur
aucun sujet des règles assez fixes.

On peut se moquer avec raison des ridicules de quelques
femmes allemandes, qui s’exaltent sans cesse jusqu’à l’affectation,
et dont les doucereuses expressions effacent tout ce
que l’esprit et le caractère peuvent avoir de piquant et de
prononcé; elles ne sont pas franches, sans pourtant être
fausses; seulement elles ne voient ni ne jugent rien avec
vérité, et les événements réels passent devant leurs yeux
comme de la fantasmagorie. Quand il leur arrive d’être
légères, elles conservent encore la teinte de sentimentalité
qui est en honneur dans leur pays. Une femme allemande
disait avec une expression mélancolique: «Je ne sais à quoi
cela tient, mais les absents me passent de l’âme». Une
Française aurait exprimé cette idée plus gaîment, mais le
fond eût été le même.

Ces ridicules, qui font exception, n’empêchent pas que
parmi les femmes allemandes il n’y en ait beaucoup dont
les sentiments sont vrais et les manières simples. Leur éducation
soignée et la pureté d’âme qui leur est naturelle,
rendent l’empire qu’elles exercent doux et soutenu; elles
vous inspirent chaque jour plus d’intérêt pour tout ce qui
est grand et généreux, plus de confiance dans tous les
genres d’espoir, et savent repousser l’aride ironie qui
souffle un vent de mort sur les jouissances du cœur. Néanmoins
on trouve très rarement chez les Allemandes la rapidité
d’esprit qui anime l’entretien et met en mouvement
toutes les idées; ce genre de plaisir ne se rencontre guère
que dans les sociétés de Paris les plus piquantes et les plus
spirituelles. Il faut l’élite d’une capitale française pour
donner ce rare amusement: partout ailleurs on ne trouve
d’ordinaire que de l’éloquence en public, ou du charme dans
l’intimité. La conversation, comme talent, n’existe qu’en
France; dans les autres pays, elle ne sert qu’à la politesse,
à la discussion ou à l’amitié: en France, c’est un art auquel
l’imagination et l’âme sont sans doute fort nécessaires,
mais qui a pourtant aussi, quand on le veut, des secrets
pour suppléer à l’absence de l’une et de l’autre.

CHAPITRE IV



De l’influence de l’esprit de chevalerie sur l’amour et l’honneur.

La chevalerie est pour les modernes ce que les temps
héroïques étaient pour les anciens; tous les nobles souvenirs
des nations européennes s’y rattachent. A toutes les
grandes époques de l’histoire, les hommes ont eu pour
principe universel d’action un enthousiasme quelconque.
Ceux qu’on appelait des héros, dans les siècles les plus
reculés, avaient pour but de civiliser la terre; les traditions
confuses qui nous les représentent comme domptant les
monstres des forêts, font sans doute allusion aux premiers
périls dont la société naissante était menacée, et dont les
soutiens de son organisation encore nouvelle la préservaient.
Vint ensuite l’enthousiasme de la patrie: il inspira tout ce
qui s’est fait de grand et de beau chez les Grecs et chez les
Romains: cet enthousiasme s’affaiblit quand il n’y eut plus
de patrie, et peu de siècles après la chevalerie lui succéda.
La chevalerie consistait dans la défense du faible, dans la
loyauté des combats, dans le mépris de la ruse, dans cette
charité chrétienne qui cherchait à mêler l’humanité même
à la guerre, dans tous les sentiments enfin qui substituèrent
le culte de l’honneur à l’esprit féroce des armes. C’est dans
le Nord que la chevalerie prit naissance, mais c’est dans le
midi de la France qu’elle s’est embellie par le charme de
la poésie et de l’amour. Les Germains avaient de tout temps
respecté les femmes, mais ce furent les Français qui cherchèrent
à leur plaire; les Allemands avaient aussi leurs
chanteurs d’amour (Minnesinger), mais rien ne peut être
comparé à nos trouvères et à nos troubadours; et c’était
peut-être à cette source que nous devions puiser une littérature
vraiment nationale. L’esprit de la mythologie du
Nord avait beaucoup plus de rapport que le paganisme des
anciens Gaulois avec le christianisme, et néanmoins il n’est
point de pays où les chrétiens aient été de plus nobles
chevaliers, et les chevaliers de meilleurs chrétiens qu’en
France.

Les croisades réunirent les gentilshommes de tous les
pays, et firent de l’esprit de chevalerie comme une sorte de
patriotisme européen, qui remplissait du même sentiment
toutes les âmes. Le régime féodal, cette institution politique
triste et sévère, mais qui consolidait, à quelques égards,
l’esprit de la chevalerie, en le transformant en lois, le régime
féodal, dis-je, s’est maintenu en Allemagne jusqu’à nos
jours: il a été détruit en France par le cardinal de Richelieu,
et, depuis cette époque jusqu’à la Révolution, les Français
ont tout à fait manqué d’une source d’enthousiasme.
Je sais qu’on dira que l’amour de leurs rois en était une;
mais en supposant qu’un tel sentiment pût suffire à une
nation, il tient tellement à la personne même du souverain,
que pendant le règne du régent et de Louis XV, il eût été difficile,
je pense, qu’il fît faire rien de grand aux Français. L’esprit
de chevalerie, qui brillait encore par étincelles sous Louis XIV,
s’éteignit après lui, et fut remplacé, comme le dit un historien
piquant et spirituel[6], par l’esprit de fatuité, qui lui est
entièrement opposé. Loin de protéger les femmes, la fatuité
cherche à les perdre; loin de dédaigner la ruse, elle s’en
sert contre ces êtres faibles qu’elle s’enorgueillit de tromper,
et met la profanation dans l’amour à la place du culte.

Le courage même, qui servait jadis de garant à la loyauté,
ne fut plus qu’un moyen brillant de s’en affranchir; car il
n’importait pas d’être vrai, mais il fallait seulement tuer en
duel celui qui aurait prétendu qu’on ne l’était pas; et l’empire
de la société, dans le grand monde, fit disparaître la
plupart des vertus de la chevalerie. La France se trouvait
alors sans aucun genre d’enthousiasme; et comme il en faut
un aux nations pour ne pas se corrompre et se dissoudre,
c’est sans doute ce besoin naturel qui tourna, dès le milieu
du dernier siècle, tous les esprits vers l’amour de la liberté.

La marche philosophique du genre humain paraît donc
devoir se diviser en quatre ères différentes: les temps héroïques,
qui fondèrent la civilisation; le patriotisme, qui fit la
gloire de l’antiquité; la chevalerie, qui fut la religion guerrière
de l’Europe; et l’amour de la liberté, dont l’histoire a
commencé vers l’époque de la réformation.

L’Allemagne, si l’on en excepte quelques cours avides
d’imiter la France, ne fut point atteinte par la fatuité, l’immoralité
et l’incrédulité, qui, depuis la régence, avaient
altéré le caractère naturel des Français. La féodalité conservait
encore chez les Allemands des maximes de chevalerie.
On s’y battait en duel, il est vrai, moins souvent qu’en
France, parce que la nation germanique n’est pas aussi vive
que la nation française, et que toutes les classes du peuple
ne participent pas, comme en France, au sentiment de la
bravoure; mais l’opinion publique était plus sévère en général
sur tout ce qui tenait à la probité. Si un homme avait
manqué de quelque manière aux lois de la morale, dix duels
par jour ne l’auraient relevé dans l’estime de personne. On
a vu beaucoup d’hommes de bonne compagnie, en France,
qui, accusés d’une action condamnable, répondaient: Il se
peut que cela soit mal, mais personne, du moins, n’osera me
le dire en face. Il n’y a point de propos qui suppose une plus
grande dépravation; car où en serait la société humaine,
s’il suffisait de se tuer les uns les autres pour avoir le droit
de se faire d’ailleurs tout le mal possible; de manquer à sa
parole, de mentir, pourvu qu’on n’osât pas vous dire: «Vous
en avez menti»; enfin, de séparer la loyauté de la bravoure,
et de transformer le courage en un moyen d’impunité sociale?

Depuis que l’esprit chevaleresque s’était éteint en France,
depuis qu’il n’y avait plus de Godefroy, de Saint Louis, de
Bayard qui protégeassent la faiblesse, et se crussent liés
par une parole comme par des chaînes indissolubles, j’oserai
dire, contre l’opinion reçue, que la France a peut-être
été, de tous les pays du monde, celui où les femmes étaient
le moins heureuses par le cœur. On appelait la France le
paradis des femmes, parce qu’elles y jouissaient d’une
grande liberté; mais cette liberté même venait de la facilité
avec laquelle on se détachait d’elles. Le Turc qui renferme
sa femme, lui prouve au moins par là qu’elle est nécessaire
à son bonheur: l’homme à bonnes fortunes, tel que le dernier
siècle nous en a fourni tant d’exemples, choisit les femmes
pour victimes de sa vanité; et cette vanité ne consiste
pas seulement à les séduire, mais à les abandonner. Il faut
qu’il puisse indiquer avec des paroles légères et inattaquables
en elles-mêmes, que telle femme l’a aimé et qu’il ne
s’en soucie plus. «Mon amour-propre me crie: Fais-la mourir
de chagrin», disait un ami du baron de Bezenval, et cet
ami lui parut très regrettable, quand une mort prématurée
l’empêcha de suivre ce beau dessein. On se lasse de tout, mon
ange, écrit M. de La Clos, dans un roman qui fait frémir par
les raffinements d’immoralité qu’il décèle. Enfin, dans ces
temps où l’on prétendait que l’amour régnait en France, il
me semble que la galanterie mettait les femmes, pour ainsi
dire, hors la loi. Quand leur règne d’un moment était passé,
il n’y avait pour elles ni générosité, ni reconnaissance, ni
même pitié. L’on contrefaisait les accents de l’amour pour
les faire tomber dans le piège, comme le crocodile qui imite
la voix des enfants pour attirer leurs mères.

Louis XIV, si vanté par sa galanterie chevaleresque, ne se
montra-t-il pas le plus dur des hommes, dans sa conduite
envers la femme dont il avait été le plus aimé, madame de
La Vallière? Les détails qu’on en lit dans les mémoires de
Madame sont affreux. Il navra de douleur l’âme infortunée
qui n’avait respiré que pour lui, et vingt années de larmes
au pied de la croix purent à peine cicatriser les blessures
que le cruel dédain du monarque avait faites. Rien n’est si
barbare que la vanité; et comme la société, le bon ton, la
mode, le succès, mettent singulièrement en jeu cette vanité,
il n’est aucun pays où le bonheur des femmes soit plus en
danger que celui où tout dépend de ce qu’on appelle l’opinion,
et où chacun apprend des autres ce qu’il est de bon
goût de sentir.

Il faut l’avouer, les femmes ont fini par prendre part à
l’immoralité qui détruisait leur véritable empire: en valant
moins, elles ont moins souffert. Cependant, à quelques exceptions
près, la vertu des femmes dépend toujours de la
conduite des hommes. La prétendue légèreté des femmes
vient de ce qu’elles ont peur d’être abandonnées: elles se
précipitent dans la honte par crainte de l’outrage.

L’amour est une passion beaucoup plus sérieuse en Allemagne
qu’en France. La poésie, les beaux-arts, la philosophie
même, et la religion, ont fait de ce sentiment un culte
terrestre qui répand un noble charme sur la vie. Il n’y a
point eu dans ce pays, comme en France, des écrits licencieux
qui circulaient dans toutes les classes, et détruisaient
le sentiment chez les gens du monde, et la moralité chez
les gens du peuple. Les Allemands ont cependant, il faut en
convenir, plus d’imagination que de sensibilité; et leur
loyauté seule répond de leur constance. Les Français, en
général, respectent les devoirs positifs; les Allemands se
croient plus engagés par les affections que par les devoirs.
Ce que nous avons dit sur la facilité du divorce en est la
preuve; chez eux l’amour est plus sacré que le mariage.
C’est par une honorable délicatesse, sans doute, qu’ils sont
surtout fidèles aux promesses que les lois ne garantissent
pas: mais celles que les lois garantissent sont plus importantes
pour l’ordre social.

L’esprit de chevalerie règne encore chez les Allemands,
pour ainsi dire passivement; ils sont incapables de tromper,
et leur loyauté se retrouve dans tous les rapports intimes;
mais cette énergie sévère, qui commandait aux hommes
tant de sacrifices, aux femmes tant de vertus, et faisait de la
vie entière une œuvre sainte où dominait toujours la même
pensée, cette énergie chevaleresque des temps jadis n’a
laissé dans l’Allemagne qu’une empreinte effacée. Rien de
grand ne s’y fera désormais que par l’impulsion libérale qui
a succédé dans l’Europe à la chevalerie.

CHAPITRE V



De l’Allemagne méridionale.

Il était assez généralement reconnu qu’il n’y avait de littérature
que dans le nord de l’Allemagne, et que les habitants
du midi se livraient aux jouissances de la vie physique,
pendant que les contrées septentrionales goûtaient
plus exclusivement celles de l’âme. Beaucoup d’hommes de
génie sont nés dans le midi, mais ils se sont formés dans le
nord. On trouve non loin de la Baltique les plus beaux établissements,
les savants et les hommes de lettres les plus
distingués; et depuis Weimar jusqu’à Kœnigsberg, depuis
Kœnigsberg jusqu’à Copenhague, les brouillards et les frimas
semblent l’élément naturel des hommes d’une imagination
forte et profonde.

Il n’est point de pays qui ait plus besoin que l’Allemagne
de s’occuper de littérature; car la société y offrant peu de
charmes, et les individus n’ayant pas pour la plupart cette
grâce et cette vivacité que donne la nature dans les pays
chauds, il en résulte que les Allemands ne sont aimables
que quand ils sont supérieurs, et qu’il leur faut du génie
pour avoir beaucoup d’esprit.

La Franconie, la Souabe et la Bavière, avant la réunion
illustre de l’académie actuelle à Munich, étaient des pays
singulièrement lourds et monotones: point d’arts, la musique
exceptée, peu de littérature; un accent rude qui se
prêtait difficilement à la prononciation des langues latines;
point de société; de grandes réunions qui ressemblaient à
des cérémonies plutôt qu’à des plaisirs; une politesse obséquieuse
envers une aristocratie sans élégance; de la bonté,
de la loyauté dans toutes les classes; mais une certaine raideur
souriante, qui ôte tout à la fois l’aisance et la dignité.
On ne doit donc pas s’étonner des jugements qu’on a portés,
des plaisanteries qu’on a faites sur l’ennui de l’Allemagne.
Il n’y a que les villes littéraires qui puissent vraiment intéresser,
dans un pays où la société n’est rien, et la nature
peu de chose.

On aurait peut-être cultivé les lettres dans le midi de
l’Allemagne avec autant de succès que dans le nord, si les
souverains avaient mis à ce genre d’étude un véritable intérêt;
cependant, il faut en convenir, les climats tempérés
sont plus propres à la société qu’à la poésie. Lorsque le
climat n’est ni sévère ni beau, quand on vit sans avoir rien
à craindre ni à espérer du ciel, on ne s’occupe guère que
des intérêts positifs de l’existence. Ce sont les délices du
Midi, ou les rigueurs du Nord, qui ébranlent fortement
l’imagination. Soit qu’on lutte contre la nature ou qu’on
s’enivre de ses dons, la puissance de la création n’en est
pas moins forte, et réveille en nous le sentiment des beaux-arts,
ou l’instinct des mystères de l’âme.

L’Allemagne méridionale, tempérée sous tous les rapports,
se maintient dans un état de bien-être monotone, singulièrement
nuisible à l’activité des affaires comme à celle de
la pensée. Le plus vif désir des habitants de cette contrée
paisible et féconde, c’est de continuer à exister comme ils
existent; et que fait-on avec ce seul désir? Il ne suffit pas
même pour conserver ce dont on se contente.

CHAPITRE VI



De l’Autriche[7].

Les littérateurs du nord de l’Allemagne ont accusé l’Autriche
de négliger les sciences et les lettres; on a même fort
exagéré l’espèce de gêne que la censure y établissait. S’il
n’y a pas eu de grands hommes dans la carrière littéraire
en Autriche, ce n’est pas autant à la contrainte qu’au manque
d’émulation qu’il faut l’attribuer.

C’est un pays si calme, un pays où l’aisance est si tranquillement
assurée à toutes les classes de citoyens, qu’on
n’y pense pas beaucoup aux jouissances intellectuelles. On
y fait plus pour le devoir que pour la gloire; les récompenses
de l’opinion y sont si ternes, et ses punitions si douces,
que, sans le mobile de la conscience, il n’y aurait pas de
raison pour agir vivement dans aucun sens.

Les exploits militaires devaient être l’intérêt principal
des habitants d’une monarchie qui s’est illustrée par des
guerres continuelles; et cependant la nation autrichienne
s’était tellement livrée au repos et aux douceurs de la vie,
que les événements publics eux-mêmes n’y faisaient pas
grand bruit, jusqu’au moment où ils pouvaient réveiller le
patriotisme; et ce sentiment est calme dans un pays où il
n’y a que du bonheur. L’on trouve en Autriche beaucoup de
choses excellentes, mais peu d’hommes vraiment supérieurs,
car il n’y est pas fort utile de valoir mieux qu’un autre; on
n’est pas envié pour cela, mais oublié, ce qui décourage
encore plus. L’ambition persiste dans le désir d’obtenir des
places, le génie se lasse de lui-même; le génie, au milieu
de la société, est une douleur, une fièvre intérieure, dont il
faudrait se faire traiter comme d’un mal, si les récompenses
de la gloire n’en adoucissaient pas les peines.

En Autriche et dans le reste de l’Allemagne, on plaide
toujours par écrit, et jamais à haute voix. Les prédicateurs
sont suivis, parce qu’on observe les pratiques de religion;
mais ils n’attirent point par leur éloquence; les spectacles
sont extrêmement négligés, surtout la tragédie. L’administration
est conduite avec beaucoup de sagesse et de justice;
mais il y a tant de méthode en tout, qu’à peine si l’on peut
s’apercevoir de l’influence des hommes. Les affaires se
traitent d’après un certain ordre de numéros que rien au
monde ne dérange. Des règles invariables en décident, et
tout se passe dans un silence profond; ce silence n’est pas
l’effet de la terreur, car, que peut-on craindre dans un pays
où les vertus du monarque et les principes de l’équité dirigent
tout? mais le profond repos des esprits comme des
âmes ôte tout intérêt à la parole. Le crime ou le génie,
l’intolérance ou l’enthousiasme, les passions ou l’héroïsme
ne troublent ni n’exaltent l’existence. Le cabinet autrichien
a passé dans le dernier siècle pour très astucieux; ce qui
ne s’accorde guère avec le caractère allemand en général;
mais souvent on prend pour une politique profonde ce qui
n’est que l’alternative de l’ambition et de la faiblesse. L’histoire
attribue presque toujours aux individus comme aux
gouvernements plus de combinaison qu’ils n’en ont eu.

L’Autriche, réunissant dans son sein des peuples très
divers, tels que les Bohêmes, les Hongrois, etc., n’a point
cette unité si nécessaire à une monarchie; néanmoins la
grande modération des maîtres de l’État a fait depuis longtemps
un lien pour tous de l’attachement à un seul. L’empereur
d’Allemagne était tout à la fois souverain de son
propre pays, et chef constitutionnel de l’empire. Sous ce
dernier rapport, il avait à ménager des intérêts divers et
des lois établies, et prenait, comme magistrat impérial, une
habitude de justice et de prudence qu’il reportait ensuite
dans le gouvernement de ses États héréditaires. La nation
bohême et hongroise, les Tyroliens et les Flamands, qui
composaient autrefois la monarchie, ont tous plus de vivacité
naturelle que les véritables Autrichiens; ceux-ci s’occupent
sans cesse de l’art de modérer, au lieu de celui d’encourager.
Un gouvernement équitable, une terre fertile, une
nation riche et sage, tout devait leur faire croire qu’il ne
fallait que se maintenir pour être bien, et qu’on n’avait
besoin en aucun genre du secours extraordinaire des talents
supérieurs. On peut s’en passer en effet dans les temps paisibles
de l’histoire; mais que faire sans eux dans les grandes
luttes?

L’esprit du catholicisme qui dominait à Vienne, quoique
toujours avec sagesse, avait pourtant écarté, sous le règne
de Marie-Thérèse, ce qu’on appelait les lumières du dix-huitième
siècle. Joseph II vint ensuite, et prodigua toutes
ces lumières à un État qui n’était préparé ni au bien ni au
mal qu’elles peuvent faire. Il réussit momentanément dans
ce qu’il voulait, parce qu’il ne rencontra point en Autriche
de passion vive, ni pour ni contre ses désirs; «mais après
sa mort il ne resta rien de ce qu’il avait établi[8]», parce
que rien ne dure que ce qui vient progressivement.

L’industrie, le bien vivre et les jouissances domestiques
sont les intérêts principaux de l’Autriche; malgré la gloire
qu’elle s’est acquise par la persévérance et la valeur de ses
troupes, l’esprit militaire n’a pas vraiment pénétré dans
toutes les classes de la nation. Ses armées sont pour elle
comme des forteresses ambulantes, mais il n’y a guère plus
d’émulation dans cette carrière que dans toutes les autres;
les officiers les plus probes sont en même temps les plus
braves; ils y ont d’autant plus de mérite, qu’il en résulte
rarement pour eux un avancement brillant et rapide. On se
fait presque un scrupule en Autriche de favoriser les hommes
supérieurs, et l’on aurait pu croire quelquefois que le gouvernement
voulait pousser l’équité plus loin que la nature,
et traiter d’une égale manière le talent et la médiocrité.

L’absence d’émulation a sans doute un avantage, c’est
qu’elle apaise la vanité; mais souvent aussi la fierté même
s’en ressent, et l’on finit par n’avoir plus qu’un orgueil
commode, auquel l’extérieur seul suffit en tout.

C’était aussi, ce me semble, un mauvais système que
d’interdire l’entrée des livres étrangers. Si l’on pouvait conserver
dans un pays l’énergie du treizième et du quatorzième
siècle, en le garantissant des écrits du dix-huitième, ce serait
peut-être un grand bien; mais comme il faut nécessairement
que les opinions et les lumières de l’Europe pénètrent
au milieu d’une monarchie qui est au centre même de cette
Europe, c’est un inconvénient de ne les y laisser arriver
qu’à demi; car ce sont les plus mauvais écrits qui se
font jour. Les livres remplis de plaisanteries immorales et
de principes égoïstes amusent le vulgaire, et sont toujours
connus de lui: et les lois prohibitives n’ont tout leur effet
que contre les ouvrages philosophiques, qui élèvent l’âme
et étendent les idées. La contrainte que ces lois imposent est
précisément ce qu’il faut pour favoriser la paresse de l’esprit,
mais non pour conserver l’innocence du cœur.

Dans un pays où tout mouvement est difficile; dans un
pays où tout inspire une tranquillité profonde, le plus léger
obstacle suffit pour ne rien faire, pour ne rien écrire, et, si
l’on le veut même, pour ne rien penser. Qu’y a-t-il de mieux
que le bonheur? dira-t-on. Il faut savoir néanmoins ce qu’on
entend par ce mot. Le bonheur consiste-t-il dans les facultés
qu’on développe, ou dans celles qu’on étouffe? Sans
doute un gouvernement est toujours digne d’estime, quand
il n’abuse point de son pouvoir, et ne sacrifie jamais la justice
à son intérêt; mais la félicité du sommeil est trompeuse;
de grands revers peuvent la troubler; et pour tenir
plus aisément et plus doucement les rênes, il ne faut pas
engourdir les coursiers.

Une nation peut très facilement se contenter des biens
communs de la vie, le repos et l’aisance; et des penseurs
superficiels prétendront que tout l’art social se borne à donner
au peuple ces biens. Il en faut pourtant de plus nobles
pour se croire une patrie. Le sentiment patriotique se compose
des souvenirs que les grands hommes ont laissés, de
l’admiration qu’inspirent les chefs-d’œuvre du génie national,
enfin de l’amour que l’on ressent pour les institutions,
la religion et la gloire de son pays. Toutes ces richesses de
l’âme sont les seules que ravirait un joug étranger; mais si
l’on s’en tenait uniquement aux jouissances matérielles, le
même sol, quel que fut son maître, ne pourrait-il pas toujours
les procurer?

L’on craignait à tort, dans le dernier siècle, en Autriche,
que la culture des lettres n’affaiblît l’esprit militaire. Rodolphe
de Habsbourg détacha de son cou la chaîne d’or qu’il
portait, pour en décorer un poète alors célèbre. Maximilien
fit écrire un poème sous sa dictée. Charles-Quint savait
et cultivait presque toutes les langues. Il y avait jadis sur la
plupart des trônes de l’Europe des souverains instruits dans
tous les genres, et qui trouvaient dans les connaissances littéraires
une nouvelle source de grandeur d’âme. Ce ne sont
ni les lettres ni les sciences qui nuiront jamais à l’énergie
du caractère. L’éloquence rend plus brave, la bravoure rend
plus éloquent; tout ce qui fait battre le cœur pour une idée
généreuse, double la véritable force de l’homme, sa volonté:
mais l’égoïsme systématique, dans lequel on comprend
quelquefois sa famille comme un appendice de soi-même,
mais la philosophie, vulgaire au fond, quelque élégante
qu’elle soit dans les formes, qui porte à dédaigner tout ce
qu’on appelle des illusions, c’est-à-dire le dévouement et
l’enthousiasme; voilà le genre de lumière redoutable pour
les vertus nationales, voilà celles cependant que la censure
ne saurait écarter d’un pays entouré par l’atmosphère du
dix-huitième siècle: l’on ne peut échapper à ce qu’il y a de
pervers dans les écrits qu’en laissant arriver de toutes parts
ce qu’ils contiennent de grand et de libre.

On défendait à Vienne de représenter Don Carlos, parce
qu’on ne voulait pas y tolérer son amour pour Elisabeth.
Dans Jeanne d’Arc, de Schiller, on faisait d’Agnès Sorel la
femme légitime de Charles VII. Il n’était pas permis à la
bibliothèque publique de donner à lire l’Esprit des Lois:
mais, au milieu de cette gêne, les romans de Crébillon circulaient
dans les mains de tout le monde; les ouvrages licencieux
entraient, les ouvrages sérieux étaient seuls arrêtés.

Le mal que peuvent faire les mauvais livres n’est corrigé
que par les bons; les inconvénients des lumières ne sont
évités que par un plus haut degré de lumières. Il y a deux
routes à prendre en toutes choses: retrancher ce qui est
dangereux, ou donner des forces nouvelles pour y résister.
Le second moyen est le seul qui convienne à l’époque où
nous vivons; car l’innocence ne pouvant être de nos jours
la compagne de l’ignorance, celle-ci ne fait que du mal.
Tant de paroles ont été dites, tant de sophismes répétés,
qu’il faut beaucoup savoir pour bien juger, et les temps sont
passés où l’on s’en tenait en fait d’idées au patrimoine de
ses pères. On doit donc songer, non à repousser les lumières,
mais à les rendre complètes, pour que leurs rayons
brisés ne présentent point de fausses lueurs. Un gouvernement
ne saurait prétendre à dérober à une grande nation
la connaissance de l’esprit qui règne dans son siècle; cet
esprit renferme des éléments de force et de grandeur dont
on peut user avec succès quand on ne craint pas d’aborder
hardiment toutes les questions: on trouve alors dans les
vérités éternelles des ressources contre les erreurs passagères,
et dans la liberté même le maintien de l’ordre et
l’accroissement de la puissance.

CHAPITRE VII



Vienne.

Vienne est située dans une plaine, au milieu de plusieurs
collines pittoresques. Le Danube, qui la traverse et l’entoure,
se partage en diverses branches qui forment des îles fort
agréables; mais le fleuve lui-même perd de sa dignité dans
tous ces détours, et il ne produit pas l’impression que promet
son antique renommée. Vienne est une vieille ville assez
petite, mais environnée de faubourgs très spacieux; on
prétend que la ville, renfermée dans les fortifications, n’est
pas plus grande qu’elle ne l’était quand Richard Cœur de
Lion fut mis en prison non loin de ses portes. Les rues y
sont étroites comme en Italie; les palais rappellent un peu
ceux de Florence; enfin rien n’y ressemble au reste de l’Allemagne,
si ce n’est quelques édifices gothiques qui retracent
le moyen âge à l’imagination.

Le premier de ces édifices est la tour de Saint-Étienne:
elle s’élève au-dessus de toutes les églises de Vienne, et domine
majestueusement la bonne et paisible ville dont elle
a vu passer les générations et la gloire. Il fallut deux siècles,
dit-on, pour achever cette tour, commencée en 1100; toute
l’histoire d’Autriche s’y rattache de quelque manière. Aucun
édifice ne peut être aussi patriotique qu’une église; c’est le
seul dans lequel toutes les classes de la nation se réunissent,
le seul qui rappelle non seulement les événements publics,
mais les pensées secrètes, les affections intimes que les
chefs et les citoyens ont apportées dans son enceinte. Le
temple de la divinité semble présent comme elle aux siècles
écoulés.

Le tombeau du prince Eugène est le seul qui, depuis
longtemps, ait été placé dans cette église; il y attend d’autres
héros. Comme je m’en approchais, je vis attaché à l’une
des colonnes qui l’entourent un petit papier sur lequel il
était écrit qu’une jeune femme demandait qu’on priât pour
elle pendant sa maladie. Le nom de cette jeune femme
n’était point indiqué; c’était un être malheureux qui s’adressait
à des êtres inconnus, non pour des secours, mais pour
des prières; et tout cela se passait à côté d’un illustre mort
qui avait pitié peut-être aussi du pauvre vivant. C’est un
usage pieux des catholiques, et que nous devrions imiter,
de laisser les églises toujours ouvertes; il y a tant de moments
où l’on éprouve le besoin de cet asile! et jamais on
n’y entre sans ressentir une émotion qui fait du bien à l’âme,
et lui rend, comme par une ablution sainte, sa force et sa
pureté.

Il n’est point de grande ville qui n’ait un édifice, une promenade,
une merveille quelconque de l’art ou de la nature,
à laquelle les souvenirs de l’enfance se rattachent. Il me
semble que le Prater doit avoir pour les habitants de Vienne
un charme de ce genre; on ne trouve nulle part, si près
d’une capitale, une promenade qui puisse faire jouir ainsi
des beautés d’une nature tout à la fois agreste et soignée.
Une forêt majestueuse se prolonge jusqu’aux bords du Danube:
l’on voit de loin des troupeaux de cerfs traverser la
prairie; ils reviennent chaque matin; ils s’enfuient chaque
soir, quand l’affluence des promeneurs trouble leur solitude.
Le spectacle qui n’a lieu à Paris que trois jours de l’année,
sur la route de Longchamp, se renouvelle constamment à
Vienne, dans la belle saison. C’est une coutume italienne
que cette promenade de tous les jours à la même heure.
Une telle régularité serait impossible dans un pays où les
plaisirs sont aussi variés qu’à Paris; mais les Viennois,
quoi qu’il arrive, pourraient difficilement s’en déshabituer.
Il faut convenir que c’est un coup d’œil charmant que toute
cette nation citadine réunie sous l’ombrage d’arbres magnifiques,
et sur les gazons dont le Danube entretient la verdure.
La bonne compagnie en voiture, le peuple à pied; se rassemblent
là chaque soir. Dans ce sage pays, l’on traite les
plaisirs comme les devoirs, et l’on a de même l’avantage de
ne s’en lasser jamais, quelque uniformes qu’ils soient. On
porte dans la dissipation autant d’exactitude que dans les
affaires, et l’on perd son temps aussi méthodiquement qu’on
l’emploie.

Si vous entrez dans une des redoutes où il y a des bals
pour les bourgeois, les jours de fêtes, vous verrez des hommes
et des femmes exécuter gravement, l’un vis-à-vis de
l’autre, les pas d’un menuet dont ils se sont imposé l’amusement;
la foule sépare souvent le couple dansant, et cependant
il continue, comme s’il dansait pour l’acquit de sa
conscience; chacun des deux va tout seul à droite et à gauche,
en avant, en arrière, sans s’embarrasser de l’autre, qui
figure aussi scrupuleusement, de son côté: de temps en
temps seulement ils poussent un petit cri de joie, et
rentrent tout de suite après dans le sérieux de leur plaisir.

C’est surtout au Prater qu’on est frappé de l’aisance et de
la prospérité du peuple de Vienne. Cette ville a la réputation
de consommer en nourriture plus que toute autre ville
d’une population égale, et ce genre de supériorité un peu
vulgaire ne lui est pas contesté. On voit des familles entières
de bourgeois et d’artisans, qui partent à cinq heures du
soir pour aller au Prater faire un goûter champêtre aussi
substantiel que le dîner d’un autre pays, et l’argent qu’ils
peuvent dépenser là prouve assez combien ils sont laborieux
et doucement gouvernés. Le soir, des milliers d’hommes reviennent,
tenant par la main leurs femmes et leurs enfants;
aucun désordre, aucune querelle ne trouble cette multitude
dont on entend à peine la voix, tant sa joie est silencieuse!
Ce silence cependant ne vient d’aucune disposition triste de
l’âme, c’est plutôt un certain bien-être physique, qui, dans
le midi de l’Allemagne, fait rêver aux sensations, comme
dans le nord aux idées. L’existence végétative du midi de
l’Allemagne a quelques rapports avec l’existence contemplative
du nord: il y a du repos, de la paresse et de la réflexion
dans l’une et l’autre.

Si vous supposiez une aussi nombreuse réunion de Parisiens
dans un même lieu, l’air étincellerait de bon mots, de
plaisanteries, de disputes, et jamais un Français n’aurait un
plaisir où l’amour-propre ne pût se faire place de quelque
manière.

Les grands seigneurs se promènent avec des chevaux et
des voitures très magnifiques et de fort bon goût; tout leur
amusement consiste à reconnaître dans une allée du Prater
ceux qu’ils viennent de quitter dans un salon; mais la diversité
des objets empêche de suivre aucune pensée, et la
plupart des hommes se complaisent à dissiper ainsi les réflexions
qui les importunent. Ces grands seigneurs de
Vienne, les plus illustres et les plus riches de l’Europe,
n’abusent d’aucun de leurs avantages; ils laissent de misérables
fiacres arrêter leurs brillants équipages. L’empereur
et ses frères se rangent tranquillement aussi à la file, et veulent
être considérés, dans leurs amusements, comme de simples
particuliers; ils n’usent de leurs droits que quand ils remplissent
leurs devoirs. L’on aperçoit souvent au milieu de
toute cette foule des costumes orientaux, hongrois et polonais
qui réveillent l’imagination, et de distance en distance
une musique harmonieuse donne à ce rassemblement l’air
d’une fête paisible, où chacun jouit de soi-même sans s’inquiéter
de son voisin.

Jamais on ne rencontre un mendiant au milieu de cette
réunion, on n’en voit point à Vienne; les établissements de
charité sont administrés avec beaucoup d’ordre et de libéralité;
la bienfaisance particulière et publique est dirigée
avec un grand esprit de justice, et le peuple lui-même, ayant
en générai plus d’industrie et d’intelligence commerciale
que dans le reste de l’Allemagne, conduit bien sa propre
destinée. Il y a très peu d’exemples en Autriche de crimes
qui méritent la mort; tout enfin dans ce pays porte l’empreinte
d’un gouvernement paternel, sage et religieux. Les
bases de l’édifice social sont bonnes et respectables, mais il
y manque «un faîte et des colonnes, pour que la gloire et
le génie puissent y avoir un temple[9]».

J’étais à Vienne, en 1808, lorsque l’empereur François II
épousa sa cousine germaine, la fille de l’archiduc de Milan
et de l’archiduchesse Béatrix, la dernière princesse de cette
maison d’Este que l’Arioste et le Tasse ont tant célébrée.
L’archiduc Ferdinand et sa noble épouse se sont vus tous
les deux privés de leurs États par les vicissitudes de la guerre,
et la jeune impératrice, élevée «dans ces temps cruels[10]»
réunissait sur sa tête le double intérêt de la grandeur et de
l’infortune. C’était une union que l’inclination avait déterminée,
et dans laquelle aucune convenance politique n’était
entrée, bien que l’on ne pût en contracter une plus honorable.
On éprouvait à la fois des sentiments de sympathie et
de respect pour les affections de famille qui rapprochaient
ce mariage de nous, et pour le rang illustre qui l’en éloignait.
Un jeune prince, archevêque de Waizen, donnait la
bénédiction nuptiale à sa sœur et à son souverain; la mère
de l’impératrice, dont les vertus et les lumières exercent le
plus puissant empire sur ses enfants, devint en un instant
sujette de sa fille, et marchait derrière elle avec un mélange
de déférence et de dignité, qui rappelait tout à la fois les
droits de la couronne et ceux de la nature. Les frères de
l’empereur et de l’impératrice, tous employés dans l’armée
ou dans l’administration, tous, dans des degrés différents,
également voués au bien public, l’accompagnaient à l’autel,
et l’église était remplie par les grands de l’État, les femmes,
les filles et les mères des plus anciens gentilshommes de la
noblesse teutonique. On n’avait rien fait de nouveau pour la
fête; il suffisait à sa pompe de montrer ce que chacun possédait.
Les parures mêmes des femmes étaient héréditaires,
et les diamants substitués dans chaque famille consacraient
les souvenirs du passé à l’ornement de la jeunesse: les temps
anciens étaient présents à tout, et l’on jouissait d’une magnificence
que les siècles avaient préparée, mais qui ne coûtait
point de nouveaux sacrifices au peuple.

Les amusements qui succédèrent à la consécration du
mariage avaient presque autant de dignité que la cérémonie
elle-même. Ce n’est point ainsi que les particuliers doivent
donner des fêtes, mais il convient peut-être de retrouver
dans tout ce que font les rois l’empreinte sévère de leur
auguste destinée. Non loin de cette église, autour de laquelle
les canons et les fanfares annonçaient l’alliance renouvelée
de la maison d’Este avec la maison d’Habsbourg, l’on voit
l’asile qui renferme depuis deux siècles les tombeaux des
empereurs d’Autriche et de leur famille. C’est là, dans le
caveau des capucins, que Marie-Thérèse, pendant trente
années, entendait la messe en présence même du sépulcre
qu’elle avait fait préparer pour elle, à côté de son époux.
Cette illustre Marie-Thérèse avait tant souffert dans les premiers
jours de sa jeunesse, que le pieux sentiment de l’instabilité
de la vie ne la quitta jamais, au milieu même de
ses grandeurs. Il y a beaucoup d’exemples d’une dévotion
sérieuse et constante parmi les souverains de la terre;
comme ils n’obéissent qu’à la mort, son irrésistible pouvoir
les frappe davantage. Les difficultés de la vie se placent
entre nous et la tombe; tout est aplani pour les rois jusqu’au
terme, et cela même le rend plus visible à leurs
yeux.

Les fêtes conduisent naturellement à réfléchir sur les
tombeaux; de tout temps la poésie s’est plu à rapprocher
ces images, et le sort aussi est un terrible poète qui ne les
a que trop souvent réunies.

CHAPITRE VIII



De la Société.

Les riches et les nobles n’habitent presque jamais les
faubourgs de Vienne, et l’on est rapproché les uns des
autres comme dans une petite ville, quoique l’on y ait
d’ailleurs tous les avantages d’une grande capitale. Ces
faciles communications, au milieu des jouissances de la
fortune et du luxe, rendent la vie habituelle très commode,
et le cadre de la société, si l’on peut s’exprimer ainsi, c’est-à-dire
les habitudes, les usages et les manières, sont extrêmement
agréables. On parle dans l’étranger de l’étiquette
sévère et de l’orgueil aristocratique des grands seigneurs
autrichiens; cette accusation n’est pas fondée; il y a de la
simplicité, de la politesse, et surtout de la loyauté dans la
bonne compagnie de Vienne; et le même esprit de justice
et de régularité qui dirige les affaires importantes se retrouve
encore dans les plus petites circonstances. On y est fidèle à
des invitations de dîner et de souper, comme on le serait à
des engagements essentiels; et les faux airs qui font consister
l’élégance dans le mépris des égards ne s’y sont point
introduits. Cependant l’un des principaux désavantages de
la société de Vienne, c’est que les nobles et les hommes de
lettres ne se mêlent point ensemble. L’orgueil des nobles
n’en est pas la cause; mais comme on ne compte pas beaucoup
d’écrivains distingués à Vienne, et qu’on y lit assez
peu, chacun vit dans sa coterie, parce qu’il n’y a que des
coteries au milieu d’un pays où les idées générales et les
intérêts publics ont si peu d’occasion de se développer. Il
résulte de cette séparation des classes que les gens de lettres
manquent de grâce, et que les gens du monde acquièrent
rarement de l’instruction.

L’exactitude de la politesse, qui est à quelques égards une
vertu, puisqu’elle exige souvent des sacrifices, a introduit
dans Vienne les plus ennuyeux usages possibles. Toute la
bonne compagnie se transporte en masse d’un salon à
l’autre, trois ou quatre fois par semaine. On perd un certain
temps pour la toilette nécessaire dans ces grandes réunions;
on en perd dans la rue, on en perd sur les escaliers,
en attendant que le tour de sa voiture arrive, on en perd
en restant trois heures à table; et il est impossible, dans
ces assemblées nombreuses, de rien entendre qui sorte du
cercle des phrases convenues. C’est une habile invention de
la médiocrité pour annuler les facultés de l’esprit que cette
exhibition journalière de tous les individus les uns aux
autres. S’il était reconnu qu’il faut considérer la pensée
comme une maladie contre laquelle un régime régulier est
nécessaire, on ne saurait rien imaginer de mieux qu’un
genre de distraction à la fois étourdissant et insipide: une
telle distraction ne permet de suivre aucune idée, et transforme
le langage en un gazouillement qui peut être appris
aux hommes comme à des oiseaux.

J’ai vu représenter à Vienne une pièce dans laquelle Arlequin
arrivait revêtu d’une grande robe et d’une magnifique
perruque, et tout à coup il s’escamotait lui-même, laissait
debout sa robe et sa perruque pour figurer à sa place, et
s’en allait vivre ailleurs; on serait tenté de proposer ce tour
de passe-passe à ceux qui fréquentent les grandes assemblées.
On n’y va point pour rencontrer l’objet auquel on
désirerait de plaire; la sévérité des mœurs et la tranquillité
de l’âme concentrent, en Autriche, les affections au sein de
sa famille. On n’y va point par ambition, car tout se passe
avec tant de régularité dans ce pays, que l’intrigue y a peu
de prise, et ce n’est pas d’ailleurs au milieu de la société
qu’elle pourrait trouver à s’exercer. Ces visites et ces cercles
sont imaginés pour que tous fassent la même chose à la
même heure; on préfère ainsi l’ennui qu’on partage avec
ses semblables à l’amusement qu’on serait forcé de se créer
chez soi.

Les grandes assemblées, les grands dîners ont aussi lieu
dans d’autres villes; mais comme on y rencontre d’ordinaire
tous les individus remarquables du pays où l’on est, il y a
plus de moyens d’échapper à ces formules de conversation,
qui, dans de semblables réunions, succèdent aux révérences,
et les continuent en paroles. La société ne sert point en
Autriche, comme en France, à développer l’esprit ni à l’animer;
elle ne laisse dans la tête que du bruit et du vide:
aussi les hommes les plus spirituels du pays ont-ils soin,
pour la plupart, de s’en éloigner; les femmes seules y
paraissent, et l’on est étonné de l’esprit qu’elles ont, malgré
le genre de vie qu’elles mènent. Les étrangers apprécient
l’agrément de leur entretien; mais ce qu’on rencontre
le moins dans les salons de la capitale de l’Allemagne,
ce sont des Allemands.

L’on peut se plaire dans la société de Vienne, par la sûreté,
l’élégance et la noblesse des manières que les femmes y
font régner; mais il y manque quelque chose à dire, quelque
chose à faire, un but, un intérêt. On voudrait que le
jour fût différent de la veille, sans que pourtant cette variété
brisât la chaîne des affections et des habitudes. La monotonie,
dans la retraite, tranquillise l’âme; la monotonie, dans le
grand monde, fatigue l’esprit.

CHAPITRE IX



Des étrangers qui veulent imiter l’esprit français.

La destruction de l’esprit féodal et de l’ancienne vie de
château qui en était la conséquence, a introduit beaucoup
de loisir parmi les nobles; ce loisir leur a rendu très nécessaire
l’amusement de la société; et comme les Français sont
passés maîtres dans l’art de causer, ils se sont rendus souverains
de l’opinion européenne, ou plutôt de la mode, qui
contrefait si bien l’opinion. Depuis le règne de Louis XIV,
toute la bonne compagnie du continent, l’Espagne et l’Italie
exceptées, a mis son amour-propre dans l’imitation des
Français. En Angleterre, il existe un objet constant de conversation,
les intérêts politiques, qui sont les intérêts de
chacun et de tous; dans le Midi il n’y a point de société: le
soleil, l’amour et les beaux-arts remplissent la vie. A Paris,
on s’entretient assez généralement de littérature; et les
spectacles, qui se renouvellent sans cesse, donnent lieu à
des observations ingénieuses et spirituelles. Mais dans la
plupart des autres grandes villes, le seul sujet dont on ait
l’occasion de parler, ce sont des anecdotes et des observations
journalières sur les personnes dont la bonne compagnie
se compose. C’est un commérage ennobli par les grands
noms qu’on prononce, mais qui a pourtant le même fond
que celui des gens du peuple; car à l’élégance des formes
près, ils parlent également tout le jour sur leurs voisins et
sur leurs voisines.

L’objet vraiment libéral de la conversation, ce sont les
idées et les faits d’un intérêt universel. La médisance habituelle,
dont le loisir des salons et la stérilité de l’esprit font
une espèce de nécessité, peut être plus ou moins modifiée
par la bonté du caractère; mais il en reste toujours assez
pour qu’à chaque pas, à chaque mot, on entende autour de
soi le bourdonnement des petits propos qui pourraient,
comme les mouches, inquiéter même le lion. En France,
on se sert de la terrible arme du ridicule pour se combattre
mutuellement et conquérir le terrain sur lequel on
espère des succès d’amour-propre; ailleurs un certain
bavardage indolent use l’esprit, et décourage des efforts
énergiques, dans quelque genre que ce puisse être.

Un entretien aimable, alors même qu’il porte sur des
riens, et que la grâce seule des expressions en fait le charme,
cause encore beaucoup de plaisir; on peut l’affirmer sans
impertinence, les Français sont presque seuls capables de
ce genre d’entretien. C’est un exercice dangereux, mais
piquant, dans lequel il faut se jouer de tous les sujets,
comme d’une balle lancée qui doit revenir à temps dans la
main du joueur.

Les étrangers, quand ils veulent imiter les Français, affectent
plus d’immoralité, et sont plus frivoles qu’eux, de peur
que le sérieux ne manque de grâce, et que les sentiments
ou les pensées n’aient pas l’accent parisien.

Les Autrichiens, en général, ont tout à la fois trop de raideur
et de sincérité pour rechercher les manières d’être
étrangères. Cependant ils ne sont pas encore assez Allemands,
ils ne connaissent pas assez la littérature allemande;
on croit trop à Vienne qu’il est de bon goût de ne parler
que français; tandis que la gloire et même l’agrément de
chaque pays consistent toujours dans le caractère et l’esprit
national.

Les Français ont fait peur à l’Europe, mais surtout à l’Allemagne,
par leur habileté dans l’art de saisir et de montrer
le ridicule: il y avait je ne sais quelle puissance magique
dans le mot d’élégance et de grâce, qui irritait singulièrement
l’amour-propre. On dirait que les sentiments, les actions,
la vie enfin, devaient, avant tout, être soumis à cette
législation très subtile de l’usage du monde, qui est comme
un traité entre l’amour-propre des individus et celui de la
société même, un traité dans lequel les vanités respectives
se sont fait une constitution républicaine, où l’ostracisme
s’exerce contre tout ce qui est fort et prononcé. Ces formes,
ces convenances légères en apparence, et despotiques dans
le fond, disposent de l’existence entière; elles ont miné par
degrés l’amour, l’enthousiasme, la religion, tout, hors
l’égoïsme, que l’ironie ne peut atteindre, parce qu’il ne s’expose
qu’au blâme et non à la moquerie.

L’esprit allemand s’accorde beaucoup moins que tout autre
avec cette frivolité calculée; il est presque nul à la superficie;
il a besoin d’approfondir pour comprendre; il ne
saisit rien au vol, et les Allemands auraient beau, ce qui
certes serait bien dommage, se désabuser des qualités et des
sentiments dont ils sont doués, que la perte du fond ne les
rendrait pas plus légers dans les formes, et qu’ils seraient
plutôt des Allemands sans mérite que des Français aimables.

Il ne faut pas en conclure pour cela que la grâce leur soit
interdite; l’imagination et la sensibilité leur en donnent,
quand ils se livrent à leurs dispositions naturelles. Leur
gaieté, et ils en ont, surtout en Autriche, n’a pas le moindre
rapport avec la gaieté française; les farces tyroliennes, qui
amusent à Vienne les grands seigneurs comme le peuple,
ressemblent beaucoup plus à la bouffonnerie des Italiens qu’à
la moquerie des Français. Elles consistent dans des scènes
comiques fortement caractérisées, et qui représentent la nature
humaine avec vérité, mais non la société avec finesse.
Toutefois cette gaieté, telle qu’elle est, vaut encore mieux que
l’imitation d’une grâce étrangère: on peut très bien se passer
de cette grâce, mais en ce genre la perfection seule est
quelque chose. «L’ascendant des manières des Français a
préparé peut-être les étrangers à les croire invincibles. Il n’y
a qu’un moyen de résister à cet ascendant: ce sont des habitudes
et des mœurs nationales très décidées[11]». Dès qu’on
cherche à ressembler aux Français, ils l’emportent en tout
sur tous. Les Anglais, ne redoutant point le ridicule que les
Français savent si bien donner, se sont avisés quelquefois de
retourner la moquerie contre ses maîtres; et loin que les
manières anglaises parussent disgracieuses, même en France,
les Français tant imités imitaient à leur tour, et l’Angleterre
a été pendant longtemps aussi à la mode à Paris que
Paris partout ailleurs.

Les Allemands pourraient se créer une société d’un genre
très instructif, et tout à fait analogue à leurs goûts et à leur
caractère. Vienne, étant la capitale de l’Allemagne, celle où
l’on trouve le plus facilement réuni tout ce qui fait l’agrément
de la vie, aurait pu rendre sous ce rapport de grands
services à l’esprit allemand, si les étrangers n’avaient pas
dominé presque exclusivement la bonne compagnie. La plupart
des Autrichiens, qui ne savaient pas se prêter à la langue
et aux coutumes françaises, ne vivaient point du tout
dans le monde; il en résultait qu’ils ne s’adoucissaient point
par l’entretien des femmes, et restaient à la fois timides et
rudes, dédaignant tout ce qu’on appelle la grâce, et craignant
cependant en secret d’en manquer: sous prétexte des
occupations militaires, ils ne cultivaient point leur esprit,
et ils négligeaient souvent ces occupations mêmes, parce
qu’ils n’entendaient jamais rien qui pût leur faire sentir le
prix et le charme de la gloire. Ils croyaient se montrer bons
Allemands en s’éloignant d’une société où les étrangers seuls
avaient l’avantage, et jamais ils ne songeaient à s’en former
une capable de développer leur esprit et leur âme.

Les Polonais et les Russes, qui faisaient le charme de la
société de Vienne, ne parlaient que français, et contribuaient
à en écarter la langue allemande. Les Polonaises ont des
manières très séduisantes; elles mêlent l’imagination orientale
à la souplesse et à la vivacité de l’esprit français. Néanmoins,
même chez les nations esclavones, les plus flexibles
de toutes, l’imitation du genre français est très souvent fatigante:
les vers français des Polonais et des Russes ressemblent,
à quelques exceptions près, aux vers latins du moyen
âge. Une langue étrangère est toujours, sous beaucoup de
rapports, une langue morte. Les vers français sont à la fois
ce qu’il y a de plus facile et de plus difficile à faire. Lier l’un
à l’autre des hémistiches si bien accoutumés à se trouver
ensemble, ce n’est qu’un travail de mémoire; mais il faut
avoir respiré l’air d’un pays, pensé, joui, souffert dans sa
langue, pour peindre en poésie ce qu’on éprouve. Les étrangers,
qui mettent avant tout leur amour-propre à parler
correctement le français, n’osent pas juger nos écrivains autrement
que les autorités littéraires ne les jugent, de peur
de passer pour ne pas les comprendre. Ils vantent le style
plus que les idées, parce que les idées appartiennent à toutes
les nations, et que les Français seuls sont juges du style
dans leur langue.

Si vous rencontrez un vrai Français, vous trouvez du plaisir
à parler avec lui sur la littérature française; vous vous
sentez chez vous, et vous vous entretenez de vos affaires ensemble;
mais un étranger francisé ne se permet pas une
opinion ni une phrase qui ne soit orthodoxe, et le plus
souvent c’est une vieille orthodoxie qu’il prend pour l’opinion
du jour. L’on en est encore, dans plusieurs pays du
Nord, aux anecdotes de la cour de Louis XIV. Les étrangers,
imitateurs des Français, racontent les querelles de mademoiselle
de Fontanges et de madame de Montespan, avec
un détail qui serait fatigant quand il s’agirait d’un événement
de la veille. Cette érudition de boudoir, cet attachement
opiniâtre à quelques idées reçues, parce qu’on ne saurait
pas trop comment renouveler sa provision en ce genre,
tout cela est fastidieux et même nuisible; car la véritable
force d’un pays, c’est son caractère naturel; et l’imitation
des étrangers, sous quelque rapport que ce soit, est un défaut
de patriotisme.

Les Français hommes d’esprit, lorsqu’ils voyagent, n’aiment
point à rencontrer parmi les étrangers l’esprit français,
et recherchent surtout les hommes qui réunissent l’originalité
nationale à l’originalité individuelle. Les marchandes
de modes, en France, envoient aux colonies, dans l’Allemagne
et dans le Nord, ce qu’elles appellent vulgairement le
fonds de boutique; et cependant elles recherchent avec le
plus grand soin les habits nationaux de ces mêmes pays, et
les regardent avec raison comme des modèles très élégants.
Ce qui est vrai pour la parure l’est également pour l’esprit.
Nous avons une cargaison de madrigaux, de calembours,
de vaudevilles, que nous faisons passer à l’étranger, quand
on n’en fait plus rien en France; mais les Français eux-mêmes
n’estiment, dans les littératures étrangères, que
les beautés indigènes. Il n’y a point de nature, point de vie
dans l’imitation: et l’on pourrait appliquer, en général, à
tous ces esprits, à tous ces ouvrages imités du français,
l’éloge que Roland, dans l’Arioste, fait de sa jument qu’il
traîne après lui: Elle réunit, dit-il, toutes les qualités imaginables,
mais elle a pourtant un défaut, c’est qu’elle est
morte.

CHAPITRE X



De la sottise dédaigneuse et de la médiocrité bienveillante.

En tout pays, la supériorité d’esprit et d’âme est fort
rare, et c’est par cela même qu’elle conserve le nom de supériorité;
ainsi donc, pour juger du caractère d’une nation,
c’est la masse commune qu’il faut examiner. Les gens de
génie sont toujours compatriotes entre eux; mais pour sentir
vraiment la différence des Français et des Allemands, l’on
doit s’attacher à connaître la multitude dont les deux nations
se composent. Un Français sait encore parler lors
même qu’il n’a point d’idées; un Allemand en a toujours
dans sa tête un peu plus qu’il n’en saurait exprimer. On
peut s’amuser avec un Français, même quand il manque
d’esprit. Il vous raconte tout ce qu’il a fait, tout ce qu’il a vu,
le bien qu’il pense de lui, les éloges qu’il a reçus, les grands seigneurs
qu’il connaît, les succès qu’il espère. Un Allemand, s’il
ne pense pas, ne peut rien dire, et s’embarrasse dans les formes
qu’il voudrait rendre polies, et qui mettent mal à l’aise les autres
et lui. La sottise, en France, est animée, mais dédaigneuse.
Elle se vante de ne pas comprendre, pour peu qu’on exige
d’elle quelque attention, et croit nuire à ce qu’elle n’entend
pas, en affirmant que c’est obscur. L’opinion du pays étant
que le succès décide de tout, les sots mêmes, en qualité de
spectateurs, croient influer sur le mérite intrinsèque des
choses, en ne les applaudissant pas, et se donner ainsi plus
d’importance. Les hommes médiocres, en Allemagne, au
contraire, sont pleins de bonne volonté; ils rougiraient de
ne pouvoir s’élever à la hauteur des pensées d’un écrivain
célèbre; et loin de se considérer comme juges, ils aspirent
à devenir disciples.

Il y a sur chaque sujet tant de phrases toutes faites en
France, qu’un sot, avec leur secours, parle quelque temps
assez bien, et ressemble même momentanément à un
homme d’esprit; en Allemagne, un ignorant n’oserait énoncer
son avis sur rien avec confiance, car aucune opinion
n’étant admise comme incontestable, on ne peut en avancer
aucune sans être en état de la défendre; aussi les gens médiocres
sont-ils pour la plupart silencieux, et ne répandent-ils
d’autre agrément dans la société que celui d’une bienveillance
aimable. En Allemagne, les hommes distingués
seuls savent causer, tandis qu’en France tout le monde s’en
tire. Les hommes supérieurs en France sont indulgents, les
hommes supérieurs en Allemagne sont très sévères; mais
en revanche les sots chez les Français sont dénigrants et
jaloux, et les Allemands, quelque bornés qu’ils soient,
savent encore se montrer encourageants et admirateurs. Les
idées qui circulent en Allemagne sur divers sujets sont nouvelles
et souvent bizarres; il arrive de là que ceux qui les
répètent paraissent avoir pendant quelque temps une sorte
de profondeur usurpée. En France, c’est par les manières
qu’on fait illusion sur ce qu’on vaut. Ces manières sont
agréables, mais uniformes, et la discipline du bon ton
achève de leur ôter ce qu’elles pourraient avoir de varié.

Un homme d’esprit me racontait qu’un soir, dans un bal
masqué, il passa devant une glace, et que, ne sachant comment
se distinguer lui-même, au milieu de tous ceux qui
portaient un domino pareil au sien, il se fit un signe de tête
pour se reconnaître; on en peut dire autant de la parure
que l’esprit revêt dans le monde; on se confond presque
avec les autres, tant le caractère véritable de chacun se
montre peu! La sottise se trouve bien de cette confusion, et
voudrait en profiter pour contester le vrai mérite. La bêtise
et la sottise diffèrent essentiellement en ceci, que les bêtes
se soumettent volontiers à la nature, et que les sots se flattent
toujours de dominer la société.

CHAPITRE XI



De l’esprit de conversation.

En Orient, quand on n’a rien à se dire, on fume du tabac
de rose ensemble, et de temps en temps on se salue les
bras croisés sur la poitrine, pour se donner un témoignage
d’amitié; mais dans l’Occident on a voulu se parler tout le
jour, et le foyer de l’âme s’est souvent dissipé dans ces
entretiens où l’amour-propre est sans cesse en mouvement
pour faire effet tout de suite, et selon le goût du moment et
du cercle où l’on se trouve.

Il me semble reconnu que Paris est la ville du monde où
l’esprit et le goût de la conversation sont le plus généralement
répandus; et ce qu’on appelle le mal du pays, ce
regret indéfinissable de la patrie, qui est indépendant des
amis même qu’on y a laissés, s’applique particulièrement à
ce plaisir de causer, que les Français ne retrouvent nulle
part au même degré que chez eux. Volney raconte que des
Français émigrés voulaient, pendant la révolution, établir
une colonie et défricher des terres en Amérique; mais de
temps en temps ils quittaient toutes leurs occupations pour
aller, disaient-ils, causer à la ville; et cette ville, la Nouvelle-Orléans,
était à six cents lieues de leur demeure.
Dans toutes les classes, en France, on sent le besoin de
causer: la parole n’y est pas seulement, comme ailleurs, un
moyen de se communiquer ses idées, ses sentiments et ses
affaires, mais c’est un instrument dont on aime à jouer, et
qui ranime les esprits, comme la musique chez quelques
peuples, et les liqueurs fortes chez quelques autres.

Le genre de bien-être que fait éprouver une conversation
animée ne consiste pas précisément dans le sujet de cette
conversation; les idées ni les connaissances qu’on peut y
développer n’en sont pas le principal intérêt; c’est une certaine
manière d’agir les uns sur les autres, de se faire plaisir
réciproquement et avec rapidité, de parler aussitôt qu’on
pense, de jouir à l’instant de soi-même, d’être applaudi
sans travail, de manifester son esprit dans toutes les nuances
par l’accent, le geste, le regard, enfin de produire à
volonté comme une sorte d’électricité qui fait jaillir des
étincelles, soulage les uns de l’excès même de leur vivacité,
et réveille les autres d’une apathie pénible.

Rien n’est plus étranger à ce talent que le caractère et le
genre d’esprit des Allemands; ils veulent un résultat sérieux
en tout. Bacon a dit que la conversation n’était pas un chemin
qui conduisait à la maison, mais un sentier où l’on se promenait
au hasard avec plaisir. Les Allemands donnent à chaque
chose le temps nécessaire, mais le nécessaire en fait de
conversation, c’est l’amusement; si l’on dépasse cette mesure
l’on tombe dans la discussion, dans l’entretien sérieux,
qui est plutôt une occupation utile qu’un art agréable. Il
faut l’avouer aussi, le goût et l’enivrement de l’esprit de
société rendent singulièrement incapable d’application et
d’étude, et les qualités des Allemands tiennent peut-être
sous quelques rapports à l’absence même de cet esprit.

Les anciennes formules de politesse qui sont encore en
vigueur dans presque toute l’Allemagne, s’opposent à
l’aisance et à la familiarité de la conversation; le titre le
plus mince, et pourtant le plus long à prononcer, y est
donné et répété vingt fois dans le même repas; il faut offrir
de tous les mets, de tous les vins avec un soin, avec une
insistance qui fatigue mortellement les étrangers. Il y a de
la bonhomie au fond de tous ces usages; mais ils ne subsisteraient
pas un instant dans un pays où l’on pourrait hasarder
la plaisanterie sans offenser la susceptibilité; et comment
néanmoins peut-il y avoir de la grâce et du charme en
société, si l’on n’y permet pas cette douce moquerie qui
délasse l’esprit, et donne à la bienveillance elle-même une
façon piquante de s’exprimer?

Le cours des idées, depuis un siècle, a été tout à fait
dirigé par la conversation. On pensait pour parler, on parlait
pour être applaudi, et tout ce qui ne pouvait pas se dire
semblait être de trop dans l’âme. C’est une disposition très
agréable que le désir de plaire; mais elle diffère pourtant
beaucoup du besoin d’être aimé: le désir de plaire rend
dépendant de l’opinion, le besoin d’être aimé en affranchit:
on pourrait désirer de plaire à ceux même à qui l’on ferait
beaucoup de mal, et c’est précisément ce qu’on appelle de
la coquetterie; cette coquetterie n’appartient pas exclusivement
aux femmes; il y en a dans toutes les manières qui
servent à témoigner plus d’affection qu’on n’en éprouve
réellement. La loyauté des Allemands ne leur permet rien
de semblable; ils prennent la grâce au pied de la lettre, ils
considèrent le charme de l’expression comme un engagement
pour la conduite, et de là vient leur susceptibilité;
car ils n’entendent pas un mot sans en tirer une conséquence,
et ne conçoivent pas qu’on puisse traiter la parole
en art libéral, qui n’a ni but ni résultat si ce n’est le plaisir
qu’on y trouve. L’esprit de conversation a quelquefois l’inconvénient
d’altérer la sincérité du caractère; ce n’est pas
une tromperie combinée, mais improvisée, si l’on peut
s’exprimer ainsi. Les Français ont mis dans ce genre une
gaîté qui les rend aimables, mais il n’en est pas moins certain
que ce qu’il y a de plus sacré dans ce monde a été
ébranlé par la grâce, du moins par celle qui n’attache de
l’importance à rien, et tourne tout en ridicule.

Les bons mots des Français ont été cités d’un bout de l’Europe
à l’autre: de tout temps ils ont montré leur brillante valeur,
et soulagé leurs chagrins d’une façon vive et piquante;
de tout temps ils ont eu besoin les uns des autres, comme
d’auditeurs alternatifs qui s’encourageaient mutuellement;
de tout temps ils ont excellé dans l’art de ce qu’il faut dire,
et même de ce qu’il faut taire, quand un grand intérêt
l’emporte sur leur vivacité naturelle; de tout temps ils ont
eu le talent de vivre vite, d’abréger les longs discours, de
faire place aux successeurs avides de parler à leur tour; de
tout temps, enfin, ils ont su ne prendre du sentiment et de
la pensée que ce qu’il en faut pour animer l’entretien, sans
lasser le frivole intérêt qu’on a d’ordinaire les uns pour les
autres.

Les Français parlent toujours légèrement de leurs
malheurs, dans la crainte d’ennuyer leurs amis; ils devinent
la fatigue qu’ils pourraient causer, par celle dont ils seraient
susceptibles: ils se hâtent de montrer élégamment de
l’insouciance pour leur propre sort, afin d’en avoir l’honneur
au lieu d’en recevoir l’exemple. Le désir de paraître aimable
conseille de prendre une expression de gaîté, quelle que soit
la disposition intérieure de l’âme; la physionomie influe
par degrés sur ce qu’on éprouve, et ce qu’on fait pour plaire
aux autres émousse bientôt en soi-même ce qu’on ressent.

«Une femme d’esprit a dit que Paris était le lieu du
monde où l’on pouvait le mieux se passer du bonheur[12]»;
c’est sous ce rapport qu’il convient si bien à la pauvre espèce
humaine; mais rien ne saurait faire qu’une ville d’Allemagne
devînt Paris, ni que les Allemands pussent, sans se
gâter entièrement, recevoir comme nous le bienfait de la
distraction. A force de s’échapper à eux-mêmes ils finiraient
par ne plus se retrouver.

Le talent et l’habitude de la société servent beaucoup à
faire connaître les hommes: pour réussir en parlant, il
faut observer avec perspicacité l’impression qu’on produit
à chaque instant sur eux, celle qu’ils veulent nous cacher,
celle qu’ils cherchent à nous exagérer, la satisfaction contenue
des uns, le sourire forcé des autres; on voit passer
sur le front de ceux qui nous écoutent des blâmes à demi
formés, qu’on peut éviter en se hâtant de les dissiper avant
que l’amour-propre y soit engagé. L’on y voit naître aussi
l’approbation qu’il faut fortifier, sans cependant exiger d’elle
plus qu’elle ne veut donner. Il n’est point d’arène où la
vanité se montre sous des formes plus variées que dans la
conversation.

J’ai connu un homme que les louanges agitaient au point
que, quand on lui en donnait, il exagérait ce qu’il venait de
dire, et s’efforçait tellement d’ajouter à son succès, qu’il
finissait toujours par le perdre. Je n’osais pas l’applaudir, de
peur de le porter à l’affectation, et qu’il ne se rendît ridicule
par le bon cœur de son amour-propre. Un autre craignait
tellement d’avoir l’air de désirer de faire effet, qu’il
laissait tomber ses paroles négligemment et dédaigneusement.
Sa feinte indolence trahissait seulement une prétention
de plus, celle de n’en point avoir. Quand la vanité se
montre, elle est bienveillante; quand elle se cache, la
crainte d’être découverte la rend amère, et elle affecte l’indifférence,
la satiété, enfin tout ce qui peut persuader aux
autres qu’elle n’a pas besoin d’eux. Ces différentes combinaisons
sont amusantes pour l’observateur, et l’on s’étonne
toujours que l’amour-propre ne prenne pas la route si
simple d’avouer naturellement le désir de plaire, et d’employer
autant qu’il est possible la grâce et la vérité pour y
parvenir.

Le tact qu’exige la société, le besoin qu’elle donne de se
mettre à la portée des différents esprits, tout ce travail de
la pensée, dans ses rapports avec les hommes, serait certainement
utile, à beaucoup d’égards, aux Allemands, en
leur donnant plus de mesure, de finesse et d’habileté; mais
dans ce talent de causer, il y a une sorte d’adresse qui fait
perdre toujours quelque chose à l’inflexibilité de la morale;
si l’on pouvait se passer de tout ce qui tient à l’art de
ménager les hommes, le caractère en aurait sûrement plus
de grandeur et d’énergie.

Les Français sont les plus habiles diplomates de l’Europe,
et ces hommes, qu’on accuse d’indiscrétion et d’impertinence,
savent mieux que personne cacher un secret, et captiver
ceux dont ils ont besoin. Ils ne déplaisent jamais que
quand ils le veulent, c’est-à-dire, quand leur vanité croit
trouver mieux son compte dans le dédain que dans l’obligeance.
L’esprit de conversation a singulièrement développé
chez les Français l’esprit plus sérieux des négociations politiques.
Il n’est point d’ambassadeur étranger qui pût lutter
contre eux en ce genre, à moins que, mettant absolument
de côté toute prétention à la finesse, il n’allât droit en
affaires, comme celui qui se battrait sans savoir l’escrime.

Les rapports des différentes classes entre elles étaient
aussi très propres à développer en France la sagacité, la
mesure et la convenance de l’esprit de société. Les rangs
n’y étaient point marqués d’une manière positive, et les
prétentions s’agitaient sans cesse dans l’espace incertain
que chacun pouvait tour à tour ou conquérir ou perdre. Les
droits du tiers-état, des parlements, de la noblesse, la puissance
même du roi, rien n’était déterminé d’une façon invariable;
tout se passait, pour ainsi dire, en adresse de
conversation: on esquivait les difficultés les plus graves par
les nuances délicates des paroles et des manières, et l’on
arrivait rarement à se heurter ou à se céder, tant on évitait
avec soin l’un et l’autre! Les grandes familles avaient aussi
entre elles des prétentions jamais déclarées et toujours sous-entendues,
et ce vague excitait beaucoup plus la vanité que des
rangs marqués n’auraient pu le faire. Il fallait étudier tout
ce dont se composait l’existence d’un homme ou d’une
femme, pour savoir le genre d’égards qu’on leur devait;
l’arbitraire, sous toutes les formes, a toujours été dans les
habitudes, les mœurs et les lois de la France: de là vient que
les Français ont eu, si l’on peut s’exprimer ainsi, une si
grande pédanterie de frivolité; les bases principales n’étant
point affermies, on voulait donner de la consistance aux
moindres détails. En Angleterre, on permet l’originalité
aux individus, tant la masse est bien réglée! En France, il
semble que l’esprit d’imitation soit comme un lien social, et
que tout serait en désordre si ce lien ne suppléait pas à
l’instabilité des institutions.

En Allemagne, chacun est à son rang, à sa place, comme
à son poste, et l’on n’a pas besoin de tournures habiles, de
parenthèses, de demi-mots, pour exprimer les avantages
de naissance ou de titre que l’on se croit sur son voisin.
La bonne compagnie, en Allemagne, c’est la cour; en
France, c’étaient tous ceux qui pouvaient se mettre sur un
pied d’égalité avec elle, et tous pouvaient l’espérer, et tous
aussi pouvaient craindre de n’y jamais parvenir. Il en résultait
que chacun voulait avoir les manières de cette société-là.
En Allemagne, un diplôme vous y faisait entrer; en France,
une faute de goût vous en faisait sortir; et l’on était encore
plus empressé de ressembler aux gens du monde, que de se
distinguer dans ce monde même par sa valeur personnelle.

Une puissance aristocratique, le bon ton et l’élégance,
l’emportait sur l’énergie, la profondeur, la sensibilité, l’esprit
même. Elle disait à l’énergie:—Vous mettez trop
d’intérêt aux personnes et aux choses;—à la profondeur:—Vous
me prenez trop de temps;—à la sensibilité:—Vous
êtes trop exclusive;—à l’esprit enfin:—Vous êtes une
distinction trop individuelle.—Il fallait des avantages qui
tinssent plus aux manières qu’aux idées, et il importait de
reconnaître dans un homme, plutôt la classe dont il était
que le mérite qu’il possédait. Cette espèce d’égalité dans
l’inégalité est très favorable aux gens médiocres, car elle
doit nécessairement détruire toute originalité dans la façon
de voir et de s’exprimer. Le modèle choisi est noble,
agréable et de bon goût, mais il est le même pour tous. C’est
un point de réunion que ce modèle; chacun, en s’y conformant,
se croit plus en société avec ses semblables. Un Français
s’ennuierait d’être seul de son avis comme d’être seul
dans sa chambre.

On aurait tort d’accuser les Français de flatter la puissance
par les calculs ordinaires qui inspirent cette flatterie;
ils vont où tout le monde va, disgrâce ou crédit, n’importe:
si quelques-uns se font passer pour la foule, ils sont bien
sûrs qu’elle y viendra réellement. On a fait la révolution de
France, en 1789, en envoyant un courrier qui, d’un village à
l’autre, criait: armez-vous, car le village voisin s’est armé;
et tout le monde se trouva levé contre tout le monde, ou
plutôt contre personne. Si l’on répandait le bruit que telle
manière de voir est universellement reçue, l’on obtiendrait
l’unanimité, malgré le sentiment intime de chacun; l’on se
garderait alors, pour ainsi dire, le secret de la comédie,
car chacun avouerait séparément que tous ont tort. Dans
les scrutins secrets, on a vu des députés donner leur boule
blanche ou noire contre leur opinion, seulement parce
qu’ils croyaient la majorité dans un sens différent du leur,
et qu’ils ne voulaient pas, disaient-ils, perdre leur voix.

C’est par ce besoin social de penser comme tout le monde
qu’on a pu s’expliquer, pendant la révolution, le contraste
du courage à la guerre et de la pusillanimité dans la carrière
civile. Il n’y a qu’une manière de voir sur le courage
militaire; mais l’opinion publique peut être égarée relativement
à la conduite qu’on doit suivre dans les affaires
politiques. Le blâme de ceux qui vous entourent, la solitude,
l’abandon vous menacent, si vous ne suivez pas le
parti dominant; tandis qu’il n’y a dans les armées que l’alternative
de la mort et du succès, situation charmante pour
des Français, qui ne craignent point l’une et aiment passionnément
l’autre. Mettez la mode, c’est-à-dire les applaudissements,
du côté du danger, et vous verrez les Français
le braver sous toutes ses formes; l’esprit de sociabilité
existe en France depuis le premier rang jusqu’au dernier:
il faut s’entendre approuver par ce qui nous environne; on
ne veut s’exposer, à aucun prix, au blâme ou au ridicule,
car dans un pays où causer a tant d’influence, le bruit des
paroles couvre souvent la voix de la conscience.

On connaît l’histoire de cet homme qui commença par
louer avec transport une actrice qu’il venait d’entendre; il
aperçut un sourire sur les lèvres des assistants, il modifia
son éloge; l’opiniâtre sourire ne cessa point, et la crainte
de la moquerie finit par lui faire dire: Ma foi! la pauvre
diablesse a fait ce qu’elle a pu. Les triomphes de la plaisanterie
se renouvellent sans cesse en France; dans un temps
il convient d’être religieux, dans un autre de ne l’être pas;
dans un temps d’aimer sa femme, dans un autre de ne pas
paraître avec elle. Il a existé même des moments où l’on
eût craint de passer pour niais si l’on avait montré de l’humanité,
et cette terreur du ridicule qui, dans les premières
classes, ne se manifeste d’ordinaire que par la vanité, s’est
traduite en férocité dans les dernières.

Quel mal cet esprit d’imitation ne ferait-il pas parmi les
Allemands! Leur supériorité consiste dans l’indépendance
de l’esprit, dans l’amour de la retraite, dans l’originalité
individuelle. Les Français ne sont tout-puissants qu’en
masse, et leurs hommes de génie eux-mêmes prennent toujours
leur point d’appui dans les opinions reçues, quand
ils veulent s’élancer au delà. Enfin, l’impatience du caractère
français, si piquante en conversation, ôterait aux Allemands
le charme principal de leur imagination naturelle,
cette rêverie calme, cette vue profonde, qui s’aide du temps
et de la persévérance pour tout découvrir.

Ces qualités sont presque incompatibles avec la vivacité
d’esprit; et cependant cette vivacité est surtout ce qui rend
aimable en conversation. Lorsqu’une discussion s’appesantit,
lorsqu’un conte s’allonge, il vous prend je ne sais quelle
impatience, semblable à celle qu’on éprouve quand un musicien
ralentit trop la mesure d’un air. On peut être fatigant,
néanmoins, à force de vivacité, comme on l’est par
trop de lenteur. J’ai connu un homme de beaucoup d’esprit,
mais tellement impatient, qu’il donnait à tous ceux qui causaient
avec lui l’inquiétude que doivent éprouver les gens
prolixes, quand ils s’aperçoivent qu’ils fatiguent. Cet homme
sautait sur sa chaise pendant qu’on lui parlait, achevait les
phrases des autres, dans la crainte qu’elles ne se prolongeassent;
il inquiétait d’abord, et finissait par lasser en
étourdissant: car quelque vite qu’on aille en fait de conversation,
quand il n’y a plus moyen de retrancher que sur le
nécessaire, les pensées et les sentiments oppressent, faute
d’espace pour les exprimer.

Toutes les manières d’abréger le temps ne l’épargnent
pas, et l’on peut mettre des longueurs dans une seule phrase,
si l’on y laisse du vide; le talent de rédiger sa pensée brillamment
et rapidement est ce qui réussit le plus en société;
on n’a pas le temps d’y rien attendre. Nulle réflexion, nulle
complaisance ne peut faire qu’on s’y amuse de ce qui
n’amuse pas. Il faut exercer là l’esprit de conquête et le despotisme
du succès: car le fond et le but étant peu de chose,
on ne peut pas se consoler du revers par la pureté des
motifs, et la bonne intention n’est de rien en fait d’esprit.

Le talent de conter, l’un des grands charmes de la conversation,
est très rare en Allemagne; les auditeurs y sont
trop complaisants, ils ne s’ennuient pas assez vite, et les
conteurs, se fiant à la patience des auditeurs, s’établissent
trop à leur aise dans les récits. En France, celui qui parle
est un usurpateur, qui se sent entouré de rivaux jaloux, et
veut se maintenir à force de succès; en Allemagne, c’est un
possesseur légitime qui peut user paisiblement de ses droits
reconnus.

Les Allemands réussissent mieux dans les contes poétiques
que dans les contes épigrammatiques: quand il faut
parler à l’imagination, les détails peuvent plaire, ils rendent
le tableau plus vrai: mais quand il s’agit de rapporter un
bon mot, on ne saurait trop abréger les préambules. La
plaisanterie allège pour un moment le poids de la vie:
vous aimez à voir un homme, votre semblable, se jouer
ainsi du fardeau qui vous accable, et bientôt, animé par lui,
vous le soulevez à votre tour; mais quand vous sentez de
l’effort ou de la langueur dans ce qui devrait être un amusement,
vous en êtes plus fatigué que du sérieux même,
dont les résultats au moins vous intéressent.

La bonne foi du caractère allemand est aussi peut-être
un obstacle à l’art de conter; les Allemands ont plutôt la
gaîté du caractère que celle de l’esprit; ils sont gais comme
ils sont honnêtes, pour la satisfaction de leur propre conscience,
et rient de ce qu’ils disent, longtemps avant même
d’avoir songé à en faire rire les autres.

Rien ne saurait égaler, au contraire, le charme d’un récit
fait par un Français spirituel et de bon goût. Il prévoit tout,
il ménage tout, et cependant il ne sacrifie point ce qui
pourrait exciter l’intérêt. Sa physionomie, moins prononcée
que celle des Italiens, indique la gaîté, sans rien faire perdre
à la dignité du maintien et des manières; il s’arrête
quand il le faut, et jamais il n’épuise même l’amusement;
il s’anime, et néanmoins il tient toujours en main les rênes
de son esprit, pour le conduire sûrement et rapidement;
bientôt aussi les auditeurs se mêlent de l’entretien, il fait
valoir alors à son tour ceux qui viennent de l’applaudir; il
ne laisse point passer une expression heureuse sans la relever,
une plaisanterie piquante sans la sentir, et pour un
moment du moins l’on se plaît, et l’on jouit les uns des
autres, comme si tout était concorde, union et sympathie
dans le monde.

Les Allemands feraient bien de profiter, sous des rapports
essentiels, de quelques-uns des avantages de l’esprit social
en France: ils devraient apprendre des Français à se montrer
moins irritables dans les petites circonstances, afin de
réserver toute leur force pour les grandes; ils devraient
apprendre des Français à ne pas confondre l’opiniâtreté
avec l’énergie, la rudesse avec la fermeté; ils devraient
aussi, lorsqu’ils sont capables du dévouement entier de leur
vie, ne pas la rattraper en détail par une sorte de personnalité
minutieuse, que ne se permettrait pas le véritable
égoïsme; enfin, ils devraient puiser dans l’art même de la
conversation l’habitude de répandre dans leurs livres cette
clarté qui les mettrait à la portée du plus grand nombre,
ce talent d’abréger, inventé par les peuples qui s’amusent,
bien plutôt que par ceux qui s’occupent, et ce respect pour
de certaines convenances, qui ne porte pas à sacrifier la
nature, mais à ménager l’imagination. Ils perfectionneraient
leur manière d’écrire par quelques-unes des observations
que le talent de parler fait naître: mais ils auraient
tort de prétendre à ce talent tel que les Français le possèdent.

Une grande ville qui servirait de point de ralliement
serait utile à l’Allemagne, pour rassembler les moyens
d’étude, augmenter les ressources des arts, exciter l’émulation;
mais si cette capitale développait chez les Allemands
le goût des plaisirs de la société dans toute leur élégance,
ils y perdraient la bonne foi scrupuleuse, le travail solitaire,
l’indépendance audacieuse qui les distinguent dans la carrière
littéraire et philosophique; enfin, ils changeraient
leurs habitudes de recueillement contre un mouvement
extérieur dont ils n’acquerraient jamais la grâce et la
dextérité.

CHAPITRE XII



De la langue allemande dans ses rapports avec l’esprit de conversation.

En étudiant l’esprit et le caractère d’une langue, on
apprend l’histoire philosophique des opinions, des mœurs
et des habitudes nationales; et les modifications que subit le
langage doivent jeter de grandes lumières sur la marche
de la pensée; mais une telle analyse serait nécessairement
très métaphysique, et demanderait une foule de connaissances
qui nous manquent presque toujours dans les langues
étrangères, et souvent même dans la nôtre. Il faut donc
s’en tenir à l’impression générale que produit l’idiome
d’une nation dans son état actuel. Le Français, ayant été
parlé plus qu’aucun autre dialecte européen, est à la fois
poli par l’usage et acéré pour le but. Aucune langue n’est
plus claire et plus rapide, n’indique plus légèrement et
n’explique plus nettement ce qu’on veut dire. L’allemand
se prête beaucoup moins à la précision et à la rapidité de
la conversation. Par la nature même de sa construction
grammaticale, le sens n’est ordinairement compris qu’à la
fin de la phrase. Ainsi, le plaisir d’interrompre, qui rend la
discussion si animée en France, et force à dire si vite ce
qu’il importe de faire entendre, ce plaisir ne peut exister en
Allemagne; car les commencements de phrase ne signifient
rien sans la fin; il faut laisser à chacun tout l’espace qu’il
lui convient de prendre; cela vaut mieux pour le fond des
choses, c’est aussi plus civil, mais moins piquant.

La politesse allemande est plus cordiale, mais moins
nuancée que la politesse française; il y a plus d’égards
pour le rang et plus de précautions en tout. En France, on
flatte plus qu’on ne ménage, et, comme on a l’art de tout
indiquer, on approche beaucoup plus volontiers des sujets
les plus délicats. L’allemand est une langue très brillante
en poésie, très abondante en métaphysique, mais très positive
en conversation. La langue française, au contraire,
n’est vraiment riche que dans les tournures qui expriment
les rapports les plus déliés de la société. Elle est pauvre et
circonscrite dans tout ce qui tient à l’imagination et à la
philosophie. Les Allemands craignent plus de faire de la
peine qu’ils n’ont envie de plaire. De là vient qu’ils ont
soumis autant qu’ils ont pu la politesse à des règles; et
leur langue, si hardie dans les livres, est singulièrement
asservie en conversation, par toutes les formules dont elle
est surchargée.

Je me rappelle d’avoir assisté, en Saxe, à une leçon de
métaphysique d’un philosophe célèbre qui citait toujours le
baron de Leibnitz, et jamais l’entraînement du discours ne
pouvait l’engager à supprimer ce titre de baron, qui n’allait
guère avec le nom d’un grand homme mort depuis près
d’un siècle.

L’allemand convient mieux à la poésie qu’à la prose, et à
la prose écrite qu’à la prose parlée; c’est un instrument qui
sert très bien quand on veut tout peindre ou tout dire: mais
on ne peut pas glisser avec l’allemand, comme avec le français,
sur les divers sujets qui se présentent. Si l’on voulait
faire aller les mots allemands du train de la conversation
française, on leur ôterait toute grâce et toute dignité. Le
mérite des Allemands, c’est de bien remplir le temps: le
talent des Français, c’est de le faire oublier.

Quoique le sens des périodes allemandes ne s’explique
souvent qu’à la fin, la construction ne permet pas toujours
de terminer une phrase par l’expression la plus piquante;
et c’est cependant un des grands moyens de faire effet
en conversation. L’on entend rarement parmi les Allemands
ce qu’on appelle des bons mots: ce sont les pensées mêmes,
et non l’éclat qu’on leur donne, qu’il faut admirer.

Les Allemands trouvent une sorte de charlatanisme dans
l’expression brillante, et prennent plutôt l’expression abstraite,
parce qu’elle est plus scrupuleuse et s’approche
davantage de l’essence même du vrai; mais la conversation
ne doit donner aucune peine, ni pour comprendre ni pour
parler. Dès que l’entretien ne porte pas sur les intérêts
communs de la vie, et qu’on entre dans la sphère des idées,
la conversation en Allemagne devient trop métaphysique;
il n’y a pas assez d’intermédiaire entre ce qui est vulgaire et
ce qui est sublime; et c’est cependant dans cet intermédiaire
que s’exerce l’art de causer.

La langue allemande a une gaîté qui lui est propre; la
société ne l’a point rendue timide, et les bonnes mœurs
l’ont laissée pure; mais c’est une gaîté nationale à la portée
de toutes les classes. Les sons bizarres des mots, leur antique
naïveté, donnent à la plaisanterie quelque chose de pittoresque,
dont le peuple peut s’amuser aussi bien que les
gens du monde. Les Allemands sont moins gênés que nous
dans le choix des expressions, parce que, leur langue
n’ayant pas été aussi fréquemment employée dans la conversation
du grand monde, elle ne se compose pas, comme
la nôtre, de mots qu’un hasard, une application, une allusion,
rendent ridicules, de mots enfin qui, ayant subi toutes
les aventures de la société, sont proscrits injustement
peut-être, mais ne sauraient plus être admis. La colère s’est
souvent exprimée en allemand, mais on n’en a pas fait
l’arme du persiflage; et les paroles dont on se sert sont
encore dans toute leur vérité et dans toute leur force; c’est
une facilité de plus: mais aussi l’on peut exprimer avec le
français mille observations fines, et se permettre mille tours
d’adresse dont la langue allemande est jusqu’à présent incapable.

Il faut se mesurer avec les idées en allemand, avec les
personnes en français; il faut creuser à l’aide de l’allemand,
il faut arriver au but en parlant français; l’un doit peindre
la nature, et l’autre la société. Gœthe fait dire dans son
roman de Wilhelm Meister, à une femme allemande, qu’elle
s’aperçut que son amant voulait la quitter, parce qu’il lui
écrivait en français. Il y a bien des phrases en effet dans
notre langue, pour dire en même temps et ne pas dire, pour
faire espérer sans promettre, pour promettre même sans
se lier. L’allemand est moins flexible, et il fait bien de rester
tel, car rien n’inspire plus de dégoût que cette langue
tudesque, quand elle est employée aux mensonges, de quelque
nature qu’ils soient. Sa construction traînante, ses consonnes
multipliées, sa grammaire savante, ne lui permettent
aucune grâce dans la souplesse; et l’on dirait qu’elle
se raidit d’elle-même contre l’intention de celui qui la parle,
dès qu’on veut la faire servir à trahir la vérité.

CHAPITRE XIII



De l’Allemagne du Nord.

Les premières impressions qu’on reçoit en arrivant dans
le nord de l’Allemagne, surtout au milieu de l’hiver, sont
extrêmement tristes; et je ne suis pas étonné que ces
impressions aient empêché la plupart des Français que
l’exil a conduits dans ce pays, de l’observer sans prévention.
Cette frontière du Rhin est solennelle; on craint, en la
passant, de s’entendre prononcer ce mot terrible: Vous êtes
hors de France. C’est en vain que l’esprit juge avec impartialité
le pays qui nous a vus naître, nos affections ne s’en
détachent jamais; et quand on est contraint à le quitter,
l’existence semble déracinée, on se devient comme étranger
à soi-même. Les plus simples usages, comme les relations les
plus intimes; les intérêts les plus graves, comme les moindres
plaisirs, tout était de la patrie; tout n’en est plus. On
ne rencontre personne qui puisse vous parler d’autrefois,
personne qui vous atteste l’identité des jours passés avec les
jours actuels; la destinée recommence, sans que la confiance
des premières années se renouvelle; l’on change de monde,
sans avoir changé de cœur. Ainsi l’exil condamne à se survivre;
les adieux, les séparations, tout est comme à l’instant
de la mort, et l’on y assiste cependant avec les forces
entières de la vie.

J’étais, il y a six ans, sur les bords du Rhin, attendant la
barque qui devait me conduire à l’autre rive; le temps était
froid, le ciel obscur, et tout me semblait un présage funeste.
Quand la douleur agite violemment notre âme, on ne peut
se persuader que la nature y soit indifférente; il est permis à
l’homme d’attribuer quelque puissance à ses peines; ce
n’est pas de l’orgueil, c’est de la confiance dans la céleste
pitié. Je m’inquiétais pour mes enfants, quoiqu’ils ne fussent
pas encore dans l’âge de sentir ces émotions de l’âme
qui répandent l’effroi sur tous les objets extérieurs. Mes domestiques
français s’impatientaient de la lenteur allemande,
et s’étonnaient de n’être pas compris quand ils parlaient la
seule langue qu’ils crussent admise dans les pays civilisés.
Il y avait dans notre bac une vieille femme allemande,
assise sur une charrette; elle ne voulait pas en descendre
même pour traverser le fleuve.—Vous êtes bien tranquille!
lui dis-je.—Oui, me répondit-elle, pourquoi faire du bruit?—Ces
simples mots me frappèrent; en effet, pourquoi faire
du bruit? Mais quand des générations entières traverseraient
la vie en silence, le malheur et la mort ne les observeraient
pas moins, et sauraient de même les atteindre.

En arrivant sur le rivage opposé, j’entendis le cor des
postillons, dont les sons aigus et faux semblaient annoncer
un triste départ vers un triste séjour. La terre était couverte
de neige; des petites fenêtres, dont les maisons sont percées,
sortaient les têtes de quelques habitants, que le bruit
d’une voiture arrachait à leurs monotones occupations; une
espèce de bascule, qui fait mouvoir la poutre avec laquelle
on ferme la barrière, dispense celui qui demande le péage
aux voyageurs de sortir de sa maison pour recevoir l’argent
qu’on doit lui payer. Tout est calculé pour être immobile;
et l’homme qui pense, comme celui dont l’existence n’est
que matérielle, dédaignent tous les deux également la distraction
du dehors.

Les campagnes désertes, les maisons noircies par la fumée,
les églises gothiques, semblent préparées pour les contes de
sorcières ou de revenants. Les villes de commerce, en Allemagne,
sont grandes et bien bâties; mais elles ne donnent
aucune idée de ce qui fait la gloire et l’intérêt de ce pays,
l’esprit littéraire et philosophique. Les intérêts mercantiles
suffisent pour développer l’intelligence des Français, et l’on
peut trouver encore quelque amusement de société, en
France, dans une ville purement commerçante; mais les
Allemands, éminemment capables des études abstraites,
traitent les affaires, quand ils s’en occupent, avec tant de
méthode et de pesanteur, qu’ils n’en tirent presque jamais
aucune idée générale. Ils portent dans le commerce la loyauté
qui les distingue; mais ils se donnent tellement tout entiers
à ce qu’ils font, qu’il ne cherchent plus alors dans la société
qu’un loisir jovial, et disent de temps en temps quelques
grosses plaisanteries, seulement pour se divertir eux-mêmes.
De telles plaisanteries accablent les Français de tristesse;
car on se résigne bien plutôt à l’ennui sous des formes graves
et monotones, qu’à cet ennui badin qui vient poser
lourdement et familièrement la patte sur l’épaule.

Les Allemands ont beaucoup d’universalité dans l’esprit,
en littérature et en philosophie, mais nullement dans les
affaires. Ils les considèrent toujours partiellement, et s’en
occupent d’une façon presque mécanique. C’est le contraire
en France; l’esprit des affaires y a beaucoup d’étendue, et
l’on n’y permet pas l’universalité en littérature ni en philosophie.
Si un savant était poète, si un poète était savant, ils
deviendraient suspects chez nous aux savants et aux poètes;
mais il n’est pas rare de rencontrer dans le plus simple
négociant des aperçus lumineux sur les intérêts politiques
et militaires de son pays. De là vient qu’en France il y a un
plus grand nombre de gens d’esprit, et un moins grand
nombre de penseurs. En France, on étudie les hommes; en
Allemagne, les livres. Des facultés ordinaires suffisent pour
intéresser en parlant des hommes; il faut presque du génie
pour faire retrouver l’âme et le mouvement dans les livres.
L’Allemagne ne peut attacher que ceux qui s’occupent des
faits passés et des idées abstraites. Le présent et le réel appartiennent
à la France, et, jusqu’à nouvel ordre, elle ne
paraît pas disposée à y renoncer.

Je ne cherche pas, ce me semble, à dissimuler les inconvénients
de l’Allemagne. Ces petites villes du nord elles-mêmes,
où l’on trouve des hommes d’une si haute conception,
n’offrent souvent aucun genre d’amusement; point de
spectacle, peu de société; le temps y tombe goutte à goutte,
et n’interrompt par aucun bruit la réflexion solitaire. Les
plus petites villes d’Angleterre tiennent à un état libre,
envoient des députés pour traiter les intérêts de la nation.
Les plus petites villes de France sont en relation avec la capitale,
où tant de merveilles sont réunies. Les plus petites
villes d’Italie jouissent du ciel et des beaux-arts, dont les
rayons se répandent sur toute la contrée. Dans le nord de
l’Allemagne, il n’y a point de gouvernement représentatif,
point de grande capitale; et la sévérité du climat, la médiocrité
de la fortune, le sérieux du caractère, rendraient l’existence
très pesante si la force de la pensée ne s’était pas
affranchie de toutes ces circonstances insipides et bornées.
Les Allemands ont su se créer une république des lettres
animée et indépendante. Ils ont suppléé à l’intérêt des événements
par l’intérêt des idées. Ils se passent de centre,
parce que tous tendent vers un même but, et leur imagination
multiplie le petit nombre de beautés que les arts et la
nature peuvent leur offrir.

Les citoyens de cette république idéale, dégagés pour la
plupart de toute espèce de rapports avec les affaires publiques
et particulières, travaillent dans l’obscurité comme les
mineurs; et, placés comme eux au milieu des trésors ensevelis,
ils exploitent en silence les richesses intellectuelles
du genre humain.

CHAPITRE XIV



La Saxe.

Depuis la réformation, les princes de la maison de Saxe
ont toujours accordé aux lettres la plus noble des protections,
l’indépendance. On peut dire hardiment que dans
aucun pays de la terre il n’existe autant d’instruction qu’en
Saxe et dans le nord de l’Allemagne. C’est là qu’est né le
protestantisme, et l’esprit d’examen s’y est soutenu depuis
ce temps avec vigueur.

Pendant le dernier siècle, les électeurs de Saxe ont été
catholiques; et, quoiqu’ils soient restés fidèles au serment
qui les obligeait à respecter le culte de leurs sujets, cette
différence de religion entre le peuple et ses maîtres a donné
moins d’unité politique à l’État. Les électeurs rois de Pologne
ont aimé les arts plus que la littérature, qu’ils ne gênaient
pas, mais qui leur était étrangère. La musique est
cultivée généralement en Saxe; la galerie de Dresde rassemble
des chefs-d’œuvre qui doivent animer les artistes.
La nature, aux environs de la capitale, est très pittoresque,
mais la société n’y offre pas de vifs plaisirs; l’élégance d’une
cour n’y prend point, l’étiquette seule peut aisément s’y établir.

On peut juger par la quantité d’ouvrages qui se vendent à
Leipzig, combien les livres allemands ont de lecteurs; les
ouvriers de toutes les classes, les tailleurs de pierre mêmes,
se reposent de leurs travaux un livre à la main. On ne saurait
s’imaginer en France à quel point les lumières sont
répandues en Allemagne. J’ai vu des aubergistes, des commis
de barrière, qui connaissaient la littérature française.
On trouve jusque dans les villages des professeurs de grec
et de latin. Il n’y a pas de petite ville qui ne renferme une
assez bonne bibliothèque, et presque partout on peut citer
quelques hommes recommandables par leurs talents et par
leurs connaissances. Si l’on se mettait à comparer, sous ce
rapport, les provinces de France avec l’Allemagne, on croirait
que les deux pays sont à trois siècles de distance l’un de
l’autre. Paris, réunissant dans son sein l’élite de l’empire,
ôte tout intérêt à tout le reste.

Picard et Kotzebue ont composé deux pièces très jolies,
intitulées toutes deux la Petite Ville. Picard représente les
habitants de la province cherchant sans cesse à imiter Paris,
et Kotzebue les bourgeois d’une petite ville, enchantés et
fiers du lieu qu’ils habitent, et qu’ils croient incomparable.
La différence des ridicules donne toujours l’idée de la différence
des mœurs. En Allemagne, chaque séjour est un empire
pour celui qui y réside; son imagination, ses études,
ou seulement sa bonhomie l’agrandit à ses yeux; chacun
sait y tirer de soi-même le meilleur parti possible. L’importance
qu’on met à tout prête à la plaisanterie; mais cette
importance même donne du prix aux petites ressources. En
France, on ne s’intéresse qu’à Paris, et l’on a raison, car
c’est toute la France; et qui n’aurait vécu qu’en province
n’aurait pas la moindre idée de ce qui caractérise cet
illustre pays.

Les hommes distingués de l’Allemagne, n’étant point rassemblés
dans une même ville, ne se voient presque pas, et
ne communiquent entre eux que par leurs écrits; chacun se
fait sa route à soi-même, et découvre sans cesse des contrées
nouvelles dans la vaste région de l’antiquité, de la
métaphysique et de la science. Ce qu’on appelle étudier en
Allemagne est vraiment une chose admirable: quinze heures
par jour de solitude et de travail, pendant des années
entières, paraissent une manière d’exister toute naturelle;
l’ennui même de la société fait aimer la vie retirée.

La liberté de la presse la plus illimitée existait en Saxe;
mais elle n’avait aucun danger pour le gouvernement, parce
que l’esprit des hommes de lettres ne se tournait pas vers
l’examen des institutions politiques: la solitude porte à se
livrer aux spéculations abstraites, ou à la poésie: il faut
vivre dans le foyer des passions humaines pour sentir le
besoin de s’en servir et de les diriger. Les écrivains allemands
ne s’occupaient que de théories, d’érudition, de
recherches littéraires et philosophiques; et les puissants de
ce monde n’ont rien à craindre de tout cela. D’ailleurs,
quoique le gouvernement de la Saxe ne fût pas libre de
droit, c’est-à-dire représentatif, il l’était de fait, par les
habitudes du pays et la modération des princes.

La bonne foi des habitants était telle, qu’à Leipzig un
propriétaire ayant mis sur un pommier, qu’il avait planté
au bord de la promenade publique, un écriteau pour demander
qu’on ne lui en prît pas les fruits, on ne lui en vola
pas un seul pendant dix ans. J’ai vu ce pommier avec un
sentiment de respect; il eût été l’arbre des Hespérides, qu’on
n’eût pas plus touché à son or qu’à ses fleurs.

La Saxe était d’une tranquillité profonde; on y faisait
quelquefois du bruit pour quelques idées, mais sans songer
à leur application. On eût dit que penser et agir ne devaient
avoir aucun rapport ensemble, et que la vérité ressemblait,
chez les Allemands, à la statue de Mercure nommée Hermès,
qui n’a ni mains pour saisir, ni pieds pour avancer. Il
n’est rien pourtant de si respectable que ces conquêtes paisibles
de la réflexion, qui occupaient sans cesse des hommes
isolés, sans fortune, sans pouvoir, et liés entre eux
seulement par le culte de la pensée.

En France, on ne s’est presque jamais occupé des vérités
abstraites que dans leur rapport avec la pratique. Perfectionner
l’administration, encourager la population par une
sage économie politique, tel était l’objet des travaux des
philosophes, principalement dans le dernier siècle. Cette
manière d’employer son temps est aussi fort respectable;
mais, dans l’échelle des pensées, la dignité de l’espèce
humaine importe plus que son bonheur, et surtout que son
accroissement: multiplier les naissances sans ennoblir la
destinée, c’est préparer seulement une fête plus somptueuse
à la mort.

Les villes littéraires de Saxe sont celles où l’on voit régner
le plus de bienveillance et de simplicité. On a considéré
partout ailleurs les lettres comme un apanage du luxe; en
Allemagne elles semblent l’exclure. Les goûts qu’elles inspirent
donnent une sorte de candeur et de timidité qui fait
aimer la vie domestique: ce n’est pas que la vanité d’auteur
n’ait un caractère très prononcé chez les Allemands,
mais elle ne s’attache point aux succès de société. Le plus
petit écrivain en veut à la postérité; et, se déployant à son
aise dans l’espace des méditations sans bornes, il est moins
froissé par les hommes, et s’aigrit moins contre eux. Toutefois,
les hommes de lettres et les hommes d’affaires sont
trop séparés en Saxe pour qu’il s’y manifeste un véritable
esprit public. Il résulte de cette séparation, que les uns ont
une trop grande ignorance des choses pour exercer aucun
ascendant sur le pays, et que les autres se font gloire d’un
certain machiavélisme docile, qui sourit aux sentiments
généreux, comme à l’enfance, et semble leur indiquer
qu’ils ne sont pas de ce monde.

CHAPITRE XV



Weimar.

De toutes les principautés de l’Allemagne, il n’en est point
qui fasse mieux sentir que Weimar les avantages d’un petit
pays, quand son chef est un homme de beaucoup d’esprit, et
qu’au milieu de ses sujets il peut chercher à plaire sans
cesser d’être obéi. C’est une société particulière qu’un tel
État, et l’on y tient tous les uns aux autres par des rapports
intimes. La duchesse Louise de Saxe-Weimar est le véritable
modèle d’une femme destinée par la nature au rang le
plus illustre: sans prétention, comme sans faiblesse, elle
inspire au même degré la confiance et le respect; et
l’héroïsme des temps chevaleresques est entré dans son
âme, sans lui rien ôter de la douceur de son sexe. Les
talents militaires du duc sont universellement estimés, et sa
conversation piquante et réfléchie rappelle sans cesse qu’il
a été formé par le grand Frédéric; c’est son esprit et celui
de sa mère qui ont attiré les hommes de lettres les plus
distingués à Weimar. L’Allemagne, pour la première fois,
eut une capitale littéraire; mais comme cette capitale était
en même temps une très petite ville, elle n’avait d’ascendant
que par ses lumières; car la mode, qui amène toujours
l’uniformité dans tout, ne pouvait partir d’un cercle
aussi étroit.

Herder venait de mourir quand je suis arrivée à Weimar;
mais Wieland, Gœthe et Schiller y étaient encore. Je peindrai
chacun de ces hommes séparément, dans la section
suivante; je les peindrai surtout par leurs ouvrages, car
leurs livres ressemblent parfaitement à leur caractère et à
leur entretien. Cet accord très rare est une preuve de sincérité:
quand on a pour premier but, en écrivant, de faire
effet sur les autres, on ne se montre jamais à eux tel qu’on
est réellement; mais quand on écrit pour satisfaire à l’inspiration
intérieure dont l’âme est saisie, on fait connaître
par ses écrits, même sans le vouloir, jusques aux moindres
nuances de sa manière d’être et de penser.

Le séjour des petites villes m’a toujours paru très ennuyeux.
L’esprit des hommes s’y rétrécit, le cœur des femmes s’y
glace; on y vit tellement en présence les uns des autres,
qu’on est oppressé par ses semblables; ce n’est plus cette
opinion à distance, qui vous anime et retentit de loin comme
le bruit de la gloire; c’est un examen minutieux de toutes
les actions de votre vie, une observation de chaque détail,
qui rend incapable de comprendre l’ensemble de votre
caractère; et plus on a d’indépendance et d’élévation,
moins on peut respirer à travers tous ces petits barreaux.
Cette pénible gêne n’existait point à Weimar, ce n’était
point une petite ville, mais un grand château; un cercle
choisi s’entretenait avec intérêt de chaque production nouvelle
des arts. Des femmes, disciples aimables de quelques
hommes supérieurs, s’occupaient sans cesse des ouvrages
littéraires, comme des événements publics les plus importants.
On appelait l’univers à soi par la lecture et l’étude;
on échappait par l’étendue de la pensée aux bornes des circonstances;
en réfléchissant souvent ensemble sur les
grandes questions que fait naître la destinée commune à
tous, on oubliait les anecdotes particulières de chacun. On
ne rencontrait aucun de ces merveilleux de province, qui
prennent si facilement le dédain pour de la grâce, et
l’affectation pour de l’élégance.

Dans la même principauté, à côté de la première réunion
littéraire de l’Allemagne, se trouvait Iéna, l’un des foyers de
science les plus remarquables. Un espace bien resserré
rassemblait ainsi d’étonnantes lumières en tout genre.

L’imagination, constamment excitée à Weimar par l’entretien
des poètes, éprouvait moins le besoin des distractions
extérieures; ces distractions soulagent du fardeau de l’existence,
mais elles en dissipent souvent les forces. On menait
dans cette campagne, appelée ville, une vie régulière, occupée
et sérieuse; on pouvait s’en fatiguer quelquefois, mais
on n’y dégradait pas son esprit par des intérêts futiles et
vulgaires; et si l’on manquait de plaisirs, on ne sentait pas
du moins déchoir ses facultés.

Le seul luxe du prince, c’est un jardin ravissant, et on lui
sait gré de cette jouissance populaire, qu’il partage avec
tous les habitants de la ville. Le théâtre, dont je parlerai
dans la seconde partie de cet ouvrage, est dirigé par le plus
grand poète de l’Allemagne, Gœthe; et ce spectacle intéresse
assez tout le monde pour préserver de ces assemblées
qui mettent en évidence les ennuis cachés. On appelait
Weimar l’Athènes de l’Allemagne, et c’était, en effet, le seul
lieu dans lequel l’intérêt des beaux-arts fût pour ainsi dire
national, et servît de lien fraternel entre les rangs divers.
Une cour libérale recherchait habituellement la société des
hommes de lettres; et la littérature gagnait singulièrement
à l’influence du bon goût qui régnait dans cette cour. L’on
pouvait juger, par ce petit cercle, du bon effet que produirait
en Allemagne un tel mélange, s’il était généralement
adopté.

CHAPITRE XVI



La Prusse.

Il faut étudier le caractère de Frédéric II, quand on veut
connaître la Prusse. Un homme a créé cet empire que la
nature n’avait point favorisé, et qui n’est devenu une puissance
que parce qu’un guerrier en a été le maître. Il y a
deux hommes très distincts dans Frédéric II: un Allemand
par la nature, et un Français par l’éducation. Tout ce que
l’Allemand a fait dans un royaume allemand y a laissé
des traces durables; tout ce que le Français a tenté n’a
point germé d’une manière féconde.

Frédéric II était formé par la philosophie française du
dix-huitième siècle: cette philosophie fait du mal aux nations,
lorsqu’elle tarit en elles la source de l’enthousiasme;
mais quand il existe telle chose qu’un monarque absolu,
il est à souhaiter que des principes libéraux tempèrent en
lui l’action du despotisme. Frédéric introduisit la liberté
de penser dans le nord de l’Allemagne; la réformation y
avait amené l’examen, mais non pas la tolérance; et, par
un contraste singulier, on ne permettait d’examiner qu’en
prescrivant impérieusement d’avance le résultat de cet examen.
Frédéric mit en honneur la liberté de parler et d’écrire,
soit par ces plaisanteries piquantes et spirituelles qui ont
tant de pouvoir sur les hommes quand elles viennent d’un
roi, soit par son exemple, plus puissant encore; car il ne
punit jamais ceux qui disaient ou imprimaient du mal de
lui, et il montra dans presque toutes ses actions la philosophie
dont il professait les principes. Il établit dans l’administration
un ordre et une économie qui ont fait la force
intérieure de la Prusse, malgré tous ses désavantages naturels.
Il n’est point de roi qui se soit montré aussi simple
que lui dans sa vie privée, et même dans sa cour: il se
croyait chargé de ménager, autant qu’il était possible, l’argent
de ses sujets. Il avait en toutes choses un sentiment
de justice que les malheurs de sa jeunesse et la dureté de
son père avaient gravé dans son cœur. Ce sentiment est
peut-être le plus rare de tous dans les conquérants, car ils
aiment mieux être généreux que justes; parce que la justice
suppose un rapport quelconque d’égalité avec les autres.

Frédéric avait rendu les tribunaux si indépendants, que,
pendant sa vie, et sous le règne de ses successeurs, on les
a vus souvent décider en faveur des sujets contre le roi,
dans des procès qui tenaient à des intérêts politiques. Il est
vrai qu’il serait presque impossible, en Allemagne, d’introduire
l’injustice dans les tribunaux. Les Allemands sont
assez disposés à se faire des systèmes pour abandonner la
politique à l’arbitraire; mais quand il s’agit de jurisprudence
ou d’administration, on ne peut faire entrer dans leur
tête d’autres principes que ceux de la justice. Leur esprit
de méthode, même sans parler de la droiture de leur cœur,
réclame l’équité comme mettant de l’ordre dans tout. Néanmoins,
il faut louer Frédéric de sa probité dans le gouvernement
intérieur de son pays: c’est un de ses premiers
titres à l’admiration de la postérité.

Frédéric n’était point sensible, mais il avait de la bonté;
or, les qualités universelles sont celles qui conviennent le
mieux aux souverains. Néanmoins, cette bonté de Frédéric
était inquiétante comme celle du lion, et l’on sentait la
griffe du pouvoir, même au milieu de la grâce et de la
coquetterie de l’esprit le plus aimable. Les hommes d’un
caractère indépendant ont eu de la peine à se soumettre à
la liberté que ce maître croyait donner, à la familiarité
qu’il croyait permettre; et, tout en l’admirant, ils sentaient
qu’ils respiraient mieux loin de lui.

Le grand malheur de Frédéric fut de n’avoir point assez
de respect pour la religion ni pour les mœurs. Ses goûts
étaient cyniques. Bien que l’amour de la gloire ait donné
de l’élévation à ses pensées, sa manière licencieuse de
s’exprimer sur les objets les plus sacrés était cause que ses
vertus même n’inspiraient pas de confiance: on en jouissait,
on les approuvait, mais on les croyait un calcul. Tout
semblait devoir être de la politique dans Frédéric; ainsi
donc, ce qu’il faisait de bien rendait l’état du pays meilleur,
mais ne perfectionnait pas la moralité de la nation. Il affichait
l’incrédulité, et se moquait de la vertu des femmes:
et rien ne s’accordait moins avec le caractère allemand que
cette manière de penser. Frédéric, en affranchissant ses
sujets de ce qu’il appelait les préjugés, éteignait en eux le
patriotisme: car, pour s’attacher aux pays naturellement
sombres et stériles, il faut qu’il y règne des opinions et
des principes d’une grande sévérité. Dans ces contrées
sablonneuses, où la terre ne produit que des sapins et des
bruyères, la force de l’homme consiste dans son âme; et si
vous lui ôtez ce qui fait la vie de cette âme, les sentiments
religieux, il n’aura plus que du dégoût pour sa triste patrie.

Le penchant de Frédéric pour la guerre peut être excusé
par de grands motifs politiques. Son royaume, tel qu’il le
reçut de son père, ne pouvait subsister, et c’est presque
pour le conserver qu’il l’agrandit. Il avait deux millions et
demi de sujets en arrivant au trône, il en laissa six à sa
mort.

Le besoin qu’il avait de l’armée l’empêcha d’encourager
dans la nation un esprit public dont l’énergie et l’unité fussent
imposantes. Le gouvernement de Frédéric était fondé
sur la force militaire et la justice civile: il les conciliait
l’une et l’autre par sa sagesse; mais il était difficile de
mêler ensemble deux esprits d’une nature si opposée. Frédéric
voulait que ses soldats fussent des machines militaires,
aveuglément soumises, et que ses sujets fussent des citoyens
éclairés capables de patriotisme. Il n’établit point dans les
villes de Prusse des autorités secondaires, des municipalités
telles qu’il en existait dans le reste de l’Allemagne, de peur
que l’action immédiate du service militaire ne pût être
arrêtée par elles: et cependant il souhaitait qu’il y eût
assez d’esprit de liberté dans son empire pour que l’obéissance
y parût volontaire. Il voulait que l’état militaire fût
le premier de tous, puisque c’était celui qui lui était le plus
nécessaire; mais il aurait désiré que l’état civil se maintînt
indépendant à côté de la force. Frédéric, enfin, voulait rencontrer
partout des appuis, mais nulle part des obstacles.

L’amalgame merveilleux de toutes les classes de la société
ne s’obtient guère que par l’empire de la loi, la même pour
tous. Un homme peut faire marcher ensemble des éléments
opposés, mais «à sa mort ils se séparent[13].» L’ascendant
de Frédéric, entretenu par la sagesse de ses successeurs,
s’est manifesté quelque temps encore; cependant on sentait
toujours en Prusse les deux nations qui en composaient
mal une seule; l’armée, et l’état civil. Les préjugés nobiliaires
subsistaient à côté des principes libéraux les plus
prononcés. Enfin, l’image de la Prusse offrait un double
aspect, comme celle de Janus; l’un militaire, et l’autre
philosophe.

Un des plus grands torts de Frédéric fut de se prêter au
partage de la Pologne. La Silésie avait été acquise par les
armes, la Pologne fut une conquête machiavélique, «et
l’on ne pouvait jamais espérer que des sujets ainsi dérobés
fussent fidèles à l’escamoteur qui se disait leur souverain[14]».
D’ailleurs, les Allemands et les Esclavons ne sauraient
s’unir entre eux par des liens indissolubles; et quand une
nation admet dans son sein pour sujets des étrangers ennemis,
elle se fait presque autant de mal que quand elle les
reçoit pour maîtres; car il n’y a plus dans le corps politique
cet ensemble qui personnifie l’État et constitue le patriotisme.

Ces observations sur la Prusse portent toutes sur les
moyens qu’elle avait de se maintenir et de se défendre:
car rien, dans le gouvernement intérieur, n’y nuisait à l’indépendance
et à la sécurité; c’était l’un des pays de l’Europe
où l’on honorait le plus les lumières; où la liberté de fait,
si ce n’est de droit, était le plus scrupuleusement respectée.
Je n’ai pas rencontré dans toute la Prusse un seul individu
qui se plaignît d’actes arbitraires dans le gouvernement, et
cependant il n’y aurait pas eu le moindre danger à s’en
plaindre; mais quand dans un état social le bonheur lui-même
n’est, pour ainsi dire, qu’un accident heureux, et
qu’il n’est pas fondé sur des institutions durables, qui garantissent
à l’espèce humaine sa force et sa dignité, le patriotisme
a peu de persévérance, et l’on abandonne facilement
au hasard les avantages qu’on croit ne devoir qu’à lui. Frédéric
II, l’un des plus beaux dons de ce hasard, qui semblait
veiller sur la Prusse, avait su se faire aimer sincèrement
dans son pays, et depuis qu’il n’est plus, on le chérit
autant que pendant sa vie. Toutefois le sort de la Prusse
n’a que trop appris ce que c’est que l’influence même d’un
grand homme, alors que durant son règne il ne travaille
point généreusement à se rendre utile: la nation tout
entière s’en reposait sur son roi de son principe d’existence,
et semblait devoir finir avec lui.

Frédéric II aurait voulu que la littérature française fût la
seule de ses États. Il ne faisait aucun cas de la littérature
allemande. Sans doute elle n’était pas de son temps à beaucoup
près aussi remarquable qu’à présent; mais il faut qu’un
prince allemand encourage tout ce qui est allemand. Frédéric
avait le projet de rendre Berlin un peu semblable à Paris,
et se flattait de trouver dans les réfugiés français quelques
écrivains assez distingués pour avoir une littérature
française. Une telle espérance devait nécessairement être
trompée; les cultures factices ne prospèrent jamais; quelques
individus peuvent lutter contre les difficultés que présentent
les choses; mais les grandes masses suivent toujours
la pente naturelle. Frédéric a fait un mal véritable à son
pays en professant du mépris pour le génie des Allemands.
Il en est résulté que le corps germanique a souvent conçu
d’injustes soupçons contre la Prusse.

Plusieurs écrivains allemands, justement célèbres, se
firent connaître vers la fin du règne de Frédéric; mais l’opinion
défavorable que ce grand monarque avait conçue dans
sa jeunesse contre la littérature de son pays, ne s’effaça
point, et il composa peu d’années avant sa mort un petit
écrit, dans lequel il propose, entre autres changements,
d’ajouter une voyelle à la fin de chaque verbe pour adoucir
la langue tudesque. Cet Allemand masqué en italien produirait
le plus comique effet du monde; mais nul monarque,
même en Orient, n’aurait assez de puissance pour influer
ainsi, non sur le sens, mais sur le son de chaque mot qui se
prononcerait dans son empire.

Klopstock a noblement reproché à Frédéric de négliger
les muses allemandes, qui, à son insu, s’essayaient à proclamer
sa gloire. Frédéric n’a pas du tout deviné ce que sont
les Allemands en littérature et en philosophie; il ne les
croyait pas inventeurs. Il voulait discipliner les hommes de
lettres comme ses armées. «Il faut, écrivait-il en mauvais
allemand, dans ses instructions à l’académie, se conformer
à la méthode de Boerhaave dans la médecine, à celle de
Locke dans la métaphysique, et à celle de Thomasius pour
l’histoire naturelle». Ses conseils n’ont pas été suivis. Il
ne se doutait guère que de tous les hommes les Allemands
étaient ceux qu’on pouvait le moins assujettir à la routine
littéraire et philosophique: rien n’annonçait en eux l’audace
qu’ils ont montrée depuis dans le champ de l’abstraction.

Frédéric considérait ses sujets comme des étrangers, et
les hommes d’esprit français comme ses compatriotes. Rien
n’était plus naturel, il faut en convenir, que de se laisser
séduire par tout ce qu’il y avait de brillant et de solide dans
les écrivains français à cette époque; néanmoins Frédéric
aurait contribué plus efficacement encore à la gloire de son
pays, s’il avait compris et développé les facultés particulières
à la nation qu’il gouvernait. Mais comment résister à
l’influence de son temps, et quel est l’homme dont le génie
même n’est pas à beaucoup d’égards l’ouvrage de son
siècle?

CHAPITRE XVII



Berlin.

Berlin est une grande ville, dont les rues sont très larges,
parfaitement bien alignées, les maisons belles, et l’ensemble
régulier: mais comme il n’y a pas longtemps qu’elle
est rebâtie, on n’y voit rien qui retrace les temps antérieurs.
Aucun monument gothique ne subsiste au milieu des habitations
modernes; et ce pays nouvellement formé n’est gêné
par l’ancien en aucun genre. Que peut-il y avoir de
mieux, dira-t-on, soit pour les édifices, soit pour les institutions,
que de n’être pas embarrassé par des ruines? Je sens
que j’aimerais en Amérique les nouvelles villes et les nouvelles
lois: la nature et la liberté y parlent assez à l’âme
pour qu’on n’y ait pas besoin de souvenirs; mais sur notre
vieille terre il faut du passé. Berlin, cette ville toute moderne,
quelque belle qu’elle soit, ne fait pas une impression
assez sérieuse; on n’y aperçoit point l’empreinte de l’histoire
du pays, ni du caractère des habitants, et ces magnifiques
demeures, nouvellement construites, ne semblent
destinées qu’aux rassemblements commodes des plaisirs et
de l’industrie. Les plus beaux palais de Berlin sont bâtis en
briques; on trouverait à peine une pierre de taille dans les
arcs de triomphe. La capitale de la Prusse ressemble à la
Prusse elle-même; les édifices et les institutions y ont âge
d’homme, et rien de plus, parce qu’un homme seul en est
l’auteur.

La cour, présidée par une reine belle et vertueuse, était
imposante et simple tout à la fois; la famille royale, qui se
répandait volontiers dans la société, savait se mêler noblement
à la nation, et s’identifiait dans tous les cœurs avec la
patrie. Le roi avait su fixer à Berlin J. de Müller, Ancillon,
Fichte, Humboldt, Hufeland, une foule d’hommes distingués
dans des genres différents; enfin tous les éléments d’une
société charmante et d’une nation forte étaient là: mais ces
éléments n’étaient point encore combinés ni réunis. L’esprit
réussissait cependant d’une façon plus générale à Berlin
qu’à Vienne; le héros du pays, Frédéric, ayant été un
homme prodigieusement spirituel, le reflet de son nom faisait
encore aimer tout ce qui pouvait lui ressembler. Marie-Thérèse
n’a point donné une impulsion semblable aux
Viennois, et ce qui dans Joseph ressemblait à de l’esprit, les
en a dégoûtés.

Aucun spectacle en Allemagne n’égalait celui de Berlin.
Cette ville, étant au centre du nord de l’Allemagne, peut être
considérée comme le foyer de ses lumières. On y cultive les
sciences et les lettres, et dans les dîners d’hommes, chez les ministres
et ailleurs, on ne s’astreint point à la séparation de
rang si nuisible à l’Allemagne, et l’on sait rassembler les
gens de talent de toutes les classes. Cet heureux mélange ne
s’étend pas encore néanmoins jusqu’à la société des femmes:
il en est quelques-unes dont les qualités et les agréments
attirent autour d’elles tout ce qui se distingue; mais
en général, à Berlin comme dans le reste de l’Allemagne, la
société des femmes n’est pas bien amalgamée avec celle des
hommes. Le grand charme de la vie sociale, en France,
consiste dans l’art de concilier parfaitement ensemble les
avantages que l’esprit des femmes et celui des hommes
réunis peuvent apporter dans la conversation. A Berlin, les
hommes ne causent guère qu’entre eux; l’état militaire leur
donne une certaine rudesse qui leur inspire le besoin de ne
pas se gêner pour les femmes.

Quand il y a, comme en Angleterre, de grands intérêts
politiques à discuter, les sociétés d’hommes sont toujours
animées par un noble intérêt commun: mais dans les pays
où il n’y a pas de gouvernement représentatif, la présence
des femmes est nécessaire pour maintenir tous les sentiments
de délicatesse et de pureté, sans lesquels l’amour du
beau doit se perdre. L’influence des femmes est plus salutaire
aux guerriers qu’aux citoyens; le règne de la loi se
passe mieux d’elles que celui de l’honneur; car ce sont elles
seules qui conservent l’esprit chevaleresque dans une monarchie
purement militaire. L’ancienne France a dû tout
son éclat à cette puissance de l’opinion publique, dont l’ascendant
des femmes était la cause.

Il n’y avait qu’un très petit nombre d’hommes dans les
sociétés à Berlin, ce qui gâte presque toujours ceux qui s’y
trouvent, en leur ôtant l’inquiétude et le besoin de plaire.
Les officiers qui obtenaient un congé pour venir passer quelques
mois à la ville, n’y cherchaient que la danse et le jeu.
Le mélange des deux langues nuisait à la conversation, et
les grandes assemblées n’offraient pas plus d’intérêt à Berlin
qu’à Vienne: on doit trouver même dans tout ce qui
tient aux manières, plus d’usage du monde à Vienne qu’à
Berlin. Néanmoins la liberté de la presse, la réunion des
hommes d’esprit, la connaissance de la littérature et de la
langue allemande, qui s’était généralement répandue dans
les derniers temps, faisaient de Berlin la vraie capitale de
l’Allemagne nouvelle, de l’Allemagne éclairée. Les réfugiés
français affaiblissaient un peu l’impulsion toute allemande
dont Berlin est susceptible; ils conservaient encore un respect
superstitieux pour le siècle de Louis XIV; leurs idées
sur la littérature se flétrissaient et se pétrifiaient, à distance
du pays d’où elles étaient tirées; mais en général Berlin aurait
pris un grand ascendant sur l’esprit public en Allemagne,
si l’on n’avait pas conservé, je le répète, du ressentiment
contre le dédain que Frédéric avait montré pour la
nation germanique.

Les écrivains philosophes ont eu souvent d’injustes préjugés
contre la Prusse; ils ne voyaient en elle qu’une vaste
caserne, et c’était sous ce rapport qu’elle valait le moins: ce
qui doit intéresser à ce pays, ce sont les lumières, l’esprit
de justice et les sentiments d’indépendance qu’on rencontre
dans une foule d’individus de toutes les classes; mais le lien
de ces belles qualités n’était pas encore formé. L’État, nouvellement
constitué, ne reposait ni sur le temps ni sur le
peuple.

Les punitions humiliantes, généralement admises parmi
les troupes allemandes, froissaient l’honneur dans l’âme des
soldats. Les habitudes militaires ont plutôt nui que servi à
l’esprit guerrier des Prussiens; ces habitudes étaient fondées
sur de vieilles méthodes qui séparaient l’armée de la
nation, tandis que, de nos jours, il n’y a de véritable force
que dans le caractère national. Ce caractère en Prusse est
plus noble et plus exalté que les derniers événements ne
pourraient le faire supposer; «et l’ardent héroïsme du malheureux
prince Louis doit jeter encore quelque gloire sur
ses compagnons d’armes[15]».

CHAPITRE XVIII



Des universités allemandes.

Tout le nord de l’Allemagne est rempli d’universités les
plus savantes de l’Europe. Dans aucun pays, pas même en
Angleterre, il n’y a autant de moyens de s’instruire et de
perfectionner ses facultés. A quoi tient donc que la nation
manque d’énergie, et qu’elle paraisse en général lourde et
bornée, quoiqu’elle renferme un petit nombre d’hommes
peut-être les plus spirituels de l’Europe? C’est à la nature
des gouvernements, et non à l’éducation, qu’il faut attribuer
ce singulier contraste. L’éducation intellectuelle est
parfaite en Allemagne, mais tout s’y passe en théorie:
l’éducation pratique dépend uniquement des affaires; c’est
par l’action seule que le caractère acquiert la fermeté nécessaire
pour se guider dans la conduite de la vie. Le caractère
est un instinct; il tient de plus près à la nature que
l’esprit, et néanmoins les circonstances donnent seules aux
hommes l’occasion de le développer. Les gouvernements
sont les vrais instituteurs des peuples; et l’éducation publique
elle-même, quelque bonne qu’elle soit, peut former des
hommes de lettres, mais non des citoyens, des guerriers, ou
des hommes d’État.

En Allemagne, le génie philosophique va plus loin que
partout ailleurs; rien ne l’arrête, et l’absence même de
carrière politique, si funeste à la masse, donne encore plus
de liberté aux penseurs. Mais une distance immense sépare
les esprits du premier et du second ordre, parce qu’il n’y a
point d’intérêt, ni d’objet d’activité, pour les hommes qui
ne s’élèvent pas à la hauteur des conceptions les plus vastes.
Celui qui ne s’occupe pas de l’univers, en Allemagne, n’a
vraiment rien à faire.

Les universités allemandes ont une ancienne réputation
qui date de plusieurs siècles avant la réformation. Depuis
cette époque, les universités protestantes sont incontestablement
supérieures aux universités catholiques, et toute la
gloire littéraire de l’Allemagne tient à ces institutions[16]. Les
universités anglaises ont singulièrement contribué à répandre
parmi les Anglais cette connaissance des langues et de
la littérature ancienne, qui donne aux orateurs et aux hommes
d’État en Angleterre une instruction si libérale et si
brillante. Il est de bon goût de savoir autre chose que les affaires,
quand on le sait bien: et, d’ailleurs, l’éloquence des
nations libres se rattache à l’histoire des Grecs et des Romains,
comme à celle d’anciens compatriotes. Mais les universités
allemandes, quoique fondées sur des principes analogues
à ceux d’Angleterre, en diffèrent à beaucoup d’égards:
la foule des étudiants qui se réunissaient à Gœttingue,
Halle, Iéna, etc., formaient presque un corps libre dans
l’État: les écoliers riches et pauvres ne se distinguaient entre
eux que par leur mérite personnel, et les étrangers, qui
venaient de tous les coins du monde, se soumettaient avec
plaisir à cette égalité que la supériorité naturelle pouvait
seule altérer.

Il y avait de l’indépendance, et même de l’esprit militaire,
parmi les étudiants; et si, en sortant de l’université,
ils avaient pu se vouer aux intérêts publics, leur éducation
eût été très favorable à l’énergie du caractère: mais ils rentraient
dans les habitudes monotones et casanières qui dominent
en Allemagne, et perdaient par degrés l’élan et la
résolution que la vie de l’université leur avait inspirés; il ne
leur en restait qu’une instruction très étendue.

Dans chaque université allemande plusieurs professeurs
étaient en concurrence pour chaque branche d’enseignement;
ainsi, les maîtres avaient eux-mêmes de l’émulation,
intéressés qu’ils étaient à l’emporter les uns sur les autres,
en attirant un plus grand nombre d’écoliers. Ceux qui se
destinaient à telle ou telle carrière en particulier, la médecine,
le droit, etc., se trouvaient naturellement appelés à
s’instruire sur d’autres sujets; et de là vient l’universalité de
connaissances que l’on remarque dans presque tous les
hommes instruits de l’Allemagne. Les universités possédaient
des biens en propre, comme le clergé; elles avaient
une juridiction à elles; et c’est une belle idée de nos pères
que d’avoir rendu les établissements d’éducation tout à fait
libres. L’âge mûr peut se soumettre aux circonstances;
mais à l’entrée de la vie, au moins, le jeune homme doit
puiser ses idées dans une source non altérée.

L’étude des langues, qui fait la base de l’instruction en
Allemagne, est beaucoup plus favorable aux progrès des facultés
dans l’enfance, que celles des mathématiques ou des
sciences physiques. Pascal, ce grand géomètre, dont la pensée
profonde planait sur la science dont il s’occupait spécialement,
comme sur toutes les autres, a reconnu lui-même
les défauts inséparables des esprits formés d’abord par les
mathématiques: cette étude, dans le premier âge, n’exerce
que le mécanisme de l’intelligence; les enfants que l’on occupe
de si bonne heure à calculer, perdent toute cette sève
de l’imagination, alors si belle et si féconde, et n’acquièrent
point à la place une justesse d’esprit transcendante: car
l’arithmétique et l’algèbre se bornent à nous apprendre de
mille manières des propositions toujours identiques. Les
problèmes de la vie sont plus compliqués; aucun n’est positif,
aucun n’est absolu: il faut deviner, il faut choisir, à
l’aide d’aperçus et de suppositions qui n’ont aucun rapport
avec la marche infaillible du calcul.

Les vérités démontrées ne conduisent point aux vérités
probables, les seules qui servent de guides dans les affaires,
comme dans les arts, comme dans la société. Il y a
sans doute un point où les mathématiques elles-mêmes
exigent cette puissance lumineuse de l’invention, sans laquelle
on ne peut pénétrer dans les secrets de la nature: au
sommet de la pensée, l’imagination d’Homère et celle de
Newton semblent se réunir; mais combien d’enfants sans
génie pour les mathématiques, ne consacrent-ils pas tout
leur temps à cette science! On n’exerce chez eux qu’une
seule faculté, tandis qu’il faut développer tout l’être moral,
dans une époque où l’on peut si facilement déranger l’âme
comme le corps, en ne fortifiant qu’une partie.

Rien n’est moins applicable à la vie qu’un raisonnement
mathématique. Une proposition, en fait de chiffres, est décidément
fausse ou vraie; sous tous les autres rapports le
vrai se mêle avec le faux d’une telle manière, que souvent
l’instinct peut seul nous décider entre des motifs divers,
quelquefois aussi puissants d’un côté que de l’autre. L’étude
des mathématiques, habituant à la certitude, irrite contre
toutes les opinions opposées à la nôtre; tandis que ce qu’il
y a de plus important pour la conduite de ce monde, c’est
d’apprendre les autres, c’est-à-dire de concevoir tout ce
qui les porte à penser et à sentir autrement que nous. Les
mathématiques induisent à ne tenir compte que de ce qui
est prouvé; tandis que les vérités primitives, celles que le
sentiment et le génie saisissent, ne sont pas susceptibles de
démonstration.

Enfin les mathématiques, soumettant tout au calcul, inspirent
trop de respect pour la force; et cette énergie sublime
qui ne compte pour rien les obstacles et se plaît dans
les sacrifices, s’accorde difficilement avec le genre de raison
que développent les combinaisons algébriques.

Il me semble donc que, pour l’avantage de la morale, aussi
bien que pour celui de l’esprit, il vaut mieux placer l’étude
des mathématiques dans son temps, et comme une portion
de l’instruction totale, mais non en faire la base de l’éducation,
et par conséquent le principe déterminant du caractère
et de l’âme.

Parmi les systèmes d’éducation, il en est aussi qui conseillent
de commencer l’enseignement par les sciences naturelles;
elles ne sont dans l’enfance qu’un simple divertissement; ce
sont des hochets savants qui accoutument à s’amuser avec
méthode et à étudier superficiellement. On s’est imaginé
qu’il fallait, autant qu’on le pouvait, épargner de la peine
aux enfants, changer en délassement toutes leurs études,
leur donner de bonne heure des collections d’histoire naturelle
pour jouets, des expériences de physique pour spectacle.
Il me semble que cela aussi est un système erroné. S’il
était possible qu’un enfant apprît bien quelque chose en
s’amusant, je regretterais encore pour lui le développement
d’une faculté, l’attention, faculté qui est beaucoup plus essentielle
qu’une connaissance de plus. Je sais qu’on me
dira que les mathématiques rendent particulièrement appliqué;
mais elles n’habituent pas à rassembler, à apprécier,
à concentrer: l’attention qu’elles exigent est, pour
ainsi dire, en ligne droite: l’esprit humain agit en mathématiques
comme un ressort qui suit une direction toujours
la même.

L’éducation faite en s’amusant disperse la pensée; la
peine en tout genre est un des grands secrets de la nature:
l’esprit de l’enfant doit s’accoutumer aux efforts de l’étude,
comme notre âme à la souffrance. Le perfectionnement du
premier âge tient au travail, comme le perfectionnement du
second à la douleur: il est à souhaiter sans doute que les
parents et la destinée n’abusent pas trop de ce double secret;
mais il n’y a d’important, à toutes les époques de la
vie, que ce qui agit sur le centre même de l’existence, et
l’on considère trop souvent l’être moral en détail. Vous enseignerez
avec des tableaux, avec des cartes, une quantité
de choses à votre enfant; mais vous ne lui apprendrez pas
à apprendre; et l’habitude de s’amuser, que vous dirigez
sur les sciences, suivra bientôt un autre cours, quand l’enfant
ne sera plus dans votre dépendance.

Ce n’est donc pas sans raison que l’étude des langues anciennes
et modernes a été la base de tous les établissements
d’éducation qui ont formé les hommes les plus capables en
Europe: le sens d’une phrase dans une langue étrangère est
à la fois un problème grammatical et intellectuel; ce problème
est tout à fait proportionné à l’intelligence de l’enfant:
d’abord il n’entend que les mots, puis il s’élève jusqu’à
la conception de la phrase; et bientôt après le charme de
l’expression, sa force, son harmonie, tout ce qui se trouve
enfin dans le langage de l’homme, se fait sentir par degrés
à l’enfant qui traduit. Il s’essaie tout seul avec les difficultés
que lui présentent deux langues à la fois; il s’introduit dans
les idées successivement, compare et combine divers genres
d’analogies et de vraisemblances; et l’activité spontanée de
l’esprit, la seule qui développe vraiment la faculté de penser,
est vivement excitée par cette étude. Le nombre des
facultés qu’elle fait mouvoir à la fois lui donne l’avantage
sur tout autre travail, et l’on est trop heureux d’employer la
mémoire flexible de l’enfant à retenir un genre de connaissances,
sans lequel il serait borné toute sa vie au cercle
de sa propre nation, cercle étroit comme tout ce qui est
exclusif.

L’étude de la grammaire exige la même suite et la même
force d’attention que les mathématiques, mais elle tient de
beaucoup plus près à la pensée. La grammaire lie les idées
l’une à l’autre, comme le calcul enchaîne les chiffres; la
logique grammaticale est aussi précise que celle de l’algèbre,
et cependant elle s’applique à tout ce qu’il y a de vivant
dans notre esprit: les mots sont en même temps des chiffres
et des images; ils sont esclaves et libres, soumis à la
discipline de la syntaxe, et tout-puissants par leur signification
naturelle; ainsi l’on trouve dans la métaphysique de la
grammaire l’exactitude du raisonnement et l’indépendance
de la pensée réunies ensemble; tout a passé par les mots et
tout s’y retrouve quand on sait les examiner: les langues
sont inépuisables pour l’enfant comme pour l’homme, et
chacun en peut tirer tout ce dont il a besoin.

L’impartialité naturelle à l’esprit des Allemands les porte à
s’occuper des littératures étrangères, et l’on ne trouve guère
d’hommes un peu au-dessus de la classe commune, en Allemagne,
à qui la lecture de plusieurs langues ne soit familière.
En sortant des écoles on sait déjà d’ordinaire très bien
le latin et même le grec. L’éducation des universités allemandes,
dit un écrivain français, commence où finit celle de
plusieurs nations de l’Europe. Non seulement les professeurs
sont des hommes d’une instruction étonnante, mais ce qui
les distingue surtout, c’est un enseignement très scrupuleux.
En Allemagne, on met de la conscience dans tout, et rien
en effet ne peut s’en passer. Si l’on examine le cours de la
destinée humaine, on verra que la légèreté peut conduire à
tout ce qu’il y a de mauvais dans ce monde. Il n’y a que
l’enfance dans qui la légèreté soit un charme; il semble que
le Créateur tienne encore l’enfant par la main, et l’aide à
marcher doucement sur les nuages de la vie. Mais quand le
temps livre l’homme à lui-même, ce n’est que dans le
sérieux de son âme qu’il trouve des pensées, des sentiments
et des vertus.

CHAPITRE XIX



Des institutions particulières d’éducation et de bienfaisance.

Il paraîtra d’abord inconséquent de louer l’ancienne méthode,
qui faisait de l’étude des langues la base de l’éducation,
et de considérer l’école de Pestalozzi comme l’une des
meilleures institutions de notre siècle; je crois cependant
que ces deux manières de voir peuvent se concilier. De
toutes les études, celle qui donne chez Pestalozzi les résultats
les plus brillants, ce sont les mathématiques. Mais il me
paraît que sa méthode pourrait s’appliquer à plusieurs
autres parties de l’instruction, et qu’elle y ferait faire des
progrès sûrs et rapides. Rousseau a senti que les enfants,
avant l’âge de douze à treize ans, n’avaient point l’intelligence
nécessaire pour les études qu’on exigeait d’eux, ou
plutôt pour la méthode d’enseignement à laquelle on les
soumettait. Ils répétaient sans comprendre, ils travaillaient
sans s’instruire; et ne recueillaient souvent de l’éducation
que l’habitude de faire leur tâche sans la concevoir, et
d’esquiver le pouvoir du maître par la ruse de l’écolier.
Tout ce que Rousseau a dit contre cette éducation routinière
est parfaitement vrai; mais, comme il arrive souvent, ce
qu’il propose comme remède est encore plus mauvais que le
mal.

Un enfant qui, d’après le système de Rousseau, n’aurait
rien appris jusqu’à l’âge de douze ans, aurait perdu six
années précieuses de sa vie; ses organes intellectuels
n’acquerraient jamais la flexibilité que l’exercice, dès la
première enfance, pouvait seul leur donner. Les habitudes
d’oisiveté seraient tellement enracinées en lui, qu’on le rendrait
bien plus malheureux en lui parlant de travail, pour
la première fois, à l’âge de douze ans, qu’en l’accoutumant
depuis qu’il existe à le regarder comme une condition
nécessaire de la vie. D’ailleurs, l’espèce de soin que Rousseau
exige de l’instituteur, pour suppléer à l’instruction, et
pour la faire arriver par la nécessité, obligerait chaque
homme à consacrer sa vie entière à l’éducation d’un autre,
et les grands-pères seuls se trouveraient libres de commencer
une carrière personnelle. De tels projets sont chimériques,
tandis que la méthode de Pestalozzi est réelle, applicable,
et peut avoir une grande influence sur la marche
future de l’esprit humain.

Rousseau dit avec raison que les enfants ne comprennent
pas ce qu’ils apprennent, et il en conclut qu’ils ne doivent
rien apprendre. Pestalozzi a profondément étudié ce qui fait
que les enfants ne comprennent pas, et sa méthode simplifie
et gradue les idées de telle manière qu’elles sont mises à la
portée de l’enfance, et que l’esprit de cet âge arrive sans se
fatiguer aux résultats les plus profonds. En passant avec
exactitude par tous les degrés du raisonnement, Pestalozzi
met l’enfant en état de découvrir lui-même ce qu’on veut
lui enseigner.

Il n’y a point d’à peu près dans la méthode de Pestalozzi:
on entend bien, ou l’on n’entend pas: car toutes les propositions
se touchent de si près, que le second raisonnement
est toujours la conséquence immédiate du premier. Rousseau
a dit que l’on fatiguait la tête des enfants par les
études que l’on exigeait d’eux; Pestalozzi les conduit toujours
par une route si facile et si positive, qu’il ne leur en
coûte pas plus de s’initier dans les sciences les plus abstraites,
que dans les occupations les plus simples; chaque
pas dans ces sciences est aussi aisé, par rapport à l’antécédent,
que la conséquence la plus naturelle tirée des circonstances
les plus ordinaires. Ce qui lasse les enfants, c’est
de leur faire sauter les intermédiaires, de les faire avancer
sans qu’ils sachent ce qu’ils croient avoir appris. Il y a dans
leur tête alors une sorte de confusion qui leur rend tout
examen redoutable, et leur inspire un invincible dégoût
pour le travail. Il n’existe pas de trace de ces inconvénients
chez Pestalozzi: les enfants s’amusent de leurs études, non
pas qu’on leur en fasse un jeu, ce qui, comme je l’ai déjà
dit, met l’ennui dans le plaisir et la frivolité dans l’étude;
mais parce qu’ils goûtent dès l’enfance le plaisir des hommes
faits, savoir, comprendre, et terminer ce dont ils sont
chargés.

La méthode de Pestalozzi, comme tout ce qui est vraiment
bon, n’est pas une découverte entièrement nouvelle,
mais une application éclairée et persévérante de vérités
déjà connues. La patience, l’observation, et l’étude philosophique
des procédés de l’esprit humain, lui ont fait connaître
ce qu’il y a d’élémentaire dans les pensées, et de successif
dans leur développement; et il a poussé plus loin qu’un
autre la théorie et la pratique de la gradation dans l’enseignement.
On a appliqué avec succès sa méthode à la grammaire,
à la géographie, à la musique; mais il serait fort à
désirer que les professeurs distingués qui ont adopté ses
principes, les fissent servir à tous les genres de connaissances.
Celle de l’histoire en particulier n’est pas encore bien
conçue. On n’a point observé la gradation des impressions
dans la littérature, comme celle des problèmes dans les
sciences. Enfin, il reste beaucoup de choses à faire pour
porter au plus haut point l’éducation, c’est-à-dire, l’art de
se placer en arrière de ce qu’on sait pour le faire comprendre
aux autres.

Pestalozzi se sert de la géométrie pour apprendre aux
enfants le calcul arithmétique; c’était aussi la méthode des
anciens. La géométrie parle plus à l’imagination que les
mathématiques abstraites. C’est bien fait de réunir autant
qu’il est possible la précision de l’enseignement à la vivacité
des impressions, si l’on veut se rendre maître de l’esprit
humain tout entier; car ce n’est pas la profondeur même
de la science, mais l’obscurité dans la manière de la présenter,
qui seule peut empêcher les enfants de la saisir: ils
comprennent tout de degré en degré: l’essentiel est de
mesurer les progrès sur la marche de la raison dans l’enfance.
Cette marche lente, mais sûre, conduit aussi loin qu’il
est possible, dès qu’on s’astreint à ne la jamais hâter.

C’est chez Pestalozzi un spectacle attachant et singulier,
que ces visages d’enfants dont les traits arrondis, vagues et
délicats, prennent naturellement une expression réfléchie:
ils sont attentifs par eux-mêmes, et considèrent leurs études
comme un homme d’un âge mûr s’occuperait de ses propres
affaires. Une chose remarquable, c’est que ni la punition ni
la récompense ne sont nécessaires pour les exciter dans leurs
travaux. C’est peut-être la première fois qu’une école de
cent cinquante enfants va sans le ressort de l’émulation et
de la crainte. Combien de mauvais sentiments sont épargnés
à l’homme, quand on éloigne de son cœur la jalousie
et l’humiliation, quand il ne voit point dans ses camarades
des rivaux, ni dans ses maîtres des juges! Rousseau voulait
soumettre l’enfant à la loi de la destinée; Pestalozzi
crée lui-même cette destinée, pendant le cours de l’éducation
de l’enfant, et dirige ses décrets pour son bonheur et
son perfectionnement. L’enfant se sent libre, parce qu’il
se plaît dans l’ordre général qui l’entoure, et dont l’égalité
parfaite n’est point dérangée même par les talents plus ou
moins distingués de quelques-uns. Il ne s’agit pas là de succès,
mais de progrès vers un but auquel tous tendent avec
une même bonne foi. Les écoliers deviennent maîtres quand
ils en savent plus que leurs camarades; les maîtres redeviennent
écoliers quand ils trouvent quelques imperfections
dans leur méthode, et recommencent leur propre éducation
pour mieux juger des difficultés de l’enseignement.

On craint assez généralement que la méthode de Pestalozzi
n’étouffe l’imagination, et ne s’oppose à l’originalité de
l’esprit; il est difficile qu’il y ait une éducation pour le
génie, et ce n’est guère que la nature et le gouvernement
qui l’inspirent ou l’excitent. Mais ce ne peut être un obstacle
au génie, que des connaissances primitives parfaitement
claires et sûres; elles donnent à l’esprit un genre de
fermeté qui lui rend ensuite faciles toutes les études les
plus hautes. Il faut considérer l’école de Pestalozzi comme
bornée jusqu’à présent à l’enfance. L’éducation qu’il donne
n’est définitive que pour les gens du peuple; mais c’est par
cela même qu’elle peut exercer une influence très salutaire
sur l’esprit national. L’éducation, pour les hommes riches,
doit être partagée en deux époques: dans la première, les
enfants sont guidés par leurs maîtres; dans la seconde, ils
s’instruisent volontairement, et cette éducation de choix,
c’est dans les grandes universités qu’il faut la recevoir.
L’instruction qu’on acquiert chez Pestalozzi donne à chaque
homme, de quelque classe qu’il soit, une base sur laquelle
il peut bâtir à son gré la chaumière du pauvre ou les
palais des rois.

On aurait tort si l’on croyait en France qu’il n’y a rien
de bon à prendre dans l’école de Pestalozzi, que sa méthode
rapide pour apprendre à calculer. Pestalozzi lui-même n’est
pas mathématicien; il sait mal les langues; il n’a que le
génie et l’instinct du développement intérieur de l’intelligence
des enfants; il voit quel chemin leur pensée suit pour
arriver au but. Cette loyauté de caractère, qui répand un si
noble calme sur les affections du cœur, Pestalozzi l’a jugée
nécessaire aussi dans les opérations de l’esprit. Il pense
qu’il y a un plaisir de moralité dans des études complètes.
En effet, nous voyons sans cesse que les connaissances superficielles
inspirent une sorte d’arrogance dédaigneuse, qui
fait repousser comme inutile, ou dangereux, ou ridicule,
tout ce qu’on ne sait pas. Nous voyons aussi que ces connaissances
superficielles obligent à cacher habilement ce
qu’on ignore. La candeur souffre de tous ces défauts d’instruction,
dont on ne peut s’empêcher d’être honteux. Savoir
parfaitement ce qu’on sait, donne un repos à l’esprit, qui
ressemble à la satisfaction de la conscience. La bonne foi
de Pestalozzi, cette bonne foi portée dans la sphère de
l’intelligence, et qui traite avec les idées aussi scrupuleusement
qu’avec les hommes, est le principal mérite de son
école; c’est par là qu’il rassemble autour de lui des hommes
consacrés au bien-être des enfants d’une façon tout à fait
désintéressée. Quand, dans un établissement public, aucun
des calculs personnels des chefs n’est satisfait, il faut chercher
le mobile de cet établissement dans leur amour de la
vertu: les jouissances qu’elle donne peuvent seules se
passer de trésors et de pouvoir.

On n’imiterait point l’institut de Pestalozzi en transportant
ailleurs sa méthode d’enseignement; il faut établir avec
elle la persévérance dans les maîtres, la simplicité dans les
écoliers, la régularité dans le genre de vie, enfin surtout,
les sentiments religieux qui animent cette école. Les pratiques
du culte n’y sont pas suivies avec plus d’exactitude
qu’ailleurs; mais tout s’y passe au nom de la Divinité, au
nom de ce sentiment élevé, noble et pur, qui est la religion
habituelle du cœur. La vérité, la bonté, la confiance, l’affection,
entourent les enfants; c’est dans cette atmosphère qu’ils
vivent, et, pour quelque temps du moins, ils restent étrangers
à toutes les passions haineuses, à tous les préjugés
orgueilleux du monde. Un éloquent philosophe, Fichte, a
dit qu’il attendait la régénération de la nation allemande de
l’institut de Pestalozzi: il faut convenir au moins qu’une
révolution fondée sur de pareils moyens ne serait ni violente
ni rapide; car l’éducation, quelque bonne qu’elle
puisse être, n’est rien en comparaison de l’influence des
événements publics: l’instruction perce goutte à goutte le
rocher, mais le torrent l’enlève en un jour.

Il faut rendre surtout hommage à Pestalozzi, pour le soin
qu’il a pris de mettre son institut à la portée des personnes
sans fortune, en réduisant le prix de sa pension autant qu’il
était possible. Il s’est constamment occupé de la classe des
pauvres, et veut lui assurer le bienfait des lumières pures et
de l’instruction solide. Les ouvrages de Pestalozzi sont, sous
ce rapport, une lecture très curieuse: il a fait des romans dans
lesquels les situations de la vie des gens du peuple sont
peintes avec un intérêt, une vérité et une moralité parfaites.
Les sentiments qu’il exprime dans ces écrits sont, pour
ainsi dire, aussi élémentaires que les principes de sa méthode.
On est étonné de pleurer pour un mot, pour un détail
si simple, si vulgaire même, que la profondeur seule des
émotions le relève. Les gens du peuple sont un état intermédiaire
entre les sauvages et les hommes civilisés; quand
ils sont vertueux, ils ont un genre d’innocence et de bonté
qui ne peut se rencontrer dans le monde. La société pèse
sur eux, ils luttent avec la nature, et leur confiance en Dieu
est plus animée, plus constante que celle des riches. Sans
cesse menacés par le malheur, recourant sans cesse à la
prière, inquiets chaque jour, sauvés chaque soir, les pauvres
se sentent sous la main immédiate de celui qui protège ce
que les hommes ont délaissé, et leur probité, quand ils en
ont, est singulièrement scrupuleuse.

Je me rappelle, dans un roman de Pestalozzi, la restitution
de quelques pommes de terre par un enfant qui les
avait volées: sa grand’mère mourante lui ordonne de les
reporter au propriétaire du jardin où il les a prises, et
cette scène attendrit jusqu’au fond du cœur. Ce pauvre
crime, si l’on peut s’exprimer ainsi, causant de tels remords;
la solennité de la mort, à travers les misères de la
vie, la vieillesse et l’enfance rapprochées par la voix de
Dieu, qui parle également à l’une et à l’autre, tout cela fait
mal, et bien mal: car dans nos fictions poétiques, les pompes
de la destinée soulagent un peu de la pitié que causent
les revers; mais l’on croit voir dans ces romans populaires
une faible lampe éclairer une petite cabane, et la bonté de
l’âme ressort au milieu de toutes les douleurs qui la mettent
à l’épreuve.

L’art du dessin pouvant être considéré sous des rapports
d’utilité, l’on peut dire que, parmi les arts d’agrément, le
seul introduit dans l’école de Pestalozzi, c’est la musique, et
il faut le louer encore de ce choix. Il y a tout un ordre de sentiments,
je dirais même tout un ordre de vertus, qui appartiennent
à la connaissance, ou du moins au goût de la
musique; et c’est une grande barbarie que de priver de
telles impressions une portion nombreuse de la race
humaine. Les anciens prétendaient que les nations avaient
été civilisées par la musique, et cette allégorie a un sens
très profond; car il faut toujours supposer que le lien de la
société s’est formé par la sympathie ou par l’intérêt, et
certes la première origine est plus noble que l’autre.

Pestalozzi n’est pas le seul, dans la Suisse allemande, qui
s’occupe avec zèle de cultiver l’âme du peuple: c’est sous
ce rapport que l’établissement de M. de Fellemberg m’a
frappée. Beaucoup de gens y sont venus chercher de nouvelles
lumières sur l’agriculture, et l’on dit qu’à cet égard
ils ont été satisfaits; mais ce qui mérite principalement
l’estime des amis de l’humanité, c’est le soin que prend
M. de Fellemberg de l’éducation des gens du peuple; il fait
instruire, selon la méthode de Pestalozzi, les maîtres d’école
des villages, afin qu’ils enseignent à leur tour les enfants;
les ouvriers qui labourent ses terres apprennent la musique
des psaumes, et bientôt on entendra dans la campagne les
louanges divines chantées avec des voix simples, mais harmonieuses,
qui célèbreront à la fois la nature et son auteur.
Enfin M. de Fellemberg cherche, par tous les moyens possibles,
à former entre la classe inférieure et la nôtre un lien
libéral, un lien qui ne soit pas uniquement fondé sur les
intérêts pécuniaires des riches et des pauvres.

L’exemple de l’Angleterre et de l’Amérique nous apprend
qu’il suffit des institutions libres pour développer l’intelligence
et la sagesse du peuple; mais c’est un pas de plus
que de lui donner par delà le nécessaire, en fait d’instruction.
Le nécessaire en tout genre a quelque chose de révoltant
quand ce sont les possesseurs du superflu qui le mesurent.
Ce n’est pas assez de s’occuper des gens du peuple
sous un point de vue d’utilité, il faut aussi qu’ils participent
aux jouissances de l’imagination et du cœur. C’est dans le
même esprit que des philanthropes très éclairés se sont
occupés de la mendicité à Hambourg. Ils n’ont mis dans
leurs établissements de charité, ni despotisme, ni spéculation
économique; ils ont voulu que les hommes malheureux
souhaitassent eux-mêmes le travail qu’on leur demande,
autant que les bienfaits qu’on leur accorde. Comme ils ne
faisaient point des pauvres un moyen, mais un but, ils ne
leur ont pas ordonné l’occupation, mais ils la leur ont fait
désirer. Sans cesse on voit, dans les différents comptes rendus
de ces établissements de charité, qu’il importait bien
plus à leurs fondateurs de rendre les hommes meilleurs,
que de les rendre plus utiles; et c’est ce haut point de vue
philosophique qui caractérise l’esprit de sagesse et de
liberté de cette ancienne ville hanséatique.

Il y a beaucoup de bienfaisance dans le monde, et celui
qui n’est pas capable de servir ses semblables par le sacrifice
de son temps et de ses penchants, leur fait volontiers
du bien avec de l’argent: c’est toujours quelque chose, et
nulle vertu n’est à dédaigner. Mais la masse considérable
des aumônes particulières n’est point sagement dirigée
dans la plupart des pays, et l’un des services les plus éminents
que le baron de Voght et ses excellents compatriotes
aient rendus à l’humanité, c’est de montrer que sans nouveaux
sacrifices, sans que l’État intervînt, la bienfaisance
particulière suffisait au soulagement du malheur. Ce qui
s’opère par les individus convient singulièrement à l’Allemagne,
où chaque chose, prise séparément, vaut mieux que
l’ensemble.

Les entreprises charitables doivent prospérer dans la ville
de Hambourg; il y a tant de moralité parmi ses habitants,
que pendant longtemps on y a payé les impôts dans une
espèce de tronc, sans que jamais personne surveillât ce
qu’on y portait: ces impôts devaient être proportionnés à la
fortune de chacun, et, calcul fait, ils ont toujours été scrupuleusement
acquittés. Ne croit-on pas raconter un trait de
l’âge d’or, si toutefois dans l’âge d’or il y avait des richesses
privées et des impôts publics? On ne saurait assez admirer
combien, sous le rapport de l’enseignement comme sous
celui de l’administration, la bonne foi rend tout facile. On
devrait bien lui accorder tous les honneurs qu’obtient l’habileté;
car en résultat elle s’entend mieux même aux affaires
de ce monde.

CHAPITRE XX



La fête d’Interlaken.

Il faut attribuer au caractère germanique une grande partie
des vertus de la Suisse allemande. Néanmoins il y a plus
d’esprit public en Suisse qu’en Allemagne, plus de patriotisme,
plus d’énergie, plus d’accord dans les opinions et les
sentiments; mais aussi la petitesse des États et la pauvreté
du pays n’y excitent en aucune manière le génie; on y
trouve bien moins de savants et de penseurs que dans le
nord de l’Allemagne, où le relâchement même des liens politiques
donne l’essor à toutes les nobles rêveries, à tous les
systèmes hardis qui ne sont point soumis à la nature des
choses. Les Suisses ne sont pas une nation poétique, et l’on
s’étonne, avec raison, que l’admirable aspect de leur contrée
n’ait pas enflammé davantage leur imagination. Toutefois
un peuple religieux et libre est toujours susceptible d’un
genre d’enthousiasme, et les occupations matérielles de la
vie ne sauraient l’étouffer entièrement. Si l’on en avait pu
douter, on s’en serait convaincu par la fête des bergers, qui
a été célébrée l’année dernière, au milieu des lacs, en mémoire
du fondateur de Berne.

Cette ville de Berne mérite plus que jamais le respect et
l’intérêt des voyageurs: il semble que depuis ses derniers
malheurs elle ait repris toutes ses vertus avec une ardeur
nouvelle, et qu’en perdant ses trésors elle ait redoublé de
largesse envers les infortunés. Ses établissements de charité
sont peut-être les mieux soignés de l’Europe: l’hôpital est
l’édifice le plus beau, le seul magnifique de la ville. Sur la
porte est écrite cette inscription: Christo in pauperibus, au
Christ dans les pauvres. Il n’en est point de plus admirable.
La religion chrétienne ne nous a-t-elle pas dit que c’était
pour ceux qui souffrent que le Christ était descendu sur la
terre? et qui de nous, dans quelque époque de sa vie, n’est
pas un de ces pauvres en bonheur, en espérances, un de
ces infortunés, enfin, qu’on doit soulager au nom de Dieu?

Tout, dans la ville et le canton de Berne, porte l’empreinte
d’un ordre sérieux et calme, d’un gouvernement digne et
paternel. Un air de probité se fait sentir dans chaque objet
que l’on aperçoit; on se croit en famille au milieu de deux
cent mille hommes, que l’on appelle nobles, bourgeois ou
paysans, mais qui sont tous également dévoués à la patrie.

Pour aller à la fête, il fallait s’embarquer sur l’un de ces
lacs dans lesquels les beautés de la nature se réfléchissent,
et qui semblent placés au pied des Alpes pour en multiplier
les ravissants aspects. Un temps orageux nous dérobait la
vue distincte des montagnes; mais, confondues avec les
nuages, elles n’en étaient que plus redoutables. La tempête
grossissait, et bien qu’un sentiment de terreur s’emparât de
mon âme, j’aimais cette foudre du ciel qui confond l’orgueil
de l’homme. Nous nous reposâmes un moment dans une
espèce de grotte, avant de nous hasarder à traverser la partie
du lac de Thun, qui est entourée de rochers inabordables.
C’est dans un lieu pareil que Guillaume Tell sut braver les
abîmes, et s’attacher à des écueils pour échapper à ses tyrans.
Nous aperçûmes alors dans le lointain cette montagne
qui porte le nom de Vierge (Jungfrau), parce qu’aucun
voyageur n’a jamais pu gravir jusqu’à son sommet: elle est
moins haute que le Mont-Blanc, et cependant elle inspire
plus de respect, parce qu’on la sait inaccessible.

Nous arrivâmes à Unterseen, et le bruit de l’Aar qui
tombe en cascades autour de cette petite ville, disposait
l’âme à des impressions rêveuses. Les étrangers, en grand
nombre, étaient logés dans des maisons de paysans fort
propres, mais rustiques. Il était assez piquant de voir se promener
dans les rues d’Unterseen de jeunes Parisiens tout à
coup transportés dans les vallées de la Suisse; ils n’entendaient
plus que le bruit des torrents; ils ne voyaient plus
que des montagnes, et cherchaient si dans ces lieux solitaires
ils pourraient s’ennuyer assez pour retourner avec plus
de plaisir encore dans le monde.

On a beaucoup parlé d’un air joué par les cors des Alpes,
et dont les Suisses recevaient une impression si vive qu’ils
quittaient leurs régiments, quand ils l’entendaient, pour retourner
dans leur patrie. On conçoit l’effet que peut produire
cet air quand l’écho des montagnes le répète; mais il
est fait pour retentir dans l’éloignement; de près, il ne cause
pas une sensation très agréable. S’il était chanté par des
voix italiennes, l’imagination en serait tout à fait enivrée;
mais peut-être que ce plaisir ferait naître des idées étrangères
à la simplicité du pays. On y souhaiterait les arts, la
poésie, l’amour, tandis qu’il faut pouvoir s’y contenter du
repos et de la vie champêtre.

Le soir qui précéda la fête, on alluma des feux sur les
montagnes; c’est ainsi que jadis les libérateurs de la Suisse
se donnèrent le signal de leur sainte conspiration. Ces feux,
placés sur les sommets, ressemblaient à la lune, lorsqu’elle
se lève derrière les montagnes, et qu’elle se montre à la fois
ardente et paisible. On eût dit que des astres nouveaux venaient
assister au plus touchant spectacle que notre monde
puisse encore offrir. L’un de ces signaux enflammés semblait
placé dans le ciel, d’où il éclairait les ruines du château
d’Unspunnen, autrefois possédé par Berthold, le fondateur
de Berne, en mémoire de qui se donnait la fête. Des
ténèbres profondes environnaient ce point lumineux, et les
montagnes, qui pendant la nuit ressemblent à de grands
fantômes, apparaissaient comme l’ombre gigantesque des
morts qu’on voulait célébrer.

Le jour de la fête, le temps était doux, mais nébuleux; il
fallait que la nature répondît à l’attendrissement de tous les
cœurs. L’enceinte choisie pour les jeux est entourée de collines
parsemées d’arbres, et des montagnes à perte de vue
sont derrière ces collines. Tous les spectateurs, au nombre
de près de six mille, s’assirent sur les hauteurs en pente, et
les couleurs variées des habillements ressemblaient dans
l’éloignement à des fleurs répandues sur la prairie. Jamais
un aspect plus riant ne put annoncer une fête; mais quand
les regards s’élevaient, des rochers suspendus semblaient,
comme la destinée, menacer les humains au milieu de leurs
plaisirs. Cependant s’il est une joie de l’âme assez pure pour
ne pas provoquer le sort, c’était celle-là.

Lorsque la foule des spectateurs fut réunie, on entendit
venir de loin la procession de la fête, procession solennelle
en effet, puisqu’elle était consacrée au culte du passé. Une
musique agréable l’accompagnait; les magistrats paraissaient
à la tête des paysans; les jeunes paysannes étaient
vêtues selon le costume ancien et pittoresque de chaque
canton; les hallebardes et les bannières de chaque vallée
étaient portées en avant de la marche par des hommes à
cheveux blancs, habillés précisément comme on l’était il y a
cinq siècles, lors de la conjuration du Rutli. Une émotion
profonde s’emparait de l’âme, en voyant ces drapeaux si
pacifiques qui avaient pour gardiens des vieillards. Le vieux
temps était représenté par ces hommes âgés pour nous, mais
si jeunes en présence des siècles! Je ne sais quel air de
confiance dans tous ces êtres faibles touchait profondément,
parce que cette confiance ne leur était inspirée que par la
loyauté de leur âme. Les yeux se remplissaient de larmes au
milieu de la fête, comme dans ces jours heureux et mélancoliques
où l’on célèbre la convalescence de ce qu’on aime.

Enfin les jeux commencèrent, et les hommes de la vallée
et les hommes de la montagne montrèrent, en soulevant
d’énormes poids, en luttant les uns contre les autres, une
agilité et une force de corps très remarquables. Cette force
rendait autrefois les nations plus militaires; aujourd’hui
que la tactique et l’artillerie disposent du sort des armées,
on ne voit dans ces exercices que des jeux agricoles. La
terre est mieux cultivée par des hommes si robustes; mais
la guerre ne se fait qu’à l’aide de la discipline et du nombre,
et les mouvements même de l’âme ont moins d’empire sur
la destinée humaine, depuis que les individus ont disparu
dans les masses, et que le genre humain semble dirigé,
comme la nature inanimée, par des lois mécaniques.

Après que les jeux furent terminés, et que le bon bailli
du lieu eut distribué les prix aux vainqueurs, on dîna sous
des tentes, et l’on chanta des vers à l’honneur de la tranquille
félicité des Suisses. On faisait passer à la ronde pendant
le repas des coupes en bois, sur lesquelles étaient
sculptés Guillaume Tell et les trois fondateurs de la liberté
helvétique. On buvait avec transport au repos, à l’ordre, à
l’indépendance; et le patriotisme du bonheur s’exprimait
avec une cordialité qui pénétrait toutes les âmes.

«Les prairies sont aussi fleuries que jadis, les montagnes
aussi verdoyantes: quand toute la nature sourit, le
cœur seul de l’homme pourrait-il n’être qu’un désert[17]»?

Non, sans doute, il ne l’était pas; il s’épanouissait avec
confiance au milieu de cette belle contrée, en présence de
ces hommes respectables, animés tous par les sentiments
les plus purs. Un pays pauvre, d’une étendue très bornée,
sans luxe, sans éclat, sans puissance, est chéri par
ses habitants comme un ami qui cache ses vertus dans
l’ombre, et les consacre toutes au bonheur de ceux qui
l’aiment. Depuis cinq siècles que dure la prospérité de
la Suisse, on compte plutôt de sages générations que de
grands hommes. Il n’y a point de place pour l’exception
quand l’ensemble est si heureux. On dirait que les ancêtres
de cette nation règnent encore au milieu d’elle: toujours
elle les respecte, les imite et les recommence. La simplicité
des mœurs et l’attachement aux anciennes coutumes, la
sagesse et l’uniformité dans la manière de vivre, rapprochent
de nous le passé, et nous rendent l’avenir présent.
Une histoire, toujours la même, ne semble qu’un seul
moment dont la durée est de plusieurs siècles.

La vie coule dans ces vallées comme les rivières qui les
traversent; ce sont des ondes nouvelles, mais qui suivent
le même cours: puissent-ils n’être point interrompus!
puisse la même fête être souvent célébrée au pied de ces
mêmes montagnes! L’étranger les admire comme une
merveille, l’Helvétien les chérit comme un asile où les
magistrats et les pères soignent ensemble les citoyens et les
enfants.

SECONDE PARTIE



DE LA LITTÉRATURE ET DES ARTS.



CHAPITRE PREMIER



Pourquoi les Français ne rendent-ils pas justice à la littérature allemande?

Je pourrais répondre d’une manière fort simple à cette
question, en disant que très peu de personnes en France
savent l’allemand, et que les beautés de cette langue, surtout
en poésie, ne peuvent être traduites en français.
Les langues teutoniques se traduisent facilement entre
elles; il en est de même des langues latines: mais celles-ci
ne sauraient rendre la poésie des peuples germaniques.
Une musique composée pour un instrument n’est point exécutée
avec succès sur un instrument d’un autre genre.
D’ailleurs, la littérature allemande n’existe guère dans toute
son originalité qu’à dater de quarante à cinquante ans; et
les Français, depuis vingt années, sont tellement préoccupés
par les événements politiques, que toutes leurs études
en littérature ont été suspendues.

Ce serait toutefois traiter bien superficiellement la question,
que de s’en tenir à dire que les Français sont injustes
envers la littérature allemande, parce qu’ils ne la connaissent
pas; ils ont, il est vrai, des préjugés contre elle,
mais ces préjugés tiennent au sentiment confus des différences
prononcées qui existent entre la manière de voir et
de sentir des deux nations.

En Allemagne, il n’y a de goût fixe sur rien, tout est
indépendant, tout est individuel. L’on juge d’un ouvrage
par l’impression qu’on en reçoit, et jamais par les règles,
puisqu’il n’y en a point de généralement admises: chaque
auteur est libre de se créer une sphère nouvelle. En France,
la plupart des lecteurs ne veulent jamais être émus, ni
même s’amuser aux dépens de leur conscience littéraire: le
scrupule s’est réfugié là. Un auteur allemand forme son
public; en France, le public commande aux auteurs.
Comme on trouve en France un beaucoup plus grand nombre
de gens d’esprit qu’en Allemagne, le public y est beaucoup
plus imposant, tandis que les écrivains allemands,
éminemment élevés au-dessus de leurs juges, les gouvernent
au lieu d’en recevoir la loi. De là vient que ces écrivains
ne se perfectionnent guère par la critique; l’impatience
des lecteurs, ou celle des spectateurs, ne les oblige point à
retrancher les longueurs de leurs ouvrages, et rarement ils
s’arrêtent à temps, parce qu’un auteur, ne se lassant presque
jamais de ses propres conceptions, ne peut être averti que
par les autres du moment où elles cessent d’intéresser. Les
Français pensent et vivent dans les autres, au moins sous
le rapport de l’amour-propre; et l’on sent, dans la plupart
de leurs ouvrages, que le principal but n’est pas l’objet
qu’ils traitent, mais l’effet qu’ils produisent. Les écrivains
français sont toujours en société, alors même qu’ils composent;
car ils ne perdent pas de vue les jugements, les
moqueries et le goût à la mode, c’est-à-dire l’autorité littéraire
sous laquelle on vit, à telle ou telle époque.

La première condition pour écrire, c’est une manière de
sentir vive et forte. Les personnes qui étudient dans les
autres ce qu’elles doivent éprouver, et ce qu’il leur est permis
de dire, littérairement parlant, n’existent pas. Sans
doute, nos écrivains de génie (et quelle nation en possède
plus que la France!) ne se sont asservis qu’aux liens qui
ne nuisaient pas à leur originalité; mais il faut comparer
les deux pays en masse, et dans le temps actuel, pour connaître
à quoi tient leur difficulté de s’entendre.

En France, on ne lit guère un ouvrage que pour en parler;
en Allemagne, où l’on vit presque seul, on veut que l’ouvrage
même tienne compagnie; et quelle société de l’âme
peut-on faire avec un livre qui ne serait lui-même que
l’écho de la société! dans le silence de la retraite, rien ne
semble plus triste que l’esprit du monde. L’homme solitaire
a besoin qu’une émotion intime lui tienne lieu du
mouvement extérieur qui lui manque.

La clarté passe en France pour l’un des premiers mérites
d’un écrivain; car il s’agit, avant tout, de ne pas se donner
de la peine et d’attraper, en lisant le matin, ce qui fait
briller le soir en causant. Mais les Allemands savent que la
clarté ne peut jamais être qu’un mérite relatif: un livre est
clair selon le sujet et selon le lecteur. Montesquieu ne peut
être compris aussi facilement que Voltaire, et néanmoins il
est aussi lucide que l’objet de ses méditations le permet.
Sans doute, il faut porter la lumière dans la profondeur;
mais ceux qui s’en tiennent aux grâces de l’esprit, et aux
jeux des paroles, sont bien plus sûrs d’être compris: ils
n’approchent d’aucun mystère, comment donc seraient-ils
obscurs? Les Allemands, par un défaut opposé, se plaisent
dans les ténèbres; souvent ils remettent dans la nuit ce qui
était au jour, plutôt que de suivre la route battue; ils ont
un tel dégoût pour les idées communes, que, lorsqu’ils se
trouvent dans la nécessité de les retracer, ils les environnent
d’une métaphysique abstraite qui peut les faire croire
nouvelles jusqu’à ce qu’on les ait reconnues. Les écrivains
allemands ne se gênent point avec leurs lecteurs; leurs
ouvrages étant reçus et commentés comme des oracles, ils
peuvent les entourer d’autant de nuages qu’il leur plaît;
la patience ne manquera point pour écarter ces nuages;
mais il faut qu’à la fin on aperçoive une divinité: car ce
que les Allemands tolèrent le moins, c’est l’attente trompée;
leurs efforts mêmes et leur persévérance leur rendent les
grands résultats nécessaires. Dès qu’il n’y a pas dans un
livre des pensées fortes et nouvelles, il est bien vite dédaigné;
et si le talent fait tout pardonner, l’on n’apprécie
guère les divers genres d’adresse par lesquelles on peut
essayer d’y suppléer.

La prose des Allemands est souvent trop négligée. L’on
attache beaucoup plus d’importance au style en France
qu’en Allemagne; c’est une suite naturelle de l’intérêt qu’on
met à la parole, et du prix qu’elle doit avoir dans un pays
où la société domine. Tous les hommes d’un peu d’esprit
sont juges de la justesse et de la convenance de telle ou
telle phrase, tandis qu’il faut beaucoup d’attention et
d’étude pour saisir l’ensemble et l’enchaînement d’un ouvrage.
D’ailleurs les expressions prêtent bien plus à la plaisanterie
que les pensées, et dans tout ce qui tient aux mots,
l’on rit avant d’avoir réfléchi. Cependant, la beauté du style
n’est point, il faut en convenir, un avantage purement extérieur;
car les sentiments vrais inspirent presque toujours
les expressions les plus nobles et les plus justes; et, s’il est
permis d’être indulgent pour le style d’un écrit philosophique,
on ne doit pas l’être pour celui d’une composition
littéraire; dans la sphère des beaux-arts, la forme appartient
autant à l’âme que le sujet même.

L’art dramatique offre un exemple frappant des facultés
distinctes des deux peuples. Tout ce qui se rapporte à l’action,
à l’intrigue, à l’intérêt des événements, est mille fois
mieux combiné, mille fois mieux conçu chez les Français;
tout ce qui tient au développement des impressions du cœur,
aux orages secrets des passions fortes, est beaucoup plus
approfondi chez les Allemands.

Il faut, pour que les hommes supérieurs de l’un et de
l’autre pays atteignent au plus haut point de perfection,
que le Français soit religieux, et que l’Allemand soit un peu
mondain. La piété s’oppose à la dissipation d’âme, qui est
le défaut et la grâce de la nation française; la connaissance
des hommes et de la société donnerait aux Allemands, en
littérature, le goût et la dextérité qui leur manquent. Les
écrivains des deux pays sont injustes les uns envers les
autres: les Français cependant se rendent plus coupables à
cet égard que les Allemands; ils jugent sans connaître, ou
n’examinent qu’avec un parti pris: les Allemands sont plus
impartiaux. L’étendue des connaissances fait passer sous
les yeux tant de manières de voir diverses, qu’elle donne à
l’esprit la tolérance qui naît de l’universalité.

Les Français gagneraient plus néanmoins à concevoir le
génie allemand que les Allemands à se soumettre au bon
goût français. Toutes les fois que de nos jours, on a pu faire
entrer dans la régularité française un peu de sève étrangère,
les Français y ont applaudi avec transport. J.-J. Rousseau,
Bernardin de Saint-Pierre, Chateaubriand, etc., dans
quelques-uns de leurs ouvrages, sont tous, même à leur
insu, de l’école germanique, c’est-à-dire, qu’ils ne puisent
leur talent que dans le fond de leur âme. Mais si l’on voulait
discipliner les écrivains allemands d’après les lois prohibitives
de la littérature française, ils ne sauraient comment
naviguer au milieu des écueils qu’on leur aurait indiqués;
ils regretteraient la pleine mer, et leur esprit serait
plus troublé qu’éclairé. Il ne s’ensuit pas qu’ils doivent tout
hasarder, et qu’ils ne feraient pas bien de s’imposer quelquefois
des bornes; mais il leur importe de les placer
d’après leur manière de voir. Il faut, pour leur faire adopter
de certaines restrictions nécessaires, remonter au principe
de ces restrictions, sans jamais employer l’autorité du
ridicule contre laquelle ils sont tout à fait révoltés.

Les hommes de génie de tous les pays sont faits pour se
comprendre et pour s’estimer; mais le vulgaire des écrivains
et des lecteurs allemands et français rappelle cette
fable de La Fontaine, où la cigogne ne peut manger dans
le plat, ni le renard dans la bouteille. Le contraste le plus
parfait se fait voir entre les esprits développés dans la solitude
et ceux qui sont formés par la société. Les impressions
du dehors et le recueillement de l’âme, la connaissance des
hommes et l’étude des idées abstraites, l’action et la théorie
donnent des résultats tout à fait opposés. La littérature, les
arts, la philosophie, la religion des deux peuples, attestent
cette différence; et l’éternelle barrière du Rhin sépare deux
régions intellectuelles qui, non moins que les deux contrées,
sont étrangères l’une à l’autre.

CHAPITRE II



Du jugement qu’on porte en Angleterre sur la littérature allemande.

La littérature allemande est beaucoup plus connue en
Angleterre qu’en France. On y étudie davantage les langues
étrangères, et les Allemands ont plus de rapports naturels
avec les Anglais qu’avec les Français; cependant il y a des
préjugés, même en Angleterre, contre la philosophie et la
littérature des Allemands. Il peut être intéressant d’en examiner
la cause.

Le goût de la société, le plaisir et l’intérêt de la conversation
ne sont point ce qui forme les esprits en Angleterre:
les affaires, le parlement, l’administration, remplissent
toutes les têtes, et les intérêts politiques sont le principal
objet des méditations. Les Anglais veulent à tout des résultats
immédiatement applicables, et de là naissent leurs
préventions contre une philosophie qui a pour objet le beau
plutôt que l’utile.

Les Anglais ne séparent point, il est vrai, la dignité de
l’utilité, et toujours ils sont prêts, quand il le faut, à sacrifier
ce qui est utile à ce qui est honorable; mais ils ne se
prêtent pas volontiers, comme il est dit dans Hamlet, à ces
conversations avec l’air, dont les Allemands sont très épris.
La philosophie des Anglais est dirigée vers les résultats
avantageux au bien-être de l’humanité. Les Allemands s’occupent
de la vérité pour elle-même, sans penser au parti
que les hommes peuvent en tirer. La nature de leurs gouvernements
ne leur ayant point offert des occasions grandes
et belles de mériter la gloire et de servir la patrie, ils s’attachent
en tout genre à la contemplation, et cherchent dans
le ciel l’espace que leur étroite destinée leur refuse sur la
terre. Ils se plaisent dans l’idéal, parce qu’il n’y a rien dans
l’état actuel des choses qui parle à leur imagination. Les
Anglais s’honorent avec raison de tout ce qu’ils possèdent,
de tout ce qu’ils sont, de tout ce qu’ils peuvent être; ils
placent leur admiration et leur amour sur leurs lois, leurs
mœurs et leur culte. Ces nobles sentiments donnent à l’âme
plus de force et d’énergie; mais la pensée va peut-être
encore plus loin, quand elle n’a point de bornes, ni même
de but déterminé, et que, sans cesse en rapport avec l’immense
et l’infini, aucun intérêt ne la ramène aux choses de
ce monde.

Toutes les fois qu’une idée se consolide, c’est-à-dire qu’elle
se change en institution, rien de mieux que d’en examiner
attentivement les résultats et les conséquences, de la circonscrire
et de la fixer: mais quand il s’agit d’une théorie,
il faut la considérer en elle-même; il n’est plus question de
pratique, il n’est plus question d’utilité; et la recherche de
la vérité dans la philosophie, comme l’imagination dans
la poésie, doit être indépendante de toute entrave.

Les Allemands sont comme les éclaireurs de l’armée de
l’esprit humain; ils essaient des routes nouvelles, ils tentent
des moyens inconnus; comment ne serait-on pas curieux
de savoir ce qu’ils disent, au retour de leurs excursions
dans l’infini? Les Anglais, qui ont tant d’originalité dans le
caractère, redoutent néanmoins assez généralement les
nouveaux systèmes. La sagesse d’esprit leur a fait tant de
bien dans les affaires de la vie, qu’ils aiment à la retrouver
dans les études intellectuelles; et c’est là cependant que
l’audace est inséparable du génie. Le génie, pourvu qu’il
respecte la religion et la morale, doit aller aussi loin qu’il
veut: c’est l’empire de la pensée qu’il agrandit.

La littérature, en Allemagne, est tellement empreinte de
la philosophie dominante, que l’éloignement qu’on aurait
pour l’une pourrait influer sur le jugement qu’on porterait
sur l’autre: cependant les Anglais, depuis quelque temps,
traduisent avec plaisir les poètes allemands et ne méconnaissent
point l’analogie qui doit résulter d’une même origine.
Il y a plus de sensibilité dans la poésie anglaise, et
plus d’imagination dans la poésie allemande. Les affections
domestiques exerçant un grand empire sur le cœur des
Anglais, leur poésie se sent de la délicatesse et de la fixité
de ces affections: les Allemands, plus indépendants en tout,
parce qu’ils ne portent l’empreinte d’aucune institution
politique, peignent les sentiments comme les idées, à travers
des nuages: on dirait que l’univers vacille devant leurs
yeux, et l’incertitude même de leurs regards multiplie les
objets dont leur talent peut se servir.

Le principe de la terreur, qui est un des grands moyens
de la poésie allemande, a moins d’ascendant sur l’imagination
des Anglais de nos jours; ils décrivent la nature avec
charme, mais elle n’agit plus sur eux comme une puissance
redoutable qui renferme dans son sein les fantômes, les
présages, et tient chez les modernes la même place que la
destinée parmi les anciens. L’imagination, en Angleterre,
est presque toujours inspirée par la sensibilité; l’imagination
des Allemands est quelquefois rude et bizarre: la religion
de l’Angleterre est plus sévère, celle de l’Allemagne
est plus vague; et la poésie des nations doit nécessairement
porter l’empreinte de leurs sentiments religieux. La convenance
ne règne point dans les arts en Angleterre comme
en France; cependant l’opinion publique y a plus d’empire
qu’en Allemagne; l’unité nationale en est la cause. Les
Anglais veulent mettre d’accord en toutes choses les actions
et les principes; c’est un peuple sage et bien ordonné, qui
a compris dans la sagesse la gloire, et dans l’ordre la liberté:
les Allemands, n’ayant fait que rêver l’une et l’autre, ont
examiné les idées indépendamment de leur application, et
se sont ainsi nécessairement élevés plus haut en théorie.

Les littérateurs allemands actuels se montrent (ce qui doit
paraître singulier) beaucoup plus opposés que les Anglais à
l’introduction des réflexions philosophiques dans la poésie.
Les premiers génies de la littérature anglaise, il est vrai,
Shakespeare, Milton, Dryden dans ses odes, etc., sont des
poètes qui ne se livrent point à l’esprit de raisonnement;
mais Pope et plusieurs autres doivent être considérés
comme didactiques et moralistes. Les Allemands se sont
refaits jeunes, les Anglais sont devenus mûrs[18]. Les Allemands
professent une doctrine qui tend à ranimer l’enthousiasme
dans les arts comme dans la philosophie, et il
faut les louer s’ils la maintiennent; car le siècle pèse aussi
sur eux, et il n’en est point où l’on soit plus enclin à dédaigner
ce qui n’est que beau; il n’en est point où l’on répète
plus souvent cette question, la plus vulgaire de toutes: à
quoi bon?

CHAPITRE III



Des principales époques de la littérature allemande.

La littérature allemande n’a point eu ce qu’on a coutume
d’appeler un siècle d’or, c’est-à-dire une époque où les progrès
des lettres sont encouragés par la protection des chefs
de l’État. Léon X, en Italie, Louis XIV, en France, et dans
les temps anciens, Périclès et Auguste, ont donné leur nom
à leur siècle. On peut aussi considérer le règne de la reine Anne
comme l’époque la plus brillante de la littérature anglaise:
mais cette nation, qui existe par elle-même, n’a jamais dû
ses grands hommes à ses rois. L’Allemagne était divisée;
elle ne trouvait dans l’Autriche aucun amour pour les lettres,
et dans Frédéric II, qui était à lui seul toute la Prusse, aucun
intérêt pour les écrivains allemands; les lettres en Allemagne
n’ont donc jamais été réunies dans un centre, et n’ont point
trouvé d’appui dans l’État. Peut-être la littérature a-t-elle dû
à cet isolement comme à cette indépendance, plus d’originalité
et d’énergie.

«On a vu, dit Schiller, la poésie, dédaignée par le plus
grand des fils de la patrie, par Frédéric, s’éloigner du trône
puissant qui ne la protégeait pas; mais elle osa se dire allemande;
mais elle se sentit fière de créer elle-même sa
gloire. Les chants des bardes germains retentirent sur le
sommet des montagnes, se précipitèrent comme un torrent
dans les vallées; le poète indépendant ne reconnut pour loi
que les impressions de son âme, et pour souverain que son
génie».

Il a dû résulter cependant de ce que les hommes de lettres
allemands n’ont point été encouragés par le gouvernement,
que pendant longtemps ils ont fait des essais individuels
dans les sens les plus opposés, et qu’ils sont arrivés
tard à l’époque vraiment remarquable de leur littérature.

La langue allemande, depuis mille ans, a été cultivée
d’abord par les moines, puis par les chevaliers, puis par les
artisans, tels que Hans-Sachs, Sébastien Brand, et d’autres,
à l’approche de la réformation; et dernièrement enfin par
les savants, qui en ont fait un langage propre à toutes les
subtilités de la pensée.

En examinant les ouvrages dont se compose la littérature
allemande, on y retrouve, suivant le génie de l’auteur, les
traces de ces différentes cultures, comme on voit dans les
montagnes les couches des minéraux divers que les révolutions
de la terre y ont apportés. Le style change presque entièrement
de nature suivant l’écrivain, et les étrangers ont
besoin de faire une nouvelle étude, à chaque livre nouveau
qu’ils veulent comprendre.

Les Allemands ont eu, comme la plupart des nations de
l’Europe, du temps de la chevalerie, des troubadours et des
guerriers qui chantaient l’amour et les combats. On vient de
retrouver un poème épique intitulé les Niebelungen, et composé
dans le treizième siècle. On y voit l’héroïsme et la fidélité qui
distinguaient les hommes d’alors, lorsque tout était vrai, fort,
et décidé comme les couleurs primitives de la nature. L’allemand,
dans ce poème, est plus clair et plus simple qu’à présent;
les idées générales ne s’y étaient point encore introduites,
et l’on ne faisait que raconter des traits de caractère. La nation
germanique pouvait être considérée alors comme la
plus belliqueuse de toutes les nations européennes, et ses
anciennes traditions ne parlent que des châteaux-forts, et des
belles maîtresses pour lesquelles on donnait sa vie. Lorsque
Maximilien essaya plus tard de ranimer la chevalerie,
l’esprit humain n’avait plus cette tendance, et déjà commençaient
les querelles religieuses, qui tournent la pensée
vers la métaphysique, et placent la force de l’âme dans les
opinions plutôt que dans les exploits.

Luther perfectionna singulièrement sa langue, en la faisant
servir aux discussions théologiques: sa traduction des
Psaumes et de la Bible est encore un beau modèle. La vérité
et la concision poétique qu’il donne à son style sont
tout à fait conformes au génie de l’Allemand, et le son
même des mots a je ne sais quelle franchise énergique sur
laquelle on se repose avec confiance. Les guerres politiques
et religieuses, où les Allemands avaient le malheur de se
combattre les uns les autres, détournèrent les esprits de la
littérature: et quand on s’en s’occupa de nouveau, ce fut
sous les auspices du siècle de Louis XIV, à l’époque où le
désir d’imiter les Français s’empara de la plupart des cours
et des écrivains de l’Europe.

Les ouvrages de Hagedorn, de Gellert, de Weiss, etc.,
n’étaient que du français appesanti; rien d’original, rien qui fût
conforme au génie naturel de la nation. Ces auteurs voulaient
atteindre à la grâce française, sans que leur genre de vie ni
leurs habitudes leur en donnassent l’inspiration; ils s’asservissaient
à la règle, sans avoir ni l’élégance, ni le goût, qui
peuvent donner de l’agrément à ce despotisme même. Une
autre école succéda bientôt à l’école française, et ce fut dans
la Suisse allemande qu’elle s’éleva; cette école était d’abord
fondée sur l’imitation des écrivains anglais. Bodmer, appuyé
par l’exemple du grand Haller, tacha de démontrer que la
littérature anglaise s’accordait mieux avec le génie des Allemands
que la littérature française. Gottsched, un savant
sans goût et sans génie, combattit cette opinion. Il jaillit
une grande lumière de la dispute de ces deux écoles. Quelques
hommes alors commencèrent à se frayer une route
par eux-mêmes. Klopstock tint le premier rang dans
l’école anglaise, comme Wieland dans l’école française; mais
Klopstock ouvrit une carrière nouvelle à ses successeurs
tandis que Wieland fut à la fois le premier et le dernier
dans l’école française du dix-huitième siècle: le premier,
parce que nul n’a pu dans ce genre s’égaler à lui; le dernier,
parce qu’après lui les écrivains allemands suivirent
une route tout à fait différente.

Comme il y a dans toutes les nations teutoniques des
étincelles de ce feu sacré que le temps a recouvert de
cendre, Klopstock, en imitant d’abord les Anglais, parvint
à réveiller l’imagination et le caractère particuliers aux Allemands;
et presqu’au même moment, Winkelmann dans
les arts, Lessing dans la critique, et Gœthe dans la poésie,
fondèrent une véritable école allemande, si toutefois on
peut appeler de ce nom ce qui admet autant de différences
qu’il y a d’individus et de talents divers. J’examinerai
séparément la poésie, l’art dramatique, les romans et
l’histoire; mais chaque homme de génie formant, pour
ainsi dire, une école à part en Allemagne, il m’a semblé nécessaire
de commencer par faire connaître les traits principaux
qui distinguent chaque écrivain en particulier, et de
caractériser personnellement les hommes de lettres les plus
célèbres, avant d’analyser leurs ouvrages.

CHAPITRE IV



Wieland.

De tous les Allemands qui ont écrit dans le genre français,
Wieland est le seul dont les ouvrages aient du génie;
et quoiqu’il ait presque toujours imité les littératures étrangères,
on ne peut méconnaître les grands services qu’il a
rendus à sa propre littérature, en perfectionnant sa langue,
en lui donnant une versification plus facile et plus harmonieuse.

Il y avait en Allemagne une foule d’écrivains qui tâchaient
de suivre les traces de la littérature française du siècle de
Louis XIV; Wieland est le premier qui ait introduit avec
succès celle du dix-huitième siècle. Dans ses écrits en prose,
il a quelques rapports avec Voltaire, et dans ses poésies,
avec l’Arioste. Mais ces rapports, qui sont volontaires, n’empêchent
pas que sa nature au fond ne soit tout à fait allemande.
Wieland est infiniment plus instruit que Voltaire; il
a étudié les anciens d’une façon plus érudite qu’aucun poète
ne l’a fait en France. Les défauts, comme les qualités de
Wieland, ne lui permettent pas de donner à ses écrits la
grâce et la légèreté françaises.

Dans ses romans philosophiques, Agathon, Pérégrinus
Protée, il arrive tout de suite à l’analyse, à la discussion, à
la métaphysique; il se fait un devoir d’y mêler ce qu’on
appelle communément des fleurs; mais l’on sent que son
penchant naturel serait d’approfondir tous les sujets qu’il
essaie de parcourir. Le sérieux et la gaîté sont l’un et
l’autre trop prononcés, dans les romans de Wieland, pour
être réunis; car, en toute chose, les contrastes sont piquants,
mais les extrêmes opposés fatiguent.

Il faut, pour imiter Voltaire, une insouciance moqueuse
et philosophique qui rende indifférent à tout, excepté à la
manière piquante d’exprimer cette insouciance. Jamais un
Allemand ne peut arriver à cette brillante liberté de plaisanterie;
la vérité l’attache trop, il veut savoir et expliquer
ce que les choses sont, et lors même qu’il adopte des opinions
condamnables, un repentir secret ralentit sa marche
malgré lui. La philosophie épicurienne ne convient pas à
l’esprit des Allemands; ils donnent à cette philosophie un
caractère dogmatique, tandis qu’elle n’est séduisante que
lorsqu’elle se présente sous des formes légères: dès qu’on
lui prête des principes, elle déplaît à tous également.

Les ouvrages de Wieland en vers ont beaucoup plus de
grâce et d’originalité que ses écrits en prose: l’Obéron et
les autres poèmes dont je parlerai à part, sont pleins de
charme et d’imagination. On a cependant reproché à Wieland
d’avoir traité l’amour avec trop peu de sévérité, et il doit
être ainsi jugé chez ces Germains qui respectent encore un
peu les femmes, à la manière de leurs ancêtres; mais quels
qu’aient été les écarts d’imagination que Wieland se soit
permis, on ne peut s’empêcher de reconnaître en lui une
sensibilité véritable; il a souvent eu bonne ou mauvaise
intention de plaisanter sur l’amour, mais une nature
sérieuse l’empêche de s’y livrer hardiment; il ressemble à
ce prophète qui bénit au lieu de maudire; il finit par s’attendrir,
en commençant par l’ironie.

L’entretien de Wieland a beaucoup de charme, précisément
parce que ses qualités naturelles sont en opposition
avec sa philosophie. Ce désaccord peut lui nuire comme
écrivain, mais rend sa société très piquante: il est animé,
enthousiaste, et comme tous les hommes de génie, jeune
encore dans sa vieillesse; et cependant il veut être sceptique,
et s’impatiente quand on se sert de sa belle imagination
même pour le porter à la croyance. Naturellement
bienveillant, il est néanmoins susceptible d’humeur; quelquefois
parce qu’il n’est pas content de lui, quelquefois
parce qu’il n’est pas content des autres: il n’est pas
content de lui, parce qu’il voudrait arriver à un degré de
perfection dans la manière d’exprimer ses pensées,
à laquelle les choses et les mots ne se prêtent pas; il
ne veut pas s’en tenir à ces à peu près qui conviennent
mieux à l’art de causer que la perfection même: il est quelquefois
mécontent des autres, parce que sa doctrine un peu
relâchée et ses sentiments exaltés ne sont pas faciles à concilier
ensemble. Il y a en lui un poète allemand et un philosophe
français, qui se fâchent alternativement l’un pour
l’autre; mais ses colères cependant sont très douces à supporter;
et sa conversation, remplie d’idées et de connaissances,
servirait de fonds à l’entretien de beaucoup d’hommes
d’esprit en divers genres.

Les nouveaux écrivains, qui ont exclu de la littérature
allemande toute influence étrangère, ont été souvent injustes
envers Wieland: c’est lui dont les ouvrages, même
dans la traduction, ont excité l’intérêt de toute l’Europe;
c’est lui qui a fait servir la science de l’antiquité au charme
de la littérature; c’est lui qui a donné, dans les vers, à sa
langue féconde, mais rude, une flexibilité musicale et gracieuse;
il est vrai cependant qu’il n’était pas avantageux à
son pays que ses écrits eussent des imitateurs: l’originalité
nationale vaut mieux, et l’on devait, tout en reconnaissant
Wieland pour un grand maître, souhaiter qu’il n’eût pas de
disciples.

CHAPITRE V



Klopstock.

Il y a eu en Allemagne beaucoup plus d’hommes remarquables
dans l’école anglaise que dans l’école française.
Parmi les écrivains formés par la littérature anglaise, il
faut compter d’abord cet admirable Haller, dont le génie
poétique le servit si efficacement, comme savant, en lui
inspirant plus d’enthousiasme pour la nature, et des vues
plus générales sur ses phénomènes; Gessner, que l’on goûte
en France, plus même qu’en Allemagne; Gleim, Ramler,
etc., et avant eux tous Klopstock.

Son génie s’était enflammé par la lecture de Milton et de
Young; mais c’est avec lui que l’école vraiment allemande
a commencé. Il exprime d’une manière fort heureuse, dans
une de ses odes, l’émulation des deux muses.

«J’ai vu.... Oh! dites-moi, était-ce le présent, ou contemplais-je
l’avenir? J’ai vu la muse de la Germanie entrer
en lice avec la muse anglaise, s’élancer pleine d’ardeur à la
victoire.

«Deux termes élevés à l’extrémité de la carrière se distinguaient
à peine, l’un ombragé de chêne, l’autre entouré
de palmiers[19].

«Accoutumée à de tels combats, la muse d’Albion descendit
fièrement dans l’arène; elle reconnut ce champ
qu’elle parcourut déjà, dans sa lutte sublime avec le fils de
Méon, avec le chantre du Capitole.

«Elle vit sa rivale, jeune, tremblante; mais son tremblement
était noble: l’ardeur de la victoire colorait son visage,
et sa chevelure d’or flottait sur ses épaules.

«Déjà, retenant à peine sa respiration pressée dans son
sein ému, elle croyait entendre la trompette, elle dévorait
l’arène, elle se penchait vers le terme.

«Fière d’une telle rivale, plus fière d’elle-même, la noble
anglaise mesure d’un regard la fille de Thuiskon. Oui, je
m’en souviens, dit-elle, dans les forêts de chênes, près des
bardes antiques, ensemble nous naquîmes.

«Mais on m’avait dit que tu n’étais plus. Pardonne, ô
muse! si tu revis pour l’immortalité, pardonne-moi de ne
l’apprendre qu’à cette heure... Cependant je le saurai mieux
au but.

«Il est là... le vois-tu dans ce lointain? par delà le chêne
vois-tu les palmes, peux-tu discerner la couronne? Tu te
tais... Oh! ce fier silence, ce courage contenu, ce regard de
feu fixé sur la terre... je le connais.

«Cependant... pense encore avant le dangereux signal,
pense... n’est-ce pas moi qui déjà luttai contre la muse des
Thermopyles, contre celle des Sept Collines?

«Elle dit: le moment décisif est venu, le héraut s’approche:
O fille d’Albion! s’écria la muse de la Germanie, je
t’aime, en t’admirant je t’aime... mais l’immortalité, les
palmes me sont encore plus chères que toi. Saisis cette couronne,
si ton génie le veut; mais qu’il me soit permis de la
partager avec toi.

«Comme mon cœur bat!... Dieux immortels... si même
j’arrivais plus tôt au but sublime... oh! alors tu me suivras
de près... ton souffle agitera mes cheveux flottants.

«Tout à coup la trompette retentit, elles volent avec la
rapidité de l’aigle, un nuage de poussière s’élève sur la vaste
carrière; je les vis près du chêne, mais le nuage s’épaissit,
et bientôt je les perdis de vue».

C’est ainsi que finit l’ode, et il y a de la grâce à ne pas
désigner le vainqueur.

Je renvoie au chapitre sur la poésie allemande l’examen
des ouvrages de Klopstock, sous le point de vue littéraire,
et je me borne à les indiquer maintenant comme des actions
de sa vie. Tous ses ouvrages ont eu pour but, ou de réveiller
le patriotisme dans son pays, ou de célébrer la religion: si
la poésie avait ses saints, Klopstock devrait être compté
comme l’un des premiers.

La plupart de ses odes peuvent être considérées comme des
psaumes chrétiens: c’est le David du Nouveau Testament, que
Klopstock; mais ce qui honore surtout son caractère, sans
parler de son génie, c’est l’hymne religieuse, sous la forme
d’un poème épique, à laquelle il a consacré vingt années, la
Messiade. Les chrétiens possédaient deux poèmes, l’Enfer,
du Dante, et le Paradis Perdu, de Milton: l’un était plein
d’images et de fantômes, comme la religion extérieure des
Italiens. Milton, qui avait vécu au milieu des guerres civiles,
excellait surtout dans la peinture des caractères, et son
Satan est un factieux gigantesque, armé contre la monarchie
du ciel. Klopstock a conçu le sentiment chrétien dans
toute sa pureté; c’est au divin Sauveur des hommes que son
âme a été consacrée. Les Pères de l’Église ont inspiré le
Dante; la Bible, Milton: les plus grandes beautés du poème
de Klopstock sont puisées dans le Nouveau Testament; il
sait faire ressortir de la simplicité divine de l’Évangile, un
charme de poésie qui n’en altère point la pureté.

Lorsqu’on commence ce poème, on croit entrer dans une
grande église, au milieu de laquelle un orgue se fait entendre,
et l’attendrissement et le recueillement qu’inspirent
les temples du Seigneur, s’emparent de l’âme en lisant la
Messiade.

Klopstock se proposa, dès sa jeunesse, ce poème pour but
de son existence: il me semble que les hommes s’acquitteraient
tous dignement envers la vie, si, dans un genre
quelconque, un noble objet, une grande idée, signalaient
leur passage sur la terre; et c’est déjà une preuve honorable
de caractère que de diriger vers une même entreprise
les rayons épars de ses facultés, et les résultats de ses
travaux. De quelque manière qu’on juge les beautés et les
défauts de la Messiade, on devrait en lire souvent quelques
vers: la lecture entière de l’ouvrage peut fatiguer; mais
chaque fois qu’on y revient, l’on respire comme un parfum
de l’âme, qui fait sentir de l’attrait pour toutes les choses
célestes.

Après de longs travaux, après un grand nombre d’années,
Klopstock enfin termina son poème. Horace, Ovide, etc.,
ont exprimé de diverses manières le noble orgueil qui leur
répondait de la durée immortelle de leurs ouvrages: Exegi
monumentum æere perennius: et, nomenque erit indelebile
nostrum[20]. Un sentiment d’une toute autre nature pénétra
l’âme de Klopstock quand la Messiade fut achevée. Il l’exprime
ainsi dans l’ode au Rédempteur, qui est à la fin de
son poème.

«Je l’espérais de toi, ô Médiateur céleste! j’ai chanté le
cantique de la nouvelle alliance. La redoutable carrière est
parcourue, et tu m’as pardonné mes pas chancelants.

«Reconnaissance, sentiment éternel, brûlant, exalté, fais
retentir les accords de ma harpe; hâte-toi; mon cœur est
inondé de joie, et je verse des pleurs de ravissement.

«Je ne demande aucune récompense; n’ai-je pas déjà
goûté les plaisirs des anges, puisque j’ai chanté mon Dieu?
L’émotion pénétra mon âme jusque dans ses profondeurs,
et ce qu’il y a de plus intime en mon être fut ébranlé.

«Le ciel et la terre disparurent à mes regards; mais bientôt
l’orage se calma: le souffle de ma vie ressemblait à l’air
pur et serein d’un jour de printemps.

«Ah! que je suis récompensé! n’ai-je pas vu couler les
larmes des chrétiens? et dans un autre monde, peut-être
m’accueilleront-ils encore avec ces célestes larmes!

«J’ai senti aussi les joies humaines; mon cœur, je voudrais
en vain te le cacher, mon cœur fut animé par l’ambition
de la gloire: dans ma jeunesse, il battit pour elle;
maintenant, il bat encore, mais d’un mouvement plus contenu.

«Ton apôtre n’a-t-il pas dit aux fidèles: Que tout ce qui
est vertueux et digne de louange soit l’objet de vos pensées!...
C’est cette flamme céleste que j’ai choisie pour guide; elle
apparaît au-devant de mes pas, et montre à mon œil ambitieux
une route plus sainte.

«C’est par elle que le prestige des plaisirs terrestres ne
m’a point trompé; quand j’étais près de m’égarer, le souvenir
des heures saintes où mon âme fut initiée, les douces voix
des anges, leurs harpes, leurs concerts me rappelèrent à
moi-même.

«Je suis au bout, oui, j’y suis arrivé, et je tremble de
bonheur; ainsi (pour parler humainement des choses célestes),
ainsi nous serons émus, quand nous nous trouverons
un jour auprès de celui qui mourut et ressuscita pour nous.

«C’est mon Seigneur et mon Dieu dont la main puissante
m’a conduit à ce but, à travers les tombeaux; il m’a donné
la force et le courage contre la mort qui s’approchait; et des
dangers inconnus, mais terribles, furent écartés du poète
que protégeait le bouclier céleste.

«J’ai terminé le chant de la nouvelle alliance; la redoutable
carrière est parcourue. O Médiateur céleste, je l’espérais
de toi!»

Ce mélange d’enthousiasme poétique et de confiance
religieuse inspire l’admiration et l’attendrissement tout ensemble.
Les talents s’adressaient jadis à des divinités de la
Fable. Klopstock les a consacrés, ces talents, à Dieu même;
et, par l’heureuse union de la religion chrétienne et de la
poésie, il montre aux Allemands comment ils peuvent avoir
des beaux-arts qui leur appartiennent, et ne relèvent pas
seulement des anciens en vassaux imitateurs.

Ceux qui ont connu Klopstock le respectent autant qu’ils
l’admirent. La religion, la liberté, l’amour, ont occupé
toutes ses pensées; il professa la religion par l’accomplissement
de tous ses devoirs; il abdiqua la cause même de la
liberté, quand le sang innocent l’eut souillée, et la fidélité
consacra les attachements de son cœur. Jamais il ne s’appuya
de son imagination pour justifier aucun écart; elle exaltait
son âme, sans l’égarer.

On dit que sa conversation était pleine d’esprit et même
de goût; qu’il aimait l’entretien des femmes, et surtout celui
des Françaises, et qu’il était bon juge de ce genre d’agréments
que la pédanterie réprouve. Je le crois facilement;
car il y a toujours quelque chose d’universel dans le génie,
et peut-être même tient-il par des rapports secrets à la
grâce, du moins à celle que donne la nature.

Combien un tel homme était loin de l’envie, de l’égoïsme,
des fureurs de vanité, dont plusieurs écrivains se sont excusés
au nom de leurs talents! S’ils en avaient eu davantage,
aucun de ces défauts ne les aurait agités. On est orgueilleux,
irritable, étonné de soi-même, quand un peu d’esprit vient
se mêler à la médiocrité du caractère; mais le vrai génie
inspire de la reconnaissance et de la modestie: car on sent
qui l’a donné, et l’on sent aussi quelles bornes celui qui l’a
donné y a mises.

On trouve dans la seconde partie de la Messiade, un très
beau morceau sur la mort de Marie, sœur de Marthe et de
Lazare, et désignée dans l’Evangile comme l’image de la
vertu contemplative. Lazare, qui a reçu de Jésus-Christ une
seconde fois la vie, dit adieu à sa sœur avec un mélange de
douleur et de confiance profondément sensible. Klopstock a
fait des derniers moments de Marie un tableau de la mort
du juste. Lorsqu’à son tour il était aussi sur son lit de mort,
il répétait d’une voix expirante ses vers sur Marie; il se les
rappelait, à travers les ombres du cercueil, et les prononçait
tout bas, pour s’exhorter lui-même à bien mourir:
ainsi, les sentiments exprimés par le jeune homme étaient
assez purs pour consoler le vieillard.

Ah! qu’il est beau, le talent, quand on ne l’a jamais profané,
quand il n’a servi qu’à révéler aux hommes, sous la
forme attrayante des beaux-arts, les sentiments généreux
et les espérances religieuses obscurcies au fond de leur
cœur!

Ce même chant de la mort de Marie fut lu à la cérémonie
funèbre de l’enterrement de Klopstock. Le poète était vieux
quand il cessa de vivre; mais l’homme vertueux saisissait
déjà les palmes immortelles qui rajeunissent l’existence, et
fleurissent sur les tombeaux. Tous les habitants de Hambourg
rendirent au patriarche de la littérature les honneurs
qu’on n’accorde guère ailleurs qu’au rang ou au pouvoir, et
les mânes de Klopstock reçurent la récompense que méritait
sa belle vie.

CHAPITRE VI



Lessing et Winckelmann.

La littérature allemande est peut-être la seule qui ait
commencé par la critique; partout ailleurs la critique est
venue après les chefs-d’œuvre: mais en Allemagne elle les
a produits. L’époque où les lettres y ont eu le plus d’éclat
est cause de cette différence. Diverses nations s’étant illustrées
depuis plusieurs siècles dans l’art d’écrire, les Allemands
arrivèrent après toutes les autres, et crurent n’avoir
rien de mieux à faire que de suivre la route déjà tracée; il
fallait donc que la critique écartât d’abord l’imitation, pour
faire place à l’originalité. Lessing écrivit en prose avec une
netteté et une précision tout à fait nouvelles: la profondeur
des pensées embarrasse souvent le style des écrivains de la
nouvelle école; Lessing, non moins profond, avait quelque
chose d’âpre dans le caractère, qui lui faisait trouver les paroles
les plus précises et les plus mordantes. Lessing était
toujours animé dans ses écrits par un mouvement hostile
contre les opinions qu’il attaquait, et l’humeur donne du
relief aux idées.

Il s’occupa tour à tour du théâtre, de la philosophie, des
antiquités, de la théologie, poursuivant partout la vérité,
comme un chasseur qui trouve encore plus de plaisir dans
la course que dans le but. Son style a quelque rapport avec
la concision vive et brillante des Français; il tendait à rendre
l’allemand classique: les écrivains de la nouvelle école
embrassent plus de pensées à la fois, mais Lessing doit être
plus généralement admiré; c’est un esprit neuf et hardi, et
qui reste néanmoins à la portée du commun des hommes;
sa manière de voir est allemande, sa manière de s’exprimer
européenne. Dialecticien spirituel et serré dans ses arguments,
l’enthousiasme pour le beau remplissait cependant
le fond de son âme; il avait une ardeur sans flamme, une
véhémence philosophique toujours active, et qui produisait,
par des coups redoublés, des effets durables.

Lessing analysa le théâtre français, alors généralement à
la mode dans son pays, et prétendit que le théâtre anglais
avait plus de rapport avec le génie de ses compatriotes.
Dans ses jugements sur Mérope, Zaïre, Sémiramis et Rodogune,
ce n’est point telle ou telle invraisemblance particulière
qu’il relève; il s’attaque à la sincérité des sentiments
et des caractères, et prend à partie les personnages de ces
fictions comme des êtres réels: sa critique est un traité sur
le cœur humain, autant qu’une poétique théâtrale. Pour apprécier
avec justice les observations de Lessing sur le système
dramatique en général, il faut examiner, comme nous
le ferons dans les chapitres suivants, les principales différences
de la manière de voir des Français et des Allemands
à cet égard. Mais ce qui importe à l’histoire de la littérature,
c’est qu’un Allemand ait eu le courage de critiquer un grand
écrivain français, et de plaisanter avec esprit le prince des
moqueurs, Voltaire lui-même.

C’était beaucoup pour une nation sous le poids de l’anathème
qui lui refusait le goût et la grâce, de s’entendre dire
qu’il existait dans chaque pays un goût national, une grâce
naturelle, et que la gloire littéraire pouvait s’acquérir par
des chemins divers. Les écrits de Lessing donnèrent une
impulsion nouvelle; on lut Shakespeare, on osa se dire
Allemand en Allemagne, et les droits de l’originalité s’établirent
à la place du joug de la correction.

Lessing a composé des pièces de théâtre et des ouvrages
philosophiques qui méritent d’être examinés à part; il faut
toujours considérer les auteurs allemands sous plusieurs
points de vue. Comme ils sont encore plus distingués par la
faculté de penser que par le talent, ils ne se vouent point
exclusivement à tel ou tel genre; la réflexion les attire successivement
dans des carrières différentes.

Parmi les écrits de Lessing, l’un des plus remarquables,
c’est le Laocoon; il caractérise les sujets qui conviennent à
la poésie et à la peinture, avec autant de philosophie dans
les principes que de sagacité dans les exemples. Toutefois,
l’homme qui fit une véritable révolution en Allemagne dans
la manière de considérer les arts, et par les arts la littérature,
c’est Winckelmann; je parlerai de lui ailleurs sous le
rapport de son influence sur les arts; mais la beauté de son
style est telle, qu’il doit être mis au premier rang des écrivains
allemands.

Cet homme, qui n’avait connu d’abord l’antiquité que par
les livres, voulut aller considérer ses nobles restes; il se
sentit attiré vers le Midi avec ardeur; on retrouve encore
souvent dans les imaginations allemandes quelques traces
de cet amour du soleil, de cette fatigue du Nord qui entraîna
les peuples septentrionaux dans les contrées méridionales.
Un beau ciel fait naître des sentiments semblables à l’amour
de la patrie. Quand Winckelmann, après un long séjour en
Italie, revint en Allemagne, l’aspect de la neige, des toits
pointus qu’elle couvre, et des maisons enfumées, le remplissait
de tristesse. Il lui semblait qu’il ne pouvait plus
goûter les arts, quand il ne respirait plus l’air qui les a fait
naître. Quelle éloquence contemplative dans ce qu’il écrit
sur l’Apollon du Belvédère, sur le Laocoon! Son style est
calme et majestueux comme l’objet qu’il considère. Il donne
à l’art d’écrire l’imposante dignité des monuments, et sa
description produit la même sensation que la statue. Nul,
avant lui, n’avait réuni des observations exactes et profondes
à une admiration si pleine de vie; c’est ainsi seulement
qu’on peut comprendre les beaux-arts. Il faut que l’attention
qu’ils excitent vienne de l’amour, et qu’on découvre
dans les chefs-d’œuvre du talent, comme dans les traits d’un
être chéri, mille charmes révélés par les sentiments qu’ils
inspirent.

Des poètes, avant Winckelmann, avaient étudié les tragédies
des Grecs, pour les adapter à nos théâtres. On connaissait
des érudits qu’on pouvait consulter comme des livres;
mais personne ne s’était fait, pour ainsi dire, païen pour
pénétrer l’antiquité. Winckelmann a les défauts et les avantages
d’un Grec amateur des arts, et l’on sent, dans ses
écrits, le culte de la beauté, tel qu’il existait chez un peuple
où, si souvent, elle obtint les honneurs de l’apothéose.

L’imagination et l’érudition prêtaient également à Winckelmann
leurs lumières différentes; on était persuadé jusqu’à
lui qu’elles s’excluaient mutuellement. Il a fait voir que,
pour deviner les anciens, l’une était aussi nécessaire que
l’autre. On ne peut donner de la vie aux objets de l’art que
par la connaissance intime du pays et de l’époque dans
laquelle ils ont existé. Les traits vagues ne captivent point
l’intérêt. Pour animer les récits et les fictions dont les
siècles passés sont le théâtre, il faut que l’érudition même
seconde l’imagination, et la rende, s’il est possible, témoin
de ce qu’elle doit peindre, et contemporaine de ce qu’elle
raconte.

Zadig devinait, par quelques traces confuses, par quelques
mots à demi déchirés, des circonstances qu’il déduisait
toutes des plus légers indices. C’est ainsi qu’il faut prendre
l’érudition pour guide à travers l’antiquité; les vestiges
qu’on aperçoit sont interrompus, effacés, difficiles à saisir:
mais, en s’aidant à la fois de l’imagination et de l’étude, on
recompose le temps, et l’on refait la vie.

Quand les tribunaux sont appelés à décider sur l’existence
d’un fait, c’est quelquefois une légère circonstance qui les
éclaire. L’imagination est, à cet égard, comme un juge; un
mot, un usage, une allusion saisie dans les ouvrages des
anciens, lui sert de lueur pour arriver à la connaissance de
la vérité toute entière.

Winckelmann sut appliquer à l’examen des monuments
des arts l’esprit de jugement qui sert à la connaissance des
hommes; il étudie la physionomie d’une statue comme celle
d’un être vivant. Il saisit avec une grande justesse les moindres
observations, dont il sait tirer des conclusions frappantes.
Telle physionomie, tel attribut, tel vêtement, peut
tout à coup jeter un jour inattendu sur de longues recherches.
Les cheveux de Cérès sont relevés avec un désordre
qui ne convient pas à Minerve; la perte de Proserpine a
pour jamais troublé l’âme de sa mère. Minos, fils et disciple
de Jupiter, a, dans les médailles, les mêmes traits que
son père; cependant, la majesté calme de l’un, et l’expression
sévère de l’autre, distinguent le souverain des dieux du
juge des hommes. Le torse est un fragment de la statue
d’Hercule divinisé, de celui qui reçoit d’Hébé la coupe de
l’immortalité, tandis que l’Hercule Farnèse ne possède
encore que les attributs d’un mortel; chaque contour du
torse, aussi énergique, mais plus arrondi, caractérise encore
la force du héros, mais du héros qui, placé dans le ciel, est
désormais absous des rudes travaux de la terre. Tout est
symbolique dans les arts, et la nature se montre sous mille
apparences diverses dans ces statues, dans ces tableaux,
dans ces poésies, où l’immobilité doit indiquer le mouvement,
où l’extérieur doit révéler le fond de l’âme, où l’existence
d’un instant doit être éternisée.

Winckelmann a banni des beaux-arts, en Europe, le mélange
du goût antique et du goût moderne. En Allemagne,
son influence s’est encore plus montrée dans la littérature
que dans les arts. Nous serons conduits à examiner par la
suite si l’imitation scrupuleuse des anciens est compatible
avec l’originalité naturelle, ou plutôt si nous devons sacrifier
cette originalité naturelle, pour nous astreindre à choisir
des sujets dans lesquels la poésie, comme la peinture,
n’ayant pour modèle rien de vivant, ne peuvent représenter
que des statues; mais cette discussion est étrangère au
mérite de Winckelmann; il a fait connaître en quoi consistait
le goût antique dans les beaux-arts; c’était aux modernes
à sentir ce qui leur convenait d’adopter ou de rejeter
à cet égard. Lorsqu’un homme de talent parvient à manifester
les secrets d’une nature antique ou étrangère, il rend
service par l’impulsion qu’il trace: l’émotion reçue doit se
transformer en nous-mêmes: et plus cette émotion est vraie,
moins elle inspire une servile imitation.

Winckelmann a développé les vrais principes admis maintenant
dans les arts sur l’idéal, sur cette nature perfectionnée
dont le type est dans notre imagination, et non au
dehors de nous. L’application de ces principes à la littérature
est singulièrement féconde.

La poétique de tous les arts est rassemblée sous un même
point de vue dans les écrits de Winckelmann, et tous y ont
gagné. On a mieux compris la poésie par la sculpture, la
sculpture par la poésie, et l’on a été conduit par les arts des
Grecs à leur philosophie. La métaphysique idéaliste, chez
les Allemands comme chez les Grecs, a pour origine le culte
de la beauté par excellence, que notre âme seule peut concevoir
et reconnaître; c’est un souvenir du ciel, notre ancienne
patrie, que cette beauté merveilleuse; les chefs-d’œuvre
de Phidias, les tragédies de Sophocle et la doctrine
de Platon, s’accordent pour nous en donner la même idée
sous des formes différentes.

CHAPITRE VII



Gœthe.

Ce qui manquait à Klopstock, c’était une imagination
créatrice: il mettait de grandes pensées et de nobles sentiments
en beaux vers, mais il n’était pas ce qu’on peut
appeler artiste. Ses inventions sont faibles, et les couleurs
dont il les revêt n’ont presque jamais cette plénitude de
force qu’on aime à rencontrer dans la poésie, et dans tous
les arts qui devaient donner à la fiction l’énergie et l’originalité
de la nature. Klopstock s’égare dans l’idéal: Gœthe
ne perd jamais terre, tout en atteignant aux conceptions les
plus sublimes. Il y a dans son esprit une vigueur que la
sensibilité n’a point affaiblie. Gœthe pourrait représenter la
littérature allemande tout entière; non qu’il n’y ait d’autres
écrivains supérieurs à lui, sous quelques rapports, mais seul
il réunit tout ce qui distingue l’esprit allemand, et nul n’est
aussi remarquable par un genre d’imagination dont les
Italiens, les Anglais ni les Français ne peuvent réclamer aucune
part.

Gœthe ayant écrit dans tous les genres, l’examen de ses
ouvrages remplira la plus grande partie des chapitres suivants;
mais la connaissance personnelle de l’homme qui a
le plus influé sur la littérature de son pays sert, ce me
semble, à mieux comprendre cette littérature.

Gœthe est un homme d’un esprit prodigieux en conversation;
et l’on a beau dire, l’esprit doit savoir causer. On peut
présenter quelques exemples d’hommes de génie taciturnes:
la timidité, le malheur, le dédain ou l’ennui, en sont souvent
la cause; mais en général l’étendue des idées et la
chaleur de l’âme doivent inspirer le besoin de se communiquer
aux autres; et ces hommes qui ne veulent pas être
jugés par ce qu’ils disent, pourraient bien ne pas mériter
plus d’intérêt pour ce qu’ils pensent. Quand on sait faire
parler Gœthe, il est admirable; son éloquence est nourrie
de pensées; sa plaisanterie est en même temps pleine de
grâce et de philosophie; son imagination est frappée par
les objets extérieurs, comme l’était celle des artistes chez
les anciens; et néanmoins sa raison n’a que trop la maturité
de notre temps. Rien ne trouble la force de sa tête; et
les inconvénients même de son caractère, l’humeur, l’embarras,
la contrainte, passent comme des nuages au bas de
la montagne sur le sommet de laquelle son génie est placé.

Ce qu’on nous raconte de l’entretien de Diderot pourrait
donner quelque idée de celui de Gœthe; mais, si l’on en
juge par les écrits de Diderot, la distance doit être infinie
entre ces deux hommes. Diderot est sous le joug de son
esprit; Gœthe domine même son talent: Diderot est affecté,
à force de vouloir faire effet; on aperçoit le dédain du succès
dans Gœthe, à un degré qui plaît singulièrement, alors
même qu’on s’impatiente de sa négligence. Diderot a besoin
de suppléer, à force de philanthropie, aux sentiments religieux
qui lui manquent; Gœthe serait plus volontiers amer
que doucereux; mais ce qu’il est avant tout, c’est naturel;
et sans cette qualité, en effet, qu’y a-t-il dans un homme
qui puisse en intéresser un autre?

Gœthe n’a plus cette ardeur entraînante qui lui inspira
Werther; mais la chaleur de ses pensées suffit encore pour
tout animer. On dirait qu’il n’est pas atteint par la vie, et
qu’il la décrit seulement en peintre: il attache plus de prix
maintenant aux tableaux qu’il nous présente qu’aux émotions
qu’il éprouve; le temps l’a rendu spectateur. Quand
il avait encore une part active dans les scènes des passions,
quand il souffrait lui-même par le cœur, ses écrits produisaient
une impression plus vive.

Comme on se fait toujours la poétique de son talent,
Gœthe soutient à présent qu’il faut que l’auteur soit calme,
alors même qu’il compose un ouvrage passionné, et que
l’artiste doit conserver son sang-froid pour agir plus fortement
sur l’imagination de ses lecteurs: peut-être n’aurait-il
pas eu cette opinion dans sa première jeunesse; peut-être
alors était-il possédé par son génie, au lieu d’en être le
maître; peut-être sentait-il alors que le sublime et le divin
étant momentanés dans le cœur de l’homme, le poète est
inférieur à l’inspiration qui l’anime, et ne peut la juger sans
la perdre.

Au premier moment on s’étonne de trouver de la froideur
et même quelque chose de raide à l’auteur de Werther;
mais quand on obtient de lui qu’il se mette à l’aise, le mouvement
de son imagination fait disparaître en entier la gêne
qu’on a d’abord sentie: c’est un homme dont l’esprit est
universel, et impartial parce qu’il est universel; car il n’y
a point d’indifférence dans son impartialité: c’est une double
existence, une double force, une double lumière qui éclaire
à la fois dans toute chose les deux côtés de la question.
Quand il s’agit de penser, rien ne l’arrête, ni son siècle, ni
ses habitudes, ni ses relations; il fait tomber à plomb son
regard d’aigle sur les objets qu’il observe; s’il avait eu une
carrière politique, si son âme s’était développée par les
actions, son caractère serait plus décidé, plus ferme, plus
patriote; mais son esprit ne planerait pas si librement sur
toutes les manières de voir; les passions ou les intérêts lui
traceraient une route positive.

Gœthe se plaît, dans ses écrits comme dans ses discours,
à briser les fils qu’il a tissés lui-même, à déjouer les émotions
qu’il excite, à renverser les statues qu’il a fait admirer.
Lorsque dans ses fictions il inspire de l’intérêt pour un
caractère, bientôt il montre les inconséquences qui doivent
en détacher. Il dispose du monde poétique, comme un conquérant
du monde réel, et se croit assez fort pour introduire,
comme la nature, le génie destructeur dans ses propres
ouvrages. S’il n’était pas un homme estimable, on
aurait peur d’un genre de supériorité qui s’élève au-dessus
de tout, dégrade et relève, attendrit et persifle, affirme et
doute alternativement, et toujours avec le même succès.

J’ai dit que Gœthe possédait à lui seul les traits principaux
du génie allemand; on les trouve tous en lui à un degré
éminent: une grande profondeur d’idées, la grâce qui naît
de l’imagination, grâce plus originale que celle que donne
l’esprit de société; enfin une sensibilité quelquefois fantastique,
mais par cela même plus faite pour intéresser des
lecteurs qui cherchent dans les livres de quoi varier leur
destinée monotone, et veulent que la poésie leur tienne
lieu d’événements véritables. Si Gœthe était Français, on le
ferait parler du matin au soir: tous les auteurs contemporains
de Diderot allaient puiser des idées dans son entretien,
et lui donnaient une jouissance habituelle par l’admiration
qu’il inspirait. En Allemagne on ne sait pas dépenser
son talent dans la conversation; et si peu de gens, même
parmi les plus distingués, ont l’habitude d’interroger et de
répondre, que la société n’y compte pour presque rien;
mais l’influence de Gœthe n’en est pas moins extraordinaire.
Il y a une foule d’hommes en Allemagne qui croiraient
trouver du génie dans l’adresse d’une lettre, si c’était lui
qui l’eût mise. L’admiration pour Gœthe est une espèce de
confrérie dont les mots de ralliement servent à faire connaître
les adeptes les uns aux autres. Quand les étrangers
veulent aussi l’admirer, ils sont rejetés avec dédain, si quelques
restrictions laissent supposer qu’ils se sont permis d’examiner
des ouvrages qui gagnent cependant beaucoup à l’examen.
Un homme ne peut exciter un tel fanatisme sans avoir
de grandes facultés pour le bien et pour le mal; car il n’y
a que la puissance, dans quelque genre que ce soit, que les
hommes craignent assez pour l’aimer de cette manière.

CHAPITRE VIII



Schiller.

Schiller était un homme d’un génie rare et d’une bonne
foi parfaite; ces deux qualités devraient être inséparables,
au moins dans un homme de lettres. La pensée ne peut être
mise à l’égal de l’action que quand elle réveille en nous
l’image de la vérité; le mensonge est plus dégoûtant encore
dans les écrits que dans la conduite. Les actions, même
trompeuses, restent encore des actions, et l’on sait à quoi
se prendre pour les juger ou pour les haïr; mais les ouvrages
ne sont qu’un amas fastidieux de vaines paroles, quand
ils ne partent pas d’une conviction sincère.

Il n’y a pas une plus belle carrière que celle des lettres,
quand on la suit comme Schiller. Il est vrai qu’il y a tant
de sérieux et de loyauté dans tout, en Allemagne, que c’est
là seulement qu’on peut connaître d’une manière complète
le caractère et les devoirs de chaque vocation. Néanmoins
Schiller était admirable entre tous, par ses vertus autant
que par ses talents. La conscience était sa muse: celle-là
n’a pas besoin d’être invoquée, car on l’entend toujours
quand on l’écoute une fois. Il aimait la poésie, l’art dramatique,
l’histoire, la littérature pour elle-même. Il aurait
été résolu à ne point publier ses ouvrages, qu’il y aurait
donné le même soin; et jamais aucune considération tirée,
ni du succès, ni de la mode, ni des préjugés, ni de tout ce
qui vient des autres enfin, n’aurait pu lui faire altérer ses
écrits; car ses écrits étaient lui; ils exprimaient son âme,
et il ne concevait pas la possibilité de changer une expression,
si le sentiment intérieur qui l’inspirait n’était pas
changé. Sans doute, Schiller ne pouvait pas être exempt
d’amour-propre. S’il en faut pour aimer la gloire, il en faut
même pour être capable d’une activité quelconque; mais
rien ne diffère autant dans ses conséquences que la vanité
et l’amour de la gloire; l’une tâche d’escamoter le succès;
l’autre veut le conquérir; l’une est inquiète d’elle-même et
ruse avec l’opinion; l’autre ne compte que sur la nature et
s’y fie pour tout soumettre. Enfin, au-dessus même de
l’amour de la gloire, il y a encore un sentiment plus pur,
l’amour de la vérité, qui fait des hommes de lettres comme
les prêtres guerriers d’une noble cause; ce sont eux qui
désormais doivent garder le feu sacré, car de faibles femmes
ne suffiraient plus comme jadis pour le défendre.

C’est une belle chose que l’innocence dans le génie et la
candeur dans la force. Ce qui nuit à l’idée qu’on se fait de
la bonté, c’est qu’on la croit de la faiblesse; mais quand
elle est unie au plus haut degré de lumières et d’énergie,
elle nous fait comprendre comment la Bible a pu nous dire
que Dieu fit l’homme à son image. Schiller s’était fait tort,
à son entrée dans le monde, par des égarements d’imagination;
mais avec la force de l’âge il reprit cette pureté
sublime qui naît des hautes pensées. Jamais il n’entrait en
négociation avec les mauvais sentiments. Il vivait, il parlait,
il agissait comme si les méchants n’existaient pas; et quand
il les peignait dans ses ouvrages, c’était avec plus d’exagération
et moins de profondeur que s’il les avait vraiment
connus. Les méchants s’offraient à son imagination comme
un obstacle, comme un fléau physique; et peut-être en effet
qu’à beaucoup d’égards ils n’ont pas une nature intellectuelle;
l’habitude du vice a changé leur âme en un instinct perverti.

Schiller était le meilleur ami, le meilleur père, le meilleur
époux; aucune qualité ne manquait à ce caractère doux et
paisible que le talent seul enflammait; l’amour de la liberté,
le respect pour les femmes, l’enthousiasme des beaux-arts,
l’adoration pour la Divinité, animaient son génie; et dans
l’analyse de ses ouvrages, il sera facile de montrer à quelle
vertu ses chefs-d’œuvre se rapportent. On dit beaucoup que
l’esprit peut suppléer à tout; je le crois, dans les écrits où
le savoir-faire domine; mais quand on veut peindre la nature
humaine dans ses orages et dans ses abîmes, l’imagination
même ne suffit pas; il faut avoir une âme que la tempête
ait agitée, mais où le ciel soit descendu pour ramener le
calme.

La première fois que j’ai vu Schiller, c’était dans le salon
du duc et de la duchesse de Weimar, en présence d’une
société aussi éclairée qu’imposante; il lisait très bien le
français, mais il ne l’avait jamais parlé; je soutins avec
chaleur la supériorité de notre système dramatique sur tous
les autres; il ne se refusa point à me combattre, et sans
s’inquiéter des difficultés et des lenteurs qu’il éprouvait en
s’exprimant en français, sans redouter non plus l’opinion
des auditeurs, qui était contraire à la sienne, sa conviction
intime le fit parler. Je me servis d’abord, pour le réfuter,
des armes françaises, la vivacité et la plaisanterie; mais
bientôt je démêlai, dans ce que disait Schiller, tant d’idées
à travers l’obstacle des mots; je fus si frappée de cette simplicité
de caractère, qui portait un homme de génie à s’engager
ainsi dans une lutte où les paroles manquaient à ses
pensées: je le trouvai si modeste et si insouciant dans ce
qui ne concernait que ses propres succès, si fier et si animé
dans la défense de ce qu’il croyait la vérité, que je lui vouai,
dès cet instant, une amitié pleine d’admiration.

Atteint, jeune encore, par une maladie sans espoir; ses
enfants, sa femme, qui méritait par mille qualités touchantes
l’attachement qu’il avait pour elle, ont adouci ses derniers
moments. Madame de Wollzogen, une amie digne de
le comprendre, lui demanda, quelques heures avant sa mort,
comment il se trouvait: Toujours plus tranquille, lui répondit-il.
En effet, n’avait-il pas raison de se confier à la
Divinité, dont il avait secondé le règne sur la terre? n’approchait-il
pas du séjour des justes? n’est-il pas dans ce
moment auprès de ses pareils, et n’a-t-il pas déjà retrouvé
les amis qui nous attendent?

CHAPITRE IX



Du style et de la versification dans la langue allemande.

En apprenant la prosodie d’une langue, on entre plus
intimement dans l’esprit de la nation qui la parle, que par
quelque genre d’étude que ce puisse être. De là vient qu’il
est amusant de prononcer des mots étrangers. On s’écoute
comme si c’était un autre qui parlât: mais il n’y a rien de
si délicat, de si difficile à saisir que l’accent: on apprend
mille fois plus aisément les airs de musique les plus compliqués,
que la prononciation d’une seule syllabe. Une
longue suite d’années, ou les premières impressions de
l’enfance, peuvent seules rendre capable d’imiter cette
prononciation, qui appartient à ce qu’il y a de plus subtil
et de plus indéfinissable dans l’imagination et dans le caractère
national.

Les dialectes germaniques ont pour origine une langue
mère, dans laquelle ils puisent tous. Cette source commune
renouvelle et multiplie les expressions d’une façon toujours
conforme au génie des peuples. Les nations d’origine latine
ne s’enrichissent, pour ainsi dire, que par l’extérieur; elles
doivent avoir recours aux langues mortes, aux richesses
pétrifiées pour étendre leur empire. Il est donc naturel que
les innovations, en fait de mots, leur plaisent moins qu’aux
nations qui font sortir les rejetons d’une tige toujours
vivante. Mais les écrivains français ont besoin d’animer et de
colorer leur style par toutes les hardiesses qu’un sentiment
naturel peut leur inspirer, tandis que les Allemands, au contraire,
gagnent à se restreindre. La réserve ne saurait
détruire en eux l’originalité; ils ne courent le risque de la
perdre que par l’excès même de l’abondance.

L’air que l’on respire a beaucoup d’influence sur les sons
que l’on articule; la diversité du sol et du climat produit
dans la même langue des manières de prononcer très différentes.
Quand on se rapproche de la mer, les mots s’adoucissent;
le climat y est plus tempéré; peut-être aussi que
le spectacle habituel de cette image de l’infini porte à la
rêverie, et donne à la prononciation plus de mollesse et
d’indolence: mais quand on s’élève vers les montagnes,
l’accent devient plus fort, et l’on dirait que les habitants de
ces lieux élevés veulent se faire entendre au reste du
monde, du haut de leurs tribunes naturelles. On retrouve
dans les dialectes germaniques les traces des diverses influences
que je viens d’indiquer.

L’allemand est en lui-même une langue aussi primitive,
et d’une construction presque aussi savante que le grec.
Ceux qui ont fait des recherches sur les grandes familles
des peuples, ont cru trouver les raisons historiques de cette
ressemblance: toujours est-il vrai qu’on remarque dans l’allemand
un rapport grammatical avec le grec; il en a la difficulté
sans en avoir le charme; car la multitude des consonnes
dont les mots sont composés les rendent plus
bruyants que sonores. On dirait que ces mots sont par eux-mêmes
plus forts que ce qu’ils expriment, et cela donne
souvent une monotonie d’énergie au style. Il faut se garder
cependant de vouloir trop adoucir la prononciation allemande:
il en résulte alors un certain gracieux maniéré tout
à fait désagréable: on entend des sons rudes au fond, malgré
la gentillesse qu’on essaie d’y mettre, et ce genre d’affectation
déplaît singulièrement.

J.-J. Rousseau a dit que les langues du Midi étaient filles de
la joie, et les langues du Nord, du besoin. L’italien et l’espagnol
sont modulés comme un chant harmonieux; le français
est éminemment propre à la conversation; les débats
parlementaires et l’énergie naturelle à la nation, ont donné
à l’anglais quelque chose d’expressif qui supplée à la prosodie
de la langue. L’allemand est plus philosophique de
beaucoup que l’italien, plus poétique par sa hardiesse que le
français, plus favorable au rythme des vers que l’anglais:
mais il lui reste encore une sorte de raideur, qui vient peut-être
de ce qu’on ne s’en est guère servi ni dans la société ni
en public.

La simplicité grammaticale est un des grands avantages
des langues modernes; cette simplicité, fondée sur des principes
de logique communs à toutes les nations, fait qu’on
s’entend plus facilement; une étude très légère suffit pour
apprendre l’italien et l’anglais; mais c’est une science que
l’allemand. La période allemande entoure la pensée comme
des serres qui s’ouvrent et se referment pour la saisir. Une
construction de phrases à peu près telle qu’elle existe chez
les anciens, s’y est introduite plus aisément que dans
aucun autre dialecte européen; mais les inversions ne conviennent
guère aux langues modernes. Les terminaisons
éclatantes des mots grecs et latins, faisaient sentir quels
étaient parmi les mots ceux qui devaient se joindre ensemble,
lors même qu’ils étaient séparés: les signes des déclinaisons
chez les Allemands sont tellement sourds, qu’on a
beaucoup de peine à retrouver les paroles qui dépendent les
unes des autres sous ces uniformes couleurs.

Lorsque les étrangers se plaignent du travail qu’exige
l’étude de l’allemand, on leur répond qu’il est très facile
d’écrire dans cette langue avec la simplicité de la grammaire
française; tandis qu’il est impossible, en français,
d’adopter la période allemande, et qu’ainsi donc il faut la
considérer comme un moyen de plus; mais ce moyen séduit
les écrivains et ils en usent trop. L’allemand est peut-être
la seule langue dans laquelle les vers soient plus faciles à
comprendre que la prose; la phrase poétique, étant nécessairement
coupée par la mesure même du vers, ne saurait
se prolonger au delà.

Sans doute, il y a plus de nuances, plus de liens entre les
pensées, dans ces périodes qui forment un tout, et rassemblent
sous un même point de vue les divers rapports qui
tiennent au même sujet; mais, si l’on se laissait aller à l’enchaînement
naturel des différentes pensées entre elles, on
finirait par vouloir les mettre toutes dans une même phrase.
L’esprit humain a besoin de morceler pour comprendre; et
l’on risque de prendre des lueurs pour des vérités, quand les
formes mêmes du langage sont obscures.

L’art de traduire est poussé plus loin en allemand que
dans aucun autre dialecte européen. Voss a transporté dans
sa langue les poètes grecs et latins avec une étonnante exactitude,
et W. Schlegel les poètes anglais, italiens et espagnols,
avec une vérité de coloris dont il n’y avait point
d’exemple avant lui. Lorsque l’allemand se prête à la traduction
de l’anglais, il ne perd pas son caractère naturel,
puisque ces langues sont toutes deux d’origine germanique;
mais quelque mérite qu’il y ait dans la traduction d’Homère
par Voss, elle fait de l’Iliade et de l’Odyssée, des poèmes
dont le style est grec, bien que les mots soient allemands.
La connaissance de l’antiquité y gagne; l’originalité propre
à l’idiome de chaque nation y perd nécessairement. Il semble
que ce soit une contradiction d’accuser la langue allemande
tout à la fois de trop de flexibilité et de trop de rudesse;
mais ce qui se concilie dans les caractères peut aussi
se concilier dans les langues; et souvent dans la même personne,
les inconvénients de la rudesse n’empêchent pas ceux
de la flexibilité.

Ces défauts se font sentir beaucoup plus rarement dans
les vers que dans la prose, et dans les compositions originales
que dans les traductions; je crois donc qu’on peut
dire avec vérité, qu’il n’y a point aujourd’hui de poésie plus
frappante et plus variée que celle des Allemands.

La versification est un art singulier, dont l’examen est
inépuisable; les mots qui, dans les rapports ordinaires de
la vie, servent seulement de signe à la pensée, arrivent à
notre âme par le rythme des sons harmonieux, et nous causent
une double jouissance, qui naît de la sensation et de la
réflexion réunies; mais si toutes les langues sont également
propres à dire ce que l’on pense, toutes ne le sont pas
également à faire partager ce que l’on éprouve, et les effets
de la poésie tiennent encore plus à la mélodie des paroles
qu’aux idées qu’elles expriment.

L’allemand est la seule langue moderne qui ait des syllabes
longues et brèves, comme le grec et le latin; tous les
autres dialectes européens sont plus ou moins accentués,
mais les vers ne sauraient s’y mesurer à la manière des anciens
d’après la longueur des syllabes: l’accent donne de
l’unité aux phrases comme aux mots, il a du rapport avec
la signification de ce qu’on dit; l’on insiste sur ce qui doit
déterminer le sens, et la prononciation, en faisant ressortir
telle ou telle parole, rapporte tout à l’idée principale. Il n’en
est pas ainsi de la durée musicale des sons dans le langage;
elle est bien plus favorable à la poésie que l’accent, parce
qu’elle n’a point d’objet positif et qu’elle donne seulement
un plaisir noble et vague, comme toutes les
jouissances sans but. Chez les anciens, les syllabes
étaient scandées d’après la nature des voyelles et les
rapports des sons entre eux, l’harmonie seule en décidait:
en allemand tous les mots accessoires sont brefs, et
c’est la dignité grammaticale, c’est-à-dire l’importance de la
syllabe radicale qui détermine sa quantité; il y a moins de
charme dans cette espèce de prosodie que dans celle des
anciens, parce qu’elle tient plus aux combinaisons abstraites
qu’aux sensations involontaires; néanmoins c’est toujours
un grand avantage pour une langue d’avoir dans sa prosodie
de quoi suppléer à la rime.

C’est une découverte moderne que la rime, elle tient à
tout l’ensemble de nos beaux-arts; et ce serait s’interdire de
grands effets que d’y renoncer; elle est l’image de l’espérance
et du souvenir. Un son nous fait désirer celui qui doit
lui répondre, et quand le second retentit, il nous rappelle
celui qui vient de nous échapper. Néanmoins cette agréable
régularité doit nécessairement nuire au naturel dans l’art
dramatique, et à la hardiesse dans le poème épique. On ne
saurait guère se passer de la rime dans les idiomes dont la
prosodie est peu marquée; et cependant la gêne de la construction
peut être telle, dans certaines langues, qu’un poète
audacieux et penseur aurait besoin de faire goûter l’harmonie
des vers sans l’asservissement de la rime. Klopstock a
banni les alexandrins de la poésie allemande; il les a remplacés
par les hexamètres et les vers ïambiques non rimés en
usage aussi chez les Anglais, et qui donnent à l’imagination
beaucoup de liberté. Les vers alexandrins convenaient très
mal à la langue allemande; on peut s’en convaincre par les
poésies du grand Haller lui-même, quelque mérite qu’elles
aient; une langue dont la prononciation est si forte étourdit
par le retour et l’uniformité des hémistiches. D’ailleurs
cette forme de vers appelle les sentences et les antithèses,
et l’esprit allemand est trop scrupuleux et trop vrai pour se
prêter à ces antithèses, qui ne présentent jamais les idées ni
les images dans leur parfaite sincérité, ni dans leurs plus
exactes nuances. L’harmonie des hexamètres, et surtout des
vers ïambiques non rimés, n’est que l’harmonie naturelle
inspirée par le sentiment: c’est une déclamation notée,
tandis que le vers alexandrin impose un certain genre d’expressions
et de tournures dont il est bien difficile de sortir.
La composition de ce genre de vers est un art tout à fait indépendant
même du génie poétique; on peut posséder cet
art sans avoir ce génie, et l’on pourrait au contraire être un
grand poète et ne pas se sentir capable de s’astreindre à
cette forme.

Nos meilleurs poètes lyriques, en France, ce sont peut-être
nos grands prosateurs, Bossuet, Pascal, Fénelon, Buffon,
Jean-Jacques, etc. Le despotisme des alexandrins force
souvent à ne point mettre en vers ce qui serait pourtant de
la véritable poésie; tandis que chez les nations étrangères,
la versification étant beaucoup plus facile et plus naturelle,
toutes les pensées poétiques inspirent des vers, et l’on ne
laisse en général à la prose que le raisonnement. On pourrait
défier Racine lui-même de traduire en vers français Pindare,
Pétrarque ou Klopstock, sans dénaturer entièrement
leur caractère. Ces poètes ont un genre d’audace qui ne se
trouve guère que dans les langues où l’on peut réunir tout
le charme de la versification à l’originalité que la prose permet
seule en français.

Un des grands avantages des dialectes germaniques en
poésie, c’est la variété et la beauté de leurs épithètes. L’allemand,
sous ce rapport aussi, peut se comparer au grec;
l’on sent dans un seul mot plusieurs images, comme dans
la note fondamentale d’un accord, on entend les autres sons
dont il est composé, ou comme de certaines couleurs renouvellent
en nous la sensation de celles qui en dépendent.
L’on ne dit en français que ce qu’on veut dire, et l’on ne
voit point errer autour des paroles ces nuages à mille formes,
qui entourent la poésie des langues du Nord, et réveillent
une foule de souvenirs. A la liberté de former une
seule épithète de deux ou trois, se joint celle d’animer le
langage, en faisant des noms avec les verbes: le vivre, le
vouloir, le sentir, sont des expressions moins abstraites que
la vie, la volonté, le sentiment; et tout ce qui tend à changer
la pensée en action donne toujours plus de mouvement
au style. La facilité de renverser à son gré la construction
de la phrase est aussi très favorable à la poésie, et permet
d’exciter, par les moyens variés de la versification, des impressions
analogues à celles de la peinture et de la musique.
Enfin l’esprit général des dialectes teutoniques, c’est
l’indépendance; les écrivains cherchent avant tout à transmettre
ce qu’ils sentent; ils diraient volontiers à la poésie,
comme Héloïse à son amant: S’il y a un mot plus vrai, plus
tendre, plus profond encore pour exprimer ce que j’éprouve,
c’est celui-là que je veux choisir. Le souvenir des convenances
de société poursuit en France le talent jusque dans ses émotions
les plus intimes; et la crainte du ridicule est l’épée de
Damoclès, qu’aucune fête de l’imagination ne peut faire
oublier.

On parle souvent dans les arts du mérite de la difficulté
vaincue; néanmoins on l’a dit avec raison: ou cette difficulté
ne se sent pas, et alors elle est nulle, ou elle se sent, et alors
elle n’est pas vaincue. Les entraves font ressortir l’habileté
de l’esprit; mais il y a souvent dans le vrai génie une sorte
de maladresse, semblable, à quelques égards, à la duperie
des belles âmes; et l’on aurait tort de vouloir l’asservir à des
gênes arbitraires, car il s’en tirerait beaucoup moins bien
que des talents du second ordre.

CHAPITRE X



De la poésie.

Ce qui est vraiment divin dans le cœur de l’homme ne
peut être défini; s’il y a des mots pour quelques
traits, il n’y en a point pour exprimer l’ensemble, et surtout
le mystère de la véritable beauté dans tous les genres.
Il est difficile de dire ce qui n’est pas de la poésie; mais si
l’on veut comprendre ce qu’elle est, il faut appeler à son secours
les impressions qu’excitent une belle contrée, une musique
harmonieuse, le regard d’un objet chéri, et par-dessus
tout un sentiment religieux qui nous fait éprouver en
nous-mêmes la présence de la Divinité. La poésie est le langage
naturel à tous les cultes. La Bible est pleine de poésie.
Homère est plein de religion; ce n’est pas qu’il y ait des fictions
dans la Bible, ni des dogmes dans Homère; mais l’enthousiasme
rassemble dans un même foyer des sentiments
divers; l’enthousiasme est l’encens de la terre vers le ciel, il
les réunit l’un à l’autre.

Le don de révéler par la parole ce qu’on ressent au
fond du cœur est très rare; il y a pourtant de la poésie dans
tous les êtres capables d’affections vives et profondes; l’expression
manque à ceux qui ne sont pas exercés à la trouver.
Le poète ne fait, pour ainsi dire, que dégager le sentiment
prisonnier au fond de l’âme; le génie poétique est une
disposition intérieure, de la même nature que celle qui rend
capable d’un généreux sacrifice: c’est rêver l’héroïsme que
de composer une belle ode. Si le talent n’était pas mobile,
il inspirerait aussi souvent les belles actions que les
touchantes paroles; car elles partent toutes également
de la conscience du beau, qui se fait sentir en nous-mêmes.

Un homme d’un esprit supérieur disait que la prose était
factice, et la poésie naturelle: en effet, les nations peu civilisées
commencent toujours par la poésie, et, dès qu’une
passion forte agite l’âme, les hommes les plus vulgaires
se servent, à leur insu, d’images et de métaphores; ils
appellent à leur secours la nature extérieure pour exprimer
ce qui se passe en eux d’inexprimable. Les gens du
peuple sont beaucoup plus près d’être poètes que les
hommes de bonne compagnie; car la convenance et le
persiflage ne sont propres qu’à servir de bornes, ils ne
peuvent rien inspirer.

Il y a lutte interminable dans ce monde entre la poésie et
la prose, et la plaisanterie doit toujours se mettre du côté
de la prose; car c’est rabattre que de plaisanter. L’esprit de
société est cependant très favorable à la poésie de la grâce
et de la gaîté, dont l’Arioste, La Fontaine, Voltaire, sont
les plus brillants modèles. La poésie dramatique est admirable
dans nos premiers écrivains; la poésie descriptive et
surtout la poésie didactique, ont été portées chez les Français
à un très haut degré de perfection; mais il ne paraît
pas qu’ils soient appelés jusqu’à présent à se distinguer
dans la poésie lyrique ou épique, telle que les anciens et
les étrangers la conçoivent.

La poésie lyrique s’exprime au nom de l’auteur même;
ce n’est plus dans un personnage qu’il se transporte, c’est en
lui-même qu’il trouve les divers mouvements dont il est
animé: J.-B. Rousseau dans ses Odes religieuses, Racine
dans Athalie, se sont montrés poètes lyriques; ils étaient
nourris des psaumes et pénétrés d’une foi vive; néanmoins
les difficultés de la langue et de la versification française
s’opposent presque toujours à l’abandon de l’enthousiasme.
On peut citer des strophes admirables dans quelques-unes
de nos odes; mais y en a-t-il une entière, dans laquelle le
dieu n’ait point abandonné le poète? De beaux vers ne sont
pas de la poésie; l’inspiration, dans les arts, est une source
inépuisable, qui vivifie depuis la première parole jusqu’à la
dernière: amour, patrie, croyance, tout doit être divinisé
dans l’ode, c’est l’apothéose du sentiment: il faut, pour
concevoir la vraie grandeur de la poésie lyrique, errer par
la rêverie dans les régions éthérées, oublier le bruit de la
terre en écoutant l’harmonie céleste, et considérer l’univers
entier comme un symbole des émotions de l’âme.

L’énigme de la destinée humaine n’est de rien pour la
plupart des hommes; le poète l’a toujours présenté à l’imagination.
L’idée de la mort, qui décourage les esprits vulgaires,
rend le génie plus audacieux, et le mélange des beautés
de la nature et des terreurs de la destruction excite je ne
sais quel délire de bonheur et d’effroi, sans lequel l’on ne
peut ni comprendre ni décrire le spectacle de ce monde. La
poésie lyrique ne raconte rien, ne s’astreint en rien à la succession
des temps, ni aux limites des lieux; elle plane sur
les pays et sur les siècles; elle donne de la durée à ce moment
sublime, pendant lequel l’homme s’élève au-dessus des peines
et des plaisirs de la vie. Il se sent au milieu des merveilles
du monde comme un être à la fois créateur et créé,
qui doit mourir et qui ne peut cesser d’être, et dont le cœur
tremblant, et fort en même temps, s’enorgueillit en lui-même
et se prosterne devant Dieu.

Les Allemands, réunissant tout à la fois, ce qui est très
rare, l’imagination et le recueillement contemplatif, sont
plus capables que la plupart des autres nations de la poésie
lyrique. Les modernes ne peuvent se passer d’une certaine
profondeur d’idées dont une religion spiritualiste leur a
donné l’habitude; et si cependant cette profondeur n’était
point revêtue d’images, ce ne serait pas de la poésie: il
faut donc que la nature grandisse aux yeux de l’homme,
pour qu’il puisse s’en servir comme de l’emblème de ses
pensées. Les bosquets, les fleurs et les ruisseaux, suffisaient
aux poètes du paganisme; la solitude des forêts, l’Océan
sans bornes, le ciel étoilé, peuvent à peine exprimer l’éternel
et l’infini dont l’âme des chrétiens est remplie.

Les Allemands n’ont pas plus que nous de poème épique;
cette admirable composition ne paraît pas accordée aux
modernes, et peut-être n’y a-t-il que l’Iliade qui réponde
entièrement à l’idée qu’on se fait de ce genre d’ouvrage: il
faut, pour le poème épique, un concours singulier de circonstances
qui ne s’est rencontré que chez les Grecs, l’imagination
des temps héroïques et la perfection du langage
des temps civilisés. Dans le moyen âge, l’imagination était
forte, mais le langage imparfait; de nos jours, le langage
est pur, mais l’imagination est en défaut. Les Allemands
ont beaucoup d’audace dans les idées et dans le style, et
peu d’invention dans le fond du sujet; leurs essais épiques
se rapprochent presque toujours du genre lyrique. Ceux
des Français rentrent plutôt dans le genre dramatique, et
l’on y trouve plus d’intérêt que de grandeur. Quand il s’agit
de plaire au théâtre, l’art de se circonscrire dans un cadre
donné, de deviner le goût des spectateurs et de s’y plier
avec adresse, fait une partie du succès, tandis que rien ne
doit tenir aux circonstances extérieures et passagères, dans
la composition d’un poème épique. Il exige des beautés
absolues, des beautés qui frappent le lecteur solitaire, lorsque
ses sentiments sont plus naturels, et son imagination
plus hardie. Celui qui voudrait trop hasarder dans un
poème épique pourrait bien encourir le blâme sévère du
bon goût français; mais celui qui ne hasarderait rien n’en
serait pas moins dédaigné.

Boileau, tout en perfectionnant le goût et la langue, a
donné à l’esprit français, l’on ne saurait le nier, une disposition
très défavorable à la poésie. Il n’a parlé que de ce
qu’il fallait éviter, il n’a insisté que sur des préceptes de
raison et de sagesse, qui ont introduit dans la littérature
une sorte de pédanterie très nuisible au sublime élan des
arts. Nous avons en français des chefs-d’œuvre de versification;
mais comment peut-on appeler la versification de la
poésie! Traduire en vers ce qui était fait pour rester en
prose, exprimer en dix syllabes, comme Pope, les jeux de
cartes et leurs moindres détails, ou comme les derniers
poèmes qui ont paru chez nous, le trictrac, les échecs, la
chimie: c’est un tour de passe-passe en fait de paroles;
c’est composer avec les mots, comme avec les notes, des
sonates sous le nom de poème.

Il faut cependant une grande connaissance de la langue
poétique pour décrire ainsi noblement les objets qui prêtent
le moins à l’imagination, et l’on a raison d’admirer quelques
morceaux détachés de ces galeries de tableaux; mais les
transitions qui les lient entre eux sont nécessairement prosaïques,
comme ce qui se passe dans la tête de l’écrivain. Il
s’est dit:—Je ferai des vers sur ce sujet, puis sur celui-ci,
puis sur celui-là;—et, sans s’en apercevoir, il nous met
dans la confidence de sa manière de travailler. Le véritable
poète conçoit, pour ainsi dire, tout son poème à la fois au
fond de son âme; sans les difficultés du langage, il improviserait,
comme la sibylle et les prophètes, les hymnes
saints du génie. Il est ébranlé par ses conceptions comme
par un événement de sa vie; un monde nouveau s’offre à
lui; l’image sublime de chaque situation, de chaque caractère,
de chaque beauté de la nature, frappe ses regards, et
son cœur bat pour un bonheur céleste qui traverse comme
un éclair l’obscurité du sort. La poésie est une possession
momentanée de tout ce que notre âme souhaite; le talent
fait disparaître les bornes de l’existence, et change en images
brillantes le vague espoir des mortels.

Il serait plus aisé de décrire les symptômes du talent que
de lui donner des préceptes; le génie se sent comme
l’amour, par la profondeur même de l’émotion dont il
pénètre celui qui en est doué: mais si l’on osait donner des
conseils à ce génie, dont la nature veut être le seul guide,
ce ne seraient pas des conseils purement littéraires qu’on
devrait lui adresser: il faudrait parler aux poètes comme à
des citoyens, comme à des héros; il faudrait leur dire:—Soyez
vertueux, soyez croyants, soyez libres, respectez ce
que vous aimez, cherchez l’immortalité dans l’amour, et la
Divinité dans la nature; enfin, sanctifiez votre âme comme
un temple, et l’ange des nobles pensées ne dédaignera pas
d’y apparaître.

CHAPITRE XI



De la poésie classique et de la poésie romantique.

Le nom de romantique a été introduit nouvellement en
Allemagne, pour désigner la poésie dont les chants des
troubadours ont été l’origine, celle qui est née de la chevalerie
et du christianisme. Si l’on n’admet pas que le paganisme
et le christianisme, le Nord et le Midi, l’antiquité et
le moyen âge, la chevalerie et les institutions grecques et
romaines, se sont partagé l’empire de la littérature, l’on ne
parviendra jamais à juger sous un point de vue philosophique
le goût antique et le goût moderne.

On prend quelquefois le mot classique comme synonyme
de perfection. Je m’en sers ici dans une autre acception, en
considérant la poésie classique comme celle des anciens, et
la poésie romantique comme celle qui tient de quelque
manière aux traditions chevaleresques. Cette division se
rapporte également aux deux ères du monde; celle qui a
précédé l’établissement du christianisme, et celle qui l’a
suivi.

On a comparé aussi dans divers ouvrages allemands la
poésie antique à la sculpture, et la poésie romantique à la
peinture; enfin, l’on a caractérisé de toutes les manières la
marche de l’esprit humain, passant des religions matérialistes
aux religions spiritualistes, de la nature à la Divinité.

La nation française, la plus cultivée des nations latines,
penche vers la poésie classique, imitée des Grecs et des
Romains. La nation anglaise, la plus illustre des nations
germaniques, aime la poésie romantique et chevaleresque,
et se glorifie des chefs-d’œuvre qu’elle possède en ce genre.
Je n’examinerai point ici lequel de ces deux genres de poésie
mérite la préférence: il suffit de montrer que la diversité
des goûts, à cet égard, dérive non seulement de causes
accidentelles, mais aussi des sources primitives de l’imagination
et de la pensée.

Il y a dans les poèmes épiques et dans les tragédies des
anciens, un genre de simplicité qui tient à ce que les hommes
étaient identifiés à cette époque avec la nature, et
croyaient dépendre du destin, comme elle dépend de la
nécessité. L’homme, réfléchissant peu, portait toujours
l’action de son âme au dehors; la conscience elle-même
était figurée par des objets extérieurs, et les flambeaux des
Furies secouaient les remords sur la tête des coupables.
L’événement était tout dans l’antiquité; le caractère tient
plus de place dans les temps modernes; et cette réflexion
inquiète, qui nous dévore souvent comme le vautour de
Prométhée, n’eût semblé que de la folie, au milieu des
rapports clairs et prononcés qui existaient dans l’état civil
et social des anciens.

On ne faisait en Grèce, dans le commencement de l’art,
que des statues isolées; les groupes ont été composés plus
tard. On pourrait dire de même, avec vérité, que dans tous
les arts il n’y avait point de groupes: les objets représentés
se succédaient comme dans les bas-reliefs, sans combinaison,
sans complication d’aucun genre. L’homme personnifiait
la nature; des nymphes habitaient les eaux, des hamadryades
les forêts: mais la nature, à son tour, s’emparait
de l’homme, et l’on eût dit qu’il ressemblait au torrent, à
la foudre, au volcan, tant il agissait par une impulsion involontaire,
et sans que la réflexion pût en rien altérer les
motifs ni les suites de ses actions. Les anciens avaient, pour
ainsi dire, une âme corporelle, dont tous les mouvements
étaient forts, directs et conséquents; il n’en est pas de même
du cœur humain développé par le christianisme: les modernes
ont puisé dans le repentir chrétien l’habitude de se
replier continuellement sur eux-mêmes.

Mais, pour manifester cette existence tout intérieure, il
faut qu’une grande variété dans les faits présente sous
toutes les formes les nuances infinies de ce qui se passe dans
l’âme. Si de nos jours les beaux-arts étaient astreints à la
simplicité des anciens, nous n’atteindrions pas à la force primitive
qui les distingue, et nous perdrions les émotions intimes
et multipliées dont notre âme est susceptible. La simplicité
de l’art, chez les modernes, tournerait facilement à
la froideur et à l’abstraction, tandis que celle des anciens
était pleine de vie. L’honneur et l’amour, la bravoure et la
pitié sont les sentiments qui signalent le christianisme chevaleresque;
et ces dispositions de l’âme ne peuvent se faire
voir que par les dangers, les exploits, les amours, les malheurs,
l’intérêt romantique enfin, qui varie sans cesse les
tableaux. Les sources des effets de l’art sont donc différentes,
à beaucoup d’égards, dans la poésie classique et dans
la poésie romantique; dans l’une, c’est le sort qui règne, dans
l’autre, c’est la Providence; le sort ne compte pour rien les
sentiments des hommes, la Providence ne juge les actions
que d’après les sentiments. Comment la poésie ne créerait-elle
pas un monde d’une toute autre nature, quand il faut
peindre l’œuvre d’un destin aveugle et sourd, toujours en
lutte avec les mortels, ou cet ordre intelligent auquel préside
un Être suprême, que notre cœur interroge, et qui répond
à notre cœur!

La poésie païenne doit être simple et saillante comme les
objets extérieurs; la poésie chrétienne a besoin des mille
couleurs de l’arc-en-ciel pour ne pas se perdre dans les
nuages. La poésie des anciens est plus pure comme art, celle
des modernes fait verser plus de larmes; mais la question
pour nous n’est pas entre la poésie classique et la poésie
romantique; mais entre l’imitation de l’une et l’inspiration
de l’autre. La littérature des anciens est chez les modernes
une littérature transplantée: la littérature romantique ou
chevaleresque est chez nous indigène, et c’est notre religion
et nos institutions qui l’ont fait éclore. Les écrivains imitateurs
des anciens se sont soumis aux règles du goût les plus
sévères; car ne pouvant consulter ni leur propre nature, ni
leurs propres souvenirs, il a fallu qu’ils se conformassent
aux lois d’après lesquelles les chefs-d’œuvre des anciens
peuvent être adaptés à notre goût, bien que toutes les circonstances
politiques et religieuses qui ont donné le jour à
ces chefs-d’œuvre soient changées. Mais ces poésies d’après
l’antique, quelque parfaites qu’elles soient, sont rarement
populaires, parce qu’elles ne tiennent, dans le temps actuel,
à rien de national.

La poésie française, étant la plus classique de toutes les
poésies modernes, est la seule qui ne soit pas répandue parmi
le peuple. Les stances du Tasse sont chantées par les gondoliers
de Venise; les Espagnols et les Portugais de toutes
les classes savent par cœur les vers de Calderon et de Camoëns.
Shakespeare est autant admiré par le peuple en Angleterre
que par la classe supérieure. Des poèmes de Gœthe
et de Bürger sont mis en musique, et vous les entendez répéter
des bords du Rhin jusqu’à la Baltique. Nos poètes
français sont admirés par tout ce qu’il y a d’esprits cultivés
chez nous et dans le reste de l’Europe; mais ils sont tout à
fait inconnus aux gens du peuple et aux bourgeois même
des villes, parce que les arts en France ne sont pas, comme
ailleurs, natifs du pays même où leurs beautés se développent.

Quelques critiques français ont prétendu que la littérature
des peuples germaniques était encore dans l’enfance de
l’art; cette opinion est tout à fait fausse; les hommes les
plus instruits dans la connaissance des langues et des ouvrages
des anciens n’ignorent certainement pas les inconvénients
et les avantages du genre qu’ils adoptent, ou de celui
qu’ils rejettent; mais leur caractère, leurs habitudes et
leurs raisonnements les ont conduits à préférer la littérature
fondée sur les souvenirs de la chevalerie, sur le merveilleux
du moyen-âge, à celle dont la mythologie des Grecs est la
base. La littérature romantique est la seule qui soit susceptible
encore d’être perfectionnée, parce qu’ayant ses racines
dans notre propre sol, elle est la seule qui puisse croître et
se vivifier de nouveau; elle exprime notre religion; elle
rappelle notre histoire; son origine est ancienne, mais non
antique.

La poésie classique doit passer par les souvenirs du paganisme
pour arriver jusqu’à nous: la poésie des Germains
est l’ère chrétienne des beaux-arts: elle se sert de nos impressions
personnelles pour nous émouvoir: le génie qui
l’inspire s’adresse immédiatement à notre cœur, et semble
évoquer notre vie elle-même comme un fantôme, le plus
puissant et le plus terrible de tous.

CHAPITRE XII



Des poèmes allemands.

On doit conclure, ce me semble, des diverses réflexions
que contient le chapitre précédent, qu’il n’y a guère de
poésie classique en Allemagne, soit que l’on considère cette
poésie comme imitée des anciens, ou qu’on entende seulement
par ce mot le plus haut degré possible de perfection.
La fécondité de l’imagination des Allemands les appelle à
produire plutôt qu’à corriger; aussi peut-on difficilement
citer, dans leur littérature, des écrits généralement reconnus
pour modèles. La langue n’est pas fixée; le goût change
à chaque nouvelle production des hommes de talent; tout
est progressif, tout marche, et le point stationnaire de perfection
n’est point encore atteint; mais est-ce un mal? Chez
toutes les nations où l’on s’est flatté d’y être parvenu, l’on a
vu presque immédiatement après commencer la décadence,
et les imitateurs succéder aux écrivains classiques, comme
pour dégoûter d’eux.

Il y a en Allemagne un aussi grand nombre de poètes
qu’en Italie: la multitude des essais, dans quelque genre que
ce soit, indique quel est le penchant naturel d’une nation.
Quand l’amour de l’art y est universel, les esprits prennent
d’eux-mêmes la direction de la poésie, comme ailleurs celle
de la politique, ou des intérêts mercantiles. Il y avait chez
les Grecs une foule de poètes, et rien n’est plus favorable
au génie que d’être environné d’un grand nombre d’hommes
qui suivent la même carrière. Les artistes sont des juges
indulgents pour les fautes, parce qu’ils connaissent les
difficultés; mais ce sont aussi des approbateurs exigeants;
il faut de grandes beautés, et des beautés nouvelles, pour
égaler à leurs yeux les chefs-d’œuvre dont ils s’occupent
sans cesse. Les Allemands improvisent, pour ainsi dire, en
écrivant; et cette grande facilité est le véritable signe du
talent dans les beaux-arts; car ils doivent, comme les fleurs
du midi, naître sans culture; le travail les perfectionne, mais
l’imagination est abondante lorsqu’une généreuse nature en
a fait don aux hommes. Il est impossible de citer tous les
poètes allemands qui mériteraient un éloge à part; je me
bornerai à considérer seulement, d’une manière générale,
les trois écoles que j’ai déjà distinguées, en indiquant la
marche historique de la littérature allemande.

Wieland a imité Voltaire dans ses romans; souvent Lucien,
qui, sous le rapport philosophique est le Voltaire de
l’antiquité; quelquefois l’Arioste, et, malheureusement aussi,
Crébillon. Il a mis en vers plusieurs contes de chevalerie,
Gandalin, Gérion le Courtois, Obéron, etc., dans lesquels il
y a plus de sensibilité que dans l’Arioste, mais toujours
moins de grâce et de gaîté. L’Allemand ne se meut pas, sur
tous les sujets, avec la légèreté de l’italien; et les plaisanteries
qui conviennent à cette langue, un peu surchargée de
consonnes, ce sont plutôt celles qui tiennent à l’art de caractériser
fortement qu’à celui d’indiquer à demi. Idris et le
Nouvel Amadis sont des contes de fées dans lesquels la vertu
des femmes est à chaque page l’objet de ces éternelles plaisanteries
qui ont cessé d’être immorales à force d’être ennuyeuses.
Les contes de chevalerie de Wieland me semblent
beaucoup meilleurs que ses poèmes imités du grec, Musarion,
Endymion, Ganymède, le Jugement de Pâris, etc. Les
histoires chevaleresques sont nationales en Allemagne. Le
génie naturel du langage et des poètes se prête à peindre les
exploits et les amours de ces chevaliers et de ces belles,
dont les sentiments étaient tout à la fois si forts et si naïfs,
si bienveillants et si décidés; mais en voulant mettre des
grâces modernes dans les sujets grecs, Wieland les a rendus
nécessairement maniérés. Ceux qui prétendent modifier le
goût antique par le goût moderne, ou le goût moderne par
le goût antique, sont presque toujours affectés. Pour être à
l’abri de ce danger, il faut prendre chaque chose pleinement
dans sa nature.

L’Obéron passe en Allemagne presque pour un poème
épique. Il est fondé sur une histoire de chevalerie française,
Huon de Bourdeaux, dont M. de Tressan a donné l’extrait;
le génie Obéron et la fée Titania, tels que Shakespeare les
a peints, dans sa pièce intitulée Rêve d’une nuit d’été, servent
de mythologie à ce poème. Le sujet en est donné par
nos anciens romanciers; mais on ne saurait trop louer la
poésie dont Wieland l’a enrichi. La plaisanterie tirée du
merveilleux y est maniée avec beaucoup de grâce et d’originalité.
Huon est envoyé en Palestine, par suite de diverses
aventures, pour demander en mariage la fille du sultan, et
quand le son du cor singulier qu’il possède met en danse
tous les personnages les plus graves qui s’opposent au mariage,
on ne se lasse point de cet effet comique, habilement
répété; et mieux le poète a su peindre le sérieux pédantesque
des imans et des vizirs de la cour du sultan, plus leur
danse involontaire amuse les lecteurs. Quand Obéron emporte
sur un char ailé les deux amants dans les airs, l’effroi de
ce prodige est dissipé par la sécurité que l’amour leur inspire.
«En vain la terre, dit le poète, disparaît à leurs yeux;
en vain la nuit couvre l’atmosphère de ses ailes obscures;
une lumière céleste rayonne dans leurs regards pleins de
tendresse: leurs âmes se réfléchissent l’une dans l’autre; la
nuit n’est pas la nuit pour eux; l’Élysée les entoure; le soleil
éclaire le fond de leur cœur; et l’amour, à chaque instant,
leur fait voir des objets toujours délicieux et toujours
nouveaux».

La sensibilité ne s’allie guère en général avec le merveilleux;
il y a quelque chose de si sérieux dans les affections
de l’âme, qu’on n’aime pas à les voir compromises au
milieu des jeux de l’imagination; mais Wieland a l’art de
réunir ces fictions fantastiques avec des sentiments vrais,
d’une manière qui n’appartient qu’à lui.

Le baptême de la fille du sultan, qui se fait chrétienne
pour épouser Huon, est encore un morceau de la plus grande
beauté; changer de religion par amour est un peu profane;
mais le christianisme est tellement la religion du cœur, qu’il
suffit d’aimer avec dévouement et pureté pour être déjà converti.
Obéron a fait promettre aux deux jeunes époux de ne pas
se donner l’un à l’autre avant leur arrivée à Rome: ils sont ensemble
dans le même vaisseau, et séparés du monde; l’amour
les fait manquer à leur vœu. Alors la tempête se déchaîne, les
vents sifflent, les vagues grondent, et les voiles sont déchirées;
la foudre brise les mâts; les passagers se lamentent,
les matelots crient au secours. Enfin le vaisseau s’entr’ouvre,
les flots menacent de tout engloutir, et la présence de la
mort peut à peine arracher les deux époux au sentiment du
bonheur de cette vie. Ils sont précipités dans la mer: un
pouvoir invisible les sauve, et les fait aborder dans une île
inhabitée, où ils trouvent un solitaire que ses malheurs et
sa religion ont conduit dans cette retraite.

Amanda, l’épouse de Huon, après de longues traverses,
met au monde un fils, et rien n’est ravissant comme le
tableau de la maternité dans le désert: ce nouvel être qui
vient animer la solitude, ces regards incertains de l’enfance,
que la tendresse passionnée de la mère cherche à fixer sur
elle, tout est plein de sentiment et de vérité. Les épreuves
auxquelles Obéron et Titania veulent soumettre les deux
époux continuent; mais à la fin leur constance est récompensée.
Quoiqu’il y ait des longueurs dans ce poème, il est
impossible de ne pas le considérer comme un ouvrage charmant,
et s’il était bien traduit en vers français, il serait
jugé tel.

Avant et après Wieland, il y a eu des poètes qui ont
essayé d’écrire dans le genre français et italien: mais ce
qu’ils ont fait ne vaut guère la peine d’être cité: et si la
littérature allemande n’avait pas pris un caractère à elle,
sûrement elle ne ferait pas époque dans l’histoire des beaux-arts.
C’est à la Messiade de Klopstock qu’il faut fixer l’époque
de la poésie en Allemagne.

Le héros de ce poème, selon notre langage mortel, inspire
au même degré l’admiration et la pitié, sans que jamais
l’un de ces sentiments soit affaibli par l’autre. Un poète
généreux a dit, en parlant de Louis XVI:



Jamais tant de respect n’admit tant de pitié[21].







Ce vers si touchant et si délicat pourrait exprimer l’attendrissement
que le Messie fait éprouver dans Klopstock. Sans
doute le sujet est bien au-dessus de toutes les inventions du génie;
il en faut beaucoup cependant pour montrer avec tant de
sensibilité l’humanité dans l’être divin, et avec tant de force la
divinité dans l’être mortel. Il faut aussi bien du talent pour
exciter l’intérêt et l’anxiété, dans le récit d’un événement
décidé d’avance par une volonté toute-puissante. Klopstock
a su réunir avec beaucoup d’art tout ce que la fatalité des
anciens et la providence des chrétiens peuvent inspirer à la
fois de terreur et d’espérance.

J’ai parlé ailleurs du caractère d’Abbadona, de ce démon
repentant qui cherche à faire du bien aux hommes: un
remords dévorant s’attache à sa nature immortelle; ses
regrets ont le ciel même pour objet, le ciel qu’il a connu,
les célestes sphères qui furent sa demeure: quelle situation,
que ce retour vers la vertu, quand la destinée est irrévocable!
Il manquait aux tourments de l’enfer d’être habité
par une âme redevenue sensible. Notre religion ne nous est
pas familière en poésie, et Klopstock est l’un des poètes
modernes qui ont su le mieux personnifier la spiritualité
du christianisme, par des situations et des tableaux analogues
à sa nature.

Il n’y a qu’un épisode d’amour dans tout l’ouvrage, et
c’est un amour entre deux ressuscités, Cidli et Semida;
Jésus-Christ leur a rendu la vie à tous les deux, et ils s’aiment
d’une affection pure et céleste comme leur nouvelle
existence; ils ne se croient plus sujets à la mort; ils espèrent
qu’ils passeront ensemble de la terre au ciel, sans que
l’horrible douleur d’une séparation apparente soit éprouvée
par l’un d’eux. Touchante conception qu’un tel amour, dans
un poème religieux! elle seule pouvait être en harmonie
avec l’ensemble de l’ouvrage. Il faut l’avouer cependant, il
résulte un peu de monotonie d’un sujet continuellement
exalté; l’âme se fatigue par trop de contemplation, et l’auteur
aurait quelquefois besoin d’avoir affaire à des lecteurs
déjà ressuscités, comme Cidli et Semida.

On aurait pu, ce me semble, éviter ce défaut, sans introduire
dans la Messiade rien de profane: il eût mieux valu
peut-être prendre pour sujet la vie entière de Jésus-Christ,
que de commencer au moment où ses ennemis demandent
sa mort. L’on aurait pu se servir avec plus d’art des couleurs
de l’Orient pour peindre la Syrie, et caractériser,
d’une manière forte, l’état du genre humain sous l’empire
de Rome. Il y a trop de discours, et des discours trop longs,
dans la Messiade; l’éloquence elle-même frappe moins l’imagination
qu’une situation, un caractère, un tableau qui
nous laisse quelque chose à deviner. Le Verbe, ou la parole
divine, existait avant la création de l’univers; mais pour les
poètes, il faut que la création précède la parole.

On a reproché aussi à Klopstock de n’avoir pas fait de ses
anges des portraits assez variés; il est vrai que dans la perfection
les différences sont difficiles à saisir, et que ce sont
d’ordinaire les défauts qui caractérisent les hommes: néanmoins
on aurait pu donner plus de variété à ce grand
tableau; enfin, surtout, il n’aurait pas fallu, ce me semble,
ajouter encore dix chants à celui qui termine l’action principale,
la mort du Sauveur. Ces dix chants renferment sans
doute de grandes beautés lyriques; mais quand un ouvrage,
quel qu’il soit, excite l’intérêt dramatique, il doit finir au
moment où cet intérêt cesse. Des réflexions, des sentiments,
qu’on lirait ailleurs avec le plus grand plaisir, lassent
presque toujours, lorsqu’un mouvement plus vif les a précédés.
On est pour les livres à peu près comme pour les
hommes; on exige d’eux toujours ce qu’ils nous ont accoutumés
à en entendre.

Il règne dans tout l’ouvrage de Klopstock une âme élevée
et sensible; toutefois les impressions qu’il excite sont trop
uniformes, et les images funèbres y sont trop multipliées.
La vie ne va que parce que nous oublions la mort; et c’est
pour cela, sans doute, que cette idée, quand elle reparaît,
cause un frémissement si terrible. Dans la Messiade, comme
dans Young, on nous ramène trop souvent au milieu des
tombeaux; c’en serait fait des arts, si l’on se plongeait toujours
dans ce genre de méditation; car il faut un sentiment
très énergique de l’existence pour sentir le monde animé
de la poésie. Les païens dans leurs poèmes, comme sur les
bas-reliefs des sépulcres, représentaient toujours des tableaux
variés, et faisaient ainsi de la mort une action de
la vie; mais les pensées vagues et profondes dont les derniers
instants des chrétiens sont environnés, prêtent plus
à l’attendrissement qu’aux vives couleurs de l’imagination.

Klopstock a composé des odes religieuses, des odes patriotiques,
et d’autres poésies pleines de grâce sur divers
sujets. Dans ses odes religieuses, il sait revêtir d’images
visibles les idées sans bornes; mais quelquefois ce genre
de poésie se perd dans l’incommensurable qu’elle voudrait
embrasser.

Il est difficile de citer tel ou tel vers dans ses odes religieuses,
qui puisse se répéter comme une maxime détachée.
La beauté de ces poésies consiste dans l’impression générale
qu’elles produisent. Demanderait-on à l’homme qui
contemple la mer, cette immensité toujours en mouvement
et toujours inépuisable, cette immensité qui semble donner
l’idée de tous les temps présents à la fois, de toutes les
successions devenues simultanées; lui demanderait-on de
compter, vague après vague, le plaisir qu’il éprouve en
rêvant sur le rivage? Il en est de même des méditations religieuses
embellies par la poésie; elles sont dignes d’admiration,
si elles inspirent un élan toujours nouveau vers une
destinée toujours plus haute, si l’on se sent meilleur après
s’en être pénétré: c’est là le jugement littéraire qu’il faut
porter sur de tels écrits.

Parmi les odes de Klopstock, celles qui ont la révolution
de France pour objet ne valent pas la peine d’être citées:
le moment présent inspire presque toujours mal les poètes;
il faut qu’ils se placent à la distance des siècles pour bien
juger, et même pour bien peindre: mais ce qui fait un
grand honneur à Klopstock, ce sont ses efforts pour ranimer
le patriotisme chez les Allemands. Parmi les poésies
composées dans ce respectable but, je vais essayer de faire
connaître le chant des bardes, après la mort d’Hermann,
que les Romains appellent Arminius: il fut assassiné par
les princes de la Germanie, jaloux de ses succès et de son
pouvoir.



Hermann, chanté par les bardes Werdomar,
Kerding et Darmond.




«W. Sur le rocher de la mousse antique, asseyons-nous,
ô bardes! et chantons l’hymne funèbre. Que nul ne porte
ses pas plus loin, que nul ne regarde sous ces branches, où
repose le plus noble fils de la patrie.

«Il est là, étendu dans son sang, lui, le secret effroi des
Romains, alors même qu’au milieu des danses guerrières et
des chants de triomphe, ils emmenaient sa Thusnelda captive:
non, ne regardez pas! Qui pourrait le voir sans
pleurer? et la lyre ne doit pas faire entendre des sons plaintifs,
mais des chants de gloire pour l’immortel.

«K. J’ai encore la blonde chevelure de l’enfance, je n’ai
ceint le glaive qu’en ce jour; mes mains sont, pour la première
fois, armées de la lance et de la lyre, comment pourrais-je
chanter Hermann?

«N’attendez pas trop du jeune homme, ô pères; je veux
essuyer avec mes cheveux dorés mes joues inondées de
pleurs, avant d’oser chanter le plus grand des fils de Mana[22].

«D. Et moi aussi, je verse des pleurs de rage; non, je
ne les retiendrai pas: coulez, larmes brûlantes, larmes de
la fureur, vous n’êtes pas muettes, vous appelez la vengeance
sur des guerriers perfides; ô mes compagnons! entendez
ma malédiction terrible: que nul des traîtres à la patrie,
assassins du héros, ne meure dans les combats!

«W. Voyez-vous le torrent qui s’élance de la montagne,
et se précipite sur ces rochers; il roule avec ses flots des
pins déracinés; il les amène, il les amène pour le bûcher
d’Hermann. Bientôt le héros sera poussière, bientôt il reposera
dans la tombe d’argile; mais que sur cette poussière
sainte soit placé le glaive par lequel il a juré la perte du
conquérant.

«Arrête-toi, esprit du mort, avant de rejoindre ton père
Siegmar! tarde encore, et regarde comme il est plein de toi,
le cœur de ton peuple.

«K. Taisons, ô taisons à Thusnelda que son Hermann est
ici tout sanglant. Ne dites pas à cette noble femme, à cette
mère désespérée, que le père de son Thumeliko a cessé de
vivre.

«Qui pourrait le dire à celle qui a déjà marché chargée
de fers devant le char redoutable de l’orgueilleux vainqueur,
qui pourrait le dire à cette infortunée, aurait un cœur de
Romain.

«D. Malheureuse fille, quel père t’a donné le jour?
Segeste[23], un traître, qui dans l’ombre aiguisait le fer homicide!
Oh! ne le maudissez pas. Héla[24] déjà l’a marqué de
son sceau.

«W. Que le crime de Segeste ne souille point nos chants,
et que plutôt l’éternel oubli étende ses ailes pesantes sur ses
cendres; les cordes de la lyre qui retentissent au nom
d’Hermann seraient profanées, si leurs frémissements accusaient
le coupable. Hermann! Hermann! toi, le favori des
cœurs nobles, le chef des plus braves, le sauveur de la
patrie, c’est toi dont nos bardes, en chœur, répètent les
louanges aux échos sombres des mystérieuses forêts.

«O bataille de Winfeld[25], sœur sanglante de la victoire de
Cannes, je t’ai vue, les cheveux épars, l’œil en feu, les mains
sanglantes, apparaître au milieu des harpes de Walhalla;
en vain le fils de Drusus, pour effacer tes traces, voulait
cacher les ossements blanchis des vaincus dans la vallée de
la mort. Nous ne l’avons pas souffert, nous avons renversé
leurs tombeaux, afin que leurs restes épars servissent de
témoignage à ce grand jour; à la fête du printemps, d’âge
en âge, ils entendront les cris de joie des vainqueurs.

«Il voulait, notre héros, donner encore des compagnons
de mort à Varus; déjà, sans la lenteur jalouse des princes,
Cæcina rejoignait son chef.

«Une pensée plus noble encore roulait dans l’âme
ardente d’Hermann: à minuit, près de l’autel du dieu
Thor[26], au milieu des sacrifices, il se dit en secret:—Je le
ferai.

«Ce dessein le poursuit jusque dans vos jeux, quand la
jeunesse guerrière forme des danses, franchit les épées nues,
anime les plaisirs par les dangers.

«Le pilote, vainqueur de l’orage, raconte que, dans une
île éloignée[27], la montagne brûlante annonce longtemps
d’avance, par de noirs tourbillons de fumée, la flamme et
les rochers terribles qui vont jaillir de son sein; ainsi, les
premiers combats d’Hermann nous présageaient qu’un jour
il traverserait les Alpes, pour descendre dans la plaine de
Rome.

«C’est là que le héros devait ou périr ou monter au Capitole,
et près du trône de Jupiter, qui tient dans sa main la
balance des destinées, interroger Tibère et les ombres de
ses ancêtres sur la justice de leurs guerres.

«Mais, pour accomplir son hardi projet, il fallait porter
entre tous les princes l’épée du chef des batailles; alors ses
rivaux ont conspiré sa mort, et maintenant il n’est plus,
celui dont le cœur avait conçu la pensée grande et patriotique.

«D. As-tu recueilli mes larmes brûlantes? as-tu entendu
mes accents de fureur, ô Héla! déesse qui punit?

«K. Voyez dans Walhalla, sous les ombrages sacrés, au
milieu des héros, la palme de la victoire à la main, Siegmar
s’avance pour recevoir son Hermann; le vieillard
rajeuni salue le jeune héros; mais un nuage de tristesse
obscurcit son accueil, car Hermann n’ira plus, il n’ira plus
au Capitole interroger Tibère devant le tribunal des dieux».

 

Il y a plusieurs autres poèmes de Klopstock, dans lesquels,
de même que dans celui-ci, il rappelle aux Allemands
les hauts faits de leurs ancêtres les Germains; mais ces souvenirs
n’ont presque aucun rapport avec la nation actuelle.
On sent, dans ces poésies, un enthousiasme vague, un désir
qui ne peut atteindre son but; et la moindre chanson
nationale d’un peuple libre cause une émotion plus vraie. Il
ne reste guère de traces de l’histoire ancienne des Germains;
l’histoire moderne est trop divisée et trop confuse
pour qu’elle puisse produire des sentiments populaires:
c’est dans leur cœur seul que les Allemands peuvent trouver
la source des chants vraiment patriotiques.

Klopstock a souvent beaucoup de grâce sur des sujets
moins sérieux: sa grâce tient à l’imagination et à la sensibilité;
car dans ses poésies il n’y a pas beaucoup de ce que
nous appelons de l’esprit; le genre lyrique ne le comporte
pas. Dans l’ode sur le rossignol, le poète allemand a su
rajeunir un sujet bien usé, en prêtant à l’oiseau des sentiments
si doux et si vifs pour la nature et pour l’homme,
qu’il semble un médiateur ailé qui porte de l’une à l’autre
des tributs de louange et d’amour. Une ode sur le vin du
Rhin est très originale: les rives du Rhin sont pour les
Allemands une image vraiment nationale; ils n’ont rien de
plus beau dans toute leur contrée; les pampres croissent
dans les mêmes lieux où tant d’actions guerrières se sont
passées, et le vin de cent années, contemporain de jours
plus glorieux, semble recéler encore la généreuse chaleur
des temps passés.

Non seulement Klopstock a tiré du christianisme les plus
grandes beautés de ses ouvrages religieux; mais comme il
voulait que la littérature de son pays fût tout à fait indépendante
de celle des anciens, il a tâché de donner à la poésie
allemande une mythologie toute nouvelle, empruntée des
Scandinaves. Quelquefois il l’emploie d’une manière trop
savante; mais quelquefois aussi il en a tiré un parti très
heureux, et son imagination a senti les rapports qui existent
entre les dieux du Nord et l’aspect de la nature à laquelle ils
président.

Il y a une ode de lui, charmante, intitulée l’art de Tialf,
c’est-à-dire l’art d’aller en patins sur la glace, qu’on dit
inventé par le géant Tialf. Il peint une jeune et belle femme,
revêtue d’une fourrure d’hermine, et placée sur un traîneau
en forme de char; les jeunes gens qui l’entourent font avancer
ce char comme l’éclair, en le poussant légèrement. On
choisit pour sentier le torrent glacé qui, pendant l’hiver,
offre la route la plus sûre. Les cheveux des jeunes hommes
sont parsemés des flocons brillants des frimas; les jeunes
filles, à la suite du traîneau, attachent à leurs petits pieds
des ailes d’acier, qui les transportent au loin dans un clin
d’œil: le chant des bardes accompagne cette danse septentrionale;
la marche joyeuse passe sous des ormeaux dont
les fleurs sont de neige; on entend craquer le cristal sous
les pas; un instant de terreur trouble la fête; mais bientôt
les cris d’allégresse, la violence de l’exercice, qui doit conserver
au sang la chaleur que lui ravirait le froid de l’air,
enfin la lutte contre le climat, raniment tous les esprits, et
l’on arrive au terme de la course, dans une grande salle
illuminée, où le feu, le bal et les festins, font succéder des
plaisirs faciles aux plaisirs conquis sur les rigueurs mêmes
de la nature.

L’ode à Ébert sur les amis qui ne sont plus, mérite aussi
d’être citée. Klopstock est moins heureux quand il écrit sur
l’amour; il a, comme Dorat, adressé des vers à sa maîtresse
future, et ce sujet maniéré n’a pas bien inspiré sa muse: il
faut n’avoir pas souffert pour se jouer avec le sentiment; et
quand une personne sérieuse essaie un semblable jeu, toujours
une contrainte secrète l’empêche de s’y montrer naturelle.
On doit compter dans l’école de Klopstock, non
comme disciples, mais comme confrères en poésie, le grand
Haller, qu’on ne peut nommer sans respect; Gessner, et
plusieurs autres qui s’approchaient du génie anglais par la
vérité des sentiments, mais qui ne portaient pas encore
l’empreinte vraiment caractéristique de la littérature allemande.

Klopstock lui-même n’avait pas complètement réussi à
donner à l’Allemagne un poème épique sublime et populaire
tout à la fois, tel qu’un ouvrage de ce genre doit être.
La traduction de l’Iliade et de l’Odyssée par Voss fit connaître
Homère, autant qu’une copie calquée peut rendre
l’original; chaque épithète y est conservée, chaque mot y
est mis à la même place, et l’impression de l’ensemble est
très grande, quoiqu’on ne puisse trouver dans l’allemand
tout le charme que doit avoir le grec, la plus belle langue
du Midi. Les littérateurs allemands, qui saisissent avec avidité
chaque nouveau genre, s’essayèrent à composer des
poèmes avec la couleur homérique, et l’Odyssée, renfermant
beaucoup de détails de la vie privée, parut plus facile à imiter
que l’Iliade.

Le premier essai dans ce genre fut une idylle en trois
chants, de Voss lui-même, intitulée Louise; elle est écrite
en hexamètres, que tout le monde s’accorde à trouver
admirables; mais la pompe même du vers hexamètre paraît
souvent peu d’accord avec l’extrême naïveté du sujet. Sans
les émotions pures et religieuses qui animent tout le poème,
on ne s’intéresserait guère au très paisible mariage de la
fille du vénérable pasteur de Grünau. Homère, fidèle à réunir
les épithètes avec les noms, dit toujours, en parlant de
Minerve, la fille de Jupiter aux yeux bleus; de même aussi
Voss répète sans cesse le vénérable pasteur de Grünau (der
ehrwürdige pfarrer von Grünau). Mais la simplicité d’Homère
ne produit un si grand effet que parce qu’elle est noblement
en contraste avec la grandeur imposante de son héros et du
sort qui le poursuit; tandis que, quand il s’agit d’un pasteur
de campagne et de la très bonne ménagère sa femme,
qui marient leur fille à celui qu’elle aime, la simplicité a
moins de mérite. L’on admire beaucoup en Allemagne les
descriptions qui se trouvent dans la Louise de Voss, sur la
manière de faire le café, d’allumer la pipe; ces détails sont
présentés avec beaucoup de talent et de vérité; c’est un
tableau flamand très bien fait: mais il me semble qu’on
peut difficilement introduire dans nos poèmes, comme dans
ceux des anciens, les usages communs de la vie: ces usages
chez nous ne sont pas poétiques, et notre civilisation a
quelque chose de bourgeois. Les anciens vivaient toujours à
l’air, toujours en rapport avec la nature, et leur manière
d’exister était champêtre, mais jamais vulgaire.

Les Allemands mettent trop peu d’importance au sujet
d’un poème, et croient que tout consiste dans la manière
dont il est traité. D’abord la forme donnée par la poésie ne
se transporte presque jamais dans une langue étrangère; et
la réputation européenne n’est cependant pas à dédaigner;
d’ailleurs le souvenir des détails les plus intéressants
s’efface quand il n’est point rattaché à une fiction dont
l’imagination puisse se saisir. La pureté touchante, qui est
le principal charme du poème de Voss, se fait sentir surtout,
ce me semble, dans la bénédiction nuptiale du pasteur, en
mariant sa fille: «Ma fille, lui dit-il avec une voix émue,
que la bénédiction de Dieu soit avec toi. Aimable et vertueux
enfant, que la bénédiction de Dieu t’accompagne sur la
terre et dans le ciel. J’ai été jeune et je suis devenu vieux,
et dans cette vie incertaine le Tout-Puissant m’a envoyé
beaucoup de joie et de douleur. Qu’il soit béni pour toutes
deux! Je vais bientôt reposer sans regret ma tête blanchie
dans le tombeau de mes pères, car ma fille est heureuse;
elle l’est, parce qu’elle sait qu’un Dieu paternel soigne notre
âme par la douleur comme par le plaisir. Quel spectacle
plus touchant que celui de cette jeune et belle fiancée! Dans
la simplicité de son cœur, elle s’appuie sur la main de l’ami
qui doit la conduire dans le sentier de la vie; c’est avec lui
que, dans une intimité sainte, elle partagera le bonheur et
l’infortune; c’est celle qui, si Dieu le veut, doit essuyer la
dernière sueur sur le front de son époux mortel. Mon âme
était aussi remplie de pressentiments, lorsque, le jour de
mes noces, j’amenai dans ces lieux ma timide compagne:
content, mais sérieux, je lui montrai de loin la borne de nos
champs, la tour de l’église, et l’habitation du pasteur où nous
avons éprouvé tant de biens et de maux. Mon unique enfant,
car il ne me reste que toi, d’autres à qui j’avais donné la
vie dorment là-bas sous le gazon du cimetière; mon unique
enfant, tu vas t’en aller en suivant la route par laquelle je
suis venu. La chambre de ma fille sera déserte; sa place
à notre table ne sera plus occupée; c’est en vain que je
prêterai l’oreille à ses pas, à sa voix. Oui, quand ton
époux t’emmènera loin de moi, des sanglots m’échapperont,
et mes yeux mouillés de pleurs te suivront longtemps encore;
car je suis homme et père, et j’aime avec tendresse cette
fille qui m’aime aussi sincèrement. Mais bientôt, réprimant
mes larmes, j’élèverai vers le ciel mes mains suppliantes,
et je me prosternerai devant la volonté de Dieu,
qui commande à la femme de quitter sa mère et son père
pour suivre son époux. Va donc en paix, mon enfant,
abandonne ta famille et la maison paternelle; suis le
jeune homme qui maintenant te tiendra lieu de ceux à qui
tu dois le jour; sois dans sa maison comme une vigne féconde,
entoure-la de nobles rejetons. Un mariage religieux
est la plus belle des félicités terrestres; mais si le Seigneur
ne fonde pas lui-même l’édifice de l’homme, qu’importent
ses vains travaux»?

Voilà de la vraie simplicité, celle de l’âme, celle qui convient
au peuple comme aux rois, aux pauvres comme aux
riches, enfin à toutes les créatures de Dieu. On se lasse
promptement de la poésie descriptive, quand elle s’applique
à des objets qui n’ont rien de grand en eux-mêmes; mais
les sentiments descendent du ciel, et dans quelque humble
séjour que pénètrent leurs rayons, ils ne perdent rien de
leur beauté.

L’extrême admiration qu’inspire Gœthe en Allemagne, a
fait donner à son poème d’Hermann et Dorothée le nom de
poème épique; et l’un des hommes les plus spirituels en
tout pays, M. de Humboldt, le frère du célèbre voyageur, a
composé sur ce poème un ouvrage qui contient les remarques
les plus philosophiques et les plus piquantes. Hermann
et Dorothée est traduit en français et en anglais; toutefois
on ne peut avoir l’idée, par la traduction, du charme qui
règne dans cet ouvrage: une émotion douce, mais continuelle
se fait sentir depuis le premier vers jusqu’au dernier,
et il y a, dans les moindres détails, une dignité naturelle
qui ne déparerait pas les héros d’Homère. Néanmoins,
il faut en convenir, les personnages et les événements sont
de trop peu d’importance; le sujet suffit à l’intérêt quand
on le lit dans l’original; dans la traduction cet intérêt se dissipe.
En fait de poème épique, il me semble qu’il est permis
d’exiger une certaine aristocratie littéraire; la dignité des
personnages et des souvenirs historiques qui s’y rattachent
peuvent seuls élever l’imagination à la hauteur de ce genre
d’ouvrage.

Un poème ancien du treizième siècle, les Niebelungen, dont
j’ai déjà parlé, paraît avoir eu dans son temps tous les
caractères d’un véritable poème épique. Les grandes actions
du héros de l’Allemagne du Nord, Sigefroi, assassiné par un
roi bourguignon, la vengeance que les siens en tirèrent dans
le camp d’Attila, et qui mit fin au premier royaume de
Bourgogne, sont le sujet de ce poème. Un poème épique
n’est presque jamais l’ouvrage d’un homme, et les siècles
mêmes, pour ainsi dire, y travaillent: le patriotisme, la religion,
enfin la totalité de l’existence d’un peuple, ne peut
être mise en action que par quelques-uns de ces événements
immenses que le poète ne crée pas, mais qui lui apparaissent
agrandis par la nuit des temps: les personnages du
poème épique doivent représenter le caractère primitif de
la nation. Il faut trouver en eux le moule indestructible
dont est sortie toute l’histoire.

Ce qu’il y avait de beau en Allemagne, c’était l’ancienne
chevalerie, sa force, sa loyauté, sa bonhomie, et la rudesse
du Nord, qui s’alliait avec une sensibilité sublime. Ce qu’il
y avait aussi de beau, c’était le christianisme enté sur la
mythologie scandinave; cet honneur sauvage que la foi rendait
pur et sacré; ce respect pour les femmes, qui devenait
plus touchant encore par la protection accordée à tous les
faibles; cet enthousiasme de la mort, ce paradis guerrier
où la religion la plus humaine a pris place. Tels sont les
éléments d’un poème épique en Allemagne. Il faut que le
génie s’en empare, et qu’il sache, comme Médée, ranimer
par un nouveau sang d’anciens souvenirs.

CHAPITRE XIII



De la poésie allemande.

Les poésies allemandes détachées sont, ce me semble,
plus remarquables encore que les poèmes, et c’est surtout
dans ce genre que le cachet de l’originalité est empreint:
il est vrai aussi que les auteurs les plus cités à cet égard,
Gœthe, Schiller, Bürger, etc., sont de l’école moderne, qui
seule porte un caractère vraiment national. Gœthe a plus d’imagination,
Schiller plus de sensibilité, et Bürger est de tous
celui qui possède le talent le plus populaire. En examinant
successivement quelques poésies de ces trois hommes, on se
fera mieux l’idée de ce qui les distingue. Schiller a de l’analogie
avec le goût français; toutefois on ne trouve dans ses
poésies détachées rien qui ressemble aux poésies fugitives
de Voltaire; cette élégance de conversation et presque de
manières, transportée dans la poésie, n’appartenait qu’à la
France; et Voltaire, en fait de grâce, était le premier des
écrivains français. Il serait intéressant de comparer les
stances de Schiller sur la perte de la jeunesse, intitulées
l’Idéal, avec celles de Voltaire:



Si vous voulez que j’aime encore,


Rendez-moi l’âge des amours, etc.







On voit, dans le poète français, l’expression d’un regret
aimable, dont les plaisirs de l’amour et les joies de la vie
sont l’objet: le poète allemand pleure la perte de l’enthousiasme
et de l’innocente pureté des pensées du premier âge;
et c’est par la poésie et la pensée qu’il se flatte d’embellir
encore le déclin de ses ans. Il n’y a pas dans les stances de
Schiller cette clarté facile et brillante que permet un genre
d’esprit à la portée de tout le monde; mais on y peut puiser
des consolations qui agissent sur l’âme intérieurement.
Schiller ne présente jamais les réflexions les plus profondes
que revêtues de nobles images: il parle à l’homme comme
la nature elle-même; car la nature est tout à la fois penseur
et poète. Pour peindre l’idée du temps, elle fait couler
devant nos yeux les flots d’un fleuve inépuisable; et pour que sa
jeunesse éternelle nous fasse songer à notre existence passagère,
elle se revêt de fleurs qui doivent périr, elle fait tomber
en automne les feuilles des arbres que le printemps a
vues dans tout leur éclat: la poésie doit être le miroir terrestre
de la Divinité, et réfléchir, par les couleurs, les sons
et les rythmes, toutes les beautés de l’univers.

La pièce de vers intitulée la Cloche consiste en deux parties
parfaitement distinctes: les strophes en refrain expriment
le travail qui se fait dans la forge, et entre chacune
de ces strophes il y a des vers ravissants sur les circonstances
solennelles, ou sur les événements extraordinaires
annoncés par les cloches, tels que la naissance, le mariage,
la mort, l’incendie, la révolte, etc. On pourrait traduire en
français les pensées fortes, les images belles et touchantes
qu’inspirent à Schiller les grandes époques de la destinée
humaine; mais il est impossible d’imiter noblement les
strophes en petits vers, et composées de mots dont le son
bizarre et précipité semble faire entendre les coups redoublés
et les pas rapides des ouvriers qui dirigent la lave brûlante
de l’airain. Peut-on avoir l’idée d’un poème de ce
genre par une traduction en prose? c’est lire la musique au
lieu de l’entendre; encore est-il plus aisé de se figurer, par
l’imagination, l’effet des instruments que l’on connaît, que
les accords et les contrastes d’un rythme et d’une langue
qu’on ignore. Tantôt la brièveté, régulière du mètre fait
sentir l’activité des forgerons, l’énergie bornée, mais continue,
qui s’exerce dans les occupations matérielles; et tantôt,
à côté de ce bruit dur et fort, l’on entend les chants aériens
de l’enthousiasme et de la mélancolie.

L’originalité de ce poème est perdue quand on le sépare
de l’impression que produisent une mesure de vers habilement
choisie, et des rimes qui se répondent comme des
échos intelligents que la pensée modifie; et cependant ces
effets pittoresques des sons seraient très hasardés en français.
L’ignoble nous menace sans cesse: nous n’avons pas,
comme presque tous les autres peuples, deux langues, celle
de la prose et celle des vers; et il en est des mots comme
des personnes, là où les rangs sont confondus, la familiarité
est dangereuse.

Une autre pièce de Schiller, Cassandre, pourrait plus facilement
se traduire en français, quoique le langage poétique
y soit d’une grande hardiesse. Cassandre, au moment où
la fête des noces de Polyxène avec Achille va commencer,
est saisie par le pressentiment des malheurs qui résulteront
de cette fête: elle se promène triste et sombre dans
les bois d’Apollon, et se plaint de connaître l’avenir qui
trouble toutes les jouissances. On voit dans cette ode le mal
que fait éprouver à un être mortel la prescience d’un dieu.
La douleur de la prophétesse n’est-elle pas ressentie par
tous ceux dont l’esprit est supérieur et le caractère passionné?
Schiller a su montrer, sous une forme toute poétique,
une grande idée morale: c’est que le véritable génie,
celui du sentiment, est victime de lui-même, quand il ne le
serait pas des autres. Il n’y a point d’hymen pour Cassandre,
non qu’elle soit insensible, non qu’elle soit dédaignée; mais
son âme pénétrante dépasse en peu d’instants et la vie et
la mort, et ne se reposera que dans le ciel.

Je ne finirais point si je voulais parler de toutes les poésies
de Schiller qui renferment des pensées et des beautés
nouvelles. Il a fait sur le départ des Grecs après la prise de
Troie, un hymne qu’on pourrait croire d’un poète d’alors,
tant la couleur du temps y est fidèlement observée. J’examinerai,
sous le rapport de l’art dramatique, le talent admirable
des Allemands pour se transporter dans les siècles,
dans les pays, dans les caractères les plus différents du leur:
superbe faculté, sans laquelle les personnages qu’on met en
scène ressemblent à des marionnettes qu’un même fil
remue, et qu’une même voix, celle de l’auteur, fait parler.
Schiller mérite surtout d’être admiré comme poète dramatique:
Gœthe est tout seul au premier rang, dans l’art de
composer des élégies, des romances, des stances, etc.; ses
poésies détachées ont un mérite très différent de celles de
Voltaire. Le poète français a su mettre en vers l’esprit de la
société la plus brillante; le poète allemand réveille dans
l’âme, par quelques traits rapides, des impressions solitaires
et profondes.

Gœthe, dans ce genre d’ouvrages, est naturel au suprême
degré; non seulement il est naturel quand il parle d’après
ses propres impressions, mais aussi quand il se transporte
dans des pays, des mœurs et des situations toutes nouvelles,
sa poésie prend facilement la couleur des contrées étrangères;
il saisit avec un talent unique ce qui plaît dans les
chansons nationales de chaque peuple; il devient, quand il
le veut, un Grec, un Indien, un Morlaque. Nous avons souvent
parlé de ce qui caractérise les poètes du Nord, la
mélancolie et la méditation: Gœthe, comme tous les hommes
de génie, réunit en lui d’étonnants contrastes; on retrouve
dans ses poésies beaucoup de traces du caractère des habitants
du Midi; il est plus en train de l’existence que les
septentrionaux; il sent la nature avec plus de vigueur et
de sérénité; son esprit n’en a pas moins de profondeur,
mais son talent a plus de vie; on y trouve un certain genre
de naïveté qui réveille à la fois le souvenir de la simplicité
antique et de celle du moyen âge: ce n’est pas la naïveté
de l’innocence, c’est celle de la force. On aperçoit dans les
poésies de Gœthe qu’il dédaigne une foule d’obstacles, de
convenances, de critiques et d’observations qui pourraient
lui être opposées. Il suit son imagination où elle le mène,
et un certain orgueil en masse l’affranchit des scrupules de
l’amour-propre. Gœthe est en poésie un artiste puissamment
maître de la nature, et plus admirable encore quand
il n’achève pas ses tableaux; car ses esquisses renferment
toutes le germe d’une belle fiction: mais ses fictions terminées
ne supposent pas toujours une heureuse esquisse.

Dans ses élégies, composées à Rome, il ne faut pas chercher
des descriptions de l’Italie; Gœthe ne fait presque
jamais ce qu’on attend de lui, et quand il y a de la pompe
dans une idée, elle lui déplaît; il veut produire de l’effet
par une route détournée, et comme à l’insu de l’auteur et
du lecteur. Ses élégies peignent l’effet de l’Italie sur toute
son existence, cette ivresse du bonheur, dont un beau ciel
le pénètre. Il raconte ses plaisirs, même les plus vulgaires,
à la manière de Properce; et de temps en temps quelques
beaux souvenirs de la ville maîtresse du monde donnent à
l’imagination un élan d’autant plus vif qu’elle n’y était pas
préparée.

Une fois il raconte comment il rencontra, dans la campagne
de Rome, une jeune femme qui allaitait son enfant,
assise sur un débris de colonne antique: il voulut la questionner
sur les ruines dont sa cabane était environnée; elle
ignorait ce dont il lui parlait; tout entière aux affections
dont son âme était remplie, elle aimait, et le moment présent
existait seul pour elle.

On lit dans un auteur grec qu’une jeune fille, habile dans
l’art de tresser des fleurs, lutta contre son amant Pausias
qui savait les peindre. Gœthe a composé sur ce sujet une
idylle charmante. L’auteur de cette idylle est aussi celui de
Werther. Depuis le sentiment qui donne de la grâce, jusqu’au
désespoir qui exalte le génie, Gœthe a parcouru toutes les
nuances de l’amour.

Après s’être fait grec dans Pausias, Gœthe nous conduit
en Asie, par une romance pleine de charmes, la Bayadère.
Un dieu de l’Inde (Mahadoeh) se revêt de la forme mortelle,
pour juger des peines et des plaisirs des hommes, après les
avoir éprouvés. Il voyage à travers l’Asie, observe les grands
et le peuple; et comme un soir, au sortir d’une ville, il se
promène sur les bords du Gange, une bayadère l’arrête, et
l’engage à se reposer dans sa demeure. Il y a tant de poésie,
une couleur si orientale, dans la peinture des danses de
cette bayadère, des parfums et des fleurs dont elle s’entoure,
qu’on ne peut juger d’après nos mœurs un tableau qui leur
est tout à fait étranger. Le dieu de l’Inde inspire un amour
véritable à cette femme égarée, et, touché du retour vers
le bien qu’une affection sincère doit toujours inspirer, il
veut épurer l’âme de la bayadère par l’épreuve du malheur.

A son réveil elle trouve son amant mort à ses côtés: les
prêtres de Brahma emportent le corps sans vie que le bûcher
doit consumer. La bayadère veut s’y précipiter avec celui
qu’elle aime; mais les prêtres la repoussent, parce que,
n’étant pas son épouse, elle n’a pas le droit de mourir avec
lui. La bayadère, après avoir ressenti toutes les douleurs de
l’amour et de la honte, se précipite dans le bûcher malgré
les brames. Le dieu la reçoit dans ses bras; il s’élance hors
des flammes, et porte au ciel l’objet de sa tendresse qu’il a
rendu digne de son choix.

Zelter, un musicien original, a mis sur cette romance un
air tour à tour voluptueux et solennel, qui s’accorde singulièrement
bien avec les paroles. Quand on l’entend, on se
croit au milieu de l’Inde et de ses merveilles; et qu’on ne
dise pas qu’une romance est un poème trop court pour
produire un tel effet. Les premières notes d’un air, les premiers
vers d’un poème transportent l’imagination dans la
contrée et dans le siècle qu’on veut peindre; mais si quelques
mots ont cette puissance, quelques mots aussi peuvent
détruire l’enchantement. Les sorciers jadis faisaient ou
empêchaient les prodiges, à l’aide de quelques paroles
magiques. Il en est de même du poète; il peut évoquer le
passé ou faire reparaître le présent, selon qu’il se sert d’expressions
conformes ou non au temps ou au pays qu’il
chante, selon qu’il observe ou néglige les couleurs locales,
et ces petites circonstances ingénieusement inventées, qui
exercent l’esprit, dans la fiction comme dans la réalité, à
découvrir la vérité sans qu’on vous la dise.

Une autre romance de Gœthe produit un effet délicieux
par les moyens les plus simples: c’est le Pêcheur. Un pauvre
homme s’assied sur le bord d’un fleuve, un soir d’été;
et, tout en jetant sa ligne, il contemple l’eau claire et limpide
qui vient baigner doucement ses pieds nus. La nymphe
de ce fleuve l’invite à s’y plonger; elle lui peint les délices
de l’onde pendant la chaleur, le plaisir que le soleil trouve
à se rafraîchir la nuit dans la mer, le calme de la lune,
quand ses rayons se reposent et s’endorment au sein des
flots; enfin, le pêcheur attiré, séduit, entraîné, s’avance vers
la nymphe, et disparaît pour toujours. Le fond de cette
romance est peu de chose; mais ce qui est ravissant, c’est
l’art de faire sentir le pouvoir mystérieux que peuvent
exercer les phénomènes de la nature. On dit qu’il y a des
personnes qui découvrent les sources cachées sous la terre,
par l’agitation nerveuse qu’elles leur causent: on croit souvent
reconnaître dans la poésie allemande ces miracles de
la sympathie entre l’homme et les éléments. Le poète allemand
comprend la nature, non pas seulement en poète,
mais en frère; et l’on dirait que des rapports de famille lui
parlent pour l’air, l’eau, les fleurs, les arbres, enfin pour
toutes les beautés primitives de la création.

Il n’est personne qui n’ait senti l’attrait indéfinissable que
les vagues font éprouver, soit par le charme de la fraîcheur,
soit par l’ascendant qu’un mouvement uniforme et perpétuel
pourrait prendre insensiblement sur une existence passagère
et périssable. La romance de Gœthe exprime admirablement
le plaisir toujours croissant qu’on trouve à considérer
les ondes pures d’un fleuve: le balancement du
rythme et de l’harmonie imite celui des flots, et produit
sur l’imagination un effet analogue. L’âme de la nature se
fait connaître à nous de toutes parts et sous mille formes
diverses. La campagne fertile, comme les déserts abandonnés,
la mer, comme les étoiles, sont soumises aux mêmes
lois; et l’homme renferme en lui-même des sensations, des
puissances occultes qui correspondent avec le jour, avec la
nuit, avec l’orage: c’est cette alliance secrète de notre être
avec les merveilles de l’univers qui donne à la poésie sa
véritable grandeur. Le poète sait rétablir l’unité du monde
physique avec le monde moral: son imagination forme un
lien entre l’un et l’autre.

Plusieurs pièces de Gœthe sont remplies de gaîté; mais
on y trouve rarement le genre de plaisanterie auquel nous
sommes accoutumés: il est plutôt frappé par les images que
par les ridicules; il saisit avec un instinct singulier l’originalité
des animaux, toujours nouvelle et toujours la même.
La Ménagerie de Lily, le Chant de noce dans le vieux château,
peignent ces animaux, non comme des hommes, à la
manière de La Fontaine, mais comme des créatures bizarres
dans lesquelles la nature s’est égayée. Gœthe sait aussi
trouver dans le merveilleux une source de plaisanteries d’autant
plus aimables qu’aucun but sérieux ne s’y fait apercevoir.

Une chanson, intitulée l’Élève du Sorcier, mérite d’être
citée sous ce rapport. Le disciple d’un sorcier a entendu son
maître murmurer quelques paroles magiques, à l’aide desquelles
il se fait servir par un manche à balai: il les retient,
et commande au balai d’aller lui chercher de l’eau à la
rivière pour laver sa maison. Le balai part et revient, apporte
un seau, puis un autre, puis un autre encore, et toujours
ainsi sans discontinuer. L’élève voudrait l’arrêter,
mais il a oublié les mots dont il faut se servir pour cela: le
manche à balai, fidèle à son office, va toujours à la rivière,
et toujours y puise de l’eau, dont il arrose et bientôt submergera
la maison. L’élève, dans sa fureur, prend une
hache, et coupe en deux le manche à balai: alors les deux
morceaux du bâton deviennent deux domestiques au lieu
d’un, et vont chercher de l’eau, et la répandent à l’envi
dans les appartements avec plus de zèle que jamais. L’élève
a beau dire des injures à ces stupides bâtons, ils agissent
sans relâche; et la maison eût été perdue si le maître ne
fût pas arrivé à temps pour secourir l’élève, en se moquant
de sa ridicule présomption. L’imitation maladroite des
grands secrets de l’art est très bien peinte dans cette petite
scène.

Il nous reste à parler de la source inépuisable des effets
poétiques en Allemagne, la terreur: les revenants et les
sorciers plaisent au peuple comme aux hommes éclairés:
c’est un reste de la mythologie du Nord; c’est une disposition
qu’inspirent assez naturellement les longues nuits des
climats septentrionaux: et d’ailleurs, quoique le christianisme
combatte toutes les craintes non fondées, les superstitions
populaires ont toujours une analogie quelconque avec
la religion dominante. Presque toutes les opinions vraies
ont à leur suite une erreur; elle se place dans l’imagination,
comme l’ombre à côté de la réalité: c’est un luxe de
croyance qui s’attache d’ordinaire à la religion comme à
l’histoire; je ne sais pourquoi l’on dédaignerait d’en faire
usage. Shakespeare a tiré des effets prodigieux des spectres
et de la magie, et la poésie ne saurait être populaire quand
elle méprise ce qui exerce un empire irréfléchi sur l’imagination.
Le génie et le goût peuvent présider à l’emploi de
ces contes: il faut qu’il y ait d’autant plus de talent dans la
manière de les traiter, que le fond en est vulgaire; mais
peut-être que c’est dans cette réunion seule que consiste la
grande puissance d’un poème. Il est probable que les événements
racontés dans l’Iliade et dans l’Odyssée étaient
chantés par les nourrices, avant qu’Homère en fît le chef-d’œuvre
de l’art.

Bürger est de tous les Allemands celui qui a le mieux
saisi cette veine de superstition qui conduit si loin dans le
fond du cœur. Aussi ses romances sont-elles connues de
tout le monde en Allemagne. La plus fameuse de toutes,
Lénore, n’est pas, je crois, traduite en français, ou du moins
il serait bien difficile qu’on pût en exprimer tous les détails,
ni par notre prose, ni par nos vers. Une jeune fille s’effraie
de n’avoir point de nouvelles de son amant, parti pour
l’armée; la paix se fait; tous les soldats retournent dans
leurs foyers. Les mères retrouvent leurs fils, les sœurs leurs
frères, les époux leurs épouses; les trompettes guerrières
accompagnent les chants de la paix, et la joie règne dans
tous les cœurs. Lénore parcourt en vain les rangs des guerriers;
elle n’y voit point son amant; nul ne peut lui dire ce
qu’il est devenu. Elle se désespère: sa mère voudrait la
calmer; mais le jeune cœur de Lénore se révolte contre la
douleur; et, dans son égarement, elle renie la Providence.
Au moment où le blasphème est prononcé, l’on sent dans
l’histoire quelque chose de funeste, et dès cet instant l’âme
est constamment ébranlée.

A minuit, un chevalier s’arrête à la porte de Lénore: elle
entend le hennissement du cheval et le cliquetis des éperons:
le chevalier frappe; elle descend et reconnaît son
amant. Il lui demande de le suivre à l’instant, car il n’y a
pas un moment à perdre, dit-il, avant de retourner à l’armée.
Elle s’élance; il la place derrière lui sur son cheval,
et part avec la promptitude de l’éclair. Il traverse au galop,
pendant la nuit, des pays arides et déserts; la jeune fille
est pénétrée de terreur, et lui demande sans cesse raison de
la rapidité de sa course; le chevalier presse encore plus les
pas de son cheval par ses cris sombres et sourds, et prononce
à voix basse ces mots: les morts vont vite, les morts
vont vite. Lénore lui répond: Ah! laisse en paix les morts!
Mais toutes les fois qu’elle lui adresse des questions inquiètes,
il lui répète les mêmes paroles funestes.

En approchant de l’église où il la menait, disait-il, pour
s’unir avec elle, l’hiver et les frimas semblent changer la
nature elle-même en un affreux présage: des prêtres portent
en pompe un cercueil, et leur robe noire traîne lentement
sur la neige, linceul de la terre; l’effroi de la jeune
fille augmente, et toujours son amant la rassure avec un
mélange d’ironie et d’insouciance qui fait frémir. Tout ce
qu’il dit est prononcé avec une précipitation monotone,
comme si déjà, dans son langage, l’on ne sentait plus l’accent
de la vie; il lui promet de la conduire dans la demeure
étroite et silencieuse où leurs noces doivent s’accomplir.
On voit de loin le cimetière, à côté de la porte de
l’église: le chevalier frappe à cette porte, elle s’ouvre; il
s’y précipite avec son cheval, qu’il fait passer au milieu
des pierres funéraires; alors le chevalier perd par degrés
l’apparence d’un être vivant; il se change en squelette,
et la terre s’entr’ouvre pour engloutir sa maîtresse et
lui.

Je ne me suis assurément pas flattée de faire connaître,
par ce récit abrégé, le mérite étonnant de cette romance:
toutes les images, tous les bruits, en rapport avec la situation
de l’âme, sont merveilleusement exprimés par la poésie:
les syllabes, les rimes, tout l’art des paroles et de leurs
sons est employé pour exciter la terreur. La rapidité des
pas du cheval semble plus solennelle et plus lugubre que la
lenteur même d’une marche funèbre. L’énergie avec laquelle
le chevalier hâte sa course, cette pétulance de la
mort cause un trouble inexprimable; et l’on se croit emporté
par le fantôme, comme la malheureuse qu’il entraîne
avec lui dans l’abîme.

Il y a quatre traductions de la romance de Lénore en anglais;
mais la première de toutes, sans comparaison, c’est
celle de M. Spencer, le poète anglais qui connaît le mieux
le véritable esprit des langues étrangères. L’analogie de
l’anglais avec l’allemand permet d’y faire sentir en entier
l’originalité du style et de la versification de Bürger; et non
seulement on peut retrouver dans la traduction les mêmes
idées que dans l’original, mais aussi les mêmes sensations;
et rien n’est plus nécessaire pour connaître un ouvrage des
beaux-arts. Il serait difficile d’obtenir le même résultat en
français, où rien de bizarre n’est naturel.

Bürger a fait une autre romance moins célèbre, mais aussi
très originale, intitulée: le féroce Chasseur. Suivi de ses valets
et de sa meute nombreuse, il part pour la chasse un
dimanche, au moment où les cloches du village annoncent
le service divin. Un chevalier dont l’armure est blanche,
se présente à lui, et le conjure de ne pas profaner le jour
du Seigneur; un autre chevalier, revêtu d’armes noires, lui
fait honte de se soumettre à des préjugés qui ne conviennent
qu’aux vieillards et aux enfants: le chasseur cède
aux mauvaises inspirations; il part, et arrive près du champ
d’une pauvre veuve; elle se jette à ses pieds pour le supplier
de ne pas dévaster la moisson, en traversant les blés
avec sa suite; le chevalier aux armes blanches supplie le
chasseur d’écouter la pitié; le chevalier noir se moque de ce
puéril sentiment; le chasseur prend la férocité pour de
l’énergie, et ses chevaux foulent aux pieds l’espoir du pauvre
et de l’orphelin. Enfin, le cerf poursuivi se réfugie dans
la cabane d’un vieil ermite; le chasseur veut y mettre le feu
pour en faire sortir sa proie; l’ermite embrasse ses genoux,
il veut attendrir le furieux qui menace son humble demeure;
une dernière fois le bon génie, sous la forme du chevalier
blanc, parle encore; le mauvais génie, sous celle du chevalier
noir, triomphe; le chasseur tue l’ermite, et tout à coup
il est changé en fantôme, et sa propre meute veut le dévorer.
Une superstition populaire a donné lieu à cette romance:
l’on prétend qu’à minuit, dans de certaines saisons de l’année,
on voit au-dessus de la forêt où cet événement doit
s’être passé, un chasseur dans les nuages, poursuivi jusqu’au
jour par ses chiens furieux.

Ce qu’il y a vraiment de beau dans cette poésie de Bürger,
c’est la peinture de l’ardente volonté du chasseur: elle était
d’abord innocente, comme toutes les facultés de l’âme; mais
elle se déprave toujours de plus en plus, chaque fois qu’il
résiste à sa conscience, et cède à ses passions. Il n’avait
d’abord que l’enivrement de la force: il arrive enfin à celui
du crime, et la terre ne peut plus le porter. Les bons et les
mauvais penchants de l’homme sont très bien caractérisés
par les deux chevaliers blanc et noir; les mots, toujours les
mêmes, que le chevalier blanc prononce pour arrêter le
chasseur, sont aussi très ingénieusement combinés. Les anciens
et les poètes du moyen âge ont parfaitement connu
l’effroi que cause, dans de certaines circonstances, le retour
des mêmes paroles; il semble qu’on réveille ainsi le
sentiment de l’inflexible nécessité. Les ombres, les oracles,
toutes les puissances surnaturelles, doivent être monotones;
ce qui est immuable est uniforme; et c’est un grand art
dans certaines fictions, que d’imiter, par les paroles, la fixité
solennelle que l’imagination se représente dans l’empire des
ténèbres et de la mort.

On remarque aussi, dans Bürger, une certaine familiarité
d’expression qui ne nuit point à la dignité de la poésie, et qui en
augmente singulièrement l’effet. Quand on parvient à rapprocher
de nous la terreur ou l’admiration, sans affaiblir ni
l’une ni l’autre, ces sentiments deviennent nécessairement
beaucoup plus forts: c’est mêler, dans l’art de peindre, ce que
nous voyons tous les jours à ce que nous ne voyons jamais,
et ce qui nous est connu nous fait croire à ce qui nous étonne.

Gœthe s’est essayé aussi dans ces sujets, qui effraient à la
fois les enfants et les hommes; mais il y a mis des vues
profondes, et qui donnent pour longtemps à penser. Je vais
tâcher de rendre compte de celle de ses poésies de revenants,
la Fiancée de Corinthe, qui a le plus de réputation en
Allemagne. Je ne voudrais assurément défendre en aucune
manière ni le but de cette fiction ni la fiction en elle-même;
mais il me semble difficile de n’être pas frappé de l’imagination
qu’elle suppose.

Deux amis, l’un d’Athènes et l’autre de Corinthe, ont résolu
d’unir ensemble leur fils et leur fille. Le jeune homme
part pour aller voir à Corinthe celle qui lui est promise, et
qu’il ne connaît pas encore: c’était au moment où le christianisme
commençait à s’établir. La famille de l’Athénien a
gardé son ancienne religion; celle du Corinthien adopte la
croyance nouvelle; et la mère, pendant une longue maladie,
a consacré sa fille aux autels. La sœur cadette est destinée
à remplacer sa sœur aînée qu’on a faite religieuse.

Le jeune homme arrive tard dans la maison; toute la famille
est endormie; les valets apportent à souper dans son
appartement, et l’y laissent seul; peu de temps après, un
hôte singulier entre chez lui; il voit s’avancer jusqu’au milieu
de la chambre une jeune fille revêtue d’un voile et d’un
habit blanc, le front ceint d’un ruban noir et or, et quand
elle aperçoit le jeune homme, elle recule intimidée, et
s’écrie, en élevant au ciel ses blanches mains:—Hélas!
suis-je donc devenue déjà si étrangère à la maison, dans
l’étroite cellule où je suis renfermée, que j’ignore l’arrivée
d’un nouvel hôte?

Elle veut s’enfuir, le jeune homme la retient; il apprend
que c’est elle qui lui était destinée pour épouse. Leurs pères
avaient juré de les unir; tout autre serment lui paraît nul.—Reste,
mon enfant, lui dit-il; reste, et ne sois pas si pâle
d’effroi; partage avec moi les dons de Cérès et de Bacchus;
tu amènes l’amour, et bientôt nous éprouverons combien
nos dieux sont favorables aux plaisirs. Le jeune homme
conjure la jeune fille de se donner à lui.

«Je n’appartiens plus à la joie, lui répond-elle, le dernier
pas est accompli; la troupe brillante de nos dieux a disparu,
et dans cette maison silencieuse, on n’adore plus qu’un
Être invisible dans le ciel, et qu’un Dieu mourant sur la
croix. On ne sacrifie plus des taureaux, ni des brebis; mais
on m’a choisie pour victime humaine. Ma jeunesse et la nature
furent immolées aux autels: éloigne-toi, jeune homme;
éloigne-toi; blanche comme la neige, et glacée comme elle,
est la maîtresse infortunée que ton cœur s’est choisie».

A l’heure de minuit, qu’on appelle l’heure des spectres, la
jeune fille semble plus à l’aise; elle boit avidement d’un vin
couleur de sang, semblable à celui que prenaient les ombres
dans l’Odyssée, pour se retracer leurs souvenirs; mais
elle refusa obstinément le moindre morceau de pain: elle
donne une chaîne d’or à celui dont elle devait être l’épouse,
et lui demande une boucle de ses cheveux; le jeune homme,
que ravit la beauté de la jeune fille, la serre dans ses bras
avec transport, mais il ne sent point de cœur battre dans
son sein, ses membres sont glacés.—N’importe, s’écrie-t-il,
je saurai te ranimer, quand le tombeau même t’aurait envoyée
vers moi.

Et alors commence la scène la plus extraordinaire que
l’imagination en délire ait pu se figurer; un mélange
d’amour et d’effroi, une union redoutable de la mort et de
la vie. Il y a comme une volupté funèbre dans ce tableau,
où l’amour fait alliance avec la tombe, où la beauté même
ne semble qu’une apparition effrayante.

Enfin, la mère arrive, et, convaincue qu’une de ses esclaves
s’est introduite chez l’étranger, elle veut se livrer à son
juste courroux; mais tout à coup la jeune fille grandit jusqu’à
la voûte comme une ombre, et reproche à sa mère
d’avoir causé sa mort, en lui faisant prendre le voile.—«Oh!
ma mère, ma mère, s’écrie-t-elle d’une voix sombre,
pourquoi troublez-vous cette belle nuit de l’hymen? n’était-ce
pas assez que, si jeune, vous m’eussiez fait couvrir d’un
linceul, et porter dans le tombeau? Une malédiction funeste
m’a poussée hors de ma froide demeure; les chants murmurés
par vos prêtres n’ont pas soulagé mon cœur; le sel
et l’eau n’ont point apaisé ma jeunesse: ah! la terre elle-même
ne refroidit point l’amour.

«Ce jeune homme me fut promis quand le temple serein
de Vénus n’était point encore renversé. Ma mère, deviez-vous
manquer à votre parole, pour obéir à des vœux insensés?
Aucun Dieu n’a reçu vos serments, quand vous avez juré de
refuser l’hymen à votre fille. Et toi, beau jeune homme,
maintenant tu ne peux plus vivre; tu languiras dans ces
mêmes lieux où tu as reçu ma chaîne, où j’ai pris une boucle
de ta chevelure: demain tes cheveux blanchiront, et tu
ne retrouveras ta jeunesse que dans l’empire des ombres.

«Écoute au moins, ma mère, la prière dernière que je
t’adresse: ordonne qu’un bûcher soit préparé; fais ouvrir le
cercueil étroit qui me renferme; conduis les amants au
repos à travers les flammes; et quand l’étincelle brillera, et
quand les cendres seront brûlantes, nous nous hâterons
d’aller ensemble rejoindre nos anciens dieux».

Sans doute un goût pur et sévère doit blâmer beaucoup
de choses dans cette pièce; mais quand on la lit dans l’original,
il est impossible de ne pas admirer l’art avec lequel
chaque mot produit une terreur croissante: chaque mot indique,
sans l’expliquer, l’horrible merveilleux de cette situation.
Une histoire, dont rien ne peut donner l’idée, est
peinte avec des détails frappants et naturels, comme s’il
s’agissait de quelque chose qui fût arrivé; et la curiosité est
constamment excitée, sans qu’on voulût sacrifier une seule
circonstance pour qu’elle fût plus tôt satisfaite.

Néanmoins cette pièce est la seule, parmi les poésies détachées
des auteurs célèbres de l’Allemagne, contre laquelle
le goût français eût quelque chose à redire: dans toutes les
autres, les deux nations paraissent d’accord. Le poète Jacobi
a presque dans ses vers le piquant et la légèreté de
Gresset. Mattisson a donné à la poésie descriptive, dont les
traits étaient souvent trop vagues, le caractère d’un tableau
aussi frappant par le coloris que par la ressemblance. Le
charme pénétrant des poésies de Salis fait aimer leur auteur,
comme si l’on était de ses amis. Tiedge est un poète
moral et pur, dont les écrits portent l’âme au sentiment le
plus religieux. Enfin, une foule de poètes devraient encore
être cités, s’il était possible d’indiquer tous les noms dignes
de louange, dans un pays où la poésie est si naturelle à tous
les esprits cultivés.

A.-W. Schlegel, dont les opinions littéraires ont fait tant
de bruit en Allemagne, ne se permet pas dans ses poésies la
moindre expression, la moindre nuance que la théorie du
goût le plus sévère pût attaquer. Ses élégies sur la mort
d’une jeune personne, ses stances sur l’union de l’Église
avec les beaux-arts, son élégie sur Rome, sont écrites avec
la délicatesse et la noblesse la plus soutenue. On n’en pourra
juger que bien imparfaitement par les deux exemples que
je vais citer; ils serviront du moins à faire connaître le
caractère de ce poète. L’idée du sonnet, l’Attachement à la
terre, m’a paru pleine de charme.

«Souvent l’âme, fortifiée par la contemplation des choses
divines, voudrait déployer ses ailes vers le ciel. Dans le cercle
étroit qu’elle parcourt, son activité lui semble vaine, et
sa science du délire; un désir invincible la presse de s’élancer
vers des régions élevées, vers des sphères plus libres;
elle croit qu’au terme de sa carrière un rideau va se lever
pour lui découvrir des scènes de lumière; mais quand la
mort touche son corps périssable, elle jette un regard en
arrière, vers les plaisirs terrestres et vers ses compagnes
mortelles. Ainsi, lorsque jadis Proserpine fut enlevée dans
les bras de Pluton, loin des prairies de la Sicile, enfantine
dans ses plaintes, elle pleurait pour les fleurs qui s’échappaient
de son sein».

La pièce de vers suivante doit perdre encore plus à la traduction
que le sonnet; elle est intitulée Mélodies de la vie:
le cygne y est mis en opposition avec l’aigle, l’un comme
l’emblème de l’existence contemplative, l’autre comme
l’image de l’existence active: le rythme du vers change
quand le cygne parle et quand l’aigle lui répond, et les
chants de tous les deux sont pourtant renfermés dans la
même stance où la rime les réunit: les véritables beautés
de l’harmonie se trouvent aussi dans cette pièce, non l’harmonie
imitative, mais la musique intérieure de l’âme.
L’émotion la trouve sans réfléchir, et le talent qui réfléchit
en fait de la poésie.

«Le cygne: Ma vie tranquille se passe sur les ondes, elle
n’y trace que de légers sillons qui se perdent au loin, et les
flots à peine agités répètent, comme un miroir pur, mon
image sans l’altérer.

«L’aigle: Les rochers escarpés sont ma demeure; je plane
dans les airs au milieu de l’orage; à la chasse, dans les
combats, dans les dangers, je me fie à mon vol audacieux.

«Le cygne: L’azur du ciel serein me réjouit, le parfum des
plantes m’attire doucement vers le rivage, quand au coucher
du soleil je balance mes ailes blanches sur les vagues pourprées.

«L’aigle: Je triomphe de la tempête, quand elle déracine
les chênes des forêts, et je demande au tonnerre si c’est avec
plaisir qu’il anéantit.

«Le cygne: Invité par le regard d’Apollon, j’ose aussi me
baigner dans les flots de l’harmonie; et, reposant à ses
pieds, j’écoute les chants qui retentissent dans la vallée de
Tempé.

«L’aigle: Je réside sur le trône même de Jupiter; il me
fait signe, et je vais lui chercher la foudre; et pendant mon
sommeil, mes ailes appesanties couvrent le sceptre du souverain
de l’univers.

«Le cygne: Mes regards prophétiques contemplent souvent
les étoiles et la voûte azurée qui se réfléchit dans les flots, et
le regret le plus intime m’appelle vers ma patrie, dans le
pays des cieux.

«L’aigle: Dès mes jeunes années, c’est avec délices que
dans mon vol j’ai fixé le soleil immortel; je ne puis m’abaisser
à la poussière terrestre, je me sens l’allié des dieux.

«Le cygne: Une douce vie cède volontiers à la mort;
quand elle viendra me dégager de mes liens, et rendre à
ma voie sa mélodie, mes chants, jusqu’à mon dernier souffle,
célébreront l’instant solennel.

«L’aigle: L’âme, comme un phénix brillant, s’élève du
bûcher, libre et dévoilée; elle salue sa destinée divine; le
flambeau de la mort la rajeunit[28]».

C’est une chose digne d’être observée, que le goût des
nations, en général, diffère bien plus dans l’art dramatique
que dans toute autre branche de la littérature. Nous analyserons
les motifs de ces différences dans les chapitres suivants;
mais avant d’entrer dans l’examen du théâtre allemand,
quelques observations générales sur le goût me
semblent nécessaires. Je ne le considérerai pas abstraitement
comme une faculté intellectuelle; plusieurs écrivains, et
Montesquieu en particulier, ont épuisé ce sujet. J’indiquerai
seulement pourquoi le goût en littérature est compris d’une
manière différente par les Français et par les nations germaniques.

CHAPITRE XIV



Du goût.

Ceux qui se croient du goût en sont plus orgueilleux que
ceux qui se croient du génie. Le goût est en littérature
comme le bon ton en société; on le considère comme une
preuve de la fortune, de la naissance, ou du moins des habitudes
qui tiennent à toutes les deux; tandis que le génie
peut naître dans la tête d’un artisan qui n’aurait jamais eu
de rapport avec la bonne compagnie. Dans tout pays où il
y aura de la vanité, le goût sera mis au premier rang, parce
qu’il sépare les classes, et qu’il est un signe de ralliement
entre tous les individus de la première. Dans tous les pays
où s’exercera la puissance du ridicule, le goût sera compté
comme l’un des premiers avantages, car il sert surtout à
connaître ce qu’il faut éviter. Le tact des convenances est
une partie du goût, et c’est une arme excellente pour parer
les coups, entre les divers amours-propres; enfin, il peut
arriver qu’une nation entière se place en aristocratie de bon
goût, par rapport aux autres, et qu’elle soit ou qu’elle se
croie la seule bonne compagnie de l’Europe; et c’est ce qui
peut s’appliquer à la France, où l’esprit de société régnait
si éminemment, qu’elle avait quelque excuse pour cette
prétention.

Mais le goût, dans son application aux beaux-arts, diffère
singulièrement du goût dans son application aux convenances
sociales: lorsqu’il s’agit de forcer les hommes à nous
accorder une considération éphémère comme notre vie, ce
qu’on ne fait pas est au moins aussi nécessaire que ce qu’on
fait; car le grand monde est si facilement hostile, qu’il faut
des agréments bien extraordinaires pour qu’il compense
l’avantage de ne donner prise sur soi à personne: mais le
goût en poésie tient à la nature, et doit être créateur comme
elle; les principes de ce goût sont donc tout autres que ceux
qui dépendent des relations de la société.

C’est la confusion de ces deux genres qui est la cause des
jugements si opposés en littérature; les Français jugent les
beaux-arts comme des convenances, et les Allemands les
convenances comme des beaux-arts: dans les rapports avec
la société il faut se défendre, dans les rapports avec la poésie
il faut se livrer. Si vous considérez tout en homme du
monde, vous ne sentirez point la nature; si vous considérez
tout en artiste, vous manquerez du tact que la société seule
peut donner. S’il ne faut transporter dans les arts que l’imitation
de la bonne compagnie, les Français seuls en sont
vraiment capables; mais plus de latitude dans la composition
est nécessaire pour remuer fortement l’imagination et l’âme.
Je sais qu’on peut m’objecter avec raison que nos trois
grands tragiques, sans manquer aux règles établies, se sont
élevés à la plus sublime hauteur. Quelques hommes de
génie, ayant à moissonner dans un champ tout nouveau, ont
su se rendre illustres, malgré les difficultés qu’ils avaient à
vaincre; mais la cessation des progrès de l’art, depuis eux,
n’est-elle pas une preuve qu’il y a trop de barrières dans la
route qu’ils ont suivie?

«Le bon goût en littérature est, à quelques égards,
comme l’ordre sous le despotisme; il importe d’examiner à
quel prix on l’achète[29]». En politique, disait M. Necker, il
faut toute la liberté qui est conciliable avec l’ordre. Je retournerais
la maxime, en disant: il faut, en littérature, tout le
goût qui est conciliable avec le génie: car si l’important dans
l’état social, c’est le repos, l’important dans la littérature,
au contraire, c’est l’intérêt, le mouvement, l’émotion, dont
le goût à lui tout seul est souvent l’ennemi.

On pourrait proposer un traité de paix entre les façons de
juger, artistes et mondaines, des Allemands et des Français.
Les Français devraient s’abstenir de condamner, même une
faute de convenance, si elle avait pour excuse une pensée
forte ou un sentiment vrai. Les Allemands devraient s’interdire
tout ce qui offense le goût naturel, tout ce qui retrace
des images que les sensations repoussent: aucune théorie
philosophique, quelque ingénieuse qu’elle soit, ne peut aller
contre les répugnances des sensations, comme aucune poétique
des convenances ne saurait empêcher les émotions
involontaires. Les écrivains allemands les plus spirituels
auraient beau soutenir que, pour comprendre la conduite
des filles du roi Lear envers leur père, il faut montrer la
barbarie des temps dans lesquels elles vivaient, et tolérer
que le duc de Cornouailles, excité par Régane, écrase avec
son talon, sur le théâtre, l’œil de Glocester; notre imagination
se révoltera toujours contre ce spectacle, et demandera
qu’on arrive à de grandes beautés par d’autres moyens.
Mais les Français aussi dirigeraient toutes leurs critiques littéraires
contre la prédiction des sorcières de Macbeth, l’apparition
de l’ombre de Banquo, etc., qu’on n’en serait pas
moins ébranlé jusqu’au fond de l’âme, par les terribles effets
qu’ils voudraient proscrire.

On ne saurait enseigner le bon goût dans les arts, comme
le bon ton en société; car le bon ton sert à cacher ce qui
nous manque, tandis qu’il faut avant tout, dans les arts, un
esprit créateur: le bon goût ne peut tenir lieu du talent en
littérature, car la meilleure preuve de goût, lorsqu’on n’a
pas de talent, serait de ne point écrire. Si l’on osait le dire,
peut-être trouverait-on qu’en France il y a maintenant trop
de freins pour des coursiers si peu fougueux, et qu’en Allemagne
beaucoup d’indépendance littéraire ne produit pas
encore des résultats assez brillants.

CHAPITRE XV



De l’art dramatique.

Le théâtre exerce beaucoup d’empire sur les hommes; une
tragédie qui élève l’âme, une comédie qui peint les mœurs
et les caractères, agissent sur l’esprit d’un peuple presque
comme un événement réel; mais pour obtenir un grand succès
sur la scène, il faut avoir étudié le public auquel on
s’adresse, et les motifs de toute espèce sur lesquels son
opinion se fonde. La connaissance des hommes est aussi
nécessaire que l’imagination même à un auteur dramatique;
il doit atteindre aux sentiments d’un intérêt général, sans
perdre de vue les rapports particuliers qui influent sur les
spectateurs; c’est la littérature en action, qu’une pièce de
théâtre, et le génie qu’elle exige n’est si rare, que parce
qu’il se compose de l’étonnante réunion du tact des circonstances
et de l’inspiration poétique. Rien ne serait donc plus
absurde que de vouloir à cet égard imposer à toutes les nations
le même système; quand il s’agit d’adapter l’art universel
au goût de chaque pays, l’art immortel aux mœurs
du temps, des modifications très importantes sont inévitables;
et de là viennent tant d’opinions diverses sur ce qui
constitue le talent dramatique; dans toutes les autres branches
de la littérature, on est plus facilement d’accord.

On ne peut nier, ce me semble, que les Français ne soient
la nation du monde la plus habile dans la combinaison des
effets du théâtre: ils l’emportent aussi sur toutes les autres
par la dignité des situations et du style tragique. Mais, tout
en reconnaissant cette double supériorité, on peut éprouver
des émotions plus profondes par des ouvrages moins bien
ordonnés; la conception des pièces étrangères est quelquefois
plus frappante et plus hardie, et souvent elle renferme je
ne sais quelle puissance qui parle plus intimement à notre
cœur, et touche de plus près aux sentiments qui nous ont
personnellement agités.

Comme les Français s’ennuient facilement, ils évitent les
longueurs en toutes choses. Les Allemands, en allant au
théâtre, ne sacrifient d’ordinaire qu’une triste partie de jeu,
dont les chances monotones remplissent à peine les heures;
ils ne demandent donc pas mieux que de s’établir tranquillement
au spectacle, et de donner à l’auteur tout le temps
qu’il veut pour préparer les événements et développer les
personnages: l’impatience française ne tolère pas cette
lenteur.

Les pièces allemandes ressemblent d’ordinaire aux tableaux
des anciens peintres: les physionomies sont belles,
expressives, recueillies; mais toutes les figures sont sur le
même plan, quelquefois confuses, ou quelquefois placées
l’une à côté de l’autre, comme dans les bas-reliefs, sans être
réunies en groupes aux yeux des spectateurs. Les Français
pensent, avec raison, que le théâtre, comme la peinture,
doit être soumis aux lois de la perspective. Si les Allemands
étaient habiles dans l’art dramatique, ils le seraient aussi
dans tout le reste; mais en aucun genre ils ne sont capables
même d’une adresse innocente: leur esprit est pénétrant en
ligne droite, les choses belles d’une manière absolue sont de
leur domaine; mais les beautés relatives, celles qui tiennent
à la connaissance des rapports et à la rapidité des moyens,
ne sont pas d’ordinaire du ressort de leurs facultés.

Il est singulier qu’entre ces deux peuples les Français
soient celui qui exige la gravité la plus soutenue dans le ton
de la tragédie; mais c’est précisément parce que les Français
sont plus accessibles à la plaisanterie qu’ils ne veulent
pas y donner lieu, tandis que rien ne dérange l’imperturbable
sérieux des Allemands: c’est toujours dans son ensemble
qu’ils jugent une pièce de théâtre, et ils attendent,
pour la blâmer comme pour l’applaudir, qu’elle soit finie.
Les impressions des Français sont plus promptes; et c’est
en vain qu’on les préviendrait qu’une pièce comique est destinée
à faire ressortir une situation tragique; ils se moqueraient
de l’une sans attendre l’autre; chaque détail doit être
pour eux aussi intéressant que le tout: ils ne font pas crédit
d’un moment au plaisir qu’ils attendent des beaux-arts.

La différence du théâtre français et du théâtre allemand
peut s’expliquer par celle du caractère des deux nations;
mais il se joint à ces différences naturelles des oppositions
systématiques dont il importe de connaître la cause. Ce
que j’ai déjà dit sur la poésie classique et romantique s’applique
aussi aux pièces de théâtre. Les tragédies puisées
dans la mythologie sont d’une toute autre nature que les
tragédies historiques; les sujets tirés de la fable étaient si
connus, l’intérêt qu’ils inspiraient était si universel, qu’il
suffisait de les indiquer pour frapper d’avance l’imagination.
Ce qu’il y a d’éminemment poétique dans les tragédies
grecques, l’intervention des dieux et l’action de la fatalité,
rend leur marche beaucoup plus facile; le détail des motifs,
le développement des caractères, la diversité des faits, deviennent
moins nécessaires, quand l’événement est expliqué
par une puissance surnaturelle; le miracle abrège tout.
Aussi l’action de la tragédie, chez les Grecs, est-elle d’une
étonnante simplicité; la plupart des événements sont prévus
et même annoncés dès le commencement: c’est une
cérémonie religieuse qu’une tragédie grecque. Le spectacle
se donnait en l’honneur des dieux, et des hymnes interrompus
par des dialogues et des récits, peignaient tantôt
les dieux cléments, tantôt les dieux terribles, mais toujours
le destin planant sur la vie de l’homme. Lorsque ces mêmes
sujets ont été transportés au théâtre français, nos grands
poètes leur ont donné plus de variété; ils ont multiplié les
incidents, ménagé les surprises, et resserré le nœud. Il fallait
en effet suppléer de quelque manière à l’intérêt national
et religieux que les Grecs prenaient à ces pièces, et que
nous n’éprouvions pas; toutefois, non contents d’animer les
pièces grecques, nous avons prêté aux personnages nos
mœurs et nos sentiments, la politique et la galanterie modernes;
et c’est pour cela qu’un si grand nombre d’étrangers
ne conçoivent pas l’admiration que nos chefs-d’œuvre nous
inspirent. En effet, quand on les entend dans une autre langue,
quand ils sont dépouillés de la beauté magique du style,
on est surpris du peu d’émotion qu’ils produisent, et des inconvenances
qu’on y trouve; car ce qui ne s’accorde ni avec
le siècle, ni avec les mœurs nationales des personnages que
l’on représente, n’est-il pas aussi une inconvenance? et
n’y a-t-il de ridicule que ce qui ne nous ressemble pas?

Les pièces dont les sujets sont grecs ne perdent rien à la
sévérité de nos règles dramatiques; mais si nous voulions
goûter, comme les Anglais, le plaisir d’avoir un théâtre historique,
d’être intéressés par nos souvenirs, émus par notre
religion, comment serait-il possible de se conformer rigoureusement,
d’une part, aux trois unités, et de l’autre, au
genre de pompe dont on se fait une loi dans nos tragédies?

C’est une question si rebattue que celle des trois unités,
qu’on n’ose presque pas en reparler; mais de ces trois unités
il n’y en a qu’une d’importante, celle de l’action, et l’on
ne peut jamais considérer les autres que comme lui étant
subordonnées. Or, si la vérité de l’action perd à la nécessité
puérile de ne pas changer de lieu, et de se borner à vingt-quatre
heures, imposer cette nécessité, c’est soumettre le
génie dramatique à une gêne dans le genre de celle des
acrostiches, gêne qui sacrifie le fond de l’art à sa forme.

Voltaire est celui de nos grands poètes tragiques qui a le
plus souvent traité des sujets modernes. Il s’est servi, pour
émouvoir, du christianisme et de la chevalerie; et si l’on est
de bonne foi, l’on conviendra, ce me semble, qu’Alzire,
Zaïre et Tancrède font verser plus de larmes que tous les
chefs-d’œuvre grecs et romains de notre théâtre. Dubelloy,
avec un talent bien subalterne, est pourtant parvenu à réveiller
des souvenirs français sur la scène française; et quoiqu’il
ne sût point écrire, on éprouve, par ses pièces, un intérêt
semblable à celui que les Grecs devaient ressentir
quand ils voyaient représenter devant eux les faits de leur
histoire. Quel parti le génie ne peut-il pas tirer de cette disposition?
Et cependant il n’est presque point d’événements
qui datent de notre ère, dont l’action puisse se passer ou
dans un même jour, ou dans un même lieu; la diversité des
faits qu’entraîne un ordre social plus compliqué, les délicatesses
de sentiment qu’inspire une religion plus tendre, enfin,
la vérité de mœurs, qu’on doit observer dans les tableaux
plus rapprochés de nous, exigent une grande latitude dans
les compositions dramatiques.

On peut citer un exemple plus récent de ce qu’il en coûte
pour se conformer, dans les sujets tirés de l’histoire moderne,
à notre orthodoxie dramatique. Les Templiers de
M. Raynouard sont certainement l’une des pièces les plus
dignes de louange qui aient paru depuis longtemps; cependant
qu’y a-t-il de plus étrange que la nécessité où l’auteur
s’est trouvé de représenter l’ordre des Templiers accusé,
jugé, condamné et brûlé, le tout dans vingt-quatre heures?
Les tribunaux révolutionnaires allaient vite; mais quelle
que fût leur atroce bonne volonté, ils ne seraient jamais
parvenus à marcher aussi rapidement qu’une tragédie française.
Je pourrais montrer les inconvénients de l’unité de
temps avec non moins d’évidence, dans presque toutes nos
tragédies tirées de l’histoire moderne; mais j’ai choisi la
plus remarquable de préférence, pour faire ressortir ces
inconvénients.

L’un des mots les plus sublimes qu’on puisse entendre au
théâtre se trouve dans cette noble tragédie. A la dernière
scène, l’on raconte que les Templiers chantent des psaumes
sur leur bûcher; un messager est envoyé pour leur apporter
leur grâce, que le roi se détermine à leur accorder;



Mais il n’était plus temps, les chants avaient cessé.







C’est ainsi que le poète nous apprend que ces généreux
martyrs ont enfin péri dans les flammes. Dans quelle tragédie
païenne pourrait-on trouver l’expression d’un tel sentiment?
et pourquoi les Français seraient-ils privés au
théâtre de tout ce qui est vraiment en harmonie avec eux,
leurs ancêtres et leur croyance?

Les Français considèrent l’unité de temps et de lieu
comme une condition indispensable de l’illusion théâtrale;
les étrangers font consister cette illusion dans la peinture
des caractères, dans la vérité du langage, et dans l’exacte
observation des mœurs du siècle et du pays qu’on veut
peindre. Il faut s’entendre sur le mot d’illusion dans les
arts: puisque nous consentons à croire que des acteurs
séparés de nous par quelques planches, sont des héros grecs
morts il y a trois mille ans, il est bien certain que ce qu’on
appelle l’illusion, ce n’est pas s’imaginer que ce qu’on voit
existe véritablement; une tragédie ne peut nous paraître
vraie que par l’émotion qu’elle nous cause. Or, si, par la
nature des circonstances représentées, le changement de lieu
et la prolongation supposée du temps ajoutent à cette émotion,
l’illusion en devient plus vive.

On se plaint de ce que les plus belles tragédies de Voltaire,
Zaïre et Tancrède, sont fondées sur des malentendus;
mais comment ne pas avoir recours aux moyens de l’intrigue,
quand les développements sont censés avoir lieu
dans un espace aussi court? l’art dramatique est alors un
tour de force; et pour faire passer les plus grands événements
à travers tant de gênes, il faut une dextérité semblable
à celle des charlatans, qui escamotent aux regards
des spectateurs les objets qu’ils leur présentent.

Les sujets historiques se prêtent encore moins que les
sujets d’invention aux conditions imposées à nos écrivains:
l’étiquette tragique, qui est de rigueur sur notre théâtre,
s’oppose souvent aux beautés nouvelles dont les pièces
tirées de l’histoire moderne seraient susceptibles.

Il y a dans les mœurs chevaleresques une simplicité de
langage, une naïveté de sentiment pleine de charme; mais
ni ce charme, ni le pathétique qui résulte du contraste des
circonstances communes et des impressions fortes, ne peut
être admis dans nos tragédies: elles exigent des situations
royales en tout, et néanmoins l’intérêt pittoresque du
moyen âge tient à toute cette diversité de scènes et de caractères
dont les romans des troubadours ont fait sortir des
effets si touchants.

La pompe des alexandrins est un plus grand obstacle
encore que la routine même du bon goût à tout changement
dans la forme et le fond des tragédies françaises: on
ne peut dire en vers alexandrins qu’on entre ou qu’on sort,
qu’on dort ou qu’on veille, sans qu’il faille chercher pour
cela une tournure poétique; et une foule de sentiments et
d’effets sont bannis du théâtre, non par les règles de la tragédie,
mais par l’exigence même de la versification. Racine
est le seul écrivain français qui, dans la scène de Johas
avec Athalie, se soit une fois joué de ces difficultés: il a su
donner une simplicité aussi noble que naturelle au langage
d’un enfant; mais cet admirable effort d’un génie sans
pareil n’empêche pas que les difficultés trop multipliées
dans l’art ne soient souvent un obstacle aux inventions les
plus heureuses.

M. Benjamin Constant, dans la préface si justement admirée
qui précède sa tragédie de Walstein, a fait observer
que les Allemands peignaient les caractères dans leurs
pièces, et les Français seulement les passions. Pour peindre
les caractères, il faut nécessairement s’écarter du ton majestueux
exclusivement admis dans la tragédie française;
car il est impossible de faire connaître les défauts et les
qualités d’un homme, si ce n’est en le présentant sous
divers rapports; le vulgaire, dans la nature, se mêle souvent
au sublime, et quelquefois en relève l’effet: enfin, on
ne peut se figurer l’action d’un caractère que pendant un
espace de temps un peu long, et dans vingt-quatre heures
il ne saurait être vraiment question que d’une catastrophe.
L’on soutiendra peut-être que les catastrophes conviennent
mieux au théâtre que les tableaux nuancés; le mouvement
excité par les passions vives plaît à la plupart des spectateurs
plus que l’attention qu’exige l’observation du cœur
humain. C’est le goût national qui seul peut décider de ces
différents systèmes dramatiques; mais il est juste de reconnaître
que, si les étrangers conçoivent l’art théâtral autrement
que nous, ce n’est ni par ignorance, ni par barbarie,
mais d’après des réflexions profondes et qui sont dignes
d’être examinées.

Shakespeare, qu’on veut appeler un barbare, a peut-être
un esprit trop philosophique, une pénétration trop subtile
pour le point de vue de la scène; il juge les caractères avec
l’impartialité d’un être supérieur, et les représente quelquefois
avec une ironie presque machiavélique; ses compositions
ont tant de profondeur, que la rapidité de l’action
théâtrale fait perdre une grande partie des idées qu’elles
renferment: sous ce rapport, il vaut mieux lire ses pièces
que de les voir. A force d’esprit, Shakespeare refroidit souvent
l’action, et les Français s’entendent beaucoup mieux à
peindre les personnages ainsi que les décorations, avec ces
grands traits qui font effet à distance. Quoi! dira-t-on,
peut-on reprocher à Shakespeare trop de finesse dans les
aperçus, lui qui se permit des situations si terribles? Shakespeare
réunit souvent des qualités et même des défauts
contraires; il est quelquefois en deçà, quelquefois en delà
de la sphère de l’art; mais il possède encore plus la connaissance
du cœur humain que celle du théâtre.

Dans les drames, dans les opéras-comiques et dans les
comédies, les Français montrent une sagacité et une grâce
que seuls ils possèdent à ce degré; et d’un bout de l’Europe
à l’autre, on ne joue guère que des pièces françaises
traduites: mais il n’en est pas de même des tragédies.
Comme les règles sévères auxquelles on les soumet font
qu’elles sont toutes plus ou moins renfermées dans un
même cercle, elles ne sauraient se passer de la perfection
du style pour être admirées. Si l’on voulait risquer en
France, dans une tragédie, une innovation quelconque,
aussitôt on s’écrierait que c’est un mélodrame; mais n’importe-t-il
pas de savoir pourquoi les mélodrames font plaisir
à tant de gens? En Angleterre, toutes les classes sont également
attirées par les pièces de Shakespeare. Nos plus
belles tragédies en France n’intéressent pas le peuple; sous
prétexte d’un goût trop pur et d’un sentiment trop délicat
pour supporter de certaines émotions, on divise l’art en
deux; les mauvaises pièces contiennent des situations touchantes
mal exprimées, et les belles pièces peignent admirablement
des situations souvent froides, à force d’être
dignes: nous possédons peu de tragédies qui puissent
ébranler à la fois l’imagination des hommes de tous les rangs.
Ces observations n’ont assurément pas pour objet le
moindre blâme contre nos grands maîtres. Quelques scènes
produisent des impressions plus vives dans les pièces étrangères;
mais rien ne peut être comparé à l’ensemble imposant
et bien combiné de nos chefs-d’œuvre dramatiques: la
question seulement est de savoir si, en se bornant, comme
on le fait maintenant, à l’imitation de ces chefs-d’œuvre,
il y en aura jamais de nouveaux. Rien dans la vie ne doit
être stationnaire, et l’art est pétrifié quand il ne change
plus. Vingt ans de révolution ont donné à l’imagination
d’autres besoins que ceux qu’elle éprouvait, quand les
romans de Crébillon peignaient l’amour et la société du
temps. Les sujets grecs sont épuisés; un seul homme, Lemercier,
a su mériter encore une nouvelle gloire dans un
sujet antique, Agamemnon; mais la tendance naturelle du
siècle, c’est la tragédie historique.

Tout est tragédie dans les événements qui intéressent les
nations; et cet immense drame, que le genre humain représente
depuis six mille ans, fournirait des sujets sans nombre
pour le théâtre, si l’on donnait plus de liberté à l’art dramatique.
Les règles ne sont que l’itinéraire du génie; elles
nous apprennent seulement que Corneille, Racine et Voltaire
ont passé par là; mais si l’on arrive au but, pourquoi
chicaner sur la route? et le but n’est-il pas d’émouvoir
l’âme en l’ennoblissant?

La curiosité est un des grands mobiles du théâtre: néanmoins
l’intérêt qu’excite la profondeur des affections est le
seul inépuisable. On s’attache à la poésie, qui révèle
l’homme à l’homme; on aime à voir comment la créature
semblable à nous se débat avec la souffrance, y succombe
en triomphe, s’abat et se relève sous la puissance du sort.
Dans quelques-unes de nos tragédies, il y a des situations
tout aussi violentes que dans les tragédies anglaises ou allemandes;
mais ces situations ne sont pas présentées dans
toute leur force, et quelquefois c’est par l’affectation qu’on en
adoucit l’effet, ou plutôt qu’on l’efface. L’on sort rarement
d’une certaine nature convenue, qui revêt de ses couleurs
les mœurs anciennes comme les mœurs modernes, le crime
comme la vertu, l’assassinat comme la galanterie. Cette
nature est belle et soigneusement parée, mais on s’en fatigue
à la longue; et le besoin de se plonger dans des mystères
plus profonds doit s’emparer invinciblement du génie.

Il serait donc à désirer qu’on pût sortir de l’enceinte que
les hémistiches et les rimes ont tracée autour de l’art; il
faut permettre plus de hardiesse, il faut exiger plus de connaissance
de l’histoire; car si l’on s’en tient exclusivement
à ces copies toujours plus pâles des mêmes chefs-d’œuvre,
on finira par ne plus voir au théâtre que des marionnettes
héroïques, sacrifiant l’amour au devoir, préférant la mort
à l’esclavage, inspirées par l’antithèse, dans leurs actions
comme dans leurs paroles, mais sans aucun rapport avec
cette étonnante créature qu’on appelle l’homme, avec la
destinée redoutable qui tour à tour l’entraîne et le poursuit.

Les défauts du théâtre allemand sont faciles à remarquer:
tout ce qui tient au manque d’usage du monde, dans les
arts comme dans la société, frappe d’abord les esprits les
plus superficiels; mais, pour sentir les beautés qui viennent
de l’âme, il est nécessaire d’apporter dans l’appréciation
des ouvrages qui nous sont présentés un genre de bonhomie
tout à fait d’accord avec une haute supériorité. La moquerie
n’est souvent qu’un sentiment vulgaire traduit en
impertinence. La faculté d’admirer la véritable grandeur, à
travers les fautes de goût en littérature, comme à travers
les inconséquences dans la vie, cette faculté est la seule qui
honore celui qui juge.

En faisant connaître un théâtre fondé sur des principes
très différents des nôtres, je ne prétends assurément, ni que
ces principes soient les meilleurs, ni surtout qu’on doive les
adopter en France: mais des combinaisons étrangères peuvent
exciter des idées nouvelles; et quand on voit de quelle
stérilité notre littérature est menacée, il me paraît difficile
de ne pas désirer que nos écrivains reculent un peu les
bornes de la carrière; ne feraient-ils pas bien de devenir à
leur tour conquérants dans l’empire de l’imagination? Il
n’en doit guère coûter à des Français pour suivre un semblable
conseil.

CHAPITRE XVI



Des drames de Lessing.

Le théâtre allemand n’existait pas avant Lessing; on n’y
jouait que des traductions ou des imitations des pièces
étrangères. Le théâtre a plus besoin encore que les autres
branches de la littérature d’une capitale où les ressources
de la richesse et des arts soient réunies; et tout est dispersé
en Allemagne. Dans une ville il y a des acteurs; dans l’autre,
des auteurs; dans une troisième, des spectateurs; et
nulle part un foyer où tous les moyens soient rassemblés.
Lessing employa l’activité naturelle de son caractère à donner
un théâtre national à ses compatriotes, et il écrivit un
journal intitulé la Dramaturgie, dans lequel il examina la
plupart des pièces traduites du français, qu’on représentait
en Allemagne: la parfaite justesse d’esprit qu’il montre dans
ses critiques suppose encore plus de philosophie que de
connaissance de l’art. Lessing, en général, pensait comme
Diderot sur l’art dramatique. Il croyait que la sévère régularité
des tragédies françaises s’opposait à ce qu’on pût traiter
un grand nombre de sujets simples et touchants, et qu’il
fallait faire des drames pour y suppléer. Mais Diderot, dans
ses pièces, mettait l’affectation du naturel à la place de
l’affectation de convention, tandis que le talent de Lessing est
vraiment simple et sincère. Il a donné le premier aux Allemands
l’honorable impulsion de travailler pour le théâtre
d’après leur propre génie. L’originalité de son caractère
se manifeste dans ses pièces: cependant elles sont soumises
aux mêmes principes que les nôtres; leur forme n’a
rien de particulier, et quoiqu’il ne s’embarrassât guère de
l’unité de temps ni de lieu, il ne s’est point élevé, comme
Gœthe et Schiller, à la conception d’un système nouveau.
Minna de Barnhelm, Emilia Galotti, et Nathan le Sage, sont
les trois drames de Lessing qui méritent d’être cités.

Un officier d’un noble caractère, après avoir reçu plusieurs
blessures à l’armée, se voit tout à coup menacé dans son
honneur par un procès injuste; il ne veut pas laisser voir à
la femme qu’il aime, et dont il est aimé, l’amour qu’il a
pour elle, déterminé qu’il est à ne pas lui faire partager son
malheur en l’épousant. Voilà tout le sujet de Minna de
Barnhelm. Avec des moyens aussi simples, Lessing a su
produire un grand intérêt; le dialogue est plein d’esprit et
de charme, le style très pur, et chaque personnage se fait
si bien connaître, que les moindres nuances de ses impressions
intéressent, comme la confidence d’un ami. Le caractère
d’un vieux sergent, dévoué de toute son âme au jeune
officier qu’on persécute, offre un mélange heureux de gaîté
et de sensibilité: ce genre de rôle réussit toujours au théâtre;
la gaîté plaît davantage quand on est assuré qu’elle ne
tient pas à l’insouciance, et la sensibilité paraît plus naturelle
quand elle ne se montre que par intervalles. Dans
cette même pièce il y a un rôle d’aventurier français tout à
fait manqué; il faut avoir la main légère pour trouver ce
qui peut prêter à la moquerie dans les Français; et la plupart
des étrangers ne les ont peints qu’avec des traits
lourds et dont la ressemblance n’est ni délicate ni frappante.

Emilia Galotti n’est que le sujet de Virginie transporté
dans une circonstance moderne et particulière; ce sont des
sentiments trop forts pour le cadre, c’est une action trop
énergique pour qu’on puisse l’attribuer à un nom inconnu.
Lessing avait sans doute un sentiment d’humeur assez républicain
contre les courtisans, car il se complaît dans la peinture
de celui qui veut aider son maître à déshonorer une
jeune fille innocente; ce courtisan, Martinelli, est presque
trop vil pour la vraisemblance, et les traits de sa bassesse
n’ont pas assez d’originalité: l’on sent que Lessing l’a représenté
ainsi dans un but hostile, et rien ne nuit à la beauté
d’une fiction comme une intention quelconque qui n’a
pas cette beauté même pour objet. Le personnage du
prince est traité par l’auteur avec plus de finesse; les passions
tumultueuses et la légèreté de caractère, dont la réunion
est si funeste dans un homme puissant, se font sentir
dans toute sa conduite; un vieux ministre lui apporte des
papiers parmi lesquels se trouve une sentence de mort:
dans son impatience d’aller voir celle qu’il aime, le prince
est prêt à la signer sans y regarder; le ministre prend un
prétexte pour ne la pas donner, frémissant de voir exercer
avec cette irréflexion une telle puissance. Le rôle de la comtesse
Orsina, jeune maîtresse du prince, qu’il abandonne
pour Émilie, est fait avec le plus grand talent; c’est un
mélange de frivolité et de violence qui peut très bien se
rencontrer dans une italienne attachée à une cour. On voit
dans cette femme ce que la société a produit, et ce que
cette société même n’a pu détruire; la nature du midi, combinée
avec ce qu’il y a de plus factice dans le mœurs du
grand monde, et le singulier assemblage de la fierté dans
le vice, et de la vanité dans la sensibilité. Une telle peinture
ne pourrait entrer ni dans nos vers, ni dans nos formes
convenues, mais elle n’en est pas moins tragique.

La scène dans laquelle la comtesse Orsina excite le père
d’Émilie à tuer le prince, pour dérober sa fille à la honte
qui la menace, est de la plus grande beauté; le vice y arme
la vertu, la passion y suggère tout ce que la plus austère
sévérité pourrait dire pour enflammer l’honneur jaloux d’un
vieillard; c’est le cœur humain présenté dans une situation
nouvelle, et c’est en cela que consiste le vrai génie dramatique.
Le vieillard prend le poignard, et, ne pouvant assassiner
le prince, il s’en sert pour immoler sa propre fille.
Orsina, sans le savoir, est l’auteur de cette action terrible;
elle a gravé ses passagères fureurs dans une âme profonde,
et les plaintes insensées de son amour coupable ont fait verser
le sang innocent.

On remarque dans les rôles principaux des pièces de Lessing
un certain air de famille, qui ferait croire que c’est lui-même
qu’il a peint dans ses personnages; le major Tellheim,
dans Minna, Odoard, le père d’Émilie, et le Templier,
dans Nathan, ont tous les trois une sensibilité fière, dont la
teinte est misanthropique.

Le plus beau des ouvrages de Lessing c’est Nathan le
Sage; on ne peut voir dans aucune pièce la tolérance religieuse
mise en action avec plus de naturel et de dignité.
Un Turc, un Templier et un Juif sont les principaux personnages
de ce drame; la première idée en est puisée dans
le conte des trois Anneaux de Boccace; mais l’ordonnance de
l’ouvrage appartient en entier à Lessing. Le Turc, c’est le
sultan Saladin, que l’histoire représente comme un homme
plein de grandeur; le jeune Templier a dans le caractère
toute la sévérité de l’état religieux qu’il professe, et le Juif
est un vieillard qui a acquis une grande fortune dans le
commerce, mais dont les lumières et la bienfaisance rendent
les habitudes généreuses. Il comprend toutes les
croyances sincères, et voit la Divinité dans le cœur de tout
homme vertueux. Ce caractère est d’une admirable simplicité.
L’on s’étonne de l’attendrissement qu’il cause, quoiqu’il
ne soit agité ni par des passions vives ni par des circonstances
fortes. Une fois cependant, on veut enlever à
Nathan une jeune fille à laquelle il a servi de père, et qu’il
a comblée de soins depuis sa naissance: la douleur de s’en
séparer lui serait amère; et pour se défendre de l’injustice
qui veut la lui ravir, il raconte comment elle est tombée
entre ses mains.

Les chrétiens immolèrent tous les Juifs à Gaza, et dans la
même nuit, Nathan vit périr sa femme et ses sept enfants;
il passa trois jours prosterné dans la poussière, jurant une
haine implacable aux chrétiens; peu à peu la raison lui
revint, et il s’écria: «Il y a pourtant un Dieu; que sa volonté
soit faite»! Dans ce moment, un prêtre vint le prier de se
charger d’un enfant chrétien, orphelin dès le berceau, et le
vieillard hébreu l’adopta. L’attendrissement de Nathan, en
faisant ce récit émeut d’autant plus qu’il cherche à se contenir,
et que la pudeur de la vieillesse lui fait désirer de
cacher ce qu’il éprouve. Sa sublime patience ne se dément
point, quoiqu’on le blesse dans sa croyance et dans sa
fierté, en l’accusant comme d’un crime d’avoir élevé Reca
dans la religion juive; et sa justification n’a pour but que
d’obtenir le droit de faire encore du bien à l’enfant qu’il a
recueilli.

La pièce de Nathan est plus attachante encore par la
peinture des caractères que par les situations. Le Templier
a dans l’âme quelque chose de farouche qui vient de la
crainte d’être sensible. La prodigalité orientale de Saladin
fait contraste avec l’économie généreuse de Nathan. Le trésorier
du sultan, un derviche vieux et sévère, l’avertit que
ses revenus sont épuisés par ses largesses.—«Je m’en
afflige, dit Saladin, parce que je serai forcé de retrancher
de mes dons; quant à moi, j’aurai toujours ce qui fait toute
ma fortune, un cheval, une épée et un seul Dieu».—Nathan
est un ami des hommes; mais la défaveur dans
laquelle le nom de juif l’a fait vivre au milieu de la société
mêle une sorte de dédain pour la nature humaine à l’expression
de sa bonté. Chaque scène ajoute quelques traits
piquants et spirituels au développement de ces divers personnages;
mais leurs relations ensemble ne sont pas assez
vives pour exciter une forte émotion.

A la fin de la pièce, on découvre que le Templier et la
fille adoptée par le Juif sont frère et sœur, et que le sultan
est leur oncle. L’intention de l’auteur a visiblement été de
donner dans sa famille dramatique l’exemple d’une fraternité
religieuse plus étendue. Le but philosophique vers
lequel tend toute la pièce en diminue l’intérêt au théâtre;
il est presque impossible qu’il n’y ait pas une certaine froideur
dans un drame qui a pour objet de développer une
idée générale, quelque belle qu’elle soit; cela tient de l’apologue,
et l’on dirait que les personnages ne sont pas là pour
leur compte, mais pour servir à l’avancement des lumières.
Sans doute, il n’y a pas de fiction, il n’y a pas même d’événement
réel dont on ne puisse tirer une pensée; mais il
faut que ce soit l’événement qui amène la réflexion, et non
pas la réflexion qui fasse inventer l’événement; l’imagination
dans les beaux-arts doit toujours agir la première.

Il a paru depuis Lessing un nombre infini de drames en
Allemagne; maintenant on commence à s’en lasser. Le
genre mixte du drame ne s’introduit guère qu’à cause de la
contrainte qui existe dans les tragédies: c’est une espèce
de contrebande de l’art; mais lorsque l’entière liberté est
admise, on ne sent plus la nécessité d’avoir recours aux
drames pour faire usage des circonstances simples et naturelles.
Le drame ne conserverait donc qu’un avantage, celui
de peindre, comme les romans, les situations de notre propre
vie, les mœurs du temps où nous vivons; néanmoins,
quand on n’entend prononcer au théâtre que des noms inconnus,
on perd l’un des plus grands plaisirs que la tragédie
puisse donner, les souvenirs historiques qu’elle retrace.
On croit trouver plus d’intérêt dans le drame, parce qu’il
nous représente ce que nous voyons tous les jours: mais
une imitation trop rapprochée du vrai n’est pas ce que l’on
recherche dans les arts. Le drame est à la tragédie ce que
les figures de cire sont aux statues; il y a trop de vérité et
pas assez d’idéal; c’est trop, si c’est de l’art, et jamais assez
pour que ce soit de la nature.

Lessing ne peut être considéré comme un auteur dramatique
du premier rang; il s’était occupé de trop d’objets
divers pour avoir un grand talent en quelque genre que ce
fût. L’esprit est universel; mais l’aptitude naturelle à l’un
des beaux-arts est nécessairement exclusive. Lessing était,
avant tout, un dialecticien de la plus grande force, et c’est
un obstacle à l’éloquence dramatique, car le sentiment
dédaigne les transitions, les gradations et les motifs; c’est
une inspiration continuelle et spontanée, qui ne peut se
rendre compte d’elle-même. Lessing était bien loin sans
doute de la sécheresse philosophique; mais il avait dans le
caractère plus de vivacité que de sensibilité; le génie dramatique
est plus bizarre, plus sombre, plus inattendu que
ne pouvait l’être un homme qui avait consacré la plus
grande partie de sa vie au raisonnement.

CHAPITRE XVII



Les Brigands et Don Carlos, de Schiller.

Schiller, dans sa première jeunesse, avait une verve de
talent, une sorte d’ivresse de pensée qui le dirigeait mal.
La Conjuration de Fiesque, l’Intrigue et l’Amour, enfin les
Brigands, qu’on a joués sur le théâtre français, sont des
ouvrages que les principes de l’art comme ceux de la
morale, peuvent réprouver; mais depuis l’âge de vingt-cinq
ans, les écrits de Schiller furent tous purs et sévères. L’éducation
de la vie déprave les hommes légers, et perfectionne
ceux qui réfléchissent.

Les Brigands ont été traduits en français, mais singulièrement
altérés; d’abord en n’a pas tiré parti de l’époque qui
donne un intérêt historique à cette pièce. La scène se passe
dans le quinzième siècle, au moment où l’on publia dans
l’Empire l’édit de paix perpétuelle, qui défendait tous les
défis particuliers. Cet édit fut très avantageux, sans doute,
au repos de l’Allemagne; mais les jeunes gentilshommes,
accoutumés à vivre au milieu des périls et à s’appuyer sur
leur force individuelle, crurent tomber dans une sorte
d’inertie honteuse, quand il fallut se soumettre à l’empire
des lois. Rien n’était plus absurde que cette manière de
voir; toutefois, comme les hommes ne sont d’ordinaire gouvernés
que par l’habitude, il est naturel que le mieux même
puisse les révolter, par cela seul que c’est un changement.
Le chef des brigands de Schiller est moins odieux qu’il ne le
serait dans le temps actuel, car il n’y avait pas une bien
grande différence entre l’anarchie féodale sous laquelle il
vivait, et l’existence de bandit qu’il adopte; mais c’est précisément
le genre d’excuse que l’auteur lui donne, qui rend
sa pièce plus dangereuse. Elle a produit, il faut en convenir,
un mauvais effet en Allemagne. Des jeunes gens,
enthousiastes du caractère et de la vie du chef des brigands,
ont essayé de l’imiter. Ils honoraient leur goût pour une vie
licencieuse du nom d’amour de la liberté, et se croyaient
indignés contre les abus de l’ordre social, quand ils n’étaient
que fatigués de leur situation particulière. Leurs essais de
révolte ne furent que ridicules; néanmoins les tragédies et
les romans ont beaucoup plus d’importance en Allemagne
que dans aucun autre pays. On y fait tout sérieusement, et
lire tel ouvrage, ou voir telle pièce, influe sur le sort de la
vie. Ce qu’on admire comme art, on veut l’introduire dans
l’existence réelle. Werther a causé plus de suicides que la
plus belle femme du monde; et la poésie, la philosophie,
l’idéal enfin, ont souvent plus d’empire sur les Allemands
que la nature et les passions même.

Le sujet des Brigands est comme celui d’un grand nombre
de fictions, qui toutes ont pour origine la parabole de
l’Enfant prodigue. Un fils hypocrite se conduit bien en
apparence; un fils coupable a de bons sentiments, malgré
ses fautes. Cette opposition est très belle sous le point de
vue religieux, parce qu’elle nous atteste que Dieu lit dans
les cœurs; mais elle a de grands inconvénients, lorsqu’on
veut inspirer trop d’intérêt pour le fils qui a quitté la maison
paternelle. Tous les jeunes gens dont la tête est mauvaise
s’attribuent en conséquence un bon cœur, et rien n’est
plus absurde cependant que de se supposer des qualités
parce qu’on se sent des défauts; cette garantie négative est
très peu certaine, car de ce que l’on manque de raison, il
ne s’ensuit pas du tout qu’on ait de la sensibilité: la folie
n’est souvent qu’un égoïsme impétueux.

Le rôle du fils hypocrite, tel que Schiller l’a représenté,
est beaucoup trop haïssable. C’est un des défauts des écrivains
très jeunes, de dessiner avec des traits trop brusques;
on prend les nuances dans les tableaux pour de la timidité
de caractère, tandis qu’elles sont la preuve de la maturité
du talent. Si les personnages en seconde ligne ne sont pas
peints avec assez de vérité dans la pièce de Schiller, les
passions du chef des brigands y sont exprimées d’une
manière admirable. L’énergie de ce caractère se manifeste
tour à tour par l’incrédulité, la religion, l’amour et la barbarie:
ne trouvant point à se placer dans l’ordre, il se fait
jour à travers le crime; l’existence est pour lui comme une
sorte de délire qui s’exalte tantôt par la fureur, et tantôt par
le remords.

Les scènes d’amour entre la jeune fille et le chef des brigands
qui devait être son époux, sont admirables d’enthousiasme
et de sensibilité; il est peu de situations plus touchantes
que celle de cette femme parfaitement vertueuse,
s’intéressant toujours au fond du cœur à celui qu’elle aimait
avant qu’il se fût rendu criminel. Le respect qu’une femme
est accoutumée de ressentir pour l’homme qu’elle aime
se change en une sorte de terreur et de pitié, et l’on dirait
que l’infortunée se flatte encore d’être, dans le ciel, l’ange
protecteur de son coupable ami, alors qu’elle ne peut plus
devenir son heureuse compagne sur la terre.

On ne peut juger de la pièce de Schiller dans la traduction
française. On n’y a conservé, pour ainsi dire, que la
pantomime de l’action; l’originalité des caractères a disparu,
et c’est elle qui seule peut rendre une fiction vivante; les
plus belles tragédies deviendraient des mélodrames si l’on
en ôtait la peinture animée des sentiments et des passions.
La force des événements ne suffit pas pour lier le spectateur
avec les personnages; qu’ils s’aiment ou qu’ils se tuent,
peu nous importe, si l’auteur n’a pas excité notre sympathie
pour eux.

Don Carlos est aussi un ouvrage de la jeunesse de Schiller,
et cependant on le considère comme une composition du
premier rang. Ce sujet de don Carlos est un des plus dramatiques
que l’histoire puisse offrir. Une jeune princesse,
fille de Henri II, quitte la France et la cour brillante et
chevaleresque du roi son père, pour s’unir à un vieux tyran
tellement sombre et sévère, que le caractère même des
Espagnols fut altéré par son règne et que, pendant longtemps,
la nation porta l’empreinte de son maître. Don
Carlos, fiancé d’abord à Élisabeth, l’aime encore quoiqu’elle
soit devenue sa belle-mère. La réformation et la révolte
des Pays-Bas, ces grands événements politiques, se mêlent
à la catastrophe tragique de la condamnation du fils par le
père: l’intérêt individuel et l’intérêt public se trouvent réunis
au plus haut degré dans cette tragédie.

Plusieurs écrivains ont traité ce sujet en France; mais on
n’a pu, dans l’ancien régime, le mettre sur le théâtre; on
croyait que c’était manquer d’égards à l’Espagne que
de représenter ce fait de son histoire. On demandait à
M. d’Aranda, cet ambassadeur d’Espagne connu par tant de
traits qui prouvent la force de son caractère et les bornes
de son esprit, la permission de faire jouer une tragédie de
Don Carlos, que l’auteur venait d’achever, et dont il espérait
une grande gloire. Que ne prend-il un autre sujet?
répondit M. d’Aranda.—Monsieur l’ambassadeur, lui
disait-on, faites attention que la pièce est terminée, que
l’auteur y a consacré trois ans de sa vie.—Mais, mon Dieu,
reprenait l’ambassadeur, n’y a-t-il donc que cet événement
dans l’histoire? Qu’il en choisisse un autre.—Jamais on
ne put le faire sortir de cet ingénieux raisonnement, qu’appuyait
une volonté forte.

Les sujets historiques exercent le talent d’une toute autre
manière que les sujets d’invention; néanmoins, il faut peut-être
encore plus d’imagination pour représenter l’histoire
dans une tragédie, que pour créer à volonté les situations
et les personnages. Altérer essentiellement les faits, en les
transportant sur la scène, c’est toujours produire une
impression désagréable; on s’attend à la vérité, et l’on est
péniblement surpris quand l’auteur y substitue la fiction
quelconque qu’il lui a plu de choisir; cependant l’histoire
a besoin d’être artistement combinée pour faire effet au
théâtre, et il faut réunir tout à la fois, dans la tragédie, le
talent de peindre le vrai et celui de le rendre poétique. Des
difficultés d’un autre genre se présentent quand l’art dramatique
parcourt le vaste champ de l’invention; on dirait
qu’il est plus libre, cependant rien n’est plus rare que de
caractériser assez des personnages inconnus, pour qu’ils
aient autant de consistance que des noms déjà célèbres.
Lear, Othello, Orosmane, Tancrède, ont reçu de Shakespeare
et de Voltaire l’immortalité, sans avoir joui de la vie;
toutefois les sujets d’invention sont d’ordinaire l’écueil du
poète par l’indépendance même qu’ils lui laissent. Les sujets
historiques semblent imposer de la gêne; mais quand on
saisit bien le point d’appui qu’offrent de certaines bornes,
la carrière qu’elles tracent et l’élan qu’elles permettent, ces
bornes mêmes sont favorables au talent. La poésie fidèle
fait ressortir la vérité comme le rayon du soleil les couleurs,
et donne aux événements qu’elle retrace l’éclat que les
ténèbres du temps leur avaient ravi.

L’on préfère en Allemagne les tragédies historiques,
lorsque l’art s’y manifeste, comme le Prophète du passé[30].
L’auteur qui veut composer un tel ouvrage doit se transporter
tout entier dans le siècle et dans les mœurs des personnages
qu’il représente, et l’on aurait raison de critiquer
plus sévèrement un anachronisme dans les sentiments et
dans les pensées que dans les dates.

C’est d’après ces principes que quelques personnes ont
blâmé Schiller d’avoir inventé le caractère du marquis de
Posa, noble Espagnol, partisan de la liberté, de la tolérance,
passionné pour toutes les idées nouvelles qui commençaient
alors à fermenter en Europe. Je crois qu’on peut reprocher
à Schiller d’avoir fait énoncer ses propres opinions par le
marquis de Posa; mais ce n’est pas, comme on l’a prétendu,
l’esprit philosophique du dix-huitième siècle qu’il lui a donné.
Le marquis de Posa, tel que l’a peint Schiller, est un enthousiaste
allemand; et ce caractère est si étranger à notre
temps, qu’on peut aussi bien le croire du seizième siècle que
du nôtre. Une plus grande erreur, peut-être, c’est de supposer
que Philippe II pût écouter longtemps avec plaisir
un tel homme, et qu’il lui ait donné même pour un instant
sa confiance. Posa dit avec raison, en parlant de Philippe II:—«Je
faisais d’inutiles efforts pour exalter son âme, et,
dans cette terre refroidie, les fleurs de ma pensée ne pouvaient
prospérer». Mais Philippe II ne se fût jamais entretenu
avec un jeune homme tel que le marquis de Posa. Le
vieux fils de Charles-Quint ne devait voir, dans la jeunesse
et l’enthousiasme, que le tort de la nature et le crime de la
réformation; s’il avait pu se confier un jour à un être généreux,
il eût démenti son caractère et mérité le pardon des
siècles.

Il y a des inconséquences dans le caractère de tous les
hommes, même dans celui des tyrans; mais elles tiennent
par des liens invisibles à leur nature. Dans la pièce de
Schiller, une de ces inconséquences est singulièrement bien
saisie. Le duc de Medina-Sidonia, général avancé en âge,
qui a commandé l’invincible Armada dissipée par la flotte
anglaise et les orages, revient, et tout le monde croit que le
courroux de Philippe II va l’anéantir. Les courtisans s’écartent
de lui, nul n’ose l’approcher; il se jette aux genoux de
Philippe, et lui dit: «Sire, vous voyez en moi tout ce qui
reste de la flotte et de l’intrépide armée que vous m’aviez
confiées.—Dieu est au-dessus de moi, répond Philippe;
je vous ai envoyé contre des hommes, mais non pas contre
des tempêtes; soyez considéré comme mon digne serviteur».
Voilà de la magnanimité; et cependant à quoi tient-elle? à
un certain respect pour la vieillesse, dans un monarque
étonné que la nature se soit permis de le faire vieux; à
l’orgueil, qui ne permet pas à Philippe de s’attribuer à lui-même
ses revers, en s’accusant d’un mauvais choix; à l’indulgence
qu’il se sent pour un homme abaissé par le sort,
lui qui voudrait qu’un joug quelconque courbât tous les
genres de fierté, excepté la sienne; enfin, au caractère
même d’un despote, que les obstacles naturels révoltent
moins que la plus faible résistance volontaire. Cette scène
jette une lueur profonde sur le caractère de Philippe II.

Sans doute le personnage du marquis de Posa peut être
considéré comme l’œuvre d’un jeune poète qui a besoin de
donner son âme à son personnage favori; mais c’est une
belle chose en soi-même que ce caractère pur et exalté, au
milieu d’une cour où le silence et la terreur ne sont troublés
que par le bruit souterrain de l’intrigue. Don Carlos ne
peut être un grand homme; son père doit l’avoir opprimé
dès l’enfance: le marquis de Posa est un intermédiaire qui
semble indispensable entre Philippe et son fils. Don Carlos
a tout l’enthousiasme des affections du cœur; Posa, celui des
vertus publiques: l’un devrait être le roi, l’autre l’ami; et
ce déplacement même dans les caractères est une idée
ingénieuse: car serait-il possible que le fils d’un despote
sombre et cruel fût un héros citoyen? où aurait-il appris
à estimer les hommes? Est-ce par son père, qui les méprise,
ou par les courtisans de son père, qui méritent ce mépris?
Don Carlos doit être faible pour être bon, et la place même
que son amour tient dans sa vie exclut de son âme toutes
les pensées politiques. Je le répète donc, l’invention du personnage
du marquis de Posa me paraît nécessaire pour
représenter dans la pièce les grands intérêts des nations, et
cette force chevaleresque qui se transformait tout à coup
par les lumières du temps en amour de la liberté. De quelque
manière qu’on eût pu modifier ces sentiments, ils ne
convenaient pas au prince royal; ils auraient pris en lui le
caractère de la générosité, et il ne faut pas que la liberté
soit jamais représentée comme un don du pouvoir.

La gravité cérémonieuse de la cour de Philippe II est caractérisée
d’une manière bien frappante dans la scène d’Élisabeth
avec ses dames d’honneur. Elle demande à l’une
d’elles ce qu’elle aime le mieux, du séjour d’Aranjuez ou de
Madrid; la dame d’honneur répond que les reines d’Espagne
ont coutume, depuis des temps immémoriaux, de rester
trois mois à Madrid, et trois mois à Aranjuez. Elle ne se
permet pas le moindre signe de préférence pour un séjour
ou pour un autre; elle se croit faite pour ne rien éprouver,
en aucun genre, qui ne lui soit commandé. Élisabeth
demande sa fille; on lui répond que l’heure fixée pour qu’elle
la voie n’est pas encore arrivée. Enfin, le roi paraît, et il
exile pour dix ans cette même dame d’honneur si résignée,
parce qu’elle a laissé la reine une demi-heure seule.

Philippe II se réconcilie un moment avec don Carlos, et
reprend sur lui, par une parole de bonté, tout l’ascendant
paternel.—«Voyez, lui dit Carlos, les cieux s’abaissent
pour assister à la réconciliation d’un père avec son fils».

C’est un beau moment que celui où le marquis de Posa,
n’espérant plus échapper à la vengeance de Philippe II, prie
Élisabeth de recommander à don Carlos l’accomplissement
des projets qu’ils ont formé ensemble pour la gloire et le
bonheur de la nation espagnole. «Rappelez-lui, dit-il, quand
il sera dans l’âge mûr, rappelez-lui qu’il doit porter respect
aux rêves de sa jeunesse». En effet, quand on avance dans
la vie, la prudence prend à tort le pas sur toutes les autres
vertus; on dirait que tout est folie dans la chaleur de l’âme;
et cependant, si l’homme pouvait la conserver encore
quand l’expérience l’éclaire, s’il héritait du temps sans se
courber sous son poids, il n’insulterait jamais aux vertus
exaltées, dont le premier conseil est toujours le sacrifice de
soi-même.

Le marquis de Posa, par une suite de circonstances trop
embrouillées, a cru servir don Carlos auprès de Philippe,
en paraissant le sacrifier à la fureur de son père. Il n’a pu
réussir dans ses projets; le prince est conduit en prison, le
marquis de Posa va l’y trouver, lui explique les motifs de
sa conduite, et, pendant qu’il se justifie, un assassin envoyé
par Philippe II le fait tomber, atteint d’une balle meurtrière,
aux pieds de son ami. La douleur de don Carlos est
admirable; il redemande le compagnon de sa jeunesse à
son père qui l’a tué, comme si l’assassin conservait encore
le pouvoir de rendre la vie à sa victime. Les regards fixés
sur ce corps immobile qu’animaient naguère tant de pensés,
don Carlos, condamné lui-même à périr, apprend tout
ce qu’est la mort dans les traits glacés de son ami.

Il y a dans cette tragédie deux moines, dont les caractères
et le genre de vie sont en contraste: l’un, c’est Domingo, le
confesseur du roi; et l’autre, un prêtre retiré dans un couvent
solitaire, à la porte de Madrid. Domingo n’est qu’un
moine intrigant, perfide et courtisan, confident du duc
d’Albe, dont le caractère disparaît nécessairement à côté de
celui de Philippe; car Philippe prend à lui seul tout ce qu’il
y a de beau dans le terrible. Le moine solitaire reçoit, sans
les connaître, don Carlos et Posa, qui se sont donné rendez-vous
dans son couvent, au milieu de leurs plus grandes agitations.
Le calme, la résignation du prieur qui les accueille,
produisent un effet touchant. «A ces murs, dit le pieux solitaire,
finit le monde».

Mais rien dans toute la pièce n’égale l’originalité de
l’avant-dernière scène du cinquième acte, entre le roi et le
grand inquisiteur. Philippe, poursuivi par sa jalouse haine
contre son propre fils, et par la terreur du crime qu’il va
commettre, Philippe envie ses pages qui dorment paisiblement
au pied de son lit, tandis que l’enfer de son propre
cœur le prive de tout repos. Il envoie chercher le grand inquisiteur,
pour le consulter sur la condamnation de don
Carlos. Ce moine cardinal a quatre-vingt-dix ans; il est plus
âgé que ne le serait Charles-Quint, dont il a été le précepteur;
il est aveugle, et vit dans une solitude absolue; les seuls
espions de l’inquisition viennent lui apporter des nouvelles
de ce qui se passe dans le monde; il s’informe seulement
s’il y a des crimes, des fautes ou des pensées à punir. A ses
yeux, Philippe II, âgé de soixante ans, est encore jeune. Le
plus sombre, le plus prudent des despotes, lui paraît un
souverain inconsidéré, dont la tolérance introduira la réformation
en Europe; c’est un homme de bonne foi, mais tellement
desséché par le temps, qu’il apparaît comme un
spectre vivant que la mort a oublié de frapper, parce qu’elle
le croyait depuis longtemps dans le tombeau.

Il demande compte à Philippe II de la mort du marquis
de Posa: il la lui reproche, parce que c’était à l’inquisition
à le faire périr; et, s’il regrette la victime, c’est parce qu’on
l’a privé du droit de l’immoler. Philippe II l’interroge sur la
condamnation de son fils:—«Ferez-vous passer en moi,
lui dit-il, une croyance qui dépouille de son horreur le
meurtre d’un fils»?—Le grand inquisiteur lui répond:—«Pour
apaiser l’éternelle justice, le fils de Dieu mourut
sur la croix».—Quel mot! quelle application sanguinaire
du dogme le plus touchant!

Ce vieillard aveugle fait apparaître avec lui tout un siècle.
La terreur profonde que l’inquisition et le fanatisme même
de ce temps devaient faire peser sur l’Espagne, tout est
peint par cette scène laconique et rapide; nulle éloquence
ne pourrait exprimer ainsi une telle foule de pensées mises
habilement en action.

Je sais que l’on pourrait relever beaucoup d’inconvenances
dans la pièce de Don Carlos; mais je ne me suis pas
chargée de ce travail, pour lequel il y a beaucoup de concurrents.
Les littérateurs les plus ordinaires peuvent trouver
des fautes de goût dans Shakespeare, Schiller, Gœthe, etc.;
mais, quand il ne s’agit dans les ouvrages de l’art que de
retrancher, cela n’est pas difficile; c’est l’âme et le talent
qu’aucune critique ne peut donner: c’est là ce qu’il faut
respecter partout où l’on le trouve, de quelque nuage que
ces rayons célestes soient environnés. Loin de se réjouir des
erreurs du génie, l’on sent qu’elles diminuent le patrimoine
de la race humaine, et les titres de gloire dont elle s’enorgueillit.
L’ange tutélaire que Sterne a peint avec tant de
grâce, ne pourrait-il pas verser une larme sur les défauts
d’un bel ouvrage, comme sur les torts d’une noble vie, afin
d’en effacer le souvenir?

Je ne m’arrêterai pas davantage sur les pièces de la jeunesse
de Schiller; d’abord, parce qu’elles sont traduites en
français, et secondement, parce qu’il n’y manifeste pas
encore ce génie historique qui l’a fait si justement admirer
dans les tragédies de son âge mûr. Don Carlos même, quoique
fondé sur un fait historique, est presque un ouvrage
d’imagination. L’intrigue en est trop compliquée; un personnage
de pure invention, le marquis de Posa, y joue un
trop grand rôle; on dirait que cette tragédie passe entre
l’histoire et la poésie, sans satisfaire entièrement ni l’une ni
l’autre: il n’en est certainement pas ainsi de celles dont je
vais essayer de donner une idée.

CHAPITRE XVIII



Walstein et Marie Stuart.

Walstein est la tragédie la plus nationale qui ait été
représentée sur le théâtre allemand; la beauté des vers et
la grandeur du sujet transportèrent d’enthousiasme tous les
spectateurs à Weimar, où elle a d’abord été donnée, et
l’Allemagne se flatta de posséder un nouveau Shakespeare.
Lessing, en blâmant le goût français, et en se ralliant à
Diderot dans la manière de concevoir l’art dramatique, avait
banni la poésie du théâtre, et l’on n’y voyait plus que des
romans dialogués, où l’on continuait la vie telle qu’elle est
d’ordinaire, en multipliant seulement sur les planches les
événements qui arrivent plus rarement dans la réalité.

Schiller imagina de mettre sur la scène une circonstance
remarquable de la guerre de trente ans, de cette guerre
civile et religieuse qui a fixé pour plus d’un siècle, en Allemagne,
l’équilibre des deux partis protestant et catholique.
La nation allemande est tellement divisée, qu’on ne sait
jamais si les exploits d’une moitié de cette nation sont un
malheur ou une gloire pour l’autre; néanmoins, le Walstein
de Schiller a fait éprouver à tous un égal enthousiasme. Le
même sujet est partagé en trois pièces différentes; le Camp
de Walstein, qui est la première des trois, représente les
effets de la guerre sur la masse du peuple et de l’armée; la
seconde, les Piccolomini, montre les causes politiques qui
préparèrent les dissensions entre les chefs; et la troisième,
la mort de Walstein, est le résultat de l’enthousiasme et de
l’envie que la réputation de Walstein avait excités.

J’ai vu jouer le prologue, intitulé le Camp de Walstein; on
se croyait au milieu d’une armée, et d’une armée de partisans
bien plus vive et bien moins disciplinée que les troupes
réglées. Les paysans, les recrues, les vivandières, les soldats,
tout concourait à l’effet de ce spectacle; l’impression qu’il
produit est si guerrière, que lorsqu’on le donna sur le théâtre
de Berlin, devant des officiers qui partaient pour l’armée,
des cris d’enthousiasme se firent entendre de toutes parts.
Il faut une imagination bien puissante dans un homme de
lettres pour se figurer ainsi la vie des camps, l’indépendance,
la joie turbulente excitée par le danger même.
L’homme, dégagé de tous ses liens, sans regrets et sans
prévoyance, fait des années un jour, et des jours un instant;
il joue tout ce qu’il possède, obéit au hasard sous la forme
de son général: la mort, toujours présente, le délivre gaîment
des soucis de la vie. Rien n’est plus original, dans le
camp de Walstein, que l’arrivée d’un capucin au milieu de
la bande tumultueuse des soldats qui croient défendre la
cause du catholicisme. Le capucin leur prêche la modération
et la justice dans un langage plein de quolibets et de
calembours, et qui ne diffère de celui des camps que par la
recherche et l’usage de quelques paroles latines: l’éloquence
bizarre et soldatesque du prêtre, la religion rude et grossière
de ceux qui l’écoutent, tout cela présente un spectacle de
confusion très remarquable. L’état social en fermentation
montre l’homme sous un singulier aspect; ce qu’il a de sauvage
reparaît, et les restes de la civilisation errent comme
un vaisseau brisé sur les vagues agitées.

Le camp de Walstein est une ingénieuse introduction aux
deux autres pièces; il pénètre d’admiration pour ce général
dont les soldats parlent sans cesse, dans leurs jeux
comme dans leurs périls: et quand la tragédie commence,
on conserve l’impression du prologue qui l’a précédée,
comme si l’on avait été témoin de l’histoire que la poésie
doit embellir.

La seconde des pièces, intitulée les Piccolomini, contient
les discordes qui s’élèvent entre l’empereur et son général,
entre le général et ses compagnons d’armes, lorsque le chef
de l’armée veut substituer son ambition personnelle à l’autorité
qu’il représente, ainsi qu’à la cause qu’il soutient.
Walstein combattait au nom de l’Autriche, contre les nations
qui voulaient introduire la réformation en Allemagne;
mais, séduit par l’espérance de se créer à lui-même un
pouvoir indépendant, il cherche à s’approprier tous les
moyens qu’il devait faire servir au bien public. Les généraux
qui s’opposent à ses désirs ne les contrarient point par
vertu, mais par jalousie; et dans ces cruelles luttes, tout se
trouve, si ce n’est des hommes dévoués à leur opinion, et se
battant pour leur conscience. A qui s’intéresser? dira-t-on:
au tableau de la vérité. Peut-être l’art exige-t-il que ce tableau
soit modifié d’après l’effet théâtral; mais c’est toujours
une belle chose que l’histoire sur la scène.

Néanmoins Schiller a su créer des personnages faits pour
exciter un intérêt romanesque. Il a peint Max Piccolomini
et Thécla comme des créatures célestes, qui traversent tous
les orages des passions politiques en conservant dans leur
âme l’amour et la vérité. Thécla est la fille de Walstein;
Max, le fils du perfide ami qui le trahit. Les deux amants,
malgré leurs pères, malgré le sort, malgré tout, excepté
leurs cœurs, s’aiment, se cherchent et se retrouvent dans
la vie et dans la mort. Ces deux êtres apparaissent au milieu
des fureurs de l’ambition, comme des prédestinés; ce
sont de touchantes victimes que le ciel s’est choisies, et rien
n’est beau comme le contraste du dévouement le plus pur
avec les passions des hommes, acharnés sur cette terre
comme sur leur unique partage.

Il n’y a point de dénouement à la pièce des Piccolomini;
elle finit comme une conversation interrompue. Les Français
auraient de la peine à supporter ces deux prologues,
l’un burlesque, et l’autre sérieux, qui préparent la véritable
tragédie, la mort de Walstein.

Un écrivain d’un grand talent a resserré la trilogie de
Schiller en une tragédie selon la forme et la régularité
françaises. Les éloges et les critiques dont cet ouvrage a été
l’objet nous donneront une occasion naturelle d’achever de
faire connaître les différences qui caractérisent le système
dramatique des Français et des Allemands. On a reproché à
l’écrivain français de n’avoir pas mis assez de poésie dans
ses vers. Les sujets mythologiques permettent tout l’éclat
des images et de la verve lyrique; mais comment pourrait-on
admettre, dans un sujet tiré de l’histoire moderne, la
poésie du récit de Théramène? Toute cette pompe antique
convient à la famille de Minos ou d’Agamemnon; elle ne
serait qu’une affectation ridicule dans les pièces d’un autre
genre. Il y a des moments, dans les tragédies historiques,
où l’exaltation de l’âme amène naturellement une poésie
plus élevée: telle est, par exemple, la vision de Walstein[31],
sa harangue après la révolte, son monologue avant sa mort,
etc. Toutefois la contexture et le développement de la pièce,
en allemand comme en français, exige un style simple,
dans lequel on ne sente que la pureté du langage, et rarement
sa magnificence. Nous voulons en France qu’on fasse
effet, non seulement à chaque scène, mais à chaque vers, et
cela est inconciliable avec la vérité. Rien n’est si aisé que
de composer ce qu’on appelle des vers brillants; il y a des
moules tout faits pour cela; ce qui est difficile, c’est de subordonner
chaque détail à l’ensemble, et de retrouver chaque
partie dans le tout, comme le reflet du tout dans chaque
partie. La vivacité française a donné à la marche des
pièces de théâtre un mouvement rapide très agréable; mais
elle nuit à la beauté de l’art quand elle exige des succès instantanés
aux dépens de l’impression générale.

A côté de cette impatience qui ne tolère aucun retard, il
y a une patience singulière pour tout ce que la convenance
exige; et quand un ennui quelconque est dans l’étiquette
des arts, ces mêmes Français, qu’irritait la moindre lenteur,
supportent tout ce qu’on veut par respect pour l’usage.
Par exemple, les expositions en récit sont indispensables
dans les tragédies françaises; et certainement elles ont beaucoup
moins d’intérêt que les expositions en action. On dit
que des spectateurs italiens crièrent une fois, pendant le récit
d’une bataille, qu’on levât la toile du fond, pour qu’ils
vissent la bataille elle-même. On a très souvent ce désir
dans nos tragédies, on voudrait assister à ce qu’on nous raconte.
L’auteur du Walstein français a été obligé de fondre
dans sa pièce l’exposition qui se fait d’une manière si originale
par le prologue du camp. La dignité des premières
scènes s’accorde parfaitement avec le ton imposant d’une
tragédie française: mais il y a un genre de mouvement
dans l’irrégularité allemande, auquel on ne peut jamais
suppléer.

On a reproché aussi à l’auteur français le double intérêt
qu’inspirent l’amour d’Alfred (Piccolomini) pour Thécla, et
la conspiration de Walstein. En France, on veut qu’une
pièce soit toute d’amour ou toute de politique, on n’aime
pas le mélange des sujets; et depuis quelque temps surtout,
quand il s’agit des affaires d’État, on ne peut concevoir
comment il resterait dans l’âme place pour une autre pensée.
Néanmoins le grand tableau de la conspiration de Walstein
n’est complet que par les malheurs mêmes qui en résultent
pour sa famille; il importe de nous rappeler combien
les événements publics peuvent déchirer les affections
privées; et cette manière de présenter la politique comme
un monde à part dont les sentiments sont bannis est immorale,
dure et sans effet dramatique.

Une circonstance de détail a été blâmée dans la pièce
française. Personne n’a nié que les adieux d’Alfred (Max
Piccolomini), en quittant Walstein et Thécla, ne fussent de
la plus grande beauté; mais on s’est scandalisé de ce qu’on
faisait entendre, à cette occasion, de la musique dans une
tragédie: il est assurément très facile de la supprimer;
mais pourquoi donc se refuser à l’effet qu’elle produit?
Lorsqu’on entend cette musique militaire qui appelle au
combat, le spectateur partage l’émotion qu’elle doit causer
aux amants, menacés de ne plus se revoir: la musique fait
ressortir la situation; un art nouveau redouble l’impression
qu’un autre art a préparé; les sons et les paroles ébranlent
tour à tour notre imagination et notre cœur.

Deux scènes aussi tout à fait nouvelles sur notre théâtre
ont excité l’étonnement des lecteurs français: lorsque Alfred
(Max) s’est fait tuer, Thécla demande à l’officier saxon
qui en apporte la nouvelle, tous les détails de cette horrible
mort; et quand elle a rassasié son âme de douleur, elle
annonce la résolution qu’elle a prise d’aller vivre et mourir
près du tombeau de son amant. Chaque expression, chaque
mot, dans ces deux scènes, est d’une sensibilité profonde;
mais on a prétendu que l’intérêt dramatique ne pouvait plus
exister quand il n’y a plus d’incertitude. En France, on se
hâte, en tout genre, d’en finir avec l’irréparable. Les Allemands,
au contraire, sont plus curieux de ce que les personnages
éprouvent, que de ce qui leur arrive; ils ne craignent
point de s’arrêter sur une situation déterminée comme
événement, mais qui subsiste encore comme souffrance. Il
faut plus de poésie, plus de sensibilité, plus de justesse
dans les expressions, pour émouvoir dans le repos de l’action,
que lorsqu’elle excite une anxiété toujours croissante:
on remarque à peine les paroles, quand les faits nous tiennent
en suspens; mais lorsque tout se tait, excepté la douleur,
quand il n’y a plus de changement au dehors, et que
l’intérêt s’attache seulement à ce qui se passe dans l’âme,
une nuance d’affectation, un mot hors de place frapperait,
comme un son faux, dans un air simple et mélancolique.
Rien n’échappe alors par le bruit, et tout s’adresse directement
au cœur.

Enfin la critique la plus universellement répétée contre le
Walstein français, c’est que le caractère de Walstein lui-même
est superstitieux, incertain, irrésolu, et ne s’accorde
pas avec le modèle héroïque admis pour ce genre de rôle.
Les Français se privent d’une source infinie d’effets et d’émotions,
en réduisant les caractères tragiques, comme les
notes de musique ou les couleurs du prisme, à quelques
traits saillants, toujours les mêmes; chaque personnage
doit se conformer à l’un des principaux types reconnus. On
dirait que chez nous la logique est le fondement des arts, et
cette nature ondoyante dont parle Montaigne, est bannie de
nos tragédies; on n’y admet que des sentiments tout bons
ou tout mauvais, et cependant il n’y a rien qui ne soit mélangé
dans l’âme humaine.

On raisonne en France sur un personnage tragique
comme sur un ministre d’État, et l’on se plaint de ce qu’il
fait ou de ce qu’il ne fait pas, comme si l’on tenait une gazette
à la main pour le juger. Les inconséquences des passions
sont permises sur le théâtre français, mais non pas
les inconséquences des caractères. La passion étant connue
plus ou moins de tous les cœurs, on s’attend à ses égarements,
et l’on peut, en quelque sorte, fixer d’avance ses
contradictions mêmes; mais le caractère a toujours quelque
chose d’inattendu, qu’on ne peut renfermer dans aucune
règle. Tantôt il se dirige vers son but, tantôt il s’en éloigne.
Quand on a dit d’un personnage en France:—Il ne sait
pas ce qu’il veut:—on ne s’y intéresse plus; tandis que
c’est précisément l’homme qui ne sait pas ce qu’il veut,
dans lequel la nature se montre avec une force et une indépendance
vraiment tragiques.

Les personnages de Shakespeare font éprouver plusieurs
fois dans la même pièce des impressions tout à fait différentes
aux spectateurs. Richard II, dans les trois premiers
actes de la tragédie de ce nom, inspire de l’aversion et du mépris;
mais quand le malheur l’atteint, quand on le force à
céder son trône à son ennemi, au milieu du parlement, sa situation
et son courage arrachent des larmes. On aime cette noblesse
royale qui reparaît dans l’adversité, et la couronne
semble planer encore sur la tête de celui qu’on en dépouille.
Il suffit à Shakespeare de quelques paroles pour disposer de
l’âme des auditeurs, et les faire passer de la haine à la pitié.
Les diversités sans nombre du cœur humain renouvellent
sans cesse la source où le talent peut puiser.

Dans la réalité, pourra-t-on dire, les hommes sont inconséquents
et bizarres, et souvent les plus belles qualités se
mêlent à de misérables défauts; mais de tels caractères ne
conviennent pas au théâtre; l’art dramatique exigeant la rapidité
de l’action, l’on ne peut, dans ce cadre, peindre les
hommes que par des traits forts et des circonstances frappantes.
Mais s’ensuit-il cependant qu’il faille se borner à ces
personnages tranchés dans le mal et dans le bien, qui sont
comme les éléments invariables de la plupart de nos tragédies?
Quelle influence le théâtre pourrait-il exercer sur la
moralité des spectateurs, si l’on ne leur faisait voir qu’une
nature de convention? Il est vrai que sur ce terrain factice
la vertu triomphe toujours, et le vice est toujours puni;
mais comment cela s’appliquerait-il jamais à ce qui se passe
dans la vie, puisque les hommes qu’on montre sur la scène
ne sont pas les hommes tels qu’ils sont?

Il serait curieux de voir représenter la pièce de Walstein
sur notre théâtre; et si l’auteur français ne s’était pas si rigoureusement
asservi à la régularité française, ce serait plus
curieux encore: mais, pour bien juger des innovations, il
faudrait porter dans les arts une jeunesse d’âme qui cherchât
des plaisirs nouveaux. S’en tenir aux chefs-d’œuvre anciens
est un excellent régime pour le goût, mais non pour le
talent: il faut des impressions inattendues pour l’exciter;
les ouvrages que nous savons par cœur dès l’enfance se
changent en habitudes, et n’ébranlent plus fortement notre
imagination.

Marie Stuart est, ce me semble, de toutes les tragédies allemandes
la plus pathétique et la mieux conçue. Le sort de
cette reine, qui commença sa vie par tant de prospérités, qui
perdit son bonheur par tant de fautes, et que dix-neuf ans de
prison conduisirent à l’échafaud, cause autant de terreur et
de pitié qu’Œdipe, Oreste ou Niobé; mais la beauté même
de cette histoire si favorable au génie, écraserait la médiocrité.

La scène s’ouvre dans le château de Fotheringay, où Marie
Stuart est renfermée. Dix-neuf ans de prison se sont déjà
passés, et le tribunal institué par Élisabeth est au moment
de prononcer sur le sort de l’infortunée reine d’Écosse. La
nourrice de Marie se plaint au commandant de la forteresse
des traitements qu’il fait endurer à sa prisonnière. Le commandant,
vivement attaché à la reine Élisabeth, parle de
Marie avec une sévérité cruelle: on voit que c’est un honnête
homme, mais qui juge Marie comme ses ennemis l’ont
jugée; il annonce sa mort prochaine, et cette mort lui
paraît juste, parce qu’il croit qu’elle a conspiré contre Élisabeth.

J’ai déjà eu l’occasion de parler, à propos de Walstein, du
grand avantage des expositions en mouvement. On a essayé
les prologues, les chœurs, les confidents, tous les moyens
possibles, pour expliquer sans ennuyer; et il me semble que
le mieux c’est d’entrer d’abord dans l’action, et de faire connaître
le principal personnage par l’effet qu’il produit sur
ceux qui l’environnent. C’est apprendre au spectateur de
quel point de vue il doit regarder ce qui va se passer devant
lui; c’est le lui apprendre sans le lui dire: car un seul mot
qui paraît prononcé pour le public, dans une pièce de théâtre,
en détruit l’illusion. Quand Marie Stuart arrive, on est déjà
curieux et ému; on la connaît, non par un portrait, mais
par son influence sur ses amis et sur ses ennemis. Ce n’est
plus un récit qu’on écoute, c’est un événement dont on est
devenu contemporain.

Le caractère de Marie Stuart est admirablement bien soutenu,
et ne cesse point d’intéresser pendant toute la pièce.
Faible, passionnée, orgueilleuse de sa figure, et repentante
de sa vie, on l’aime et on la blâme. Ses remords et ses
fautes font pitié. De toutes parts on aperçoit l’empire de son
admirable beauté, si renommée dans son temps. Un homme
qui veut la sauver ose lui avouer qu’il ne se dévoue pour
elle que par enthousiasme pour ses charmes. Élisabeth en
est jalouse; enfin, l’amant d’Élisabeth, Leicester, est devenu
amoureux de Marie, et lui a promis en secret son appui.
L’attrait et l’envie que fait naître la grâce enchanteresse
de l’infortunée rendent sa mort mille fois plus touchante.

Elle aime Leicester. Cette femme malheureuse éprouve
encore le sentiment qui a déjà plus d’une fois répandu tant
d’amertume sur son sort. Sa beauté, presque surnaturelle,
semble la cause et l’excuse de cette ivresse habituelle du
cœur, fatalité de sa vie.

Le caractère d’Élisabeth excite l’attention d’une manière
bien différente; c’est une peinture toute nouvelle que celle
d’une femme tyran. Les petitesses des femmes en général,
leur vanité, leur désir de plaire, tout ce qui leur vient de
l’esclavage, enfin, sert au despotisme dans Élisabeth; et la
dissimulation qui naît de la faiblesse est l’un des instruments
de son pouvoir absolu. Sans doute tous les tyrans
sont dissimulés. Il faut tromper les hommes pour les asservir;
on leur doit, au moins dans ce cas, la politesse du mensonge.
Mais ce qui caractérise Élisabeth, c’est le désir de
plaire uni à la volonté la plus despotique, et tout ce qu’il y a
de plus fin dans l’amour-propre d’une femme, manifesté par
les actes les plus violents de l’autorité souveraine. Les courtisans
aussi ont avec une reine un genre de bassesse qui
tient de la galanterie. Ils veulent se persuader qu’ils l’aiment,
pour lui obéir plus noblement, et cacher la crainte servile
d’un sujet sous le servage d’un chevalier.

Élisabeth était une femme d’un grand génie, l’éclat de
son règne en fait foi: toutefois, dans une tragédie où la mort
de Marie est représentée, on ne peut voir Élisabeth que
comme la rivale qui fait assassiner sa prisonnière; et le
crime qu’elle commet est trop atroce pour ne pas effacer tout
le bien qu’on pourrait dire de son génie politique. Ce serait
peut-être une perfection de plus dans Schiller, que d’avoir
eu l’art de rendre Élisabeth moins odieuse, sans diminuer
l’intérêt pour Marie Stuart: car il y a plus de vrai talent dans
les contrastes nuancés que dans les oppositions extrêmes,
et la figure principale elle-même gagne à ce qu’aucun des
personnages du tableau dramatique ne lui soit sacrifié.

Leicester conjure Élisabeth de voir Marie; il lui propose de
s’arrêter, au milieu d’une chasse, dans le jardin du château
de Fotheringay, et de permettre à Marie de s’y promener.
Élisabeth y consent, et le troisième acte commence par la
joie touchante de Marie, en respirant l’air libre après dix-neuf
ans de prison: tous les dangers qu’elle court ont disparu
à ses yeux; en vain sa nourrice cherche à les lui rappeler
pour modérer ses transports, Marie a tout oublié en
retrouvant le soleil et la nature. Elle ressent le bonheur de
l’enfance à l’aspect, nouveau pour elle, des fleurs, des arbres,
des oiseaux; et l’ineffable impression de ces merveilles
extérieures, quand on en a été longtemps séparé, se peint
dans l’émotion enivrante de l’infortunée prisonnière.

Le souvenir de la France vient la charmer. Elle charge
les nuages que le vent du nord semble pousser vers cette
heureuse patrie de son choix, elle les charge de porter à ses
amis ses regrets et ses désirs: «Allez, leur dit-elle, vous,
mes seuls messagers, l’air libre vous appartient; vous
n’êtes pas les sujets d’Élisabeth».—Elle aperçoit dans
le lointain un pêcheur qui conduit une frêle barque, et déjà
elle se flatte qu’il pourra la sauver: tout lui semble espérance
quand elle a revu le ciel.

Elle ne sait point encore qu’on l’a laissée sortir afin
qu’Élisabeth pût la rencontrer; elle entend la musique de la
chasse, et les plaisirs de sa jeunesse se retracent à son imagination
en l’écoutant. Elle voudrait monter un cheval fougueux,
parcourir, avec la rapidité de l’éclair, les vallées,
et les montagnes; le sentiment du bonheur se réveille
en elle, sans nulle raison, sans nul motif, mais parce qu’il
faut que le cœur respire, et qu’il se ranime quelquefois tout
à coup, à l’approche des plus grands malheurs, comme
il y a presque toujours un moment de mieux avant
l’agonie.

On vient avertir Marie qu’Élisabeth va venir. Elle avait
souhaité cette entrevue; mais quand l’instant approche, tout
son être en frémit. Leicester est avec Élisabeth: ainsi, toutes
les passions de Marie sont à la fois excitées: elle se contient
quelque temps; mais l’arrogante Élisabeth la provoque
par ses dédains; et ces deux reines ennemies finissent par
s’abandonner l’une à l’autre à la haine mutuelle qu’elles
ressentent. Élisabeth reproche à Marie ses fautes; Marie lui
rappelle les soupçons de Henri VIII contre sa mère, et ce que
l’on a dit de sa naissance illégitime. Cette scène est singulièrement
belle, par cela même que la fureur fait dépasser
aux deux reines les bornes de leur dignité naturelle. Elles ne
sont plus que deux femmes, deux rivales de figure, bien plus
que de puissance; il n’y a plus de souveraine, il n’y a plus
de prisonnière; et bien que l’une puisse envoyer l’autre à
l’échafaud, la plus belle des deux, celle qui se sent la plus
faite pour plaire, jouit encore du plaisir d’humilier la toute puissante
Élisabeth aux yeux de Leicester, aux yeux de
l’amant qui leur est si cher à toutes deux.

Ce qui ajoute singulièrement aussi à l’effet de cette situation,
c’est la crainte que l’on éprouve pour Marie, à chaque
mot de ressentiment qui lui échappe; et lorsqu’elle s’abandonne
à toute sa fureur, ses paroles injurieuses, dont les
suites seront irréparables, font frémir, comme si l’on était
déjà témoin de sa mort.

Les émissaires du parti catholique veulent assassiner
Élisabeth, à son retour à Londres. Talbot, le plus vertueux
des amis de la reine, désarme l’assassin qui voulait la poignarder,
et le peuple demande à grands cris la mort de Marie.
C’est une scène admirable que celle où le chancelier
Burleigh presse Élisabeth de signer la sentence de Marie,
tandis que Talbot, qui vient de sauver la vie de sa souveraine,
se jette à ses pieds pour la conjurer de faire grâce à
son ennemie.

«On vous répète, lui dit-il, que le peuple demande sa
mort; on croit vous plaire par cette feinte violence; on croit
vous déterminer à ce que vous souhaitez; mais prononcez
que vous voulez la sauver, et dans l’instant vous verrez la
prétendue nécessité de sa mort s’évanouir: ce qu’on trouvait
juste passera pour injuste, et les mêmes hommes qui
l’accusent prendront hautement sa défense. Vous la craignez
vivante: ah! craignez-la surtout quand elle ne sera
plus. C’est alors qu’elle sera vraiment redoutable; elle renaîtra
de son tombeau, comme la déesse de la discorde,
comme l’esprit de la vengeance, pour détourner de vous le
cœur de vos sujets. Ils ne verront plus en elle l’ennemie de
leur croyance, mais la petite-fille de leurs rois. Le peuple
appelle avec fureur cette résolution sanglante; mais il ne la
jugera qu’après l’événement. Traversez alors les rues de
Londres, et vous y verrez régner le silence de la terreur;
vous y verrez un autre peuple, une autre Angleterre: ce ne
seront plus ces transports de joie, qui célébraient la sainte
équité dont votre trône était environné; mais la crainte,
cette sombre compagne de la tyrannie, ne vous quittera
plus; les rues seront désertes à votre passage; vous
aurez fait ce qu’il y a de plus fort, de plus redoutable.
Quel homme sera sûr de sa propre vie, quand
la tête royale de Marie n’aura point été respectée»!

La réponse d’Élisabeth à ce discours est d’une adresse
bien remarquable; un homme, dans une pareille situation,
aurait certainement employé le mensonge pour pallier l’injustice;
mais Élisabeth fait plus, elle veut intéresser pour
elle-même, en se livrant à la vengeance; elle voudrait presque
obtenir la pitié, en commettant l’action la plus cruelle. Elle a
de la coquetterie sanguinaire, si l’on peut s’exprimer ainsi,
et le caractère de femme se montre à travers celui de tyran.

«Ah! Talbot, s’écrie Élisabeth, vous m’avez sauvée aujourd’hui,
vous avez détourné de moi le poignard; pourquoi
ne le laissiez-vous pas arriver jusqu’à mon cœur? le combat
était fini; et, délivrée de tous mes doutes, pure de toutes
mes fautes, je descendais dans mon paisible tombeau:
croyez-moi, je suis fatiguée du trône et de la vie; si l’une
des deux reines doit tomber pour que l’autre vive (et cela
est ainsi, j’en suis convaincue), pourquoi ne serait-ce pas
moi qui résignerais l’existence? Mon peuple peut choisir, je
lui rends son pouvoir; Dieu m’est témoin que ce n’est pas
pour moi, mais pour le bien seul de la nation que j’ai vécu.
Espère-t-on de cette séduisante Stuart, de cette reine plus
jeune, des jours plus heureux? alors je descends du trône,
je retourne dans la solitude de Woodstock, où j’ai passé
mon humble jeunesse, où, loin des vanités de ce monde, je
trouvais ma grandeur en moi-même. Non, je ne suis pas
faite pour être souveraine; un maître doit être dur, et mon
cœur est faible. J’ai bien gouverné cette île, tant qu’il ne
s’agissait que de faire des heureux: mais voici la tâche
cruelle imposée par le devoir royal, et je me sens incapable
de l’accomplir».

A ce mot, Burleigh interrompt Élisabeth, et lui reproche
tout ce dont elle veut être blâmée, sa faiblesse, son indulgence,
sa pitié: il semble courageux, parce qu’il demande à
sa souveraine avec force ce qu’elle désire en secret plus que
lui-même. La flatterie brusque réussit en général mieux que
la flatterie obséquieuse, et c’est bien fait aux courtisans,
quand ils le peuvent, de se donner l’air d’être entraînés
dans le moment où ils réfléchissent le plus à ce qu’ils disent.

Élisabeth signe la sentence, et, seule avec le secrétaire
de ses commandements, la timidité de femme, qui se mêle
à la persévérance du despotisme, lui fait désirer que cet
homme subalterne prenne sur lui la responsabilité de l’action
qu’elle a commise: il veut l’ordre positif d’envoyer cette
sentence; elle le refuse, et lui répète qu’il doit faire son devoir;
elle laisse ce malheureux dans une affreuse incertitude,
dont le chancelier Burleigh le tire en lui arrachant le
papier qu’Élisabeth a laissé entre ses mains.

Leicester est très compromis par les amis de la reine
d’Écosse; ils viennent lui demander de les aider à la sauver.
Il découvre qu’il est accusé auprès d’Élisabeth, et prend
tout à coup l’affreux parti d’abandonner Marie, et de révéler
à la reine d’Angleterre, avec hardiesse et ruse, une partie
des secrets qu’il doit à la confiance de sa malheureuse amie.
Malgré tous ces lâches sacrifices, il ne rassure Élisabeth qu’à
demi, et elle exige qu’il conduise lui-même Marie à l’échafaud,
pour prouver qu’il ne l’aime pas. La jalousie de femme
se manifestant par le supplice qu’Élisabeth ordonne comme
monarque, doit inspirer à Leicester une profonde haine pour
elle: la reine le fait trembler, quand par les lois de la nature
il devrait être son maître; et ce contraste singulier produit
une situation très originale: mais rien n’égale le cinquième
acte. C’est à Weimar que j’assistai à la représentation
de Marie Stuart, et je ne puis penser encore, sans un profond
attendrissement, à l’effet des dernières scènes.

On voit d’abord paraître les femmes de Marie vêtues de noir,
et dans une morne douleur; sa vieille nourrice, la plus affligée
de toutes, porte ses diamants royaux; elle lui a ordonné
de les rassembler, pour qu’elle pût les distribuer à ses
femmes. Le commandant de la prison, suivi de plusieurs de
ses valets, vêtus de noir aussi comme lui, remplissent le
théâtre de deuil. Melvil, autrefois gentilhomme de la cour
de Marie, arrive de Rome en cet instant. Anna, la nourrice
de la reine, le reçoit avec joie; elle lui peint le courage de
Marie, qui, tout à coup résignée à son sort, n’est plus occupée
que de son salut, et s’afflige seulement de ne pas pouvoir
obtenir un prêtre de sa religion, pour recevoir de lui
l’absolution de ses fautes et la communion sainte.

La nourrice raconte comment pendant la nuit la reine et
elle avaient entendu des coups redoublés, et que toutes deux
espéraient que c’étaient leurs amis qui venaient pour les délivrer;
mais qu’enfin ils avaient su que ce bruit était celui que
faisaient les ouvriers, en élevant l’échafaud dans la salle
au-dessous d’elles. Melvil demande comment Marie a supporté
cette terrible nouvelle: Anna lui dit que l’épreuve la
plus dure pour elle a été d’apprendre la trahison du comte
Leicester, mais qu’après cette douleur elle a repris le calme
et la dignité d’une reine.

Les femmes de Marie entrent et sortent, pour exécuter
les ordres de leur maîtresse; l’une d’elles apporte une coupe
de vin que Marie a demandé pour marcher d’un pas plus
ferme à l’échafaud. Une autre arrive chancelante sur la
scène, parce qu’à travers la porte de la salle où l’exécution
doit avoir lieu, elle a vu les murs tendus de noir, l’échafaud,
le bloc et la hache. L’effroi toujours croissant du spectateur
est déjà presque à son comble, quand Marie paraît dans
toute la magnificence d’une parure royale, seule vêtue de
blanc au milieu de sa suite en deuil, un crucifix à la main,
la couronne sur sa tête, et déjà rayonnante du pardon céleste
que ses malheurs ont obtenu pour elle.

Marie console ses femmes, dont les sanglots l’émeuvent
vivement: «Pourquoi, leur dit-elle, vous affligez-vous de ce
que mon cachot s’est ouvert? La mort, ce sévère ami, vient
à moi, et couvre de ses ailes noires les fautes de ma vie: le
dernier arrêt du sort relève la créature accablée; je sens de
nouveau le diadème sur mon front. Un juste orgueil est
rentré dans mon âme purifiée».

Marie aperçoit Melvil, et se réjouit de le voir dans ce moment
solennel: elle l’interroge sur ses parents de France, sur
ses anciens serviteurs, et le charge de ses derniers adieux
pour tout ce qui lui fut cher.

«Je bénis, lui dit-elle, le roi très chrétien mon beau-frère,
et toute la royale famille de France; je bénis mon
oncle le cardinal, et Henri de Guise, mon noble cousin; je
bénis aussi le saint Père, pour qu’il me bénisse à son tour,
et le roi catholique qui s’est offert généreusement pour mon
sauveur et vengeur. Ils retrouveront tous leur nom dans mon
testament; et de quelque faible valeur que soient les présents
de mon amour, ils voudront bien ne pas les dédaigner».

Marie se retourne alors vers ses serviteurs, et leur dit:
«Je vous ai recommandés à mon royal frère de France; il
aura soin de vous, il vous donnera une nouvelle patrie. Si
ma dernière prière vous est sacrée, ne restez pas en Angleterre.
Que le cœur orgueilleux de l’Anglais ne se repaisse pas
du spectacle de votre malheur; que ceux qui m’ont servie
ne soient pas dans la poussière. Jurez-moi, par l’image
du Christ, que dès que je ne serai plus, vous quitterez pour
jamais cette île funeste».

(Melvil le jure au nom de tous).

La reine distribue ses diamants à ses femmes, et rien n’est
plus touchant que les détails dans lesquels elle entre sur le
caractère de chacune d’elles, et les conseils qu’elle leur donne
pour leur sort futur. Elle se montre surtout généreuse envers
celle dont le mari a été un traître, en accusant formellement
Marie elle-même auprès d’Élisabeth: elle veut consoler
cette femme de ce malheur, et lui prouver qu’elle n’en
conserve aucun ressentiment.

«Toi, dit-elle à sa nourrice, toi, ma fidèle Anna, l’or et
les diamants ne t’attirent point; mon souvenir est le don le
plus précieux que je puisse te laisser. Prends ce mouchoir
que j’ai brodé pour toi dans les heures de ma tristesse, et
que mes larmes ont inondé; tu t’en serviras pour me bander
les yeux, quand il en sera temps; j’attends ce dernier service
de toi. Venez toutes, dit-elle en tendant la main à ses
femmes, venez toutes, et recevez mon dernier adieu: recevez-le,
Marguerite, Alise, Rosamonde; et toi, Gertrude, je
sens sur ma main tes lèvres brûlantes. J’ai été bien haïe,
mais aussi bien aimée! Qu’un époux d’une âme noble rende
heureuse ma Gertrude, car un cœur si sensible a besoin
d’amour! Berthe, tu as choisi la meilleure part, tu veux être
la chaste épouse du ciel, hâte-toi d’accomplir ton vœu. Les
biens de la terre sont trompeurs, la destinée de ta reine te
l’apprend. C’en est assez, adieu pour toujours, adieu».

Marie reste seule avec Melvil, et c’est alors que commence
une scène dont l’effet est bien grand, quoiqu’on puisse la
blâmer à plusieurs égards. La seule douleur qui reste à
Marie, après avoir pourvu à tous les soins terrestres, c’est de
ne pouvoir obtenir un prêtre de sa religion, pour l’assister
dans ses derniers moments. Melvil, après avoir reçu la confidence
de ses pieux regrets, lui apprend qu’il a été à Rome,
qu’il y a pris les ordres ecclésiastiques, pour acquérir le droit
de l’absoudre et de la consoler: il découvre sa tête pour lui
montrer la tonsure sacrée, et tire de son sein une hostie que
le pape lui-même a bénie pour elle.

«Un bonheur céleste, s’écrie la reine, m’est donc encore
préparé sur le seuil même de la mort! Le messager de Dieu
descend vers moi, comme un immortel sur des nuages
d’azur: ainsi jadis l’apôtre fut délivré de ses liens. Et tandis
que tous les appuis terrestres m’ont trompée, ni les verrous,
ni les épées n’ont arrêté le secours divin. Vous, jadis mon
serviteur, soyez maintenant le serviteur de Dieu et son saint
interprète; et comme vos genoux se sont courbés devant moi,
je me prosterne maintenant à vos pieds, dans la poussière».

La belle, la royale Marie se jette aux genoux de Melvil,
et son sujet, revêtu de toute la dignité de l’Église, l’y laisse
et l’interroge.

(Il ne faut pas oublier que Melvil lui-même croyait Marie
coupable du dernier complot qui avait eu lieu contre la vie
d’Élisabeth; je dois dire aussi que la scène suivante est faite
seulement pour être lue, et que, sur la plupart des théâtres
de l’Allemagne, on supprime l’acte de la communion, quand
la tragédie de Marie Stuart est représentée).

Melvil.

«Au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, Marie,
reine, as-tu sondé ton cœur, et jures-tu de confesser la vérité
devant le Dieu de vérité?

Marie.

«Mon cœur va s’ouvrir sans mystère devant toi comme
devant lui.

Melvil.

«Dis-moi, de quel péché ta conscience t’accuse-t-elle,
depuis que tu as approché pour la dernière fois de la table
sainte?

Marie.

«Mon âme a été remplie d’une haine envieuse, et des
pensées de vengeance s’agitaient dans mon sein. Pécheresse,
j’implorais le pardon de Dieu, et je ne pouvais pardonner à
mon ennemie.

Melvil.

«Te repens-tu de cette faute, et ta résolution sincère
est-elle de pardonner à tous, avant de quitter ce monde?

Marie.

«Aussi vrai que j’espère la miséricorde de Dieu.

Melvil.

«N’est-il point d’autre tort que tu doives te reprocher?

Marie.

«Ah! ce n’est pas la haine seule qui m’a rendue coupable,
j’ai encore plus offensé le Dieu de bonté par un amour
criminel; ce cœur trop vain s’est laissé séduire par un
homme sans foi, qui m’a trompée et abandonnée.

Melvil.

«Te repens-tu de cette erreur, et ton cœur a-t-il quitté
cette fragile idole pour se tourner vers son Dieu?

Marie.

«Ce fut le plus cruel de mes combats, mais enfin j’ai déchiré
ce dernier lien terrestre.

Melvil.

«De quelle autre faute te sens-tu coupable?

Marie.

«Ah! d’une faute sanglante, depuis longtemps confessée.
Mon âme frémit en approchant du jugement solennel qui
m’attend, et les portes du ciel semblent se couvrir de deuil
à mes yeux. J’ai fait périr le roi mon époux, quand j’ai consenti
à donner mon cœur et ma main au séducteur son
meurtrier. Je me suis imposé toutes les expiations ordonnées
par l’Église; mais le ver rongeur du remords ne me
laisse point de repos.

Melvil.

«Ne te reste-t-il rien de plus au fond de l’âme, que tu
doives confesser?

Marie.

«Non, tu sais maintenant tout ce qui pèse sur mon cœur.

Melvil.

«Songe à la présence du scrutateur des pensées, à l’anathème
dont l’Église menace une confession trompeuse: c’est
un péché qui donne la mort éternelle, et que le Saint-Esprit
a frappé de sa malédiction.

Marie.

«Puissé-je obtenir dans mon dernier combat la clémence
divine, aussi vrai qu’en cet instant solennel je ne t’ai rien
déguisé!

Melvil.

«Comment! tu caches à ton Dieu le crime pour la punition
duquel les hommes te condamnent: tu ne me parles
point de la part que tu as eue dans la haute trahison des
assassins d’Élisabeth; tu subis la mort terrestre pour cette
action; veux-tu donc qu’elle entraîne aussi la perdition de
ton âme?

Marie.

«Je suis près de passer du temps à l’éternité: avant que
l’aiguille de l’heure ait accompli son tour, je me présenterai
devant le trône de mon juge; et, je le répète ici, ma confession
est entière.

Melvil.

«Examine-toi bien. Notre cœur est souvent pour nous-mêmes
un confident trompeur: tu as peut-être évité avec
adresse le mot qui te rendait coupable, quoique tu partageasses
la volonté du crime; mais apprends qu’aucun art
humain ne peut faire illusion à l’œil de feu qui regarde dans
le fond de l’âme.

Marie.

«J’ai prié tous les princes de se réunir pour m’affranchir
de mes liens, mais jamais je n’ai menacé ni par mes projets,
ni par mes actions, la vie de mon ennemie.

Melvil.

«Quoi! ton secrétaire t’a faussement accusée?

Marie.

«Que Dieu le juge! Ce que je dis est vrai.

Melvil.

«Ainsi donc tu montes sur l’échafaud convaincue de ton
innocence?

Marie.

«Dieu m’accorde d’expier par cette mort non méritée le
crime dont ma jeunesse fut coupable!

Melvil, la bénissant.

«Que cela soit ainsi, et que ta mort serve à t’absoudre!
Tombe sur l’autel comme une victime résignée. Le sang
peut purifier ce que le sang avait souillé: tu n’es plus coupable
maintenant que des fautes d’une femme, et les faiblesses
de l’humanité ne suivent point l’âme bienheureuse
dans le ciel. Je t’annonce donc, en vertu de la puissance qui
m’a été donnée de lier et de délier sur la terre, l’absolution
de tes péchés: ainsi que tu as cru, qu’il t’arrive»! (Il lui présente
l’hostie). «Prends ce corps, il a été sacrifié pour toi».
(Il prend la coupe qui est sur la table, il la consacre avec une
prière recueillie, et l’offre à la reine, qui semble hésiter encore
et ne pas oser l’accepter). «Prends la coupe remplie de ce
sang qui a été répandu pour toi; prends-la, le pape t’accorde
cette grâce au moment de ta mort. C’est le droit suprême
des rois dont tu jouis (Marie reçoit la coupe); et comme tu
es maintenant unie mystérieusement avec ton Dieu sur
cette terre, ainsi revêtue d’un éclat angélique, tu le seras
dans le séjour de béatitude, où il n’y aura plus ni faute, ni
douleur». (Il remet la coupe, entend du bruit au dehors, recouvre
sa tête, et va vers la porte; Marie reste à genoux, plongée
dans la méditation).

Melvil.

«Il vous reste encore une rude épreuve à supporter, Madame:
vous sentez-vous assez de force pour triompher de
tous les mouvements d’amertume et de haine?

Marie se relève.

«Je ne crains point de rechute; j’ai sacrifié à Dieu ma
haine et mon amour.

Melvil.

«Préparez-vous donc à recevoir lord Leicester et le chancelier
Burleigh: ils sont là». (Leicester reste dans l’éloignement,
sans lever les yeux; Burleigh s’avance entre la reine et
lui).

Burleigh.

«Je viens, lady Stuart, pour recevoir vos derniers ordres.

Marie.

«Je vous en remercie, mylord.

Burleigh.

«C’est la volonté de la reine, qu’aucune demande équitable
ne vous soit refusée.

Marie.

«Mon testament indique mes derniers souhaits; je l’ai
déposé dans les mains du chevalier Paulet; j’espère qu’il
sera fidèlement exécuté.

Paulet.

«Il le sera.

Marie.

«Comme mon corps ne peut pas reposer en terre sainte,
je demande qu’il soit accordé à ce fidèle serviteur de porter
mon cœur en France, auprès des miens. Hélas! il a toujours
été là.

Burleigh.

«Ce sera fait. Ne voulez-vous plus rien?

Marie.

«Portez mon salut de sœur à la reine d’Angleterre; dites-lui
que je lui pardonne ma mort du fond de mon âme. Je
me repens d’avoir été trop vive hier, dans mon entretien
avec elle. Que Dieu la conserve et lui accorde un règne heureux»!
(Dans ce moment le shérif arrive; Anna et les femmes
de Marie entrent avec lui). «Anna, calme-toi, le moment
est venu, voilà le shérif qui doit me conduire à la mort.
Tout est décidé. Adieu, adieu». (A Burleigh). «Je souhaite
que ma fidèle nourrice m’accompagne sur l’échafaud, milord:
accordez-moi ce bienfait.

Burleigh.

«Je n’ai point de pouvoirs à cet égard.

Marie.

«Quoi! l’on me refuserait cette prière si simple! Qui donc
me rendrait les derniers services? Ce ne peut être la volonté
de ma sœur, qu’on blesse en ma personne le respect dû à
une femme.

Burleigh.

«Aucune femme ne doit monter avec vous sur l’échafaud;
ses cris, sa douleur...

Marie.

«Elle ne fera pas entendre ses plaintes, je suis garant de
la force d’âme de mon Anna. Soyez bon, milord; ne me séparez
pas en mourant de ma fidèle nourrice. Elle m’a reçue
dans ses bras sur le seuil de la vie; que sa douce main me
conduise à la mort!

Paulet.

«Il faut y consentir.

Burleigh.

«Soit.

Marie.

«Il ne me reste plus rien à vous demander». (Elle prend
le crucifix et le baise). «Mon Rédempteur, mon Sauveur, que
tes bras me reçoivent»! (Elle se retourne pour partir, et,
dans cet instant, elle rencontre le comte de Leicester; elle tremble,
ses genoux fléchissent; et, près de tomber, le comte de
Leicester la soutient; puis il détourne la tête, et ne peut soutenir
sa vue). «Vous me tenez parole, comte de Leicester;
vous m’aviez promis votre appui pour sortir de ce cachot,
et vous me l’offrez maintenant». (Le comte de Leicester semble
anéanti; elle continue avec un accent plein de douceur).
«Oui, Leicester; et ce n’est pas seulement la liberté que je
voulais vous devoir, mais une liberté qui me devînt plus
chère en la tenant de vous. Maintenant que je suis sur la
route de la terre au ciel, et que je vais devenir un esprit
bienheureux, affranchi des affections terrestres, j’ose vous
avouer, sans rougir, la faiblesse dont j’ai triomphé. Adieu,
et si vous le pouvez, vivez heureux. Vous avez voulu plaire
à deux reines, et vous avez trahi le cœur aimant pour obtenir
le cœur orgueilleux. Prosternez-vous aux pieds d’Élisabeth,
et puisse votre récompense ne pas devenir votre punition!
Adieu, je n’ai plus de lien avec la terre».



Leicester reste seul après le départ de Marie; le sentiment
de désespoir et de honte qui l’accable peut à peine
s’exprimer; il entend, il écoute ce qui se passe dans la salle
de l’exécution, et quand elle est accomplie il tombe sans
connaissance. On apprend ensuite qu’il est parti pour la
France, et la douleur qu’Élisabeth éprouve, en perdant
celui qu’elle aime, commence la punition de son crime.

Je ferai quelques observations sur cette imparfaite analyse
d’une pièce, dans laquelle le charme des vers ajoute
beaucoup à tous les autres genres de mérite. Je ne sais si
l’on se permettrait en France de faire un acte tout entier
sur une situation décidée; mais ce repos de la douleur, qui
naît de la privation même de l’espérance, produit les émotions
les plus vraies et les plus profondes. Ce repos solennel
permet au spectateur, comme à la victime, de descendre
en lui-même, et d’y sentir tout ce que révèle le
malheur.

La scène de la confession, et surtout de la communion,
serait, avec raison, tout à fait condamnée; mais ce n’est
certes pas comme manquant d’effet qu’on pourrait la blâmer:
le pathétique qui se fonde sur la religion nationale
touche de si près le cœur que rien ne saurait émouvoir
davantage. Le pays le plus catholique, l’Espagne, et son
poète le plus religieux, Caldéron, qui était lui-même entré
dans l’état ecclésiastique, ont admis sur le théâtre les sujets
et les cérémonies du christianisme.

Il me semble que, sans manquer au respect qu’on doit à
la religion chrétienne, on pourrait se permettre de la faire
entrer dans la poésie et les beaux-arts, dans tout ce qui
élève l’âme et embellit la vie. L’en exclure, c’est imiter ces
enfants qui croient ne pouvoir rien faire que de grave et de
triste dans la maison de leur père. Il y a de la religion dans
tout ce qui nous cause une émotion désintéressée; la poésie,
l’amour, la nature et la Divinité se réunissent dans notre
cœur, quelques efforts qu’on fasse pour les séparer;
et si l’on interdit au génie de faire résonner toutes ces
cordes à la fois, l’harmonie complète de l’âme ne se fera
jamais sentir.

Cette reine Marie, que la France a vue si brillante, et
l’Angleterre si malheureuse, a été l’objet de mille poésies
diverses, qui célèbrent ses charmes et son infortune. L’histoire
l’a peinte comme assez légère; Schiller a donné plus
de sérieux à son caractère, et le moment dans lequel il la
représente motive bien ce changement. Vingt années de
prison, et même vingt années de vie, de quelque manière
qu’elles se soient passées, sont presque toujours une sévère
leçon.

Les adieux de Marie au comte de Leicester me paraissent
l’une des plus belles situations qui soient au théâtre. Il y a
quelque douceur pour Marie dans cet instant. Elle a pitié
de Leicester, tout coupable qu’il est; elle sent quel souvenir
elle lui laisse, et cette vengeance du cœur est permise.
Enfin, au moment de mourir, et de mourir parce qu’il n’a
pas voulu la sauver, elle lui dit encore qu’elle l’aime; et si
quelque chose peut consoler de la séparation terrible à
laquelle la mort nous condamne, c’est la solennité qu’elle
donne à nos dernières paroles: aucun but, aucun espoir
ne s’y mêle, et la vérité la plus pure sort de notre sein avec
la vie.

CHAPITRE XIX



Jeanne d’Arc et la Fiancée de Messine.

Schiller, dans une pièce de vers pleine de charme, reproche
aux Français de n’avoir pas montré de reconnaissance
pour Jeanne d’Arc. L’une des plus belles époques de l’histoire,
celle où la France et son roi Charles VII furent délivrés
du joug des étrangers, n’a point encore été célébrée
par un écrivain digne d’effacer le souvenir du poème de
Voltaire; et c’est un étranger qui a tâché de rétablir la gloire
d’une héroïne française, d’une héroïne dont le sort malheureux
intéresserait pour elle, quand ses exploits n’exciteraient
pas un juste enthousiasme. Shakespeare devait juger
Jeanne d’Arc avec partialité, puisqu’il était Anglais, et
néanmoins il la représente, dans sa pièce historique de
Henri VI, comme une femme inspirée d’abord par le ciel, et
corrompue ensuite par le démon de l’ambition. Ainsi, les
Français seuls ont laissé déshonorer sa mémoire: c’est un
grand tort de notre nation que de ne pas résister à la
moquerie, quand elle lui est présentée sous des formes
piquantes. Cependant il y a tant de place dans ce monde, et
pour le sérieux et pour la gaîté, qu’on pourrait se faire une
loi de ne pas se jouer de ce qui est digne de respect, sans
se priver, pour cela, de la liberté de la plaisanterie.

Le sujet de Jeanne d’Arc étant tout à la fois historique et
merveilleux, Schiller a entremêlé sa pièce de morceaux
lyriques, et ce mélange produit un très bel effet, même à la
représentation. Nous n’avons guère en français que le monologue
de Polyeucte, ou les chœurs d’Athalie et d’Esther
qui puissent nous en donner l’idée. La poésie dramatique est
inséparable de la situation qu’elle doit peindre; c’est le
récit en action, c’est le débat de l’homme avec le sort. La
poésie lyrique convient presque toujours aux sujets religieux;
elle élève l’âme vers le ciel, elle exprime je ne sais
quelle résignation sublime qui nous saisit souvent au milieu
des passions les plus agitées, et nous délivre de nos inquiétudes
personnelles pour nous faire goûter un instant la paix
divine.

Sans doute, il faut prendre garde que la marche progrèssive
de l’intérêt ne puisse en souffrir; mais le but de l’art
dramatique n’est pas uniquement de nous apprendre si le
héros est tué, ou s’il se marie: le principal objet des événements
représentés, c’est de servir à développer les sentiments
et les caractères. Le poète a donc raison de suspendre
quelquefois l’action théâtrale, pour faire entendre la
musique céleste de l’âme. On peut se recueillir dans l’art
comme dans la vie, et planer un moment au-dessus de
tout ce qui se passe en nous-mêmes et autour de nous.

L’époque historique dans laquelle Jeanne d’Arc a vécu
est particulièrement propre à faire ressortir le caractère
français dans toute sa beauté, lorsqu’une foi inaltérable, un
respect sans bornes pour les femmes, une générosité
presque imprudente à la guerre, signalaient cette nation en
Europe.

Il faut se représenter une jeune fille de seize ans, d’une
taille majestueuse, mais avec des traits encore enfantins,
un extérieur délicat, et n’ayant d’autre force que celle qui
lui vient d’en haut: inspirée par la religion, poète dans ses
actions, poète aussi dans ses paroles, quand l’esprit divin
l’anime; montrant dans ses discours tantôt un génie admirable,
tantôt l’ignorance absolue de tout ce que le ciel ne
lui a pas révélé. C’est ainsi que Schiller a conçu le rôle de
Jeanne d’Arc. Il la fait voir d’abord à Vaucouleurs dans
l’habitation rustique de son père, entendant parler des
revers de la France, et s’enflammant à ce récit. Son vieux
père blâme sa tristesse, sa rêverie, son enthousiasme. Il ne
pénètre pas le secret de l’extraordinaire, et croit qu’il y a
du mal dans tout ce qu’il n’a pas l’habitude de voir. Un
paysan apporte un casque qu’une Bohémienne lui a remis
d’une façon toute mystérieuse. Jeanne d’Arc s’en saisit, elle
le place sur sa tête, et sa famille elle-même est étonnée de
l’expression de ses regards.

Elle prophétise le triomphe de la France et la défaite de
ses ennemis. Un paysan, esprit fort, lui dit qu’il n’y a plus
de miracle dans ce monde. «Il y en aura encore un, s’écrie-t-elle;
une blanche colombe va paraître; et, avec la hardiesse
d’un aigle, elle combattra les vautours qui déchirent
la patrie. Il sera renversé cet orgueilleux duc de Bourgogne
traître à la France; ce Talbot aux cent bras, le fléau du
ciel; ce Salisbury blasphémateur: toutes ces hordes insulaires
seront dispersées comme un troupeau de brebis. Le
Seigneur, le Dieu des combats, sera toujours avec la
colombe. Il daignera choisir une créature tremblante, et
triomphera par une faible fille, car il est le Tout-Puissant».

Les sœurs de Jeanne d’Arc s’éloignent, et son père lui
commande de s’occuper de ses travaux champêtres, et de
rester étrangère à tous ces grands événements, dont les
pauvres bergers ne doivent pas se mêler. Il sort, Jeanne
d’Arc reste seule; et, prête à quitter pour jamais le séjour
de son enfance, un sentiment de regret la saisit.

«Adieu, dit-elle, vous, contrées qui me fûtes si chères;
vous, montagnes; vous tranquilles et fidèles vallées, adieu!
Jeanne d’Arc ne viendra plus parcourir vos riantes prairies.
Vous, fleurs que j’ai plantées, prospérez loin de moi. Je vous
quitte, grotte sombre, fontaines rafraîchissantes. Écho,
toi, la voix pure de la vallée, qui répondais à mes chants,
jamais ces lieux ne me reverront. Vous, l’asile de toutes
mes innocentes joies, je vous laisse pour toujours: que mes
agneaux se dispersent dans les bruyères, un autre troupeau
me réclame; l’esprit saint m’appelle à la sanglante carrière
du péril.

«Ce n’est point un désir vaniteux ni terrestre qui
m’attire, c’est la voix de celui qui s’est montré à Moïse
dans le buisson ardent du mont Horeb, et lui a commandé
de résister à Pharaon. C’est lui qui, toujours favorable
aux bergers, appela le jeune David pour combattre
le géant. Il m’a dit aussi:—Pars et rends témoignage à
mon nom sur la terre. Tes membres doivent être renfermés
dans le rude airain. Le fer doit couvrir ton sein délicat.
Aucun homme ne doit faire éprouver à ton cœur les flammes
de l’amour. La couronne de l’hyménée n’ornera jamais ta
chevelure. Aucun enfant chéri ne reposera sur ton sein;
mais, parmi toutes les femmes de la terre, tu recevras seule
en partage les lauriers des combats. Quand les plus courageux
se lassent, quand l’heure fatale de la France semble
approcher, c’est toi qui porteras mon oriflamme: et tu abattras
les orgueilleux conquérants, comme les épis tombent au
jour de la moisson. Tes exploits changeront la roue de la
fortune, tu vas apporter le salut aux héros de la France, et,
dans Reims délivrée, placer la couronne sur la tête de ton roi.

«C’est ainsi que le ciel s’est fait entendre à moi. Il m’a
envoyé ce casque comme un signe de sa volonté. La trempe
miraculeuse de ce fer me communique sa force, et l’ardeur
des anges guerriers m’enflamme; je vais me précipiter dans
le tourbillon des combats; il m’entraîne avec l’impétuosité
de l’orage. J’entends la voix des héros qui m’appelle; le
cheval belliqueux frappe la terre, et la trompette résonne».

Cette première scène est un prologue, mais elle est inséparable
de la pièce; il fallait mettre en action l’instant où
Jeanne d’Arc prend sa résolution solennelle: se contenter
d’en faire un récit, ce serait ôter le mouvement et l’impulsion
qui transportent le spectateur dans la disposition
qu’exigent les merveilles auxquelles il doit croire.

La pièce de Jeanne d’Arc marche toujours d’après l’histoire,
jusqu’au couronnement à Reims. Le caractère d’Agnès
Sorel est peint avec élévation et délicatesse; il fait ressortir
la pureté de Jeanne d’Arc: car toutes les qualités de ce
monde disparaissent à côté des vertus vraiment religieuses.
Il y a un troisième caractère de femme qu’on ferait bien de
supprimer en entier, c’est celui d’Isabeau de Bavière; il est
grossier, et le contraste est beaucoup trop fort pour produire
de l’effet. Il faut opposer Jeanne d’Arc à Agnès Sorel,
l’amour divin à l’amour terrestre; mais la haine et la perversité,
dans une femme, sont au-dessous de l’art; il se
dégrade en les peignant.

Shakespeare a donné l’idée de la scène dans laquelle
Jeanne d’Arc ramène le duc de Bourgogne à la fidélité qu’il
doit à son roi; mais Schiller l’a exécutée d’une façon admirable.
La vierge d’Orléans veut réveiller dans l’âme du duc
cet attachement à la France, qui était si puissant alors dans
tous les généreux habitants de cette belle contrée.

«Que prétends-tu? lui dit-elle: quel est donc l’ennemi
que cherche ton regard meurtrier? Ce prince que tu veux
attaquer est comme toi de la race royale; tu fus son compagnon
d’armes. Son pays est le tien: moi-même, ne suis-je
pas une fille de ta patrie? Nous tous que tu veux anéantir,
ne sommes-nous pas tes amis? Nos bras sont prêts à s’ouvrir
pour te recevoir, nos genoux à se plier humblement
devant toi. Notre épée est sans pointe contre ton cœur; ton
aspect nous intimide, et sous un casque ennemi, nous respectons
encore dans tes traits la ressemblance avec nos
rois».

Le duc de Bourgogne repousse les prières de Jeanne
d’Arc, dont il craint la séduction surnaturelle.

«Ce n’est point, lui dit-elle, ce n’est point la nécessité
qui me courbe à tes pieds, je n’y viens point comme une
suppliante. Regarde autour de toi. Le camp des Anglais est
en cendres, et vos morts couvrent le champ de bataille; tu
entends de toutes parts les trompettes guerrières des Français:
Dieu a décidé, la victoire est à nous. Nous voulons
partager avec notre ami les lauriers que nous avons conquis.
Oh! viens avec nous, noble transfuge; viens, c’est avec
nous que tu trouveras la justice et la victoire: moi, l’envoyée
de Dieu, je tends vers toi ma main de sœur. Je veux,
en te sauvant, t’attirer de notre côté. Le ciel est pour la
France. Des anges que tu ne vois pas combattent pour notre
roi; ils sont tous parés de lis. L’étendard de notre noble
cause est blanc aussi comme le lis, et la Vierge pure est son
chaste symbole.

LE DUC DE BOURGOGNE.

«Les mots trompeurs du mensonge sont pleins d’artifices;
mais le langage de cette femme est simple comme celui
d’un enfant, et si le mauvais génie l’inspire, il sait lui souffler
les paroles de l’innocence: non, je ne veux plus l’entendre.
Aux armes! je me défendrai mieux en la combattant
qu’en l’écoutant.

JEANNE.

«Tu m’accuses de magie! tu crois voir en moi les artifices
de l’enfer! Fonder la paix, réconcilier les haines, est-ce
donc là l’œuvre de l’enfer? La concorde viendrait-elle du
séjour des damnés? Qu’y a-t-il d’innocent, de sacré, d’humainement
bon, si ce n’est de se dévouer pour sa patrie?
Depuis quand la nature est-elle si fort en combat avec elle-même,
que le ciel abandonne la bonne cause et que le
démon la défende? Si ce que je te dis est vrai, dans quelle
source l’ai-je puisé? qui fut la compagne de ma vie pastorale?
qui donc instruisit la simple fille d’un berger dans les
choses royales? Jamais je ne m’étais présentée devant les
souverains, l’art de la parole m’est étranger; mais à présent
que j’ai besoin de t’émouvoir, une pénétration profonde
m’éclaire; je m’élève aux pensées les plus hautes; la destinée
des empires et des rois apparaît lumineuse à mes
regards, et, à peine sortie de l’enfance, je puis diriger la
foudre du ciel contre ton cœur».

A ces mots le duc de Bourgogne est ému, troublé. Jeanne
d’Arc s’en aperçoit, et s’écrie: «Il a pleuré, il est vaincu; il
est à nous». Les Français inclinent devant lui leurs épées et
leurs drapeaux. Charles VII paraît, et le duc de Bourgogne
se précipite à ses pieds.

Je regrette pour nous que ce ne soit pas un Français qui
ait conçu cette scène; mais que de génie, et surtout que de
naturel ne faut-il pas pour s’identifier ainsi avec tout ce
qu’il y a de beau et de vrai dans tous les pays et dans tous
les siècles!

Talbot, que Schiller représente comme un guerrier athée,
intrépide contre le ciel même, méprisant la mort, bien qu’il
la trouve horrible; Talbot, blessé par Jeanne d’Arc, meurt
sur le théâtre en blasphémant. Peut-être eût-il mieux valu
suivre la tradition, qui dit que Jeanne d’Arc n’avait jamais
versé le sang humain, et triomphait sans tuer. Un critique,
d’un goût pur et sévère, a reproché aussi à Schiller d’avoir
montré Jeanne d’Arc sensible à l’amour, au lieu de la faire
mourir martyre, sans qu’aucun sentiment l’eût jamais distraite
de sa mission divine: c’est ainsi qu’il aurait fallu la
peindre dans un poème; mais je ne sais si une âme tout à
fait sainte ne produirait pas dans une pièce de théâtre le
même effet que des êtres merveilleux ou allégoriques, dont
on prévoit d’avance toutes les actions, et qui, n’étant point
agités par les passions humaines, ne nous présentent point
le combat ni l’intérêt dramatique.

Parmi les nobles chevaliers de la cour de France, le preux
Dunois s’empresse le premier à demander à Jeanne d’Arc
de l’épouser, et, fidèle à ses vœux, elle le refuse. Un jeune
Montgommery, au milieu d’une bataille, la supplie de
l’épargner, et lui peint la douleur que sa mort va causer à
son père; Jeanne d’Arc rejette sa prière, et montre dans
cette occasion plus d’inflexibilité que son devoir ne l’exige;
mais au moment de frapper un jeune Anglais, Lionel, elle
se sent tout à coup attendrie par sa figure, et l’amour entre
dans son cœur. Alors toute sa puissance est détruite. Un
chevalier noir comme le destin lui apparaît dans le combat,
et lui conseille de ne pas aller à Reims. Elle y va néanmoins;
la pompe solennelle du couronnement passe sur le
théâtre; Jeanne d’Arc marche au premier rang, mais ses
pas sont chancelants; elle porte en tremblant l’étendard
sacré, et l’on sent que l’esprit divin ne la protège plus.

Avant d’entrer dans l’église, elle s’arrête et reste seule sur
la scène. On entend de loin les instruments de fête qui
accompagnent la cérémonie du sacre, et Jeanne d’Arc prononce
des plaintes harmonieuses, pendant que le son des
flûtes et des hautbois plane doucement dans les airs.

«Les armes sont déposées, la tempête de la guerre se
tait, les chants et les danses succèdent aux combats sanguinaires.
Des refrains joyeux se font entendre dans les
rues; l’autel et l’église sont parés dans tout l’éclat d’une
fête; des couronnes de fleurs sont suspendues aux colonnes:
cette vaste ville ne contient qu’à peine le nombre des hôtes
étrangers qui se précipitent pour être les témoins de l’allégresse
populaire; un même sentiment remplit tous les
cœurs; et ceux que séparait jadis une haine meurtrière se
réunissent maintenant dans la félicité universelle: celui qui
peut se nommer Français en est fier; l’antique éclat de la
couronne est renouvelé, et la France obéit avec gloire au
petit-fils de ses rois.

«C’est par moi que ce jour magnifique est arrivé, et
cependant je ne partage point le bonheur public. Mon cœur
est changé, mon coupable cœur s’éloigne de cette solennité
sainte, et c’est vers le camp des Anglais, c’est vers nos
ennemis que se tournent toutes mes pensées. Je dois me
dérober au cercle joyeux qui m’entoure, pour cacher à tous
la faute qui pèse sur mon cœur. Qui? moi! libératrice de
mon pays, animée par le rayon du ciel, dois-je sentir une
flamme terrestre? Moi, guerrière du Très-Haut, brûler pour
l’ennemi de la France! puis-je encore regarder la chaste
lumière du soleil!

«Hélas! comme cette musique m’enivre! Les sons les
plus doux me rappellent sa voix, et leur enchantement
semble m’offrir ses traits. Que l’orage de la guerre éclate de
nouveau; que le bruit des lances retentisse autour de moi;
dans l’ardeur du combat je retrouverai mon courage; mais
ces accords harmonieux s’insinuent dans mon sein, et
changent en mélancolie toutes les puissances de mon cœur.

«Ah! pourquoi donc ai-je vu ce noble visage? Dès cet
instant j’ai été coupable. Malheureuse! Dieu veut un instrument
aveugle; c’est avec des yeux aveugles que tu devais
obéir. Tu l’as regardé, c’en est fait, la paix de Dieu s’est
retirée de toi; et les pièges de l’enfer t’ont saisie. Ah! simple
houlette des bergers, pourquoi vous ai-je échangée contre
une épée? Pourquoi, reine du ciel, m’es-tu jamais
apparue? Pourquoi donc ai-je entendu ta voix dans la forêt
des chênes? Reprends ta couronne, je ne puis la mériter.
Oui, je vois le ciel ouvert, je vois les bienheureux, et mes
espérances sont dirigées vers la terre! O Vierge sainte, tu
m’imposas cette vocation cruelle; pouvais-je endurcir ce cœur
que le ciel avait créé pour aimer? Si tu veux manifester ta
puissance, prends pour organes ceux qui, dégagés du péché,
habitent dans ta demeure éternelle; envoie tes esprits immortels
et purs, étrangers aux passions comme aux larmes.
Mais ne choisis pas la faible fille, ne choisis point le cœur
sans force d’une bergère. Que me faisaient les destins des
combats et les querelles des rois! Tu as troublé ma vie, tu
m’as entraînée dans les palais des princes, et là j’ai trouvé
la séduction et l’erreur. Ah! ce n’était pas moi qui avais
voulu ce sort».

Ce monologue est un chef-d’œuvre de poésie; un même
sentiment ramène naturellement aux mêmes expressions; et
c’est en cela que les vers s’accordent si bien avec les affections
de l’âme: car ils transforment en une harmonie délicieuse
ce qui pourrait paraître monotone dans le simple
langage de la prose. Le trouble de Jeanne d’Arc va toujours
croissant. Les honneurs qu’on lui rend, la reconnaissance
qu’on lui témoigne, rien ne peut la rassurer, quand elle se
sent abandonnée par la main toute-puissante qui l’avait élevée.
Enfin, ses funestes pressentiments s’accomplissent, et
de quelle manière!

Il faut, pour concevoir l’effet terrible de l’accusation de
sorcellerie, se transporter dans les siècles où le soupçon de
ce crime mystérieux planait sur toutes les choses extraordinaires.
La croyance au mauvais principe, telle qu’elle existait
alors, supposait la possibilité d’un culte affreux envers
l’enfer; les objets effrayants de la nature en étaient le symbole,
et des signes bizarres le langage. On attribuait à cette
alliance avec le démon toutes les prospérités de la terre dont
la cause n’était pas bien connue. Le mot de magie désignait
l’empire du mal sans bornes, comme la Providence le règne
du bonheur infini. Cette imprécation, elle est sorcière, il est
sorcier, devenue ridicule de nos jours, faisait frissonner il y
a quelques siècles; tous les liens les plus sacrés se brisaient
quand ces paroles étaient prononcées: nul courage ne les
bravait, et le désordre qu’elles mettaient dans les esprits
était tel, qu’on eût dit que les démons de l’enfer apparaissaient
réellement, quand on croyait les voir apparaître.

Le malheureux fanatique, père de Jeanne d’Arc, est saisi
par la superstition du temps; et, loin d’être fier de la gloire
de sa fille, il se présente lui-même au milieu des chevaliers
et des seigneurs de la cour, pour accuser Jeanne d’Arc de
sorcellerie. A l’instant, tous les cœurs se glacent d’effroi; les
chevaliers, compagnons d’armes de Jeanne d’Arc, la pressent
de se justifier, et elle se tait. Le roi l’interroge, et elle
se tait. L’archevêque la supplie de jurer sur le crucifix
qu’elle est innocente, et elle se tait. Elle ne veut pas se défendre
du crime dont elle est faussement accusée, quand elle
se sent coupable d’un autre crime que son cœur ne peut se
pardonner. Le tonnerre se fait entendre, l’épouvante s’empare
du peuple, Jeanne d’Arc est bannie de l’empire qu’elle
vient de sauver. Nul n’ose s’approcher d’elle. La foule se
disperse; l’infortunée sort de la ville; elle erre dans la campagne;
et lorsque, abîmée de fatigue, elle accepte une boisson
rafraîchissante, un enfant qui la reconnaît arrache de
ses mains ce faible soulagement. On dirait que le souffle
infernal dont on la croit environnée peut souiller tout ce
qu’elle touche, et précipiter dans l’abîme éternel quiconque
oserait la secourir. Enfin, poursuivie d’asile en asile, la libératrice
de la France tombe au pouvoir de ses ennemis.

Jusque-là cette tragédie romantique, c’est ainsi que Schiller
l’a nommée, est remplie de beautés du premier ordre: on
peut bien y trouver quelques longueurs (jamais les auteurs
allemands ne sont exempts de ce défaut); mais on voit passer
devant soi des événements si remarquables, que l’imagination
s’exalte à leur hauteur, et que, ne jugeant plus cette
pièce comme ouvrage de l’art, on considère le merveilleux
tableau qu’elle renferme comme un nouveau reflet de la
sainte inspiration de l’héroïne. Le seul défaut grave qu’on
puisse reprocher à ce drame lyrique, c’est le dénouement:
au lieu de prendre celui qui était donné par l’histoire, Schiller
suppose que Jeanne d’Arc, enchaînée par les Anglais,
brise miraculeusement ses fers, va rejoindre le camp des
Français, décide la victoire en leur faveur, et reçoit une
blessure mortelle. Le merveilleux d’invention, à côté du
merveilleux transmis par l’histoire, ôte à ce sujet quelque
chose de sa gravité. D’ailleurs, qu’y avait-il de plus beau que
la conduite et les réponses mêmes de Jeanne d’Arc, lorsqu’elle
fut condamnée à Rouen par les grands seigneurs anglais
et les évêques normands?

L’histoire raconte que cette jeune fille réunit le courage le
plus inébranlable à la douleur la plus touchante; elle pleurait
comme une femme, mais elle se conduisait comme un
héros. On l’accusa de s’être livrée à des pratiques superstitieuses,
et elle repoussa cette inculpation avec les arguments
dont une personne éclairée pourrait se servir de nos jours;
mais elle persista toujours à déclarer qu’elle avait eu des
révélations intimes, qui l’avaient décidée dans le choix de sa
carrière. Abattue par l’horreur du supplice qui la menaçait,
elle rendit constamment témoignage devant les Anglais
à l’énergie des Français, aux vertus du roi de France, qui
cependant l’avait abandonnée. Sa mort ne fut ni celle d’un
guerrier ni celle d’un martyr; mais, à travers la douceur et
la timidité de son sexe, elle montra dans les derniers moments
une force d’inspiration presque aussi étonnante que
celle dont on l’accusait comme d’une sorcellerie. Quoi qu’il en
soit, le simple récit de sa fin émeut bien plus que le dénouement
de Schiller. Lorsque la poésie veut ajouter à l’éclat
d’un personnage historique, il faut du moins qu’elle lui conserve
avec soin la physionomie qui le caractérise: car la
grandeur n’est vraiment frappante que quand on sait lui
donner l’air naturel. Or, dans le sujet de Jeanne d’Arc,
c’est le fait véritable qui non seulement a plus de naturel,
mais plus de grandeur que la fiction.

 

La Fiancée de Messine a été composée d’après un système
dramatique tout à fait différent de celui que Schiller avait
suivi jusqu’alors, et auquel il est heureusement revenu.
C’est pour faire admettre les chœurs sur la scène qu’il a
choisi un sujet dans lequel il n’y a de nouveau que les
noms; car c’est, au fond, la même chose que les Frères ennemis.
Seulement Schiller a introduit de plus une sœur
dont les deux frères deviennent amoureux, sans savoir
qu’elle est leur sœur, et l’un tue l’autre par jalousie. Cette
situation terrible en elle-même est entremêlée de chœurs qui
font partie de la pièce. Ce sont les serviteurs des deux frères
qui interrompent et glacent l’intérêt par leurs discussions
mutuelles. La poésie lyrique qu’ils récitent tous à la fois est
superbe; mais ils n’en sont pas moins, quoi qu’ils disent,
des chœurs de chambellans. Le peuple entier peut seul avoir
cette dignité indépendante, qui lui permet d’être un spectateur
impartial. Le chœur doit représenter la postérité. Si
des affections personnelles l’animaient, il serait nécessairement
ridicule; car on ne concevrait pas comment plusieurs
personnes diraient la même chose en même temps, si leurs
voix n’étaient pas censées être l’interprète impossible des
vérités éternelles.

Schiller, dans la préface qui précède la Fiancée de Messine,
se plaint avec raison de ce que nos usages modernes n’ont
plus ces formes populaires qui les rendaient si poétiques
chez les anciens.

«Les palais, dit-il, sont fermés; les tribunaux ne se tiennent
plus en plein air, devant les portes de la ville; les écrits
ont pris la place de la parole vivante; le peuple lui-même, cette
masse si forte et si visible, n’est presque plus qu’une idée abstraite,
et les divinités des mortels n’existent plus que dans
leur cœur. Il faut que le poète ouvre les palais, replace les
juges sous la voûte du ciel, relève les statues des dieux, ranime
enfin les images qui partout ont fait place aux idées».

Ce désir d’un autre temps, d’un autre pays, est un sentiment
poétique. L’homme religieux a besoin du ciel, et le
poète d’une autre terre: mais on ignore quel culte et quel
siècle la Fiancée de Messine nous représente; elle sort des
usages modernes, sans nous placer dans les temps antiques.
Le poète y a mêlé toutes les religions ensemble; et cette
confusion détruit la haute unité de la tragédie, celle de la
destinée qui conduit tout. Les événements sont atroces, et
cependant l’horreur qu’ils inspirent est tranquille. Le dialogue
est aussi long, aussi développé que si l’affaire de tous était
de parler en beaux vers; et qu’on aimât, qu’on fût jaloux,
qu’on haït son frère, qu’on le tuât, sans quitter la sphère des
réflexions générales et des sentiments philosophiques.

Il y a néanmoins dans la Fiancée de Messine des traces
admirables du beau génie de Schiller. Quand l’un des frères
a été tué par son frère jaloux, on apporte le mort dans le
palais de la mère; elle ne sait point encore qu’elle a perdu
son fils, et c’est ainsi que le chœur qui précède le cercueil
le lui annonce:

«De tout côté le malheur parcourt les villes. Il erre en
silence autour des habitations des hommes: aujourd’hui
c’est à celle-ci qu’il frappe, demain c’est à celle-là; aucune
n’est épargnée. Le messager douloureux et funeste tôt ou
tard passera le seuil de la porte où demeure un vivant.
Quand les feuilles tombent dans la saison prescrite, quand
les vieillards affaiblis descendent dans le tombeau, la nature
obéit en paix à ses antiques lois, à son éternel usage,
l’homme n’en est point effrayé; mais sur cette terre, c’est le
malheur imprévu qu’il faut craindre. Le meurtre, d’une main
violente, brise les liens les plus sacrés, et la mort vient enlever
dans la barque du Styx le jeune homme florissant.
Quand les nuages amoncelés couvrent le ciel de deuil, quand
le tonnerre retentit dans les abîmes, tous les cœurs sentent
la force redoutable de la destinée; mais la foudre enflammée
peut partir des hauteurs sans nuages, et le malheur s’approche
comme un ennemi rusé, au milieu des jours de fête.

«N’attache donc point ton cœur à ces biens dont la vie
passagère est ornée. Si tu jouis, apprends à perdre, et si la
fortune est avec toi, songe à la douleur».

Quand le frère apprend que celle dont il était amoureux,
et pour laquelle il a tué son frère, est sa sœur, son désespoir
n’a point de bornes, et il se résout à mourir. Sa mère
veut lui pardonner, sa sœur lui demande de vivre; mais il
se mêle à ses remords un sentiment d’envie qui le rend encore
jaloux de celui qui n’est plus.

«Ma mère, dit-il, quand le même tombeau renfermera
le meurtrier et la victime, quand une même voûte couvrira
nos cendres réunies, ta malédiction sera désarmée. Tes
pleurs couleront également pour tes deux fils: la mort est
un puissant médiateur! elle éteint les flammes de la colère,
elle réconcilie les ennemis, et la pitié se penche comme une
sœur attendrie sur l’urne qu’elle embrasse».

Sa mère le presse encore de ne pas l’abandonner.—«Non,
lui dit-il, je ne puis vivre avec un cœur brisé. Il faut
que je retrouve la joie, et que je m’unisse avec les esprits libres
de l’air. L’envie a empoisonné ma jeunesse; cependant
tu partageais justement ton amour entre nous deux. Penses-tu
que je pusse supporter maintenant l’avantage que tes
regrets donnent à mon frère sur moi? La mort nous sanctifie;
dans son palais indestructible, ce qui était mortel et
souillé se change en un cristal pur et brillant; les erreurs
de la misérable humanité disparaissent. Mon frère serait
au-dessus de moi dans ton cœur, comme les étoiles sont au-dessus
de la terre, et l’ancienne rivalité qui nous a séparés
pendant la vie renaîtrait pour me dévorer sans relâche. Il
serait par delà ce monde, il serait dans ton souvenir l’enfant
chéri, l’enfant immortel».

La jalousie qu’inspire un mort est un sentiment plein de
délicatesse et de vérité. Qui pourrait en effet triompher
des regrets? Les vivants égaleront-ils jamais la beauté de
l’image céleste que l’ami qui n’est plus a laissée dans
notre cœur? Ne nous a-t-il pas dit:—Ne m’oubliez pas.—N’est-il
pas là sans défense? Où vit-il sur cette terre,
si ce n’est dans le sanctuaire de notre âme? Et qui, parmi
les heureux de ce monde, s’unirait jamais à nous aussi intimement
que son souvenir?

CHAPITRE XX



Guillaume Tell.

Le Guillaume Tell de Schiller est revêtu de ces couleurs
vives et brillantes qui transportent l’imagination dans les
contrées pittoresques où la respectable conjuration du Rütli
s’est passée. Dès les premiers vers, on croit entendre résonner
les cors des Alpes. Ces nuages qui partagent les
montagnes, et cachent la terre d’en bas à la terre la plus
voisine du ciel; ces chasseurs de chamois poursuivant leur
proie légère à travers les abîmes; cette vie tout à la fois pastorale
et guerrière, qui combat avec la nature, et reste en
paix avec les hommes: tout inspire un intérêt animé pour
la Suisse; et l’unité d’action, dans cette tragédie, tient
à l’art d’avoir fait de la nation même un personnage dramatique.

La hardiesse de Tell est brillamment signalée au premier
acte de la pièce. Un malheureux proscrit, que l’un des tyrans
subalternes de la Suisse a dévoué à la mort, veut se
sauver de l’autre côté du rivage, où il peut trouver un asile.
L’orage est si violent qu’aucun batelier n’ose se risquer à
traverser le lac pour le conduire. Tell voit sa détresse, se
hasarde avec lui sur les flots, et le fait heureusement aborder
à l’autre rive. Tell est étranger à la conjuration que l’insolence
de Gessler fait naître. Stauffacher, Walther Fürst et
Arnold de Melchtal préparent la révolte. Tell en est le héros,
mais non pas l’auteur; il ne pense point à la politique,
il ne songe à la tyrannie que quand elle trouble sa vie
paisible; il la repousse de son bras, quand il éprouve son
atteinte; il la juge, il la condamne à son propre tribunal;
mais il ne conspire pas.

Arnold de Melchtal, l’un des conjurés, s’est retiré chez
Walther; il a été obligé de quitter son père, pour échapper
aux satellites de Gessler; il s’inquiète de l’avoir laissé seul; il
demande avec anxiété de ses nouvelles, quand tout à coup
il apprend que, pour punir le vieillard de ce que son fils
s’est soustrait au décret lancé contre lui, les barbares, avec
un fer brûlant, l’ont privé de la vue. Quel désespoir, quelle
rage peut égaler ce qu’il éprouve! Il faut qu’il se venge. S’il
délivre sa patrie, c’est pour tuer les tyrans qui ont aveuglé
son père; et quand les trois conjurés se lient par le serment
solennel de mourir ou d’affranchir leurs citoyens du joug
affreux de Gessler, Arnold s’écrie:

«Oh! mon vieux père aveugle, tu ne peux plus voir le
jour de la liberté; mais nos cris de ralliement parviendront
jusqu’à toi. Quand des Alpes aux Alpes des signaux de feu
nous appelleront aux armes, tu entendras tomber les citadelles
de la tyrannie. Les Suisses, en se pressant autour de
ta cabane, feront retentir à ton oreille leurs transports de
joie, et les rayons de cette fête pénétreront encore jusque
dans la nuit qui t’environne».

Le troisième acte est rempli par l’action principale de l’histoire
et de la pièce. Gessler a fait élever un chapeau sur une
pique, au milieu de la place publique, avec ordre que tous
les paysans le saluent. Tell passe devant ce chapeau sans se
conformer à la volonté du gouverneur autrichien; mais,
c’est seulement par inadvertance qu’il ne s’y soumet pas, car
il n’était pas dans le caractère de Tell, au moins dans celui
que Schiller lui a donné, de manifester aucune opinion politique:
sauvage et indépendant comme les chevreuils des
montagnes, il vivait libre, mais il ne s’occupait point du droit
qu’il avait de l’être. Au moment où Tell est accusé de n’avoir
pas salué le chapeau, Gessler arrive, portant un faucon
sur sa main: déjà cette circonstance fait tableau et transporte
dans le moyen âge. Le pouvoir terrible de Gessler est
singulièrement en contraste avec les mœurs si simples de la
Suisse, et l’on s’étonne de cette tyrannie en plein air, dont
les vallées et les montagnes sont les solitaires témoins.

On raconte à Gessler la désobéissance de Tell, et Tell
s’excuse en affirmant que ce n’est point avec intention,
mais par ignorance, qu’il n’a point fait le salut commandé.
Gessler, toujours irrité, lui dit, après quelques moments de
silence:—Tell, on assure que tu es maître dans l’art de tirer
de l’arbalète, et que jamais ta flèche n’a manqué d’atteindre
au but.—Le fils de Tell, âgé de douze ans, s’écrie,
tout orgueilleux de l’habileté de son père:—Cela est vrai,
seigneur; il perce une pomme sur l’arbre à cent pas.—Est-ce
là ton enfant? dit Gessler:—Oui, seigneur, répond Tell—En
as-tu d’autres?—Tell: Deux garçons, seigneur?—Gessler:
Lequel des deux t’est le plus cher?—Tell: Tous
les deux sont mes enfants.—Gessler: Hé bien, Tell, puisque
tu perces une pomme sur l’arbre à cent pas, exerce ton
talent devant moi; prends ton arbalète, aussi bien tu l’as
déjà dans ta main, et prépare-toi à tirer une pomme sur la
tête de ton fils; mais, je te le conseille, vise bien; car si tu
n’atteins pas ou la pomme ou ton fils, tu périras.—Tell:
Seigneur, quelle action monstrueuse me commandez-vous!
Qui! moi, lancer une flèche contre mon enfant! Non, non,
vous ne le voulez pas, Dieu vous en préserve! ce n’est pas
sérieusement, seigneur, que vous exigez cela d’un père.—Gessler:
Tu tireras la pomme sur la tête de ton fils; je le demande
et je le veux.—Tell: Moi viser la tête chérie de mon
enfant! ah! plutôt mourir.—Gessler: Tu dois tirer, ou périr
à l’instant même avec ton fils.—Tell: Je serais le meurtrier
de mon fils! Seigneur, vous n’avez pas d’enfants, vous ne
savez point ce qu’il y a dans le cœur d’un père.—Gessler:
Ah Tell! te voilà tout à coup bien prudent; on m’avait dit
que tu étais un rêveur, que tu aimais l’extraordinaire; hé
bien! je t’en donne l’occasion, essaie ce coup hardi, vraiment
digne de toi.

Tous ceux qui entourent Gessler ont pitié de Tell, et tâchent
d’attendrir le barbare qui le condamne au plus affreux
supplice; le vieillard, grand’père de l’enfant, se jette aux
pieds de Gessler; l’enfant sur la tête duquel la pomme doit
être tirée le relève et lui dit:—Ne vous mettez point à genoux
devant cet homme; qu’on me dise seulement où je
dois me placer: je ne crains rien pour moi; mon père atteint
l’oiseau dans son vol, il ne manquera pas son coup
quand il s’agit du cœur de son enfant.—Stauffacher s’avance
et dit:—Seigneur, l’innocence de cet enfant ne vous touche-t-elle
pas?—Gessler: Qu’on l’attache à ce tilleul.—L’Enfant:
Pourquoi me lier? laissez-moi libre, je me tiendrai
tranquille comme un agneau; mais si l’on veut m’enchaîner,
je me débattrai avec violence.—Rodolphe, l’écuyer
de Gessler, dit à l’enfant:—Consens au moins à ce qu’on
te bande les yeux.—Non, répond l’enfant, non; crois-tu
que je redoute le trait qui va partir de la main de mon père?
Je ne sourcillerai pas en l’attendant. Allons, mon père, montre
comme tu sais tirer de l’arc; ils ne le croient pas, ils se
flattent de nous perdre; hé bien, trompe leur méchant espoir;
que la flèche soit lancée, et qu’elle atteigne au
but.—Allons.

L’Enfant se place sous le tilleul, et l’on pose la pomme
sur sa tête; alors les Suisses se pressent de nouveau autour
de Gessler pour en obtenir la grâce de Tell.—Pensais-tu,
dit Gessler en s’adressant à Tell, pensais-tu que tu pourrais
te servir impunément des armes meurtrières? Elles sont
dangereuses aussi pour celui qui les porte; ce droit insolent
d’être armé, que les paysans s’arrogent, offense le maître de
ses contrées; celui qui commande doit seul être armé. Vous
vous réjouissez tant de votre arc et de vos flèches, c’est à
moi de vous donner un but pour les exercer.—Faites place,
s’écrie Tell, faites place.—Tous les spectateurs frémissent.
Il veut tendre son arc, la force lui manque; un vertige l’empêche
de voir; il conjure Gessler de lui accorder la mort.
Gessler est inflexible. Tell hésite encore longtemps, dans,
une affreuse anxiété: tantôt il regarde Gessler, tantôt le
ciel, puis tout à coup il tire de son carquois une seconde
flèche et la met dans sa ceinture. Il se penche en avant,
comme s’il voulait suivre le trait qu’il lance; la flèche part,
le peuple s’écrie:—Vive l’enfant!—Le fils s’élance dans
les bras de son père, et lui dit:—Mon père, voici la pomme
que ta flèche a percée; je savais bien que tu ne me blesserais
pas.—Le père anéanti tombe à terre, tenant son enfant
dans ses bras. Les compagnons de Tell le relèvent, et
le félicitent. Gessler s’approche, et lui demande dans quel
dessein il avait préparé une seconde flèche. Tell refuse de
le dire. Gessler insiste. Tell demande une sauvegarde pour
sa vie, s’il répond avec vérité; Gessler l’accorde. Tell alors,
le regardant avec des yeux vengeurs, lui dit:—Je voulais
lancer contre vous cette flèche, si la première avait frappé
mon fils; et, croyez-moi, celle-là ne vous aurait pas manqué.—Gessler,
furieux à ces mots, ordonne que Tell soit
conduit en prison.

Cette scène a, comme on peut le voir, toute la simplicité
d’une histoire racontée dans une ancienne chronique. Tell
n’est point représenté comme un héros de tragédie, il
n’avait point voulu braver Gessler: il ressemble en tout à ce
que sont d’ordinaire les paysans de l’Helvétie, calmes dans
leurs habitudes, amis du repos, mais terribles quand on
agite dans leur âme les sentiments que la vie champêtre y
tient assoupis. On voit encore près d’Altorf, dans le canton
d’Uri, une statue de pierre grossièrement travaillée, qui représente
Tell et son fils, après que la pomme a été tirée.
Le père tient d’une main son fils, et de l’autre il presse son
arc sur son cœur, pour le remercier de l’avoir si bien servi.

Tell est conduit enchaîné sur la même barque dans laquelle
Gessler traverse le lac de Lucerne; l’orage éclate pendant
le passage; l’homme barbare a peur et demande du
secours à sa victime: on détache les liens de Tell, il conduit
lui-même la barque au milieu de la tempête, et s’approchant
des rochers il s’élance sur le rivage escarpé. Le
récit de cet événement commence le quatrième acte. A peine
arrivé dans sa demeure, Tell est averti qu’il ne peut espérer
d’y vivre en paix avec sa femme et ses enfants, et c’est
alors qu’il prend la résolution de tuer Gessler. Il n’a point
pour but d’affranchir son pays du joug étranger, il ne sait
pas si l’Autriche doit ou non gouverner la Suisse; il sait
qu’un homme a été injuste envers un homme; il sait qu’un
père a été forcé de lancer une flèche près du cœur de son
enfant, et il pense que l’auteur d’un tel forfait doit périr.

Son monologue est superbe: il frémit du meurtre, et cependant
il n’a pas le moindre doute sur la légitimité de sa
résolution. Il compare l’innocent usage qu’il a fait jusqu’à
ce jour de sa flèche, à la chasse et dans les jeux, avec la sévère
action qu’il va commettre: il s’assied sur un banc de
pierre, pour attendre au détour d’un chemin Gessler qui doit
passer.—«Ici, dit-il, s’arrête le pèlerin, qui continue son
voyage après un court repos; le moine pieux qui va pour
accomplir sa mission sainte, le marchand qui vient des pays
lointains, et traverse cette route pour aller à l’autre extrémité
du monde: tous poursuivent leur chemin pour achever
leurs affaires, et mon affaire à moi, c’est le meurtre! Jadis
le père ne rentrait jamais dans sa maison sans réjouir ses
enfants, en leur rapportant quelques fleurs des Alpes, un
oiseau rare, un coquillage précieux, tel qu’on en trouve sur
les montagnes; et maintenant ce père est assis sur le rocher,
et des pensées de mort l’occupent; il veut la vie de
son ennemi; mais il la veut pour vous, mes enfants, pour
vous protéger, pour vous défendre; c’est pour sauver vos
jours et votre douce innocence qu’il tend son arc vengeur».

Peu de temps après on aperçoit de loin Gessler descendre
de la montagne. Une malheureuse femme dont il fait languir
le mari dans les prisons, se jette à ses pieds et le conjure
de lui accorder sa délivrance; il la méprise et la repousse:
elle insiste encore; elle saisit la bride de son cheval,
et lui demande de l’écraser sous ses pas, ou de lui rendre
celui qu’elle aime. Gessler indigné contre ses plaintes,
se reproche de laisser encore trop de liberté au peuple
suisse.—Je veux, dit-il, briser leur résistance opiniâtre;
je veux courber leur audacieux esprit d’indépendance; je
veux publier une loi nouvelle dans ce pays; je veux...—Comme
il prononce ce mot, la flèche mortelle l’atteint; il
tombe en s’écriant:—C’est le trait de Tell.—Tu dois le
reconnaître, s’écrie Tell du haut du rocher.—Les acclamations
du peuple se font bientôt entendre, et les libérateurs
de la Suisse remplissent le serment qu’ils avaient fait
de s’affranchir du joug de l’Autriche.

Il semble que la pièce devrait finir naturellement là,
comme celle de Marie Stuart à sa mort; mais dans l’une et
l’autre Schiller a ajouté une espèce d’appendice ou d’explication,
qu’on ne peut plus écouter quand la catastrophe
principale est terminée. Élisabeth reparaît après l’exécution
de Marie; on est témoin de son trouble et de sa douleur en
apprenant le départ de Leicester pour la France. Cette justice
poétique doit se supposer, et non se représenter; le
spectateur ne soutient pas la vue d’Élisabeth, après avoir
été témoin des derniers moments de Marie. Dans Guillaume
Tell, au cinquième acte, Jean le Parricide, qui assassina son
oncle l’empereur Albert, parce qu’il lui refusait son héritage,
vient, déguisé en moine, demander un asile à Tell; il
se persuade que leurs actions sont pareilles, et Tell le repousse
avec horreur, en lui montrant combien leurs motifs
sont différents. C’est une idée juste et ingénieuse, que de
mettre en opposition ces deux hommes; toutefois ce contraste
qui plaît à la lecture, ne réussit point au théâtre. L’esprit
est de très peu de chose dans les effets dramatiques;
il en faut pour les préparer, mais s’il en fallait pour les
sentir, le public même le plus spirituel s’y refuserait.

On supprime au théâtre l’acte accessoire de Jean le Parricide,
et la toile tombe au moment où la flèche perce le
cœur de Gessler. Peu de temps après la première représentation
de Guillaume Tell, le trait mortel atteignit aussi le
digne auteur de ce bel ouvrage. Gessler périt au moment
où les desseins les plus cruels l’occupaient; Schiller n’avait
dans son âme que de généreuses pensées. Ces deux volontés
si contraires, la mort, ennemie de tous les projets de
l’homme, les a de même brisées.

CHAPITRE XXI



Gœtz de Berlichingen et le comte d’Egmont.

La carrière dramatique de Gœthe peut être considérée
sous deux rapports différents. Dans les pièces qu’il a faites
pour être représentées, il y a beaucoup de grâce et d’esprit,
mais rien de plus. Dans ceux de ses ouvrages dramatiques,
au contraire, qu’il est très difficile de jouer, on trouve un
talent extraordinaire. Il paraît que le génie de Gœthe ne
peut se renfermer dans les limites du théâtre; quand il
veut s’y soumettre, il perd une portion de son originalité, et
ne la retrouve tout entière que quand il peut mêler à son
gré tous les genres. Un art, quel qu’il soit, ne saurait être
sans bornes; la peinture, la sculpture, l’architecture, sont
soumises à des lois qui leur sont particulières, et de même
l’art dramatique ne produit de l’effet qu’à de certaines conditions:
ces conditions restreignent quelquefois le sentiment
et la pensée; mais l’ascendant du spectacle est tel sur
les hommes rassemblés, qu’on a tort de ne pas se servir de
cette puissance, sous prétexte qu’elle exige des sacrifices
que ne ferait pas l’imagination livrée à elle-même. Comme
il n’y a pas en Allemagne une capitale où l’on trouve réuni
tout ce qu’il faut pour avoir un bon théâtre, les ouvrages
dramatiques sont beaucoup plus souvent lus que joués: et
de là vient que les auteurs composent leurs ouvrages d’après
le point de vue de la lecture, et non pas d’après celui de la
scène.

Gœthe fait presque toujours de nouveaux essais en littérature.
Quand le goût allemand lui paraît pencher vers un
excès quelconque, il tente aussitôt de lui donner une direction
opposée. On dirait qu’il administre l’esprit de ses contemporains
comme son empire, et que ses ouvrages sont
des décrets, qui tour à tour autorisent ou bannissent les
abus qui s’introduisent dans l’art.

Gœthe était fatigué de l’imitation des pièces françaises en
Allemagne, et il avait raison; car un Français même le
serait aussi. En conséquence il composa un drame historique
à la manière de Shakespeare, Gœtz de Berlichingen.
Cette pièce n’était pas destinée au théâtre; mais on pouvait
cependant la représenter, comme toutes celles de Shakespeare
du même genre. Gœthe a choisi la même époque
de l’histoire que Schiller dans ses Brigands; mais, au lieu
de montrer un homme qui s’affranchit de tous les liens de
la morale et de la société, il a peint un vieux chevalier,
sous le règne de Maximilien, défendant encore la vie chevaleresque,
et l’existence féodale des seigneurs, qui donnaient
tant d’ascendant à leur valeur personnelle.

Gœtz de Berlichingen fut surnommé la Main-de-Fer, parce
que, ayant perdu sa main droite à la guerre, il s’en fit faire
une à ressort, avec laquelle il saisissait très bien la lance;
c’était un chevalier célèbre dans son temps par son courage
et sa loyauté. Ce modèle est heureusement choisi pour
représenter quelle était l’indépendance des nobles, avant
que l’autorité du gouvernement pesât sur tous. Dans le
moyen âge, chaque château était une forteresse, chaque
seigneur un souverain. L’établissement des troupes de ligne
et l’invention de l’artillerie changèrent tout à fait l’ordre
social; il s’introduisit une espèce de force abstraite qu’on
nomme État ou Nation; mais les individus perdirent graduellement
toute leur importance. Un caractère tel que celui
de Gœtz dut souffrir de ce changement lorsqu’il s’opéra.

L’esprit militaire a toujours été plus rude en Allemagne
que partout ailleurs, et c’est là qu’on peut se figurer véritablement
ces hommes de fer dont on voit encore les images
dans les arsenaux de l’Empire. Néanmoins la simplicité des
mœurs chevaleresques est peinte dans la pièce de Gœthe
avec beaucoup de charmes. Ce vieux Gœtz, vivant dans les
combats, dormant avec son armure, sans cesse à cheval, ne
se reposant que quand il est assiégé, employant tout pour
la guerre, ne voyant qu’elle; ce vieux Gœtz, dis-je, donne
la plus haute idée de l’intérêt et de l’activité que la vie avait
alors. Ses qualités comme ses défauts sont fortement prononcés;
rien n’est plus généreux que son attachement pour
Weislingen, autrefois son ami, depuis son adversaire, et
souvent même traître envers lui. La sensibilité que montre
un intrépide guerrier, remue l’âme d’une façon toute nouvelle;
nous avons du temps pour aimer, dans notre vie
oisive; mais ces éclairs d’émotion qui font lire au fond du
cœur, à travers une existence orageuse, causent un attendrissement
profond. On a si peur de rencontrer l’affectation
dans le plus beau don du ciel, dans la sensibilité, que l’on
préfère quelquefois la rudesse elle-même comme garant de
la franchise.

La femme de Gœtz s’offre à l’imagination telle qu’un
ancien portrait de l’école flamande, où le vêtement, le
regard, la tranquillité même de l’attitude, annoncent une
femme soumise à son époux, ne connaissant que lui, n’admirant
que lui, et se croyant destinée à le servir, comme il
l’est à la défendre. On voit en contraste avec cette femme
par excellence, une créature tout à fait perverse, Adélaïde,
qui séduit Weislingen, et le fait manquer à ce qu’il avait
promis à son ami; elle l’épouse, et bientôt lui devient infidèle.
Elle se fait aimer avec passion de son page, et trouble
ce malheureux jeune homme au point de l’entraîner à donner
à son maître une coupe empoisonnée. Ces traits sont
forts, mais peut-être est-il vrai que, quand les mœurs sont
très pures en général, celle qui s’en écarte est bientôt entièrement
corrompue; le désir de plaire n’est de nos jours
qu’un lien d’affection et de bienveillance; mais dans la vie
sévère et domestique d’autrefois, c’était un égarement qui
pouvait entraîner à tous les autres. Cette criminelle Adélaïde
donne lieu à l’une des plus belles scènes de la pièce,
la séance du tribunal secret.

Des juges mystérieux, inconnus l’un à l’autre, toujours
masqués, et se rassemblant pendant la nuit, punissaient
dans le silence, et gravaient seulement sur le poignard qu’ils
enfonçaient dans le sein du coupable ce mot terrible: TRIBUNAL
SECRET. Ils prévenaient le condamné, en faisant crier
trois fois sous les fenêtres de sa maison: Malheur, malheur,
malheur! Alors l’infortuné savait que partout, dans l’étranger,
dans son concitoyen, dans son parent même, il pouvait
trouver son meurtrier. La solitude, la foule, les villes,
les campagnes, tout était rempli par la présence invisible
de cette conscience armée qui poursuivait les criminels. On
conçoit comment cette terrible institution pouvait être nécessaire,
dans un temps où chaque homme était fort contre
tous, au lieu que tous doivent être forts contre chacun. Il
fallait que la justice surprît le criminel avant qu’il pût s’en
défendre: mais cette punition, qui planait dans les airs
comme une ombre vengeresse, cette sentence mortelle, que
pouvait receler le sein même d’un ami, frappait d’une
invincible terreur.

C’est encore un beau moment que celui où Gœtz, voulant
se défendre dans son château, ordonne qu’on arrache le
plomb de ses fenêtres pour en faire des balles. Il y a dans
cet homme un mépris de l’avenir, et une intensité de force
dans le présent, tout à fait admirables. Enfin Gœtz voit
périr tous ses compagnons d’armes; il reste blessé, captif,
et n’ayant auprès de lui que son épouse et sa sœur. Il n’est
plus entouré que de femmes, lui qui voulait vivre au milieu
d’hommes, et d’hommes indomptables, pour exercer avec
eux la puissance de son caractère et de son bras. Il songe
au nom qu’il doit laisser après lui; il réfléchit, puisqu’il va
mourir. Il demande à voir encore une fois le soleil, pense à
Dieu dont il ne s’est point occupé, mais dont il n’a jamais
douté, et meurt courageux et sombre, regrettant la guerre
plus que la vie.

On aime beaucoup cette pièce en Allemagne; les mœurs
et les costumes nationaux de l’ancien temps y sont fidèlement
représentés, et tout ce qui tient à la chevalerie
ancienne remue le cœur des Allemands. Gœthe, le plus
insouciant de tous les hommes, parce qu’il est sûr de gouverner
son public, ne s’est pas donné la peine de mettre sa
pièce en vers; c’est le dessin d’un grand tableau, mais un dessin
à peine achevé. On sent dans l’écrivain une telle impatience
de tout ce qui pourrait ressembler à l’affectation, qu’il dédaigne
même l’art nécessaire pour donner une forme durable à
ce qu’il compose. Il y a des traits de génie çà et là dans son
drame, comme des coups de pinceau de Michel-Ange; mais
c’est un ouvrage qui laisse ou plutôt qui fait désirer beaucoup
de choses. Le règne de Maximilien, pendant lequel l’événement
principal se passe, n’y est pas assez caractérisé. Enfin,
on oserait reprocher à Gœthe de n’avoir pas mis assez
d’imagination dans la forme et dans le langage de cette
pièce. C’est volontairement et par système qu’il s’y est
refusé; il a voulu que ce drame fût la chose même, et il
faut que le charme de l’idéal préside à tout dans les ouvrages
dramatiques. Les personnages des tragédies sont toujours
en danger d’être vulgaires ou factices, et le génie doit les
préserver également de l’un et de l’autre inconvénient. Shakespeare
ne cesse pas d’être poète dans ses pièces historiques,
ni Racine d’observer exactement les mœurs des
Hébreux, dans sa tragédie lyrique d’Athalie. Le talent dramatique
ne saurait se passer ni de la nature, ni de l’art;
l’art ne tient en rien à l’artifice, c’est une inspiration parfaitement
vraie et spontanée, qui répand sur les circonstances
particulières l’harmonie universelle, et sur les moments
passagers la dignité des souvenirs durables.



Le Comte d’Egmont me paraît la plus belle des tragédies
de Gœthe: il l’a écrite, sans doute, lorsqu’il composait
Werther: la même chaleur d’âme se retrouve dans ces deux
ouvrages. La pièce commence au moment où Philippe II,
fatigué de la douceur du gouvernement de Marguerite de
Parme, dans les Pays-Bas, envoie le duc d’Albe pour la
remplacer. Le roi est inquiet de la popularité qu’ont acquise
le prince d’Orange et le comte d’Egmont; il les soupçonne
de favoriser en secret les partisans de la réformation. Tout
est réuni pour donner l’idée la plus séduisante du comte
d’Egmont; on le voit adoré de ses soldats, à la tête desquels
il a remporté tant de victoires. La princesse espagnole se
fie à sa fidélité, bien qu’elle sache par lui-même combien il
blâme la sévérité dont on use envers les protestants; les
citoyens de la ville de Bruxelles le considèrent comme le
défenseur de leurs libertés auprès du trône; enfin le prince
d’Orange, dont la politique profonde et la prudence silencieuse
sont si connues dans l’histoire, relève encore la généreuse
imprudence du comte d’Egmont, en le suppliant vainement
de partir avec lui avant l’arrivée du duc d’Albe. Le
prince d’Orange est un caractère noble et sage; un dévouement
héroïque, mais inconsidéré, peut seul résister à ses
conseils. Le comte d’Egmont ne veut pas abandonner les
habitants de Bruxelles; il se confie à son sort, parce que ses
victoires lui ont appris à compter sur les faveurs de la fortune,
et que toujours il conserve dans les affaires publiques
les qualités qui ont rendu sa vie militaire si brillante. Ces
belles et dangereuses qualités intéressent à sa destinée; on
ressent pour lui des craintes que son âme intrépide ne saurait
jamais éprouver; tout l’ensemble de son caractère est
peint avec beaucoup d’art, par l’impression même qu’il produit
sur les diverses personnes dont il est entouré. Il est aisé
de tracer un portrait spirituel du héros d’une pièce; il faut
plus de talent pour le faire agir et parler conformément à
ce portrait; il en faut plus encore pour le faire connaître par
l’admiration qu’il inspire aux soldats, au peuple, aux
grands seigneurs, à tous ceux enfin qui se trouvent en relation
avec lui.

Le comte d’Egmont aime une jeune fille, Clara, née dans
la classe des bourgeois de Bruxelles; il va la voir dans son
obscure retraite. Cet amour tient plus de place dans le cœur
de la jeune fille que dans le sien; l’imagination de Clara est
tout entière subjuguée par l’éclat du comte d’Egmont, par
le prestige éblouissant de son héroïque valeur et de sa brillante
renommée. Egmont a dans son amour de la bonté et
de la douceur; il se repose auprès de cette jeune personne
des inquiétudes et des affaires.—«On te parle, lui dit-il, de
cet Egmont, silencieux, sévère, imposant; c’est lui qui doit
lutter avec les événements et les hommes; mais celui qui
est simple, aimant, confiant, heureux; cet Egmont là,
Clara, c’est le tien». L’amour d’Egmont pour Clara ne
suffirait pas à l’intérêt de la pièce; mais quand le malheur
vient s’y mêler, ce sentiment, qui ne paraissait que dans le
lointain, acquiert une admirable force.

On apprend l’arrivée des Espagnols, ayant le duc d’Albe à
leur tête; la terreur que répand ce peuple sévère, au milieu
de la nation joyeuse de Bruxelles, est supérieurement décrite.
A l’approche d’un grand orage, les hommes rentrent
dans leurs maisons, les animaux tremblent, les oiseaux
volent près de la terre, et semblent y chercher un asile; la
nature entière se prépare au fléau qui la menace: ainsi
l’effroi s’empare des malheureux habitants de la Flandre. Le
duc d’Albe ne veut point faire arrêter le comte d’Egmont au
milieu de Bruxelles; il craint le soulèvement du peuple, et
voudrait attirer sa victime dans son propre palais, qui
domine la ville et touche à la citadelle. Il se sert de son
jeune fils, Ferdinand, pour décider celui qu’il veut perdre à
venir chez lui. Ferdinand est plein d’admiration pour le
héros de la Flandre; il ne soupçonne point les terribles desseins
de son père, et montre au comte d’Egmont un enthousiasme
qui persuade à ce franc chevalier que le père d’un
tel fils n’est pas son ennemi. Egmont consent à se rendre
chez le duc d’Albe; le perfide et fidèle représentant de
Philippe II l’attend avec une impatience qui fait frémir; il
se met à la fenêtre, et l’aperçoit de loin, monté sur un superbe
cheval qu’il a conquis dans l’une des batailles dont il
est sorti vainqueur. Le duc d’Albe est rempli d’une cruelle
joie, à chaque pas que fait Egmont vers son palais; il se
trouble quand le cheval s’arrête; son misérable cœur bat
pour le crime; et quand Egmont entre dans la cour, il
s’écrie:—Un pied dans la tombe, deux; la grille se referme,
il est à moi.

Le comte d’Egmont paraît; le duc d’Albe s’entretient assez
longtemps avec lui sur le gouvernement des Pays-Bas, et
la nécessité d’employer la rigueur pour contenir les opinions
nouvelles. Il n’a plus d’intérêt à tromper Egmont, et
cependant il se plaît dans sa ruse, et veut la savourer encore
quelques instants; à la fin il révolte l’âme généreuse du
comte d’Egmont, et l’irrite par la dispute, pour arracher de
lui quelques paroles violentes. Il veut se donner l’air d’être
provoqué, et de faire par un premier mouvement, ce qu’il a
combiné d’avance. D’où viennent tant de précautions envers
l’homme qui est en sa puissance, et qu’il fera périr dans
quelques heures? C’est qu’il y a toujours dans l’assassin
politique un désir confus de se justifier, même auprès de sa
victime; il veut dire quelque chose pour son excuse, alors
même que ce qu’il dit ne peut persuader ni lui-même ni
personne. Peut-être aucun homme n’est-il capable d’aborder
le crime sans subterfuge; aussi la véritable moralité des ouvrages
dramatiques ne consiste-t-elle pas dans la justice
poétique dont l’auteur dispose à son gré, et que l’histoire a
si souvent démentie, mais dans l’art de peindre le vice et la
vertu de manière à inspirer la haine pour l’un et l’amour
pour l’autre.

A peine le bruit de l’arrestation du comte d’Egmont est-il
répandu dans Bruxelles, qu’on sait qu’il va périr. Personne
ne s’attend plus à la justice, ses partisans épouvantés
n’osent plus dire un mot pour sa défense; bientôt le soupçon
sépare ceux qu’un même intérêt réunit. Une apparente
soumission naît de l’effroi que chacun inspire, en le ressentant
à son tour, et la terreur que tous font éprouver à tous,
cette lâcheté populaire qui succède si vive à l’exaltation, est
admirablement peinte en cette circonstance.

La seule Clara, cette jeune fille timide, qui ne sortait jamais
de sa maison, vient sur la place publique de Bruxelles,
rassemble par ses cris les citoyens dispersés, et leur rappelle
leur enthousiasme pour Egmont, leur serment de mourir
pour lui; tous ceux qui l’entendent frémissent. «Jeune fille,
lui dit un citoyen de Bruxelles, ne parle pas d’Egmont; son
nom donne la mort».—«Moi, s’écrie Clara, je ne prononcerais
pas son nom! ne l’avez-vous pas tous invoqué mille
fois? n’est-il pas écrit en tout lieu? n’ai-je pas vu les étoiles
du ciel même en former les lettres brillantes? Moi, ne pas
le nommer! Que faites-vous, hommes honnêtes? votre esprit
est-il troublé, votre raison perdue? Ne me regardez
donc pas avec cet air inquiet et craintif, ne baissez donc pas
les yeux avec effroi: ce que je demande, c’est ce que vous
désirez; ma voix n’est-elle pas la voix de votre cœur? qui
de vous, cette nuit même, ne se prosternera pas devant
Dieu pour lui demander la vie d’Egmont? Interrogez-vous
l’un et l’autre; qui de vous, dans sa maison, ne dira pas: la
liberté d’Egmont ou la mort?

Un Citoyen de Bruxelles.

«Dieu nous préserve de vous écouter plus longtemps! il
en résulterait quelque malheur.

Clara.

«Restez, restez! ne vous éloignez point, parce que je
parle de celui au-devant duquel vous vous pressiez avec tant
d’ardeur, quand la rumeur publique annonçait son arrivée,
quand chacun s’écriait: Egmont vient, il vient. Alors les habitants
des rues par lesquelles il devait passer s’estimaient
heureux: dès qu’on entendait les pas de son cheval, chacun
abandonnait son travail pour courir à sa rencontre, et le
rayon qui partait de son regard colorait d’espérance et de
joie vos visages abattus. Quelques-uns d’entre vous portaient
leurs enfants sur le seuil de la porte, et les élevant
dans leurs bras s’écriaient:—Voyez, c’est le grand Egmont,
c’est lui, lui qui vous vaudra des temps plus heureux
que ceux qu’ont supportés vos pauvres pères.—Vos enfants
vous demanderont ce que sont devenus ces temps que vous
leur avez promis? Eh quoi! nous perdons nos moments en
paroles, vous êtes oisifs, vous le trahissez»!—Brackenbourg,
l’ami de Clara, la conjure de s’en aller.—«Que
dira votre mère»? s’écrie-t-il.

Clara.

«Penses-tu que je sois un enfant ou une insensée? Non,
il faut qu’ils m’entendent; écoutez-moi, citoyens: Je vois
que vous êtes troublés, et que vous ne pouvez vous-mêmes
vous reconnaître à travers les dangers qui vous menacent;
laissez-moi porter vos regards sur le passé, hélas! le passé
d’hier. Songez à l’avenir; pouvez-vous vivre, vous laissera-t-on
vivre? s’il périt. C’est avec lui que s’éteint le dernier
souffle de votre liberté. Que n’était-il pas pour vous! Pour
qui s’est-il donc exposé à des périls sans nombre? Ses blessures,
ils les a reçues pour vous; cette grande âme tout entière
occupée de vous, est maintenant renfermée dans un
cachot, et les pièges du meurtre l’environnent; il pense à
vous, il espère peut-être en vous. Il a besoin pour la première
fois de vos secours, lui qui jusqu’à ce jour n’a fait que
vous combler de ses dons.

Un Citoyen de Bruxelles, à Brackenbourg.

«Éloignez-la; elle nous afflige.

Clara.

«Eh quoi! je n’ai point de force, point de bras habiles
aux armes comme les vôtres; mais j’ai ce qui vous manque,
le courage et le mépris du péril: ne puis-je donc pas vous
pénétrer de mon âme? Je veux aller au milieu de vous: un
étendard sans défense a rallié souvent une noble armée;
mon esprit sera comme une flamme en avant de vos pas;
l’enthousiasme, l’amour, réuniront enfin ce peuple chancelant
et dispersé».

Brackenbourg avertit Clara que l’on aperçoit non loin
d’eux des soldats espagnols qui pourraient l’entendre.—«Mon
amie, lui dit-il, voyez dans quel lieu nous sommes.

Clara.

«Dans quel lieu! sous le ciel, dont la voûte magnifique
semblait s’incliner avec complaisance sur la tête d’Egmont
quand il paraissait. Conduisez-moi dans sa prison, vous connaissez
la route du vieux château; guidez mes pas, je vous
suivrai».—Brackenbourg entraîne Clara chez elle, et sort
de nouveau pour s’informer du comte d’Egmont: il revient;
et Clara, dont la dernière résolution est prise, exige qu’il
lui raconte ce qu’il a pu savoir.

«Est-il condamné? s’écrie-t-elle.

Brackenbourg.

«Il l’est, je n’en puis douter.

Clara.

«Vit-il encore?

Brackenbourg.

«Oui.

Clara.

«Et comment peux-tu me l’assurer? la tyrannie tue dans
la nuit l’homme généreux et cache son sang aux yeux de
tous. Ce peuple accablé repose, et rêve qu’il le sauvera; et,
pendant ce temps, son âme indignée a déjà quitté ce monde.
Il n’est plus, ne me trompe pas; il n’est plus.

Brackenbourg.

«Non, je vous le répète, hélas! il vit, parce que les Espagnols
destinent au peuple qu’ils veulent opprimer un effrayant
spectacle, un spectacle qui doit briser tous les cœurs
où respire encore la liberté.

Clara.

«Tu peux parler maintenant: moi aussi j’entendrai
tranquillement ma sentence de mort; je m’approche déjà
de la région des bienheureux; déjà la consolation me vient
de cette contrée de paix: parle.

Brackenbourg.

«Les bruits qui circulent et la garde doublée m’ont fait
soupçonner qu’on préparait cette nuit sur la place publique
quelque chose de redoutable. Je suis arrivé par des détours
dans une maison dont la fenêtre donnait sur cette place; le
vent agitait les flambeaux qu’un cercle nombreux de soldats
espagnols portaient dans leurs mains; et, comme je m’efforçais
de regarder à travers cette lueur incertaine, j’aperçois
en frémissant un échafaud élevé; plusieurs étaient
occupés à couvrir les planches d’un drap noir, et déjà les
marches de l’escalier étaient revêtues de ce deuil funèbre:
on eût dit qu’on célébrait la consécration d’un sacrifice horrible.
Un crucifix blanc, qui brillait pendant la nuit comme
de l’argent, était placé sur l’un des côtés de l’échafaud. La
terrible certitude était là devant mes yeux; mais les flambeaux
par degrés s’éteignirent; bientôt tous les objets disparurent,
et l’œuvre criminelle de la nuit rentra dans le sein
des ténèbres».

Le fils du duc d’Albe découvre qu’on s’est servi de lui
pour perdre Egmont; il veut le sauver à tout prix; Egmont
ne lui demande qu’un service, c’est de protéger Clara, quand
il ne sera plus; mais on apprend qu’elle s’est donné la
mort pour ne pas survivre à celui qu’elle aime. Egmont
périt, et l’amer ressentiment de Ferdinand contre son père
est la punition du duc d’Albe, qui, dit-on, n’aima rien sur la
terre que ce fils.

Il me semble qu’avec quelques changements il serait
possible d’adapter ce plan à la forme française. J’ai passé
sous silence quelques scènes qu’on ne pourrait point introduire
sur notre théâtre. D’abord, celle qui commence la
tragédie: des soldats d’Egmont et des bourgeois de Bruxelles
s’entretiennent entre eux de ses exploits; ils racontent,
dans un dialogue naturel et piquant, les principales actions
de sa vie, et font sentir dans leur langage et leurs récits
la haute confiance qu’il leur inspire. C’est ainsi que Shakespeare
prépare l’entrée de Jules-César, et le camp de Walstein
est composé dans le même but. Mais nous ne supporterions
pas en France le mélange du ton populaire avec la
dignité tragique, et c’est ce qui donne souvent de la monotonie
à nos tragédies du second ordre. Les mots pompeux
et les situations toujours héroïques sont nécessairement en
petit nombre: d’ailleurs l’attendrissement pénètre rarement
jusqu’au fond de l’âme, quand on ne captive pas l’imagination
par des détails simples mais vrais, qui donnent de la
vie aux moindres circonstances.

Clara est représentée au milieu d’un intérieur singulièrement
bourgeois, sa mère est très vulgaire; celui qui doit
l’épouser a pour elle un sentiment passionné, mais on
n’aime pas à se représenter Egmont comme le rival d’un
homme du peuple; tout ce qui entoure Clara sert, il est
vrai, à relever la pureté de son âme; néanmoins on n’admettrait
pas en France dans l’art dramatique l’un des principes
de l’art pittoresque, l’ombre qui fait ressortir la
lumière. Comme on voit l’une et l’autre simultanément dans
un tableau, on reçoit tout à la fois l’effet de toutes deux;
il n’en est pas ainsi dans une pièce de théâtre, où l’action
est successive; la scène qui blesse n’est pas tolérée, en considération
du reflet avantageux qu’elle doit jeter sur la scène
suivante; et l’on exige que l’opposition consiste dans des
beautés différentes, mais qui soient toujours des beautés.

La fin de la tragédie de Gœthe n’est point en harmonie
avec l’ensemble; le comte d’Egmont s’endort quelques
instants avant de marcher à l’échafaud; Clara, qui n’est
plus, lui apparaît pendant son sommeil environnée d’un
éclat céleste, et lui annonce que la cause de la liberté qu’il
a servie doit triompher un jour: ce dénoûment merveilleux
ne peut convenir à une pièce historique. Les Allemands, en
général, sont embarrassés lorsqu’il s’agit de finir; et c’est
surtout à eux que pourrait s’appliquer ce proverbe des
Chinois: Quand on a dix pas à faire, neuf est la moitié du
chemin. L’esprit nécessaire pour terminer quoi que ce soit,
exige une sorte d’habileté et de mesure qui ne s’accorde
guère avec l’imagination vague et indéfinie que les Allemands
manifestent dans tous leurs ouvrages. D’ailleurs il faut de
l’art, et beaucoup d’art, pour trouver un dénoûment, car il
y en a rarement dans la vie; les faits s’enchaînent les uns
aux autres, et leurs conséquences se perdent dans la suite
des temps. La connaissance du théâtre seule apprend à
circonscrire l’événement principal, et à faire concourir tous
les accessoires au même but. Mais, combiner les effets
semble presque aux Allemands de l’hypocrisie, et le calcul
leur paraît inconciliable avec l’inspiration.

Gœthe est cependant de tous leurs écrivains celui qui aurait
le plus de moyens pour accorder ensemble l’habileté de
l’esprit avec son audace; mais il ne daigne pas se donner
la peine de ménager les situations dramatiques de manière
à les rendre théâtrales. Quand elles sont belles en elles-mêmes,
il ne s’embarrasse pas du reste. Le public allemand
qu’il a pour spectateur à Weimar, ne demande pas mieux
que de l’attendre et de le deviner; aussi patient, aussi
intelligent que le chœur des Grecs, au lieu d’exiger seulement
qu’on l’amuse, comme le font d’ordinaire les souverains,
peuples ou rois, il se mêle lui-même de son plaisir,
en analysant, en expliquant ce qui ne le frappe pas
d’abord; un tel public est lui-même artiste dans ses jugements.

CHAPITRE XXII



Iphigénie en Tauride, Torquato Tasso, etc.

On donnait en Allemagne des drames bourgeois, des
mélodrames, des pièces à grand spectacle, remplies de chevaux
et de chevalerie. Gœthe voulut ramener la littérature
à la sévérité de l’antique, et il composa son Iphigénie en
Tauride, qui est le chef-d’œuvre de la poésie classique chez
les Allemands. Cette tragédie rappelle le genre d’impression
qu’on reçoit en contemplant les statues grecques; l’action
en est si imposante et si tranquille, qu’alors même que la
situation des personnages change, il y a toujours en eux
une sorte de dignité qui fixe dans le souvenir chaque
moment comme durable.

Le sujet d’Iphigénie en Tauride est si connu, qu’il était
difficile de le traiter d’une manière nouvelle; Gœthe y est
parvenu néanmoins, en donnant un caractère vraiment
admirable à son héroïne. L’Antigone de Sophocle est une
sainte, telle qu’une religion plus pure que celle des anciens
pourrait nous la représenter. L’Iphigénie de Gœthe n’a pas
moins de respect pour la vérité qu’Antigone; mais elle
réunit le calme d’un philosophe à la ferveur d’une prêtresse:
le chaste culte de Diane et l’asile d’un temple suffisent à
l’existence rêveuse que lui laisse le regret d’être éloignée de
la Grèce. Elle veut adoucir les mœurs du pays barbare qu’elle
habite: et, bien que son nom soit ignoré, elle répand des
bienfaits autour d’elle, en fille du roi des rois. Toutefois elle
ne cesse point de regretter les belles contrées où se passa
son enfance, et son âme est remplie d’une résignation forte
et douce, qui tient, pour ainsi dire, le milieu entre le stoïcisme
et le christianisme. Iphigénie ressemble un peu à la
divinité qu’elle sert, et l’imagination se la représente environnée
d’un nuage qui lui dérobe sa patrie. En effet, l’exil,
et l’exil loin de la Grèce, pouvait-il permettre aucune autre
jouissance que celles qu’on trouve en soi-même! Ovide aussi,
condamné à vivre non loin de la Tauride, parlait en vain son
harmonieux langage aux habitants de ces rives désolées: il
cherchait en vain les arts, un beau ciel, et cette sympathie
de pensées qui fait goûter avec les indifférents même quelques-uns
des plaisirs de l’amitié. Son génie retombait sur
lui-même, et sa lyre suspendue ne rendait plus que des
accords plaintifs, lugubre accompagnement des vents du
nord.

Aucun ouvrage moderne ne peint mieux, ce me semble,
que l’Iphigénie de Gœthe, la destinée qui pèse sur la race
de Tantale, la dignité de ces malheurs causés par une fatalité
invincible. Une crainte religieuse se fait sentir dans
toute cette histoire, et les personnages eux-mêmes semblent
parler prophétiquement, et n’agir que sous la main
puissante des dieux.

Gœthe a fait de Thoas le bienfaiteur d’Iphigénie. Un
homme féroce, tel que divers auteurs l’ont représenté,
n’aurait pu s’accorder avec la couleur générale de la pièce;
il en aurait dérangé l’harmonie. Dans plusieurs tragédies
on met un tyran, comme une espèce de machine qui est la
cause de tout; mais un penseur tel que Gœthe n’aurait
jamais mis en scène un personnage, sans développer son
caractère. Or une âme criminelle est toujours si compliquée,
qu’elle ne pouvait entrer dans un sujet traité d’une manière
aussi simple. Thoas aime Iphigénie; il ne peut se
résoudre à s’en séparer, en la laissant retourner en Grèce
avec son frère Oreste. Iphigénie pourrait partir à l’insu de
Thoas: elle débat avec son frère, et avec elle-même, si elle
doit se permettre un tel mensonge, et c’est là tout le nœud
de la dernière moitié de la pièce. Enfin, Iphigénie avoue
tout à Thoas, combat sa résistance, et obtient de lui le mot
adieu, sur lequel la toile tombe.

Certainement ce sujet ainsi conçu est pur et noble, et il
serait bien à souhaiter qu’on pût émouvoir les spectateurs,
seulement par un scrupule de délicatesse; mais ce n’est
peut-être pas assez pour le théâtre, et l’on s’intéresse plus
à cette pièce quand on la lit que quand on la voit représenter.
C’est l’admiration, et non le pathétique, qui est le ressort
d’une telle tragédie; on croit entendre, en l’écoutant, un
chant d’un poème épique; et le calme qui règne dans tout
l’ensemble gagne presque Oreste lui-même. La reconnaissance
d’Iphigénie et d’Oreste n’est pas la plus animée, mais
peut-être la plus poétique qu’il y ait. Les souvenirs de la
famille d’Agamemnon y sont rappelés avec un art admirable,
et l’on croit voir passer devant ses yeux les tableaux dont
l’histoire et la fable ont enrichi l’antiquité. C’est un intérêt
aussi que celui du plus beau langage, et des sentiments les plus
élevés. Une poésie si haute plonge l’âme dans une noble
contemplation, qui lui rend moins nécessaire le mouvement
et la diversité dramatiques.

Parmi le grand nombre des morceaux à citer dans cette
pièce, il en est un dont il n’y a de modèle nulle part:
Iphigénie, dans sa douleur, se rappelle un ancien chant
connu dans sa famille, et que sa nourrice lui a appris dès
le berceau; c’est le chant que les Parques font entendre à
Tantale dans l’enfer. Elles lui retracent sa gloire passée,
lorsqu’il était le convive des dieux, à la table d’or. Elles
peignent le moment terrible où il fut précipité de son trône,
la punition que les dieux lui infligèrent, la tranquillité de
ces dieux qui planent sur l’univers, et que les plaintes des
enfers ne sauraient ébranler; ces Parques menaçantes
annoncent aux petits-fils de Tantale que les dieux se détourneront
d’eux, parce que leurs traits rappellent ceux de
leur père. Le vieux Tantale entend ce chant funeste dans
l’éternelle nuit, pense à ses enfants, et baisse sa tête coupable.
Les images les plus frappantes, le rythme qui s’accorde
le mieux avec les sentiments, donnent à cette poésie la couleur
d’un chant national. C’est le plus grand effort du talent,
que de se familiariser ainsi avec l’antiquité et de saisir tout à
la fois ce qui devait être populaire chez les Grecs, et ce qui produit,
à la distance des siècles, une impression si solennelle.

L’admiration qu’il est impossible de ne pas ressentir pour
l’Iphigénie de Gœthe, n’est point en contradiction avec ce
que j’ai dit sur l’intérêt plus vif, et l’attendrissement plus
intime que les sujets modernes peuvent faire éprouver. Les
mœurs et les religions, dont les siècles ont effacé la trace,
présentent l’homme comme un être idéal qui touche à
peine la terre sur laquelle il marche; mais dans les époques
et dans les faits historiques, dont l’influence subsiste encore,
nous sentons la chaleur de notre existence, et nous voulons
des affections semblables à celles qui nous agitent.

Il me semble donc que Gœthe n’aurait pas dû mettre
dans sa pièce de Torquato Tasso la même simplicité d’action
et le même calme dans les discours, qui convenaient à son
Iphigénie. Ce calme et cette simplicité pourraient ne paraître
que de la froideur et du manque de naturel, dans un
sujet aussi moderne, sous tous les rapports, que le caractère
personnel du Tasse et les intrigues de la cour de
Ferrare.

Gœthe a voulu peindre, dans cette pièce, l’opposition qui
existe entre la poésie et les convenances sociales; entre le
caractère d’un poète et celui d’un homme du monde. Il a
montré le mal que fait la protection d’un prince à l’imagination
délicate d’un écrivain, lors même que ce prince croit
aimer les lettres, ou du moins met son orgueil à passer pour
les aimer. Cette opposition entre la nature exaltée et cultivée
par la poésie, et la nature refroidie et dirigée par la
politique, est une idée mère de mille idées.

Un homme de lettres placé dans une cour, doit se croire
d’abord heureux d’y être; mais il est impossible qu’à la
longue il n’éprouve pas quelques-unes des peines qui
rendirent la vie du Tasse si malheureuse. Le talent qui ne
serait pas indompté cesserait d’être du talent; et cependant
il est bien rare que les princes reconnaissent les
droits de l’imagination, et sachent tout à la fois la considérer
et la ménager. On ne pouvait choisir un sujet plus
heureux que le Tasse à Ferrare, pour mettre en évidence
les différents caractères d’un poète, d’un homme de cour,
d’une princesse et d’un prince, agissant dans un petit
cercle avec toute l’âpreté d’amour-propre qui remuerait le
monde. L’on connaît la sensibilité maladive du Tasse, et la
rudesse polie de son protecteur Alphonse, qui, tout en
professant la plus haute admiration pour ses écrits, le fit
enfermer dans la maison des fous, comme si le génie qui
part de l’âme devait être traité ainsi qu’un talent mécanique,
dont on tire parti en estimant l’œuvre et en dédaignant
l’ouvrier.

Gœthe a peint Léonore d’Este, la sœur du duc de Ferrare,
que le poète aimait en secret, comme appartenant par ses
vœux à l’enthousiasme, et par sa faiblesse à la prudence; il
a introduit dans sa pièce un courtisan sage, selon le monde,
qui traite le Tasse avec la supériorité que l’esprit d’affaires
se croit sur l’esprit poétique, et qui l’irrite par son calme,
et par l’habileté qu’il emploie à le blesser sans avoir précisément
tort envers lui. Cet homme de sang-froid conserve
son avantage, en provoquant son ennemi par des manières
sèches et cérémonieuses, qui offensent sans qu’on puisse
s’en plaindre. C’est le grand mal que fait une certaine
science du monde; et, dans ce sens, l’éloquence et l’art de
parler diffèrent extrêmement; car pour être éloquent, il
faut dégager le vrai de toutes ses entraves, et pénétrer jusqu’au
fond de l’âme où réside la conviction; mais l’habileté de
la parole consiste, au contraire, dans le talent d’esquiver,
de parer adroitement avec quelques phrases ce qu’on ne
veut pas entendre, et de se servir de ces mêmes armes pour
tout indiquer, sans qu’on puisse jamais vous prouver que
vous ayez rien dit.

Ce genre d’escrime fait beaucoup souffrir une âme vive et
vraie. L’homme qui s’en sert semble votre supérieur, parce
qu’il sait vous agiter, tandis qu’il reste lui-même tranquille;
mais il ne faut pas pourtant se laisser imposer par ces
forces négatives. Le calme est beau quand il vient de l’énergie
qui fait supporter ses propres peines; mais quand il naît de
l’indifférence pour celles des autres, ce calme n’est rien
qu’une personnalité dédaigneuse. Il suffit d’une année de
séjour dans une cour ou dans une capitale, pour apprendre
très facilement à mettre de l’adresse et même de la grâce
dans l’égoïsme: mais pour être vraiment digne d’une haute
estime, il faudrait réunir en soi, comme dans un bel ouvrage,
des qualités opposées: la connaissance des affaires
et l’amour du beau, la sagesse qu’exigent les rapports avec
les hommes, et l’essor qu’inspire le sentiment des arts. Il
est vrai qu’un tel individu en contiendrait deux; aussi
Gœthe dit-il dans sa pièce, que les deux personnages qu’il
met en contraste, le politique et le poète, sont les deux
moitiés d’un homme. Mais la sympathie ne peut exister
entre ces deux moitiés, puisqu’il n’y a point de prudence
dans le caractère du Tasse, ni de sensibilité dans son concurrent.

La susceptibilité souffrante des hommes de lettres s’est
manifestée dans Rousseau, dans le Tasse, et plus souvent
encore dans les écrivains allemands. Les écrivains français
en ont été plus rarement atteints. C’est quand on vit beaucoup
avec soi-même et dans la solitude qu’on a de la peine
à supporter l’air extérieur. La société est rude à beaucoup
d’égards pour qui n’y est pas fait dès son enfance, et l’ironie
du monde est plus funeste aux gens à talent qu’à tous les
autres: l’esprit tout seul s’en tire mieux. Gœthe aurait pu
choisir la vie de Rousseau pour exemple de cette lutte entre
la société telle qu’elle est, et la société telle qu’une tête
poétique la voit ou la désire; mais la situation de Rousseau
prêtait beaucoup moins à l’imagination que celle du Tasse.
Jean-Jacques a traîné un grand génie dans des rapports
très subalternes. Le Tasse, brave comme ses chevaliers,
amoureux, aimé, persécuté, couronné, et, jeune encore,
mourant de douleur, à la veille de son triomphe, est un
superbe exemple de toutes les splendeurs et de tous les
revers d’un beau talent.

Il me semble que dans la pièce du Tasse les couleurs du
Midi ne sont pas assez prononcées; peut-être serait-il très
difficile de rendre en allemand la sensation que produit la
langue italienne. Néanmoins c’est dans les caractères surtout
qu’on retrouve les traits de la nature germanique plutôt
qu’italienne. Léonore d’Este est une princesse allemande.
L’analyse de son propre caractère et de ses sentiments, à
laquelle elle se livre sans cesse, n’est point du tout dans
l’esprit du Midi. Là l’imagination ne se replie point sur
elle-même, elle avance sans regarder en arrière. Elle n’examine
point la source d’un événement; elle le combat ou s’y
livre, sans en rechercher la cause.

La Tasse est aussi un poète allemand. Cette impossibilité
de se tirer d’affaire dans toutes les circonstances habituelles
de la vie commune, que Gœthe attribue au Tasse, est un
trait de la vie méditative et renfermée des écrivains du
Nord. Les poètes du Midi n’ont pas d’ordinaire une telle incapacité;
ils ont vécu plus souvent hors de la maison, sur
les places publiques; les choses, et surtout les hommes,
leur sont plus familiers.

Le langage du Tasse, dans la pièce de Gœthe, est souvent
trop métaphysique. La folie de l’auteur de la Jérusalem ne
venait pas de l’abus des réflexions philosophiques, ni de
l’examen approfondi de ce qui se passe au fond du cœur;
elle tenait plutôt à l’impression trop vive des objets extérieurs,
à l’enivrement de l’orgueil et de l’amour; il ne se
servait guère de la parole que comme d’un chant harmonieux.
Le secret de son âme n’était point dans ses discours
ni dans ses écrits: il ne s’était point observé lui-même,
comment aurait-il pu se révéler aux autres? D’ailleurs il
considérait la poésie comme un art éclatant, et non comme
une confidence intime des sentiments du cœur. Il me semble
manifeste, et par sa nature italienne, et par sa vie, et
par ses lettres, et par les poésies même qu’il a composées
dans sa captivité, que l’impétuosité de ses passions, plutôt
que la profondeur de ses pensées, causait sa mélancolie;
il n’y avait pas dans son caractère, comme dans celui des
poètes allemands, ce mélange habituel de réflexion et d’activité,
d’analyse et d’enthousiasme, qui trouble singulièrement
l’existence.

L’élégance et la dignité du style poétique sont incomparables
dans la pièce du Tasse, et Gœthe s’y est montré le
Racine de l’Allemagne. Mais si l’on a reproché à Racine le
peu d’intérêt de Bérénice, on pourrait, avec bien plus de raison,
blâmer la froideur dramatique du Tasse de Gœthe: le
dessein de l’auteur était d’approfondir les caractères, en esquissant
seulement les situations; mais cela est-il possible?
Ces longs discours pleins d’esprit et d’imagination, que
tiennent tour à tour les différents personnages, dans quelle
nature sont-ils pris? qui parle ainsi de soi-même et de tout?
qui épuise à ce point ce qu’on peut dire, sans qu’il soit
question de rien faire? Quand il arrive un peu de mouvement
dans cette pièce, on se sent soulagé de l’attention
continuelle qu’exigent les idées. La scène du duel entre le
poète et le courtisan intéresse vivement; la colère de l’un
et l’habileté de l’autre développent la situation d’une manière
piquante. C’est trop exiger des lecteurs ou des spectateurs,
que de leur demander de renoncer à l’intérêt des
circonstances, pour s’attacher uniquement aux images et
aux pensées. Alors il ne faut pas prononcer des noms propres,
ni supposer des scènes, des actes, un commencement,
une fin, tout ce qui rend l’action nécessaire. La contemplation
plaît dans le repos; mais lorsqu’on marche, la lenteur
est toujours fatigante.

Par une singulière vicissitude dans les goûts, les Allemands
ont d’abord attaqué nos écrivains dramatiques,
comme transformant en français tous leurs héros. Ils ont
réclamé avec raison la vérité historique, pour animer les
couleurs et vivifier la poésie; puis, tout à coup, ils se sont
lassés de leurs propres succès en ce genre, et ils ont fait
des pièces abstraites, si l’on peut s’exprimer ainsi, dans lesquelles
les rapports des hommes entre eux sont indiqués
d’une manière générale, sans que le temps, le lieu, ni les
individus y soient pour rien. C’est ainsi, par exemple, que
dans la Fille naturelle, une autre pièce de Gœthe, l’auteur
appelle ses personnages le duc, le roi, le père, la fille, etc.,
sans aucune autre désignation; considérant l’époque pendant
laquelle l’événement se passe, le pays et les noms propres,
presque comme des intérêts de ménage dont la poésie
ne doit pas s’occuper.

Une telle tragédie est véritablement faite pour être jouée
dans le palais d’Odin, où les morts ont coutume de continuer
les occupations qu’ils avaient pendant leur vie; là le
chasseur, ombre lui-même, poursuit l’ombre d’un cerf avec
ardeur, et les fantômes des guerriers se battent sur le terrain
des nuages. Il paraît que, pendant quelque temps, Gœthe
s’est tout à fait dégoûté de l’intérêt dans les pièces de
théâtre. L’on en trouvait dans de mauvais ouvrages; il a
pensé qu’il fallait le bannir des bons. Néanmoins, un homme
supérieur a tort de dédaigner ce qui plaît universellement;
il ne faut pas qu’il abjure sa ressemblance avec la nature de
tous, s’il veut faire valoir ce qui le distingue. Le point
qu’Archimède cherchait pour soulever le monde est celui
par lequel un génie extraordinaire se rapproche du commun
des hommes. Ce point de contact lui sert à s’élever au-dessus
des autres; il doit partir de ce que nous éprouvons
tous, pour arriver à faire sentir ce que lui seul aperçoit.
D’ailleurs, s’il est vrai que le despotisme des convenances
mêle souvent quelque chose de factice aux plus belles tragédies
françaises, il n’y a pas non plus de vérité dans les
théories bizarres de l’esprit systématique. Si l’exagération
est maniérée, un certain genre de calme est aussi une affectation.
C’est une supériorité qu’on s’arroge sur les émotions
de l’âme, et qui peut convenir dans la philosophie, mais
point du tout dans l’art dramatique.

On peut sans crainte adresser ces critiques à Gœthe; car
presque tous ses ouvrages sont composés dans des systèmes
différents: tantôt il s’abandonne à la passion, comme dans
Werther et le Comte d’Egmont; une autre fois il ébranle
toutes les cordes de l’imagination par ses poésies fugitives;
une autre fois il peint l’histoire avec une vérité scrupuleuse,
comme dans Gœtz de Berlichingen; une autre fois il est naïf
comme les anciens, dans Hermann et Dorothée. Enfin, il se
plonge avec Faust dans le tourbillon de la vie; puis tout à
coup, dans le Tasse, la Fille naturelle, et même dans Iphigénie,
il conçoit l’art dramatique comme un monument
élevé près des tombeaux. Ses ouvrages ont alors les belles
formes, la splendeur et l’éclat du marbre; mais ils en ont
aussi la froide immobilité. On ne saurait critiquer Gœthe
comme un auteur bon dans tel genre et mauvais dans tel
autre. Il ressemble plutôt à la nature, qui produit tout et
de tout; et l’on peut aimer mieux son climat du midi que
son climat du nord, sans méconnaître en lui les talents qui
s’accordent avec ces diverses régions de l’âme.

CHAPITRE XXIII



Faust.

Parmi les pièces des marionnettes, il y en a une intitulée
le Docteur Faust, ou la Science malheureuse, qui a fait de
tout temps une grande fortune en Allemagne. Lessing s’en
est occupé avant Gœthe. Cette histoire merveilleuse est une
tradition généralement répandue. Plusieurs auteurs anglais
ont écrit sur la vie de ce même docteur Faust, et quelques-uns
même lui attribuent l’invention de l’imprimerie. Son
savoir très profond ne le préserva pas de l’ennui de la vie;
il essaya, pour y échapper, de faire un pacte avec le diable,
et le diable finit par l’emporter. Voilà le premier mot qui a
fourni à Gœthe l’étonnant ouvrage dont je vais essayer de
donner l’idée.

Certes, il ne faut pas y chercher ni le goût, ni la mesure,
ni l’art qui choisit et qui termine; mais si l’imagination
pouvait se figurer un chaos intellectuel, tel que l’on a souvent
décrit le chaos matériel, le Faust de Gœthe devrait
avoir été composé à cette époque. On ne saurait aller au
delà, en fait de hardiesse de pensée, et le souvenir qui reste
de cet écrit tient toujours un peu du vertige. Le diable est
le héros de cette pièce; l’auteur ne l’a point conçu comme
un fantôme hideux, tel qu’on a coutume de le représenter
aux enfants; il en a fait, si l’on peut s’exprimer ainsi, le
méchant par excellence, auprès duquel tous les méchants,
et celui de Gresset en particulier, ne sont que des novices,
à peine dignes d’être les serviteurs de Méphistophélès (c’est
le nom du démon qui se fait l’ami de Faust). Gœthe a voulu
montrer dans ce personnage, réel et fantastique tout à la
fois, la plus amère plaisanterie que le dédain puisse inspirer,
et néanmoins une audace de gaîté qui amuse. Il y a dans
les discours de Méphistophélès une ironie infernale, qui
porte sur la création tout entière, et juge l’univers comme
un mauvais livre dont le diable se fait le censeur.

Méphistophélès se moque de l’esprit lui-même, comme
du plus grand des ridicules, quand il fait prendre un intérêt
sérieux à quoi que ce soit au monde, et surtout quand il
nous donne de la confiance en nos propres forces. C’est une
chose singulière, que la méchanceté suprême et la sagesse
divine s’accordent en ceci; qu’elles reconnaissent également
l’une et l’autre le vide et la faiblesse de tout ce qui
existe sur la terre: mais l’une ne proclame cette vérité que
pour dégoûter du bien, et l’autre que pour élever au-dessus
du mal.

S’il n’y avait dans la pièce de Faust que de la plaisanterie
piquante et philosophique, on pourrait trouver dans plusieurs
écrits de Voltaire un genre d’esprit analogue; mais
on sent dans cette pièce une imagination d’une tout autre
nature. Ce n’est pas seulement le monde moral tel qu’il est
qu’on y voit anéanti, mais c’est l’enfer qui est mis à sa
place. Il y a une puissance de sorcellerie, une poésie du
mauvais principe, un enivrement du mal, un égarement de
la pensée, qui font frissonner, rire et pleurer tout à la fois.
Il semble que, pour un moment, le gouvernement de la
terre soit entre les mains du démon. Vous tremblez, parce
qu’il est impitoyable; vous riez, parce qu’il humilie tous les
amours-propres satisfaits; vous pleurez, parce que la nature
humaine, ainsi vue des profondeurs de l’enfer, inspire une
pitié douloureuse.

Milton a fait Satan plus grand que l’homme; Michel-Ange
et le Dante lui ont donné les traits hideux de l’animal,
combinés avec la figure humaine. Le Méphistophélès de
Gœthe est un diable civilisé. Il manie avec art cette moquerie
légère en apparence, qui peut si bien s’accorder avec
une grande profondeur de perversité; il traite de niaiserie
ou d’affectation tout ce qui est sensible; sa figure est méchante,
basse et fausse; il a de la gaucherie sans timidité,
du dédain sans fierté, quelque chose de doucereux auprès
des femmes, parce que, dans cette seule circonstance, il a
besoin de tromper pour séduire: et, ce qu’il entend par séduire,
c’est servir les passions d’un autre; car il ne peut
même faire semblant d’aimer: c’est la seule dissimulation
qui lui soit impossible.

Le caractère de Méphistophélès suppose une inépuisable
connaissance de la société, de la nature et du merveilleux.
C’est le cauchemar de l’esprit que cette pièce de Faust,
mais un cauchemar qui double sa force. On y trouve la révélation
diabolique de l’incrédulité, de celle qui s’applique à
tout ce qu’il peut y avoir de bon dans ce monde; et peut-être
cette révélation serait-elle dangereuse, si les circonstances
amenées par les perfides intentions de Méphistophélès
n’inspiraient pas de l’horreur pour son arrogant langage,
et ne faisaient pas connaître la scélératesse qu’il renferme.

Faust rassemble dans son caractère toutes les faiblesses
de l’humanité: désir de savoir et fatigue du travail; besoin
du succès, satiété du plaisir. C’est un parfait modèle de
l’être changeant et mobile, dont les sentiments sont plus
éphémères encore que la courte vie dont il se plaint. Faust
a plus d’ambition que de force; et cette agitation intérieure
le révolte contre la nature, et le fait recourir à tous les sortilèges
pour échapper aux conditions dures, mais nécessaires,
imposées à l’homme mortel. On le voit, dans la première
scène, au milieu de ses livres et d’un nombre infini
d’instruments de physique et de fioles de chimie. Son père
s’occupait aussi des sciences, et lui en a transmis le goût et
l’habitude. Une seule lampe éclaire cette retraite sombre et
Faust étudie sans relâche la nature, et surtout la magie
dont il possède déjà quelques secrets.

Il veut faire apparaître un des génies créateurs du second
ordre; le génie vient, et lui conseille de ne point s’élever au-dessus
de la sphère de l’esprit humain.—«C’est à nous,
lui dit-il, c’est à nous de nous plonger dans le tumulte de
l’activité, dans ces vagues éternelles de la vie, que la naissance
et la mort élèvent et précipitent, repoussent et ramènent:
nous sommes faits pour travailler à l’œuvre que Dieu
nous commande, et dont le temps accomplit la trame. Mais
toi, qui ne peux concevoir que toi-même, toi, qui trembles
en approfondissant ta destinée, et que mon souffle fait tressaillir,
laisse-moi, ne me rappelle plus».—Quand le génie
disparaît, un désespoir profond s’empare de Faust et il
veut s’empoisonner.

«Moi, dit-il, l’image de la Divinité, je me croyais si près
de goûter l’éternelle vérité dans tout l’éclat de sa lumière
céleste! je n’étais déjà plus le fils de la terre; je me sentais
l’égal des chérubins, qui, créateurs à leur tour, peuvent
goûter les jouissances de Dieu même. Ah! combien je dois
expier mes pressentiments présomptueux! une parole foudroyante
les a détruits pour jamais. Esprit divin, j’ai eu la
force de t’attirer, mais je n’ai pas eu celle de te retenir.
Pendant l’instant heureux où je t’ai vu, je me sentais à la
fois si grand et si petit! mais tu m’as repoussé violemment
dans le sort incertain de l’humanité.

«Qui m’instruira maintenant? que dois-je éviter? dois-je
céder à l’impulsion qui me presse? nos actions, comme nos
souffrances, arrêtent la marche de la pensée. Des penchants
grossiers s’opposent à ce que l’esprit conçoit de plus magnifique.
Quand nous atteignons un certain bonheur ici-bas,
nous traitons d’illusion et de mensonge tout ce qui
vaut mieux que ce bonheur; et les sentiments sublimes que
le Créateur nous avait donnés se perdent dans les intérêts
de la terre. D’abord l’imagination, avec ses ailes hardies, aspire
à l’éternité; puis un petit espace suffit bientôt aux débris
de toutes nos espérances trompées. L’inquiétude s’empare
de notre cœur: elle y produit des douleurs secrètes;
elle y détruit le repos et le plaisir. Elle se présente à nous
sous mille formes; tantôt la fortune, tantôt une femme, des
enfants, le poignard, le poison, le feu, la mer, nous agitent.
L’homme tremble devant tout ce qui n’arrivera pas, et
pleure sans cesse ce qu’il n’a point perdu.

«Non, je ne me suis point comparé à la Divinité; non, je
sens ma misère: c’est à l’insecte que je ressemble. Il s’agite
dans la poussière, il se nourrit d’elle, et le voyageur, en passant,
l’écrase et le détruit.

«N’est-ce pas la poussière en effet, que ces livres dont je
suis environné? Ne suis-je pas enfermé dans le cachot de la
science? ces murs, ces vitraux qui m’entourent, laissent-ils
pénétrer seulement jusqu’à moi la lumière du jour sans l’altérer?
Que dois-je faire de ces innombrables volumes, de ces
niaiseries sans fin qui remplissent ma tête? Y trouverai-je
ce qui me manque? Si je parcours ces pages, qu’y lirai-je?
Que partout les hommes se sont tourmentés sur leur sort;
que de temps en temps un heureux a paru, et qu’il a fait le
désespoir du reste de la terre. (Une tête de mort est sur la table).
Et toi, qui sembles m’adresser un ricanement si terrible,
l’esprit qui habitait jadis ton cerveau n’a-t-il pas erré
comme le mien, n’a-t-il pas cherché la lumière, et succombé
sous le poids des ténèbres: ces machines de tout
genre que mon père avait rassemblées pour servir à ses
vains travaux, ces roues, ces cylindres, ces leviers, me révèleront-ils
le secret de la nature? Non, elle est mystérieuse,
bien qu’elle semble se montrer au jour; et ce qu’elle veut
cacher, tous les efforts de la science ne l’arracheront jamais
de son sein.

«C’est donc vers toi que mes regards sont attirés, liqueur
empoisonnée! Toi qui donnes la mort, je te salue comme
une pâle lueur dans la forêt sombre. En toi j’honore la
science et l’esprit de l’homme. Tu es la plus douce essence
des sucs qui procurent le sommeil; tu contiens toutes les
forces qui tuent. Viens à mon secours. Je sens déjà l’agitation
de mon esprit qui se calme; je vais m’élancer dans la
haute mer. Les flots limpides brillent comme un miroir à
mes pieds. Un nouveau jour m’appelle vers l’autre bord. Un
char de feu plane déjà sur ma tête; j’y vais monter; je saurai
parcourir les sphères éthérées, et goûter les délices des
cieux.

«Mais dans mon abaissement, comment les mériter? Oui,
je le puis, si je l’ose, si j’enfonce avec courage ces portes de
la mort, devant lesquelles chacun passe en frémissant. Il est
temps de montrer la dignité de l’homme. Il ne faut plus
qu’il tremble au bord de cet abîme, où son imagination se
condamne elle-même à ses propres tourments, et dont les
flammes de l’enfer semblent défendre l’approche. C’est dans
cette coupe d’un pur cristal, que je vais verser le poison mortel.
Hélas! jadis elle servait pour un autre usage: on la passait
de main en main dans les festins joyeux de nos pères, et le
convive, en la prenant, célébrait en vers sa beauté. Coupe
dorée! tu me rappelles les nuits bruyantes de ma jeunesse.
Je ne t’offrirai plus à mon voisin, je ne vanterai plus l’artiste
qui sut t’embellir. Une liqueur sombre te remplit, je
l’ai préparée, je la choisis. Ah! qu’elle soit pour moi la libation
solennelle que je consacre au matin d’une nouvelle
vie»!

Au moment où Faust va prendre le poison, il entend les
cloches qui annoncent dans la ville le jour de Pâques, et les
chœurs, qui, dans l’église voisine, célèbrent cette sainte
fête.

Le Chœur.

«Le Christ est ressuscité. Que les mortels dégénérés, faibles
et tremblants, s’en réjouissent!

Faust.

«Comme le bruit imposant de l’airain m’ébranle jusqu’au
fond de l’âme! Quelles voix pures font tomber la coupe
empoisonnée de ma main! Annoncez-vous, cloches retentissantes,
la première heure du jour de Pâques? Vous, chœur!
célébrez-vous déjà les chants consolateurs, ces chants que,
dans la nuit du tombeau, les anges firent entendre, quand
ils descendirent du ciel pour commencer la nouvelle alliance»?

Le chœur répète une seconde fois: Le Christ, etc.

Faust.

«Chants célestes, puissants et doux, pourquoi me cherchez-vous
dans la poussière? faites-vous entendre aux humains
que vous pouvez consoler. J’écoute le message que
vous m’apportez, mais la foi me manque pour y croire. Le
miracle est l’enfant chéri de la foi. Je ne puis m’élancer
dans la sphère d’où votre auguste nouvelle est descendue; et
cependant, accoutumé dès l’enfance à ces chants, ils me rappellent
à la vie. Autrefois un rayon de l’amour divin descendait
sur moi, pendant la solennité tranquille du dimanche.
Le bourdonnement sourd de la cloche remplissait mon âme
du pressentiment de l’avenir, et ma prière était une jouissance
ardente. Cette même cloche annonçait aussi les jeux de la
jeunesse, et la fête du printemps. Le souvenir ranime en
moi les sentiments enfantins qui nous détournent de la
mort. Oh! faites-vous entendre encore, chants célestes! la
terre m’a reconquis».



Ce moment d’exaltation ne dure pas; Faust est un caractère
inconstant, les passions du monde le reprennent. Il
cherche à les satisfaire, il souhaite de s’y livrer; et le diable,
sous le nom de Méphistophélès, vient et lui promet de le
mettre en possession de toutes les jouissances de la terre;
mais en même temps il sait le dégoûter de toutes, car la
vraie méchanceté dessèche tellement l’âme, qu’elle finit par
inspirer une indifférence profonde pour les plaisirs aussi
bien que pour les vertus.

Méphistophélès conduit Faust chez une sorcière, qui tient
à ses ordres des animaux moitié singes et moitié chats
(Meer-katzen). On peut considérer cette scène, à quelques
égards, comme la parodie des Sorcières de Macbeth. Les
Sorcières de Macbeth chantent des paroles mystérieuses,
dont les sons extraordinaires font déjà l’effet d’un sortilège;
les Sorcières de Gœthe prononcent aussi des mots bizarres,
dont les consonnances sont artistement multipliées; ces
mots excitent l’imagination à la gaîté, par la singularité
même de leur structure; et le dialogue de cette scène, qui
ne serait que burlesque en prose, prend un caractère plus
relevé par le charme de la poésie.

On croit découvrir, en écoutant le langage comique de
ces chats-singes, quelles seraient les idées des animaux s’ils
pouvaient les exprimer, quelle image grossière et ridicule
ils se feraient de la nature et de l’homme.

Il n’y a guère d’exemples dans les pièces françaises de
ces plaisanteries fondées sur le merveilleux, les prodiges,
les sorcières, les métamorphoses, etc.: c’est jouer avec la
nature, comme dans la comédie de mœurs on joue avec les
hommes. Mais il faut, pour se plaire à ce comique, n’y point
appliquer le raisonnement, et regarder les plaisirs de l’imagination
comme un jeu libre et sans but. Néanmoins ce jeu
n’en est pas pour cela plus facile, car les barrières sont souvent
des appuis; et quand on se livre en littérature à des
inventions sans bornes, il n’y a que l’excès et l’emportement
même du talent qui puissent leur donner quelque
mérite; l’union du bizarre et du médiocre ne serait pas
tolérable.

Méphistophélès conduit Faust dans les sociétés des jeunes
gens de toutes les classes, et subjugue de différentes manières
les divers esprits qu’il rencontre. Il ne les subjugue
jamais par l’admiration, mais par l’étonnement. Il captive
toujours par quelque chose d’inattendu et de dédaigneux
dans ses paroles et dans ses actions; car la plupart des
hommes vulgaires font d’autant plus de cas d’un esprit
supérieur qu’il ne se soucie pas d’eux. Un instinct secret
leur dit que celui qui les méprise voit juste.

Un écolier de Leipzig, sortant de la maison maternelle,
et niais comme on peut l’être à cet âge dans les bons pays
de l’Allemagne, vient consulter Faust sur ses études; Faust
prie Méphistophélès de se charger de lui répondre. Il revêt
la robe de docteur, et pendant qu’il attend l’écolier, il
exprime seul son dédain pour Faust. «Cet homme, dit-il,
ne sera jamais qu’à demi pervers, et c’est en vain qu’il se
flatte de parvenir à l’être entièrement». En effet, une
maladresse causée par des regrets invincibles entrave les
honnêtes gens, quand ils se détournent de leur route naturelle,
et les hommes radicalement mauvais se moquent de
ces candidats du vice, qui ont bonne intention de faire le
mal, mais qui sont sans talent pour l’accomplir.

Enfin l’écolier se présente, et rien n’est plus naïf que
l’empressement gauche et confiant de ce jeune Allemand,
qui arrive pour la première fois dans une grande ville, disposé
à tout, et ne connaissant rien, ayant peur et envie de
chaque chose qu’il voit; désirant de s’instruire, souhaitant
fort de s’amuser, et s’approchant avec un sourire gracieux
de Méphistophélès, qui le reçoit d’un air froid et moqueur;
le contraste entre la bonhomie tout en dehors de l’un, et
l’insolence contenue de l’autre, est admirablement spirituel.

Il n’y a pas une connaissance que l’écolier ne voulût acquérir,
et ce qu’il lui convient d’apprendre, dit-il, c’est la science
et la nature. Méphistophélès le félicite de la précision de son
plan d’étude. Il s’amuse à décrire les quatre facultés: la jurisprudence,
la médecine, la philosophie, et la théologie, de
manière à embrouiller la tête de l’écolier pour toujours. Méphistophélès
lui fait mille arguments divers, que l’écolier approuve
tous les uns après les autres, mais dont la conclusion
l’étonne, parce qu’il s’attend au sérieux et que le Diable plaisante
toujours. L’écolier de bonne volonté se prépare à l’admiration,
et le résultat de tout ce qu’il entend n’est qu’un
dédain universel. Méphistophélès convient lui-même que le
doute vient de l’enfer, et que les démons, ce sont ceux qui
nient; mais il exprime le doute avec un ton décidé, qui, mêlant
l’arrogance du caractère à l’incertitude de la raison, ne laisse
de consistance qu’aux mauvais penchants. Aucune croyance,
aucune opinion ne reste fixe dans la tête, après avoir entendu
Méphistophélès, et l’on s’examine soi-même, pour savoir
s’il y a quelque chose de vrai dans ce monde, ou si l’on ne
pense que pour se moquer de tous ceux qui croient penser.

«Ne doit-il pas toujours y avoir une idée dans un mot?
dit l’écolier.—Oui, si cela se peut, répond Méphistophélès;
mais il ne faut pourtant pas trop se tourmenter là-dessus;
car là où les idées manquent, les mots viennent à propos
pour y suppléer».

L’écolier quelquefois ne comprend pas Méphistophélès,
mais n’en a que plus de respect pour son génie. Avant de le
quitter, il le prie d’écrire quelques lignes sur son Album; c’est
le livre dans lequel, selon les bienveillants usages de l’Allemagne,
chacun se fait donner une marque de souvenir par
ses amis. Méphistophélès écrit ce que Satan a dit à Ève pour
l’engager à manger le fruit de l’arbre de vie: Vous serez
comme Dieu, connaissant le bien et le mal. «Je peux bien,
se dit-il à lui-même, emprunter cette ancienne sentence à
mon cousin le serpent; il y a longtemps qu’on s’en sert
dans ma famille». L’écolier reprend son livre, et s’en va
parfaitement satisfait.

Faust s’ennuie, et Méphistophélès lui conseille de devenir
amoureux. Il le devient en effet d’une jeune fille du peuple,
tout à fait innocente et naïve, qui vit dans la pauvreté avec
sa vieille mère. Méphistophélès, pour introduire Faust
auprès d’elle, imagine de faire connaissance avec une de
ses voisines, Marthe, chez laquelle la jeune Marguerite va
quelquefois. Cette femme a son mari dans les pays étrangers,
et se désole de n’en point recevoir de nouvelles; elle
serait bien triste de sa mort, mais au moins voudrait-elle
en avoir la certitude; et Méphistophélès adoucit singulièrement
sa douleur, en lui promettant un extrait mortuaire de
son époux, bien en règle, qu’elle pourra, suivant la coutume,
faire publier dans la gazette.

La pauvre Marguerite est livrée à la puissance du mal;
l’esprit infernal s’acharne sur elle, et la rend coupable, sans
lui ôter cette droiture de cœur qui ne peut trouver de repos
que dans la vertu. Un méchant habile se garde bien de
pervertir entièrement les honnêtes gens qu’il veut gouverner:
car son ascendant sur eux se compose des fautes et
des remords qui les troublent tour à tour. Faust, aidé par
Méphistophélès, séduit cette jeune fille, singulièrement
simple d’esprit et d’âme. Elle est pieuse, bien qu’elle soit
coupable, et, seule avec Faust, elle lui demande s’il a de la
religion.—«Mon enfant, lui dit-il, tu le sais, je t’aime. Je
donnerais pour toi mon sang et ma vie; je ne voudrais
troubler la foi de personne. N’est-ce pas là tout ce que tu
peux désirer?

MARGUERITE.

«Non, il faut croire.

FAUST.

«Le faut-il?

MARGUERITE.

«Ah! si je pouvais quelque chose sur toi! tu ne respectes
pas assez les saints sacrements.

FAUST.

«Je les respecte.

MARGUERITE.

«Mais sans en approcher; depuis longtemps, tu ne t’es
point confessé, tu n’as point été à la messe; crois-tu en
Dieu?

FAUST.

«Ma chère amie, qui ose dire: Je crois en Dieu?—Si
tu fais cette question aux prêtres et aux sages, ils répondront
comme s’ils voulaient se moquer de celui qui les
interroge.

MARGUERITE.

«Ainsi donc, tu ne crois rien.

FAUST.

«N’interprète pas mal ce que je dis, charmante créature:
qui peut nommer la divinité et dire: Je la conçois? qui
peut être sensible et ne pas y croire? Le soutien de cet univers
n’embrasse-t-il pas toi, moi, la nature entière? Le ciel
ne s’abaisse-t-il pas en pavillon sur nos têtes? la terre n’est-elle
pas inébranlable sous nos pieds, et les étoiles éternelles,
du haut de leur sphère, ne nous regardent-elles pas avec
amour? Tes yeux ne se réfléchissent-ils pas dans mes yeux
attendris? Un mystère éternel, invisible et visible, n’attire-t-il
pas mon cœur vers le tien? Remplis ton âme de ce mystère,
et quand tu éprouves la félicité suprême du sentiment,
appelle-là, cette félicité, cœur, amour, Dieu, n’importe. Le
sentiment est tout, les noms ne sont qu’un vain bruit, une
vaine fumée, qui obscurcit la clarté des cieux».

Ce morceau, d’une éloquence inspirée, ne conviendrait
pas à la disposition de Faust, si dans ce moment il n’était
pas meilleur, parce qu’il aime, et si l’intention de l’auteur
n’avait pas été, sans doute, de montrer combien une
croyance ferme et positive est nécessaire, puisque ceux
même que la nature a faits sensibles et bons, n’en sont pas
moins capables des plus funestes égarements, quand ce
secours leur manque.

Faust se lasse de l’amour de Marguerite comme de toutes
les jouissances de la vie; rien n’est plus beau, en allemand,
que les vers dans lesquels il exprime tout à la fois l’enthousiasme
de la science et la satiété du bonheur.

FAUST, seul.

«Esprit sublime! tu m’as accordé tout ce que je t’ai
demandé. Ce n’est pas en vain que tu as tourné vers moi
ton visage entouré de flammes; tu m’as donné la magique
nature pour empire, tu m’as donné la force de la sentir et
d’en jouir. Ce n’est pas une froide admiration que tu m’as
permise, mais une intime connaissance, et tu m’as fait
pénétrer dans le sein de l’univers, comme dans celui d’un
ami; tu as conduit devant moi la troupe variée des vivants,
et tu m’as appris à connaître mes frères dans les habitants
des bois, des airs et des eaux. Quand l’orage gronde dans la
forêt, quand il déracine et renverse les pins gigantesques
dont la chute fait retentir la montagne, tu me guides dans
un sûr asile, et tu me révèles les secrètes merveilles de mon
propre cœur. Lorsque la lune tranquille monte lentement
vers les cieux, les ombres argentées des temps antiques
planent à mes yeux sur les rochers, dans les bois, et semblent
m’adoucir le sévère plaisir de la méditation.

«Mais je le sens, hélas! l’homme ne peut atteindre à rien
de parfait; à côté de ces délices qui me rapprochent des
dieux, il faut que je supporte ce compagnon froid, indifférent,
hautain, qui m’humilie à mes propres yeux, et d’un
mot réduit au néant tous les dons que tu m’as faits. Il
allume dans mon sein un feu désordonné qui m’attire vers
la beauté; je passe avec ivresse du désir au bonheur; mais
au sein du bonheur même, bientôt un vague ennui me fait
regretter le désir».


L’histoire de Marguerite serre douloureusement le cœur.
Son état vulgaire, son esprit borné, tout ce qui la soumet
au malheur, sans qu’elle puisse y résister, inspire encore
plus de pitié pour elle. Gœthe, dans ses romans et dans
ses pièces, n’a presque jamais donné des qualités supérieures
aux femmes, mais il peint à merveille le caractère
de faiblesse qui leur rend la protection si nécessaire. Marguerite
veut recevoir chez elle Faust à l’insu de sa mère, et
donne à cette pauvre femme, d’après le conseil de Méphistophélès,
une potion assoupissante qu’elle ne peut supporter,
et qui la fait mourir. La coupable Marguerite devient
grosse, sa honte est publique, tout le quartier qu’elle habite
la montre au doigt. Le déshonneur semble avoir plus de
prise sur les personnes d’un rang élevé, et peut-être cependant
est-il encore plus redoutable dans la classe du peuple.
Tout est si tranché, si positif, si irréparable parmi les
hommes qui n’ont pour rien des paroles nuancées! Gœthe
saisit admirablement ces mœurs, tout à la fois si près et loin
de nous; il possède au suprême degré l’art d’être parfaitement
naturel dans mille natures différentes.

Valentin, soldat, frère de Marguerite, arrive de la guerre
pour la revoir; et quand il apprend sa honte, la souffrance
qu’il éprouve, et dont il rougit, se trahit par un langage
âpre et touchant à la fois. L’homme dur en apparence,
et sensible au fond de l’âme, cause une émotion inattendue
et poignante. Gœthe a peint avec une admirable vérité le
courage qu’un soldat peut employer contre la douleur
morale, contre cet ennemi nouveau qu’il sent en lui-même,
et que ses armes ne sauraient combattre. Enfin, le besoin
de la vengeance le saisit, et porte vers l’action tous les sentiments
qui le dévoraient intérieurement. Il rencontre
Méphistophélès et Faust, au moment où ils vont donner un
concert sous les fenêtres de sa sœur. Valentin provoque
Faust, se bat avec lui, et reçoit une blessure mortelle. Ses
adversaires disparaissent, pour éviter la fureur du peuple.

Marguerite arrive, demande qui est là tout sanglant sur
la terre. Le peuple lui répond: Le fils de ta mère. Et son
frère, en mourant, lui adresse des reproches plus terribles
et plus déchirants que jamais la langue policée n’en pourrait
exprimer. La dignité de la tragédie ne saurait permettre
d’enfoncer si avant les traits de la nature dans le cœur.

Méphistophélès oblige Faust à quitter la ville, et le désespoir
que lui fait éprouver le sort de Marguerite intéresse à
lui de nouveau.

«Hélas! s’écrie Faust, elle eût été si facilement heureuse!
une simple cabane dans une vallée des Alpes, quelques occupations
domestiques, auraient suffi pour satisfaire ses
désirs bornés, et remplir sa douce vie: mais moi, l’ennemi
de Dieu, je n’ai pas eu de repos que je n’eusse brisé son
cœur, et fait tomber en ruines sa pauvre destinée. Ainsi
donc la paix doit lui être ravie pour toujours. Il faut qu’elle
soit la victime de l’enfer. Hé bien! démon, abrège mon
angoisse, fais arriver ce qui doit arriver. Que le sort de cette
infortunée s’accomplisse, et précipite-moi du moins avec
elle dans l’abîme».

L’amertume et le sang-froid de la réponse de Méphistophélès
sont vraiment diaboliques.

«Comme tu t’enflammes, lui dit-il, comme tu bouillonnes!
je ne sais comment te consoler, et sur mon honneur je me
donnerais au diable, si je ne l’étais pas moi-même: mais
penses-tu donc, insensé, que parce que ta pauvre tête ne
voit plus d’issue, il n’y en ait plus véritablement? Vive
celui qui sait tout supporter avec courage! Je t’ai déjà rendu
passablement semblable à moi, et songe, je t’en prie, qu’il
n’y a rien de plus fastidieux dans ce monde qu’un diable
qui se désespère».

Marguerite va seule à l’église, l’unique refuge qui lui
reste; une foule immense remplit le temple, et le service
des morts est célébré dans ce lieu solennel. Marguerite est
couverte d’un voile: elle prie avec ardeur; et lorsqu’elle
commence à se flatter de la miséricorde divine, le mauvais
esprit lui parle d’une voix basse et lui dit:

«Te souviens-tu, Marguerite, de ce temps où tu venais
ici te prosterner devant l’autel? tu étais alors pleine d’innocence,
tu balbutiais timidement les psaumes, et Dieu régnait
dans ton cœur. Marguerite, qu’as-tu fait? que de crimes tu
as commis! Viens-tu prier pour l’âme de ta mère, dont la
mort pèse sur ta tête? Sur le seuil de ta porte, vois-tu quel
est ce sang? c’est celui de ton frère, et ne sens-tu pas
s’agiter dans ton sein une créature infortunée qui te présage
déjà de nouvelles douleurs?

Marguerite.

«Malheur! malheur! comment échapper aux pensées qui
naissent dans mon âme et se soulèvent contre moi?

Le Chœur, chante dans l’Église.



«Dies iræ, dies illa,


Solvet sæculum in favilla.[32]







Le Mauvais Esprit.

«Le courroux céleste te menace, Marguerite; les trompettes
de la résurrection retentissent: les tombeaux s’ébranlent,
et ton cœur va se réveiller pour sentir les flammes
éternelles.

Marguerite.

«Ah! si je pouvais m’éloigner d’ici! les sons de cet orgue
m’empêchent de respirer, et les chants des prêtres font
pénétrer dans mon âme une émotion qui la déchire.

Le Chœur.



«Judex ergo cum sedebit,


Quidquid latet apparebit,


Nil inultum remanebit.[33]







Marguerite.

«On dirait que ces murs se rapprochent pour m’étouffer;
la voûte du temple m’oppresse: de l’air! de l’air!

Le Mauvais Esprit.

«Cache-toi; le crime et la honte te poursuivent. Tu
demandes de l’air et de la lumière, misérable! qu’en espères-tu?

Le Chœur.



«Quid sum miser tunc dicturus?


Quem patronum rogaturus?


Cum vix justus sit securus[34]?







Le Mauvais Esprit.

«Les Saints détournent leur visage de ta présence; ils
rougiraient de tendre leurs mains pures vers toi».

Le Chœur.



«Quid sum miser tunc dicturus»?




Marguerite crie au secours et s’évanouit.


Quelle scène! Cette infortunée qui, dans l’asile de la
consolation, trouve le désespoir; cette foule rassemblée,
priant Dieu avec confiance, tandis qu’une malheureuse
femme, dans le temple même du Seigneur, rencontre l’esprit
de l’enfer! Les paroles sévères de l’hymne sainte sont interprétées
par l’inflexible méchanceté du mauvais génie. Quel
désordre dans le cœur! que de maux entassés sur une faible
pauvre tête! et quel talent, que celui qui sait ainsi représenter
à l’imagination ces moments où la vie s’allume en
nous comme un feu sombre, et jette sur nos jours passagers
la terrible lueur de l’éternité des peines!

Méphistophélès imagine de transporter Faust dans le
sabbat des sorcières pour le distraire de ses peines; et il y a
là une scène dont il est impossible de donner l’idée, quoiqu’il
s’y trouve un grand nombre de pensées à retenir: ce sont
vraiment les Saturnales de l’esprit, que cette fête du sabbat.
La marche de la pièce est suspendue par cet intermède, et
plus on trouve la situation forte, plus il est impossible de se
soumettre même aux inventions du génie, lorsqu’elles interrompent
ainsi l’intérêt. Au milieu du tourbillon de tout ce
qu’on peut imaginer et dire, quand les images et les idées
se précipitent, se confondent, et semblent retomber dans
les abîmes dont la raison les a fait sortir, il vient une scène
qui se rattache à la situation d’une manière terrible. Les
conjurations de la magie font apparaître divers tableaux, et
tout à coup Faust s’approche de Méphistophélès, et lui dit:
«Ne vois-tu pas là-bas une jeune fille belle et pâle, qui se
tient seule dans l’éloignement? Elle s’avance lentement,
ses pieds semblent attachés l’un à l’autre; ne trouves-tu pas
qu’elle ressemble à Marguerite?

Méphistophélès.

«C’est un effet de la magie, rien qu’une illusion. Il n’est
pas bon d’y arrêter tes regards. Ces yeux fixes glacent le
sang des hommes. C’est ainsi que la tête de Méduse changeait
jadis en pierre ceux qui la considéraient.

Faust.

«Il est vrai que cette image a les yeux ouverts comme un
mort à qui les mains d’un ami ne les aurait pas fermés.
Voilà le sein sur lequel j’ai reposé ma tête; voilà les charmes
que mon cœur a possédés.

Méphistophélès.

«Insensé! tout cela n’est que de la sorcellerie; chacun
dans ce fantôme croit voir sa bien-aimée.

Faust.

«Quel délire! quelle souffrance! Je ne peux m’éloigner
de ce regard; mais autour de ce beau cou, que signifie ce
collier rouge, large comme le tranchant d’un couteau?

Méphistophélès.

«C’est vrai: mais qu’y veux-tu faire? Ne t’abîme pas dans
tes rêveries; viens sur cette montagne, on t’y prépare une
fête. Viens».


Faust apprend que Marguerite a tué l’enfant qu’elle a mis
au jour, espérant ainsi se dérober à la honte. Son crime a
été découvert; on l’a mise en prison, et le lendemain elle
doit périr sur l’échafaud. Faust maudit Méphistophélès avec
fureur; Méphistophélès accuse Faust avec sang-froid, et lui
prouve que c’est lui qui a désiré le mal, et qu’il ne l’a aidé
que parce qu’il l’avait appelé. Une sentence de mort est
portée contre Faust, parce qu’il a tué le frère de Marguerite.
Néanmoins, il s’introduit en secret dans la ville, obtient de
Méphistophélès les moyens de délivrer Marguerite, et pénètre
la nuit dans son cachot, dont il a dérobé les clefs.

Il l’entend de loin murmurer une chanson qui prouve
l’égarement de son esprit; les paroles de cette chanson sont
très vulgaires, et Marguerite était naturellement pure et délicate.
On peint d’ordinaire les folles comme si la folie s’arrangeait
avec les convenances, et donnait seulement le droit
de ne pas finir les phrases commencées, et de briser à propos
le fil des idées; mais cela n’est pas ainsi: le véritable
désordre de l’esprit se montre presque toujours sous des
formes étrangères à la cause même de la folie, et la gaîté
des malheureux est bien plus déchirante que leur douleur.

Faust entre dans la prison: Marguerite croit qu’on vient
la chercher pour la conduire à la mort.

Marguerite, se soulevant de son lit de paille, s’écrie:

«Ils viennent! ils viennent! oh, que la mort est amère!

Faust, bas.

«Doucement, doucement; je vais te délivrer. (Il s’approche
d’elle pour briser ses fers).

Marguerite.

«Si tu es un homme, mon désespoir te touchera.

Faust.

«Plus bas, plus bas; tu éveilleras la garde par tes cris.

Marguerite se jette à genoux.

«Qui t’a donné, barbare, cette puissance sur moi? Il n’est
que minuit: pourquoi viens-tu déjà me chercher? Aie pitié
de mes larmes, laisse-moi vivre encore: demain matin,
n’est-ce pas assez tôt? (Marguerite se relève). Je suis pourtant
si jeune, si jeune! et dois-je déjà mourir? J’étais belle
aussi: c’est ce qui a fait ma perte. Mon ami était alors près
de moi: il est maintenant bien loin. Les fleurs de ma guirlande
sont dispersées. Ne me prends pas la main avec tant
de violence. Ménage-moi. Ne me laisse pas pleurer en vain.
Jamais, jusqu’à ce jour, je ne t’ai vu.

Faust.

«Comment supporter sa douleur!

Marguerite.

«Je suis tout à fait en ton pouvoir. Seulement laisse-moi
allaiter mon enfant; je l’ai pressé sur mon cœur toute la
nuit. Ils me l’ont ôté pour m’affliger. N’ont-ils pas prétendu
que je l’avais tué? Jamais je ne redeviendrai ce que j’étais!
N’ont-ils pas chanté des chansons contre moi, ces méchants,
que voulaient-ils donc dire?

Faust se jette à ses pieds.

«Ton amant est à tes pieds; il vient ouvrir les portes de
cette horrible prison.

Marguerite.

«Oui, mettons-nous à genoux; appelons les saints à notre
secours. Les cris de l’enfer se font entendre, et les mauvais
génies nous attendent sur le seuil de mon cachot.

Faust.

«Marguerite! Marguerite!

Marguerite, attentive.

«C’était la voix de mon ami. (Elle se précipite vers Faust,
et ses fers tombent). Où est-il? Je l’ai entendu m’appeler. Je
suis libre. Personne ne pourra plus me retenir en prison.
Je m’appuierai sur son bras, je me reposerai sur son sein.
Il appelle Marguerite: il est là, devant la porte. Au milieu
des hurlements de l’impitoyable mort, j’entends la douce et
touchante harmonie de sa voix!

Faust.

«Oui, c’est moi, Marguerite!

Marguerite.

«C’est toi! dis-le encore une fois. (Elle le serre contre son
cœur). C’est lui! c’est lui! Qu’est devenue l’angoisse des fers
et de l’échafaud? C’est toi! je suis sauvée! J’aperçois devant
moi la route où je te vis pour la première fois, le jardin si
riant où Marthe et moi nous t’attendions.

Faust.

«Viens, viens.

Marguerite.

«Il m’est si doux de rester quand tu demeures! Ah! ne
t’éloigne pas!

Faust.

«Hâte-toi; nous payerions bien cher le moindre retard.

Marguerite.

«Quoi! tu ne réponds point à mes embrassements? Mon
ami, il y a si peu de temps que nous nous sommes quittés!
As-tu donc déjà désappris à me serrer contre ton cœur? Jadis
tes paroles, tes regards appelaient sur moi tout le ciel! Embrasse-moi,
de grâce; embrasse-moi! Ton cœur est donc
froid et muet? Qu’as-tu fait de ton amour? qui me l’a ravi?

Faust.

«Viens, suis-moi, chère amie: prends courage: je t’aime
avec transport; mais suis-moi, c’est ma seule prière.

Marguerite.

«Es-tu bien Faust? Es-tu bien toi?

Faust.

«Oui, sans doute; oui, viens.

Marguerite.

«Tu me délivres de mes chaînes, tu me reprends de nouveau
dans tes bras. D’où vient que tu n’as pas horreur de
Marguerite? Sais-tu bien, mon ami, sais-tu bien qui tu délivres?

Faust.

«Viens, viens; déjà la nuit est moins profonde.

Marguerite.

«Ma mère! c’est moi qui l’ai tuée! Mon enfant! c’est moi
qui l’ai noyé! N’appartenait-il pas à toi comme à moi? Est-il
donc vrai, Faust, que je te voie? N’est-ce pas un rêve?
Donne-moi ta main, ta main chérie. O ciel! elle est humide.
Essuie-la. Je crois qu’il y a du sang! Cache-moi ton épée;
où est mon frère? Je t’en prie, cache-la-moi.

Faust.

«Laisse donc dans l’oubli l’irréparable passé; tu me fais
mourir.

Marguerite.

«Non, il faut que tu restes. Je veux te décrire les tombeaux
que tu feras préparer dès demain. Il faut donner la
meilleure place à ma mère; mon frère doit être près
d’elle. Moi, tu me mettras un peu plus loin; mais cependant
pas trop loin, et mon enfant à droite, sur mon sein:
mais personne ne doit reposer à mes côtés. J’aurais voulu
que tu fusses près de moi; mais c’était un bonheur doux
et pur, il ne m’appartient plus. Je me sens entraînée vers
toi, et il me semble que tu me repousses avec violence;
cependant tes regards sont pleins de tendresse et de bonté.

Faust.

«Ah! si tu me reconnais, viens.

Marguerite.

«Où donc irais-je?

Faust.

«Tu seras libre.

Marguerite.

«La tombe est là dehors. La mort épie mes pas. Viens;
mais conduis-moi dans la demeure éternelle: je ne puis
aller que là. Tu veux partir? mon ami! si je pouvais...

Faust.

«Tu le peux, si tu le veux; les portes sont ouvertes.

Marguerite.

«Je n’ose pas sortir; il n’est plus pour moi d’espérance.
Que me sert-il de fuir? Mes persécuteurs m’attendent.
Mendier est si misérable, et surtout avec une mauvaise conscience!
Il est triste aussi d’errer dans l’étranger; et d’ailleurs
partout ils me saisiront.

Faust.

«Je resterai près de toi.

Marguerite.

«Vite, vite, sauve ton pauvre enfant. Pars, suis le chemin
qui borde le ruisseau; traverse le sentier qui conduit
à la forêt, à gauche, près de l’écluse, dans l’étang; saisis-le
tout de suite: il tendra ses mains vers le ciel; des convulsions
les agitent. Sauve-le! sauve-le!

Faust.

«Reprends tes sens; encore un pas, et tu n’as plus rien à
craindre.

Marguerite.

«Si seulement nous avions déjà passé la montagne...
l’air est si froid près de la fontaine. Là, ma mère est assise
sur un rocher, et sa vieille tête est branlante. Elle ne m’appelle
pas; elle ne me fait pas signe de venir: seulement
ses yeux sont appesantis; elle ne s’éveillera plus. Autrefois,
nous nous réjouissions quand elle dormait... Ah! quel souvenir!

Faust.

«Puisque tu n’écoutes pas mes prières, je veux t’entraîner
malgré toi.

Marguerite.

«Laisse-moi. Non, je ne souffrirai point la violence; ne
me saisis pas ainsi avec ta force meurtrière. Ah! je n’ai que
trop fait ce que tu as voulu.

Faust.

«Le jour paraît, chère amie! chère amie!

Marguerite.

«Oui, bientôt il fera jour; mon dernier jour pénètre
dans ce cachot; il vient pour célébrer mes noces éternelles:
ne dis à personne que tu as vu Marguerite cette nuit. Malheur
à ma couronne! elle est flétrie: nous nous reverrons,
mais non pas dans les fêtes. La foule va se presser, le bruit
sera confus; la place, les rues suffiront à peine à la multitude.
La cloche sonne, le signal est donné. Ils vont lier
mes mains, bander mes yeux; je monterai sur l’échafaud
sanglant, et le tranchant du fer tombera sur ma tête... Ah!
le monde est déjà silencieux comme le tombeau.

Faust.

«Ciel! pourquoi donc suis-je né?

Méphistophélès paraît à la porte.

«Hâtez-vous, ou vous êtes perdus: vos délais, vos incertitudes
sont funestes; mes cheveux frissonnent; le froid
du matin se fait sentir.

Marguerite.

«Qui sort ainsi de la terre? C’est lui, c’est lui; renvoyez-le.
Que ferait-il dans le saint lieu? C’est moi qu’il
veut enlever.

Faust.

«Il faut que tu vives.

Marguerite.

«Tribunal de Dieu, je m’abandonne à toi!

Méphistophélès, à Faust.

«Viens, viens, où je te livre à la mort avec elle.

Marguerite.

«Père céleste, je suis à toi; et vous, anges, sauvez-moi,
troupes sacrées, entourez-moi, défendez-moi. Faust, c’est
ton sort qui m’afflige...

Méphistophélès.

«Elle est jugée.

Des voix du ciel s’écrient:

«Elle est sauvée.

Méphistophélès, à Faust.

«Suis-moi.


(Méphistophélès disparaît avec Faust; on entend encore dans le

fond du cachot la voix de Marguerite qui rappelle vainement

son ami).



«Faust! Faust!»


La pièce est interrompue après ces mots. L’intention de
l’auteur est sans doute que Marguerite périsse, et que Dieu
lui pardonne; que la vie de Faust soit sauvée, mais que son
âme soit perdue.

Il faut suppléer par l’imagination au charme qu’une très
belle poésie doit ajouter aux scènes que j’ai essayé de traduire;
il y a toujours dans l’art de la versification un genre
de mérite reconnu de tout le monde, et qui est indépendant
du sujet auquel il est appliqué. Dans la pièce de
Faust, le rythme change suivant la situation, et la variété
brillante qui en résulte est admirable. La langue allemande
présente un plus grand nombre de combinaisons que la
nôtre, et Gœthe semble les avoir toutes employées pour
exprimer, avec les sons comme avec les images, la singulière
exaltation d’ironie et d’enthousiasme, de tristesse et
de gaîté, qui l’a porté à composer cet ouvrage. Il serait véritablement
trop naïf de supposer qu’un tel homme ne sache
pas toutes les fautes de goût qu’on peut reprocher à sa
pièce; mais il est curieux de connaître les motifs qui l’ont
déterminé à les y laisser, ou plutôt à les y mettre.

Gœthe ne s’est astreint, dans cet ouvrage, à aucun genre;
ce n’est ni une tragédie, ni un roman. L’auteur a voulu
abjurer dans cette composition toute manière sobre de
penser et d’écrire: on y trouverait quelque rapport avec
Aristophane, si les traits du pathétique de Shakespeare n’y
mêlaient des beautés d’un tout autre genre. Faust étonne,
émeut, attendrit; mais il ne laisse pas une douce impression
dans l’âme. Quoique la présomption et le vice y soient
cruellement punis, on ne sent pas dans cette punition une
main bienfaisante; on dirait que le mauvais principe dirige
lui-même la vengeance contre le crime qu’il fait commettre;
et le remords, tel qu’il est peint dans cette pièce, semble
venir de l’enfer aussi bien que la faute.

La croyance aux mauvais esprits se retrouve dans un
grand nombre de poésies allemandes; la nature du nord
s’accorde assez bien avec cette terreur; il est donc beaucoup
moins ridicule en Allemagne, que cela ne le serait en
France, de se servir du diable dans les fictions. A ne considérer
toutes ces idées que sous le rapport littéraire, il est
certain que notre imagination se figure quelque chose qui
répond à l’idée d’un mauvais génie, soit dans le cœur humain,
soit dans la nature: l’homme fait quelquefois le mal
d’une manière, pour ainsi dire, désintéressée, sans but et
même contre son but, et seulement pour satisfaire une
certaine âpreté intérieure, qui donne le besoin de nuire. Il
y avait à côté des divinités du paganisme d’autres divinités
de la race des Titans, qui représentaient les forces révoltées
de la nature; et dans le christianisme, on dirait que les
mauvais penchants de l’âme sont personnifiés sous la forme
des démons.

Il est impossible de lire Faust sans qu’il excite la pensée
de mille manières différentes: on se querelle avec l’auteur,
on l’accuse, on le justifie, mais il fait réfléchir sur tout, et,
pour emprunter le langage d’un savant naïf du moyen âge,
sur quelque chose de plus que tout[35]. Les critiques dont un
tel ouvrage doit être l’objet sont faciles à prévoir, ou plutôt
c’est le genre même de cet ouvrage qui peut encourir la
censure, plus encore que la manière dont il est traité; car
une telle composition doit être jugée comme un rêve; et si
le bon goût veillait toujours à la porte d’ivoire des songes,
pour les obliger à prendre la forme convenue, rarement ils
frapperaient l’imagination.

La pièce de Faust cependant n’est certes pas un bon
modèle. Soit qu’elle puisse être considérée comme l’œuvre
du délire de l’esprit, ou de la satiété de la raison, il est à
désirer que de telles productions ne se renouvellent pas;
mais quand un génie tel que celui de Gœthe s’affranchit de
toutes les entraves, la foule de ses pensées est si grande,
que de toutes parts elles dépassent et renversent les bornes de
l’art.

FIN DU TOME PREMIER.

  

  

TABLE DES MATIÈRES



DU TOME PREMIER


	Notice sur Madame de Staël	1

	Préface	3

	Observations générales	11

	PREMIÈRE PARTIE

	De l’Allemagne et des mœurs des Allemands:	

	Chapitre Iᵉʳ. De l’aspect de l’Allemagne	17

	Chap. II.  Des mœurs et du caractère des Allemands	20

	Chap. III.  Les femmes	32

	Chap. IV.  De l’influence de l’esprit de chevalerie sur l’amour et l’honneur	35

	Chap. V.  De l’Allemagne méridionale	40

	Chap. VI.  De l’Autriche	42

	Chap. VII.  Vienne	48

	Chap. VIII.  De la société	55

	Chap. IX.  Des étrangers qui veulent imiter l’esprit français	57

	Chap. X.  De la sottise dédaigneuse et de la médiocrité bienveillante	63

	Chap. XI.  De l’esprit de conversation	65

	Chap. XII.  De la langue allemande, dans ses rapports avec l’esprit de conversation	77

	Chap. XIII.  De l’Allemagne du Nord	81

	Chap. XIV.  La Saxe	85

	Chap. XV.  Weimar	89

	Chap. XVI.  La Prusse	91

	Chap. XVII.  Berlin	98

	Chap. XVIII.  Des universités allemandes	102

	Chap. XIX.  Des institutions particulières d’éducation et de bienfaisance	109


	Chap. XX.  La fête d’Interlaken	118

	SECONDE PARTIE

	De la littérature et des arts:	

	Chapitre Iᵉʳ. Pourquoi les Français ne rendent-ils pas justice à la littérature allemande	125

	Chap. II.  Du jugement qu’on porte en Angleterre sur la littérature allemande	130

	Chap. III.  Des principales époques de la littérature allemande	134

	Chap. IV.  Wieland	138

	Chap. V.  Klopstock	141

	Chap. VI.  Lessing et Winckelmann	147

	Chap. VII.  Gœthe	153

	Chap. VIII.  Schiller	157

	Chap. IX.  Du style et de la versification dans la langue allemande	161

	Chap. X.  De la poésie	168

	Chap. XI.  De la poésie classique et de la poésie romantique	174

	Chap. XII.  Des poèmes allemands	178

	Chap. XIII.  De la poésie allemande	196

	Chap. XIV.  Du goût	215

	Chap. XV.  De l’art dramatique	218

	Chap. XVI.  Des drames de Lessing	229

	Chap. XVII.  Les Brigands et Don Carlos, de Schiller	236

	Chap. XVIII.  Walstein et Marie Stuart	247

	Chap. XIX.  Jeanne d’Arc et la Fiancée de Messine	274

	Chap. XX.  Guillaume Tell	290

	Chap. XXI.  Gœtz de Berlichingen et le comte d’Egmont	297

	Chap. XXII.  Iphigénie en Tauride, Torquato Tasso, etc.	312

	Chap. XXIII.  Faust	322



4493-5-11.—Paris.—Imp. Hemmerlé et Cⁱᵉ.

NOTES:

[1] Préfet de Loir-et-Cher.


[2] Le but de ce post-scriptum était de m’interdire les ports de la
Manche.


[3] Ces guillemets indiquent les phrases dont les censeurs de Paris
avaient exigé la suppression. Dans le second volume, ils ne trouvèrent
rien de répréhensible, mais les chapitres du troisième sur
l’Enthousiasme, et surtout la dernière phrase de l’ouvrage, n’obtinrent
pas leur approbation. J’étais prête à me soumettre à leurs critiques
d’une façon négative, c’est-à-dire, en retranchant sans jamais
rien ajouter; mais les gendarmes envoyés par le ministre de la
police firent l’office de censeurs d’une façon plus brutale, en mettant
le livre entier en pièces.


[4] Phrase supprimée par les censeurs.


[5] Je n’ai pas besoin de dire que c’était l’Angleterre que je voulais
désigner par ces paroles; mais quand les noms propres ne sont pas
articulés, la plupart des censeurs, hommes éclairés, se font un plaisir
de ne pas comprendre. Il n’en est pas de même de la police; elle
a une sorte d’instinct vraiment remarquable contre les idées libérales,
sous quelque forme qu’elles se présentent, et dans ce genre
elle dépiste, comme un habile chien de chasse, tout ce qui pourrait
réveiller dans l’esprit des Français leur ancien amour pour les
lumières et la liberté.


[6] M. de Lacretelle


[7] Ce chapitre sur l’Autriche a été écrit dans l’année 1808.


[8] Supprimé par la censure.


[9] Supprimé par la censure.


[10] Supprimé par la censure.


[11] Supprimé par la censure.


[12] Supprimé par la censure sous prétexte qu’il y avait tant de
bonheur à Paris maintenant, qu’on n’avait pas besoin de s’en passer.


[13] Supprimé par la censure.


[14] Supprimé par la censure.


[15] Supprimé par la censure. Je luttai pendant plusieurs jours, pour
obtenir la liberté de rendre cet hommage au prince Louis, et je
représentai que c’était relever la gloire des Français que de louer la
bravoure de ceux qu’ils avaient vaincus; mais il parut plus simple
aux censeurs de ne rien permettre en ce genre.


[16] On peut en voir une esquisse dans l’ouvrage que M. de Villers
vient de publier sur ce sujet. On trouve toujours M. de Villers à la
tête de toutes les opinions nobles et généreuses; et il semble appelé,
par la grâce de son esprit et la profondeur de ses études, à représenter
la France en Allemagne, et l’Allemagne en France.


[17] Ces paroles étaient le refrain d’un chant plein de grâce et de
talent, composé pour cette fête. L’auteur de ce chant, c’est madame
Harmès, très connue en Allemagne par ses écrits, sous le nom de
madame de Berlepsch.


[18] Les poètes anglais de notre temps, sans s’être concertés avec les
Allemands, ont adopté le même système. La poésie didactique fait
place aux fictions du moyen âge, aux couleurs pourprées de l’Orient;
le raisonnement et même l’éloquence ne sauraient suffire à un art
essentiellement créateur.


[19] Le chêne est l’emblème de la poésie patriotique, et le palmier
celui de la poésie religieuse, qui vient de l’Orient.


[20] J’ai érigé un monument plus durable que l’airain... le souvenir
de mon nom sera ineffaçable.


[21] M. de Sabran.


[22] Mana, l’un des héros tutélaires de la nation germanique.


[23] Segeste, auteur de la conspiration qui fit périr Hermann.


[24] Héla, la divinité de l’Enfer.


[25] Nom donné par les Germains à la bataille qu’ils gagnèrent contre
Varus.


[26] Le dieu de la guerre.


[27] L’Islande.


[28] Chez les anciens, l’aigle qui s’envolait du bûcher était l’emblème
de l’immortalité de l’âme, et souvent même de l’apothéose.


[29] Supprimé par la censure.


[30] Expression de Frédéric Schlegel sur la pénétration d’un grand
historien.


[31]




Il est, pour les mortels, des jours mystérieux,


Où, des liens du corps notre âme dégagée,


Au sein de l’avenir est tout à coup plongée,


Et saisit, je ne sais par quel heureux effort,


Le droit inattendu d’interroger le sort.


La nuit qui précéda la sanglante journée,


Qui du héros du Nord trancha la destinée,


Je veillais au milieu des guerriers endormis;


Un trouble involontaire agitait mes esprits.


Je parcourus le camp. On voyait dans la plaine


Briller des feux lointains la lumière incertaine.


Les appels de la garde et les pas des chevaux,


Troublaient seuls, d’un bruit sourd, l’universel repos.


Le vent qui gémissait à travers les vallées,


Agitait lentement nos tentes ébranlées.


Les astres, à regret, perçant l’obscurité,


Versaient sur nos drapeaux une pâle clarté.


Que de mortels, me dis-je, à ma voix obéissent!


Qu’avec empressement sous mon ordre ils fléchissent!


Ils ont, sur mes succès, placé tout leur espoir.


Mais, si le sort jaloux m’arrachait le pouvoir,


Que bientôt je verrais s’évanouir leur zèle!


En est-il un du moins qui me restât fidèle!


Ah! s’il en est un seul, je t’invoque, ô destin!


Daigne me l’indiquer par un signe certain.


 


(Walstein, par M. Benjamin Constant de Rebecque.


Acte II, Scène 1ʳᵉ, page 43).









[32] Il viendra le jour de la colère, et le siècle sera réduit en cendres.


[33] Quand le Juge suprême paraîtra, il découvrira tout ce qui est
caché, et rien ne pourra demeurer impuni.


[34] Malheureux! que dirai-je alors? A quel protecteur m’adresserai-je,
lorsqu’à peine le juste peut se croire sauvé?


[35] De omnibus rebus et quibusdam aliis.









*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK DE L'ALLEMAGNE; T.1 ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/382572608967577801_signa.png
il Srat
Q‘WK





OEBPS/382572608967577801_colophon.png





OEBPS/382572608967577801_cover.jpg
M= pg STAEL

DE

L’Allemagne

TOME PREMIER

PARIS

ERNEST FLAMMARION, EDITEUR
26, RUE RACINE, 26

Tous Droits réservés






