
  
    
      
    
  

The Project Gutenberg eBook of Pascal gondolatai

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Pascal gondolatai


Author: Blaise Pascal


Translator: Gyula Béri



Release date: May 26, 2025 [eBook #76165]


Language: Hungarian


Original publication: Budapest: Franklin-Társulat, 1890


Credits: Albert László from page images generously made available by the HathiTrust Digital Library




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK PASCAL GONDOLATAI ***







PASCAL GONDOLATAI

FRANCZIÁBÓL
FORDITOTTA

BÉRI GYULA

*

 

 

BUDAPEST

FRANKLIN-TÁRSULAT

MAGYAR IROD. INTÉZET
ÉS KÖNYVNYOMDA

FRANKLIN-TÁRSULAT
NYOMDÁJA.






PASCAL.



Fényes lángész, mely, mint a csillag, ragyogva futja be pályáját
s levilágít a földre; lángész, mely elérni látszik már a
tökéletességet, de a mely eljutva az emberi tudás korlátaihoz,
onnan visszaverődik és tehetetlenségének érzetében sebzett szivvel
tudatja velünk nagy szellemének örökéletű vivmányait…

Ime Paskal életének története.

Gyermekkorában rendkivüli eszességével majdnem rémületbe ejti
atyját és környezetét; tizenhat éves korában már az első rangú
tudósok közt foglal helyet és felfedezései néhány évvel később
nevét halhatatlanná teszik.

Atyja, a ki elébb Clermond-Ferrand-ban1) a
törvényszék elnöke volt s később 1631-ben Párisban telepedett le,
szellemes gyermekét, a ki anyját már három éves korában elveszté,
maga kezdte nevelni s észrevevén, hogy ezt a mennyiségtan

rendkivül foglalkoztatja, sőt izgalomba hozza, megtiltotta neki e
tudománynyal való foglalkozást.

Pascal életéből nővére, madame Périer, a ki imádattal határos
csodálatot érzett nagy szellemű és gazdag kedélyű testvére iránt,
sok apró részletet mond el arra nézve, hogy mily rendkivüli módon
nyilatkozott a gyermek lángesze. Atyjának kivánsága előtt meghajolt
s nappalait egészen neki áldozta fel, gyorsan haladva előre a
kijelölt tudományokban. De éjjeleit önmaga számára tartotta fenn,
előszedve kedvencz mennyiségtani iróit s elmélkedve e tudomány
rejtélyein.2)

Tizenhat éves korában írta első művét (Traité des sections
coniques, a kúpszeletekről), a melylyel egyszerre megalapította
hírnevét s a mely oly nagy feltünést keltett, hogy, mint madame
Périer írja, általános volt az a meggyőződés, miszerint Archimedes
óta a mennyiségtan terén nem tűnt fel ily rendkivüli tiszta
lángész. 

Egymás után következtek most Pascal mennyiségtani, természettani
művei, felfedezései, korszakot alkotó új tételei. A nagy szellemi
munka, melyet végzett, egészségét örökre tönkre tette; s még
fokozta betegségét az a lelki rázkódás, melyen halála előtt néhány
évvel keresztül kellett mennie. Egy ízben kikocsizva,
megbokrosodott lovai a Szajna hídjáról a vízbe rohantak; a kocsi,
miután eltört rudját a lovak magokkal ragadták, a hídon maradt és
Pascal nem szenvedett sérülést; de ez esemény, a közvetlenül
fenyegető veszély látása haláláig mély benyomással maradt
képzelődésére. Különben husz éves korától fogva haláláig, 1662
augusztus 19-ig, mint maga mondta, alig volt oly nap, a mikor ne
szenvedett volna.

A kedvencz tárgyával való foglalkozást abban kellett hagynia.
Szórakozást ajánlottak neki. De a társadalom aprólékos szokásai nem
tudták lekötni szellemét. Rövid ideig a párisi társaság kedvelt
alakja volt; de csakhamar odahagyta a nagyvilág zaját. Ez időben
írta a Discours sur les passions d’amour-t, melyből kitünik,
hogy Párisban megismerte szive a szerelmet is; de vonzalmáról,
melyet csak sejteni lehet, semmit sem tudunk. 

Jacquelina nővérének tanácsára, a ki a Port-Royal-des-Champs
zárdában volt, visszavonult teljesen a magányba. Nagy szelleme
irtózván a tétlenségtől, figyelme korának bölcseleti és
valláserkölcsi mozgalmai felé irányult.

A port-royali zárda élén akkor Angélique-Jacqueline Arnauld
állt, e szellemes nő, a ki az egész zárdát újjá alakította, maga
köré gyűjtvén az akkori eszmék legkiválóbb harczosait. A Port-Royal
kormányzati ügyeinek vezetésére a jansenista Saint-Cyrant-t kérték
fel, a ki magával hozta az új irány szellemét. Csakhamar aztán
köréje csoportosultak a kor legelőkelőbb szellemei, mint Lemaitre,
a hirneves ügyvéd és jogbölcsész, Séricourt, Lancelot Sacy, Antoine
Arnauld, és mások3), többnyire rokonai a zárda
főnöknőjének, a ki nővérét és anyját is magához vette a zárdába. A
jansenismus, a melynek leghatalmasabb védbástyája a Port-Royal
lett, tudvalevőleg az által akarta az egyházat reformálni, hogy
dogmáit eredeti egyszerüségökbe óhajtotta visszavinni; új tanaival
az egyetemes egyház egységét nem akarta megbontani,  s e vallási
irány megalapítója, ez idegen származású franczia Luther,
katholikus akart maradni akkor is, midőn kimondta, hogy a
hierarchiát át kell alakítani és hirdette a praedestinatio
tanát.

Ez iránynyal szemben erős ellentállást fejtettek ki a régi
iskola hívei, kik gyökeresebb változtatások nélkül akarták
fenntartani az egyházat s a kik közt Bossuet foglalja el
ékesszólásával az első helyet.

E két irány mellett egy harmadik is fellépett a harcz mezején,
szenvedélyesebben kiméletlenebbül, mint a két előbbi. Ez volt a
jezsuiták hatalmas tábora.

Midőn Pascal a Port-Royalba vonult vissza, a jansenistáknak erős
vezérre volt szükségök. Arnauld nem birta már a harczot; a
közvélemény gondolkodás nélkül fogadta el az ellenpárt nézetét,
mely Arnauld és elvtársai iratait kárhoztatta.

Pascal elfogadta a reá váró vezérszerepet és mindenekelőtt
megváltoztatta a harcz eddigi modorát. Nem elvont, tudományos
értekezésekkel szállott sikra, hanem a társadalomhoz, a nagy
közönséghez fordult s egyszerű és e mellett erőteljes,

könnyed s szellemes modorban kezdte írni a Lettres de Louis
Montalte à un Provincial de ses amis czímű művét, melyet csak
egy megírni szándékolt, de kora halála miatt be nem fejezett
nagyobb bölcsészeti műve bevezetésének tekintett, s a melyről
Voltaire azt mondja, hogy «Moliére legjobb vígjátékaiban sincs több
szellem, mint a Lettres à un Provincial első részében és
Bossuet semmivel sem fenségesebb, mint a Lettres à un
Provincial második része». Világos tiszta ész – ridegség
nélkül; nemes kedély, érző szív – túlérzékenység nélkül;
emberszeretet – elfogultság nélkül; az emberi gyarlóságok sokszor
kiméletlen ostorozása – gyülölet nélkül; meglepő szellemesség –
keresettség nélkül; egyszerű, és e mellett bámulatosan szép, vonzó
stil; mélység – feneketlenség nélkül: ime Pascal egyénisége, mely
előttünk műveinek olvasása közben mintegy kidomborodik. Minden
sorából kiérezzük nagy szellemének merész szárnyalását az istenség
felé. Hevesebb kifakadásai sem válnak visszataszítóvá; sőt van
azokban is mindenkor valami vonzó, szeretetre méltó elem.
Gondolatait olvasva, ott áll előttünk az ő rokonszenves egyénisége,
mely a franczia szellem egyik méltó büszkeségét képezi.


Gondolatai, melyeket apródonként s minden rendszer nélkül
írt, s melyeket legelőször a Port-Royal hozott nyilvánosságra, több
kiadásban, változtatásokkal, kiegészítésekkel, kihagyásokkal
jelentek meg; az egyes kiadók sokszor tetszésök szerint bántak el
az egyes részekkel, úgy hogy, bár Cousin Viktor nagy fáradsággal s
szigorú kritikával igyekezett az eredeti szöveget megállapítani,
mostanáig sem birjuk teljesen Pascal eredeti szövegét.4) 

Gondolataiban tükröződik vissza leginkább Blaise Pascal
egyénisége. Az irónak, a ki, mint Cousin mondja, szívének vérével
írt, tépelődései, kételyei, önmagának és az emberi tudásnak
kicsinylése, de e mellett szeretete tisztán kitünik gondolataiból.
Valami bámulatos közvetlenség, csaknem gyermekes báj csillog elő
tiszta, romlatlan, fényes lelkületéből; s örömmel követjük őt,
bárhová ragad magával. Érezzük, hogy ő, a ki a bölcsészetről, a
tudományokról s a költészetről is olykor kicsinylőleg szólt, mily
nagy bölcsész s akarata ellenére is mily nagy költő.

És bár Pascal boldogtalansága az életet sötét színben látja, jól
esik nekünk, hogy érző szíve, emberszeretete minden során átragyog.
És midőn bántó érzést kelt bennünk az a tudat, hogy fájdalmasan
rövid életét szakadatlan szenvedések közt, a boldogság megismerése
nélkül kellett  eltöltenie: jól esik tudnunk, hogy
szenvedéseit nagyon megenyhítette atyjának szeretete és az a benső,
gyöngéd viszony, mely közte és két nővére közt mindvégig megmaradt;
jól esik Pascal levelezését olvasnunk, melyet részint ő maga,
részint pedig Jaqueline nővére nevében is Gilberte nővérével,
madame Périer-vel és ennek férjével folytatott s a melyből kitünik
egyrészről az ő gyöngéd testvéri szeretete, másrészről az az
imádatszerű rajongás, melylyel őt nővérei körülvették.

A fordító.  


PASCAL GONDOLATAI








A BIZONYÍTÁS ÉS ELŐADÁS MÓDSZERÉRŐL.



I.

Azt hiszem, hogy a kimondott tételek bebizonyításának módját nem
tudnám semmivel jobban megértetni, mint hogy ha ismertetem azt az
eljárást, a melyet e részben a mennyiségtan követ.

Mindazáltal szükséges még előbb, hogy egy ennél is tökéletesebb
módszernek az eszméjét előadjam, habár ezt mi, emberek, soha sem
fogjuk elérhetni. Mert a mi még a mennyiségtan fogalmain is felül
van, az már tulhaladja a mi képességeinket; de mégis szükségét
látom annak, hogy szóljak erről, még ha sohasem fogjuk is azt
gyakorlatilag alkalmazhatni.

Ez a valódi módszer, a mely a bizonyító eljárás
legtökéletesebbje lenne, ha elérhetnők azt, két főelven alapszik:
az egyik, hogy soha sem volna szabad oly kifejezést használnunk, a
melynek  értelmét előbb pontosan meg nem
határoztuk; a másik, hogy nem volna szabad semmi tételt kimondani,
mielőtt azt be nem bizonyítottuk már ismert igazságokkal. Egy
szóval: meg kell minden kifejezés fogalmát határozni és be kell
bizonyítani minden állítást. De hogy e módszert követhessük,
mindenekelőtt meg kell magyaráznom, mit értek fogalom-meghatározás
alatt.

A mennyiségtanban csupán azon meghatározásnak van helye, a
melyet a logikusok névmeghatározásnak neveznek, t. i. hogy nevet
adnak oly dolgoknak, melyeket tökéletesen ismert kifejezésekkel
világosan megjelöltek. A meghatározásnak én is csupán csak e
neméről fogok szólni.

E meghatározásnak haszna az, hogy az előadást világossá és
röviddé teszi az által, hogy egyetlen szóval kimondja azt, a mit
különben csak több fogalommal lehetne kifejezni.

De ezt oly módon kell tenni, hogy az illető szót, melynek
fogalmát meghatároztuk, azontul már csupán azon egy értelemben
használjuk s ha netalán több értelme is van e szónak, ezek
használatát mindenesetre kerüljük ki.

Ime egy példa: Ha felmerül a szüksége annak, hogy a két egyenlő
részre felosztható számokat megkülönböztessük azoktól, melyek két
egyenlő részre fel nem oszthatók, akkor, hogy ne kelljen mindig ily
hosszas meghatározást használnunk,  a számok mindkét nemének
egy-egy nevet adunk s azt mondjuk, hogy «páros számnak fogom
nevezni mindazon számot, a mely törtek nélkül két egész egyenlő
részre osztható».

Ime egy mennyiségtani meghatározás; megjelöltünk világosan egy
dolgot, t. i. «a két egyenlő részre osztható számokat» s e fogalom
részére oly nevet adtunk, melynek aztán minden netalán létező egyéb
értelmét elvettük.

Kitűnik ebből, hogy a meghatározásoknál teljes szabadsággal
járhatunk el s hogy egyszersmind aztán itt minden ellenmondás,
kétség ki van zárva; mert hiszen bármely dolognak tetszésünk
szerint adhatunk nevet, csakis arra kell ügyelnünk, hogy ugyanazon
nevet ne adjunk két különböző dolognak. És ha ezt mégis tennők,
akkor ne zavarjuk össze az ez által előálló következményeket,
vagyis ezek egyikét a másikra ne terjeszszük ki.

Ha valaki e hibába esik, biztos és csalhatatlan szerrel lehet
ezen segíteni: t. i. gondolatban a meghatározást mindenkor a
meghatározott dolog helyébe kell tenni, ez utóbbit az előbbivel
helyettesíteni és mindig szemelőtt tartani a meghatározást, úgy,
hogy péld. valahányszor páros számról van szó, mindig arra
gondoljunk, hogy az oly szám, mely két egész egyenlő részre
osztható és azután e két dolog oly annyira elválaszthatatlan legyen
gondolkodásunkban, hogy mihelyt valaki az egyikről szól, a másik
azonnal vele együtt eszünkbe jusson. 

A mennyiségtannal foglalkozók is s általában a helyes módszert
követők csakis azért adnak nevet egyes dolgoknak, hogy az előadást
rövidebbé tegyék s nem azért, hogy azon dolgoknak, melyről
beszélnek, a fogalmát megváltoztassák; s felteszik, hogy a rövid
kifejezéseket gondolatban mindig kiegészítjük azok
meghatározásaival s azokat csupán azért használják, hogy a sok szó
által előidézhető zavart elkerüljék.

Semmi sem hiusítja meg jobban a sophisták furfangos
álokoskodásait, mint éppen ezen módszer, a melyet mindig követnünk
kell s a mely mindennemű nehézséget és kétértelműséget
eloszlathat.

Ezek után már most visszatérek a helyes módszer ismertetésére, a
mely, mint mondtam, nem egyéb, mint hogy mindennek a fogalmát meg
kell határozni s mindent bizonyítani kell. Kétségkivül szép lenne e
módszer, de teljesen kivihetetlen; mivel kétségtelen, hogy a
legelső dolog, a melynek fogalmát meg akarnók adni, egyéb oly
dolgokat feltételezne, a melyekkel az előbbit meghatározhatnók;
ezen dolgok fogalmát ismét csak más dolgok segélyével adhatnók meg
és így soha sem juthatnánk olyanokra, a melyeknek fogalmát már
csupa ismert, vagyis általunk meghatározott dolgokkal fejeznők
ki.

Ha így a legvégsőig visszük a dolgot, szükségkép oly kezdetleges
dolgokhoz jutunk, a melyeknek fogalmát már nem lehet meghatározni,
vagy oly kétségtelen szabályokhoz, melyeknek bebizonyítására
 már magoknál e szabályoknál világosabb
szavakat nem találunk. Kitünik ebből, hogy az ember természetileg s
változhatatlanul képtelen arra, hogy bármely tudományt is
feltétlenül tökéletes módszerrel tárgyaljon; de ebből ismét nem
következik az, hogy ennél fogva minden módszert mellőznie kell.

Mert van egy módszer, a mennyiségtané, a mely ugyan a legigazibb
módszert el nem éri, de megközelíti; mivel ha nem is a leginkább
meggyőző, de a legbiztosabb. Nem határoz meg és nem bizonyít
mindent: és ezért nem éri el az egészen helyes módszert; de csupán
csak oly dolgokat tételez fel, és hagy meghatározatlanul, melyek
világosak és állandóak már természetöknél fogva: és ezért tökéletes
e módszer, mert az okoskodások helyett a természet támogatja.

Ez a legtökéletesebb módszer nem abban rejlik, hogy mindent meg
kell határozni és bizonyítani, sem abban, hogy semmit sem
határozzunk meg; hanem hogy a középúton maradjunk: ne határozzunk
meg oly dolgokat, melyek már magukban véve világosak s mindenki
által ismertek, másrészt azonban minden egyéb dolognak határozzuk
meg a fogalmát és szintén így: az általánosan ismert igazságokat ne
bizonyítsuk, de minden mást kimutatni igyekezzünk. Ezen szabály
ellen épen úgy vétenek azok, a kik mindennek a fogalmát meg akarják
adni, mint azok is, a kik a magokban véve nem világos dolgokat meg
nem határozzák. 

Ezt a módszert követi a mennyiségtan. – Nem határozza meg e
fogalmakat: tér, idő, mozgás, szám, egyenlőség, sem számtalan más
hasonlót, mivel e szavak már oly természetesen megjelölik azon
dolgokat, a miket kifejezni hivatvák, hogy azoknak, a kik a nyelvet
birják, e szavak teljes világosságok, a melyeknek meghatározása
rájok csak homályt vetne.

Látni ebből, hogy vannak oly szavak, melyeknek fogalmát
meghatározni lehetetlen és ha a természet nem oltott volna
mindnyájunkba bizonyos általános eszméket, a melyek a
kétértelműséget kizárják, gondolataink kifejezése mindig zavart
lenne. De a természet több és tisztább ismeretet oltott belénk,
mint a minők azon ismeretek, a melyeket azután később gyakorlat,
gondolkodás, kiművelés által nyerünk.

Hiszen pl. mi értelme volna annak, ha az időnek akarnánk a
fogalmát meghatározni? mindenki tudja, mit értünk idő alatt, a
nélkül, hogy ezt külön meg kellene határozni. De azért különbözők a
vélemények az idő lényegét illetőleg. Sokan azt mondják, hogy az
valamely megalkotott dolog mozgása, mások, hogy a mozgás mértéke
stb.

De nem is azt akarom állítani, hogy az általánosan ismert dolgok
természetéről van mindenkinek ugyanazon fogalma, hanem hogy
az a viszony, mely az illető dolog és elnevezése közt van,
mindnyájunk gondolkodásában ugyanazon  módon
alakul meg; így e kifejezésre: «idő» mindenki ugyanazon
dolog felé irányítja gondolkodását s ez már magában véve
elégséges arra nézve, hogy az idő fogalmát átértsük. S az e részben
nem határoz semmit, hogy e kérdésre: mi az idő? mindenki más és más
meghatározással fog válaszolni. Mert hiszen a
fogalommeghatározásnak csak az a rendeltetése, hogy a megnevezett
dolgot megjelöljék s nem az, hogy azok természetét is
kimutassák.

De, mint mondtam, sehol sem járhatunk el oly nagy szabadsággal,
mint a fogalommeghatározásoknál és így az idő szóval el
lehet nevezni a megalkotott dolog mozgását is. Csakhogy akkor e szó
előtt idő kétféle dolgot fog mindenki érteni; az egyik az, a
melyet mindenki ért e szó alatt, melyre mindenki, a ki nyelvünket
beszéli, gondol e szó hallatára; s a másik lesz: «valamely
megalkotott dolog mozgása».

Ki kell tehát kerülni minden kétértelműséget s nem szabad a
következményeket összezavarni. Mert hiszen az említett
fogalommeghatározásból még nem fog az következni, hogy az a dolog,
melyet mi általában az idő szó alatt értünk, csakugyan
«valamely megalkotott dolog mozgása». A nevet, melyet valaki a
megjelölni szándékolt dolognak akar adni, tetszése szerint
megválaszthatja; de az illető dolog természetét ez által nem
változtathatja meg.

Aztán meg azt kérdhetjük: vajon mit értsünk  már most e
szó alatt: idő, vagyis, hogy meghagyjuk-e e szónak mindenki
által ismert értelmét, vagy vegyük el ezt tőle s adjunk neki uj
értelmet, vagyis azt, hogy az idő a megalkotott dolog mozgása? Ha
eredeti s általánosan ismert értelmét elveszszük, akkor két oly
dolog keletkezik, melyek mindenikének ugyanazon elnevezése leend;
ha pedig meghagyjuk közönséges értelmét és mégis azt állítjuk, hogy
e szó a «megalkotott dolog mozgása», akkor ellentmondásba jövünk
önmagunkkal. – És ez már akkor nem önálló, szabad
fogalommeghatározás, hanem oly kimondott új tétel, melyet
bizonyítani kell, ha csak már önmagában véve nem világos; nem
meghatározás lesz ez tehát, hanem uj tétel, kimondott elv, mert
akkor nem azt állítjuk már, hogy e szó: idő, annyit jelent,
mint «valamely megalkotott dolog mozgása»; hanem azt állítjuk, hogy
az, a mit közönségesen idő szó alatt értünk, az «valamely
megalkotott dolog mozgása». És ez állítást már bizonyítani
kell.

Ha nem tudnám, mily fontos e dolognak teljes átértése s az
általam előadott példához mily sok hasonló eset fordul elő a
közéletben, a nyilvánosan elmondott beszédekben, a társalgásban,
nem időztem volna oly sokáig e kérdésnél; de a vitatkozásoknál oly
gyakran előforduló fogalomzavarok, tévedések arra a tapasztalatra
juttattak, hogy a világosság a legfőbb dolog: tisztában kell azzal
lennünk, a miről beszélünk. 

Hiszen hányan vannak, a kik azt hiszik, hogy megadták az
idő fogalmát, midőn kimondták, hogy az «a mozgás mértéke» és
e mellett mégis meghagyták az idő közönséges értelmét is; ily
esetben ezek már tételt, elvet mondtak ki, nem pedig meghatározást
adtak. S hányan vannak, a kik a «mozgás» helyes
fogalommeghatározását ekként vélik megadni: Motus nec simpliciter
motus, non mera potentia est, sed actus entis in potentia?5) És mind a mellett meghagyják a mozgás közönséges,
általánosan ismert értelmét. – Ezek összezavarják a
fogalommeghatározást, melyet névmeghatározásnak neveznek s a mely
neme a meghatározásnak az egyedüli helyes, megengedett s a
mennyiségtanban is használt; összetévesztik a
névmeghatározásokat a dologmeghatározással, a mely pedig már
nem meghatározás, hanem kimondott tétel, elv, s a mely
kétértelműséget, zavart okozhat. Így aztán mindenki tetszése
szerint határozhatná meg a dolgokat oly korlátlan szabadsággal,
a mely ép úgy tiltva van itt, mint a mily föltétlenül meg van
engedve, miként már mondtuk is, a névmeghatározásoknál,
– és ekként minden dolgot összezavarnának s elvesztvén minden
rendszert, minden világosságot, ők magok is elvesznének,
eltévednének a kimagyarázhatatlan zavarban. 

Ily zavartól mindig mentek maradunk, ha a mennyiségtan
szabályait követjük. Ez a tudomány nem akarja oly szók fogalmát
meghatározni, melyeket mindenki ismer, ért, mint a minők: a tér,
idő, mozgás, egyenlőség, nagyság, kicsinység, minden stb. De aztán
minden egyéb használt kifejezést oly világosan meghatároz, hogy az
alatt mást nem lehet érteni. És így minden szó, minden kifejezés
teljesen érthető, vagy már természeténél fogva, vagy pedig az adott
fogalommeghatározások következtében.

Igy kerüli el aztán mindazt a tévedést, mely itt származhatik.
Csak azt a kifejezést határozza meg s csak azt a tételt bizonyítsa
be, a melyet meghatározni s illetve bebizonyítani szükséges. Ha
elér az általánosan ismert igazságokhoz, ott megállapodik s azoknak
elfogadását már feltételezi; nincsenek már világosabb kifejezések,
a melyekkel az általános igazságokat bebizonyítsa. Igy aztán –
ismétlem – a mit a mennyiségtan állít, annak igazsága ki van
mutatva, vagy a természetes s mindenki előtt ismert igazságok
által, vagy bizonyítékok által.

S ha e tudomány nem határoz meg és nem bizonyít mindent, annak
egyedüli oka az, hogy bizonyos fokon túl a meghatározás s
bizonyítás lehetetlen.

Talán különösnek fog feltünni, hogy a mennyiségtan nem képes
meghatározni azon dolgok egyikét sem, a melyek épen főtárgyai; mert
hiszen  nem képes sem a «mozgásnak», sem a
«számnak», sem a «térnek» fogalmát megadni, pedig e három az, a
melynek törvényeit kutatja s e három szerint nevezi el fő
tudományágazatait: a természettant (physikát), számtant és
mértant.

De épen nem fog meglepetést okozni ama kijelentésem, hogy ez a
bámulatos tudomány épen azon sajátságánál fogva, hogy a
legegyszerűbb s legvilágosabb fogalmakra támaszkodik, nem képes
megadni alapfogalmainak meghatározását; s a meghatározás hiánya
inkább tökéletességre mutat, mintsem hogy hibát képezne, mivel azt
bizonyítja, hogy ez alapfogalmak oly világosak, oly általánosan
ismertek, hogy lényegök iránt mindenki tisztában van s már nem is
léteznek oly világosabb fogalmak, melyekkel meghatározhatók
lennének.

A mennyiségtan tehát mellőzi ez alapfogalmak meghatározását; de
aztán annál nagyobb alapossággal kutatja természetöket s födözi fel
bámulatos sajátságaikat.

Minden dologban, minden létezőben találkozik két végtelenség: az
egyik a nagyság, a másik a kicsinység.

Mert bármily gyors is legyen valamely mozgás, még mindig
képzelhető gyorsabb is; ezt ismét meg lehet gyorsítani s ez így
mehet a végtelenig, a nélkül, hogy végre is olyanhoz érnénk, a mely
oly gyors lenne, hogy már nem lehetne fokozni a gyorsaságát. És
viszont bármily lassu  is valamely mozgás, még mindig lehet
meglassítani a végtelenig, a nélkül, hogy végre is a mozdulatlanság
állna be. Szintén így: bármily nagy legyen is valamely szám, mindig
képzelhető annál nagyobb; és így mehet ez végtelenig, a nélkül,
hogy végre oly számhoz érnénk, melynél már nagyobb nem is
képzelhető; és viszont, bármily kis számnál is még mindig
képzelhető kisebb és itt is a végtelenig mehetünk, a nélkül, hogy a
zérushoz, a semmihez eljutnánk.

Hasonlóképen bármily nagy legyen is valamely térség, még mindig
képzelhető ennél nagyobb s így mehetünk ismét a végtelenig és soha
sem fogunk oly tért elérni, a melynél nagyobbat már nem
képzelhetnénk s viszont, bármily kicsiny is valamely tér, annál
kisebb mindig képzelhető, s itt is a végtelenig mehetünk és soha
sem fogunk oly térhez jutni, a melynél kisebb már ne volna
képzelhető.

Igy van ez az időre nézve is. Minden időnél képzelhető hosszabb,
a nélkül, hogy az utolsóhoz, a legnagyobbhoz eljutnánk s viszont az
idő tartamát folyton csökkentve, soha sem érjük el a semmit, az
időtartam nélkül való létet.

Vagyis egy szóval, bármily mozgásnál, bármily térségnél és
bármily időnél még mindig képzelhető nagyobb és kisebb: egymás
mellé helyezkednek el mind a végtelen és a semmiség közé s e két
véglettől mindenik közülök végtelen távolban van. 

Mindez igazságokat lehetetlen kimutatni, s mégis ezek képezik a
mennyiségtan alapját és főelveit. De épen azért, mivel az ok, a
melynél fogva bebizonyításuk lehetetlenné van téve, nem
homályosságuk, hanem épen világosságuk mellett szól, a bizonyítás
lehetetlensége itt nem hibára, hanem épen tökéletességre mutat.

S ennélfogva, ha a mennyiségtan bizonyos dolgok fogalmát nem
tudja meghatározni s bizonyos alaptételeket nem bir bebizonyítani,
ennek egyedüli és reá nézve csakis előnyös oka az, hogy e dolgok és
tételek természetöknél fogva világosak, ismertek s annyira
elfogadottak, hogy már természetökből kifolyólag sokkal
meggyőzőbbek, mintha igazságukat okoskodásokkal igyekeznék valaki
bizonyítani.

II.

Ha valakit valamire rábirni akarunk, épen oly fontos az, hogy
gyönyörködtessük őt, mint az, hogy meggyőzzük, mert az embert
sokkal inkább vezeti a hajlam s hangulat, mint az ész.

A rábeszélésnek e két módja, t. i. a gyönyörködtetés – tetszés
előidézése – és a meggyőzés közül csak ez utóbbinak a szabályait
fogom előadni, de itt is hangsulyozom azt, hogy az egyszer
kimondott elveket minden körülmények közt igaznak mutassuk ki,
máskülönben alig lehetne itt a hajlamok változatossága mellett
általános elvekről szó. 

A gyönyörködtetés sokkal nehezebb, sokkal hasznosabb, sokkal
bámulatosabb és több finomságot tételez fel. – S ha ezt nem
szándékozom tárgyalni, annak oka csupán az, hogy arra képtelen
vagyok s azt hiszem, hogy az általában lehetetlen is.

Nem mintha azt hinném, hogy nem léteznek egyes biztos szabályok
a tetszés előidézésére, épúgy mint a meggyőzésre; és hogy a ki
azokat tökéletesen ismeri, ne tudná magát még a királyok, vagy
bárki által is megszerettetni; hanem azt hiszem – és talán saját
gyöngeségem az, mely ezen feltevésre késztet – hogy lehetetlen e
szabályokat megismerni. E lehetetlenség oka az, hogy már a
gyönyörök alapelvei sem szilárdak s állandók; különfélék minden
embernél s annyira változatosak, hogy különböző időben ugyanazon
embert is más és más dolog gyönyörködteti. Aztán a férfi másban
leli örömét, mint a nő; a szegény másban, mint a gazdag. A főúr, a
katona, a kereskedő, a polgári rendhez tartozó, a pór, az öreg, a
fiatal, az egészséges, a beteg mind másban keresi örömét s változik
a körülményekhez képest.

De van egy módja a rábirásnak s erről fogok szólni, csakhogy
mint mondám, szükséges, hogy a kimondott elvek minden körülmények
közt álljanak és soha se legyen képes azokat semmi
meghazudtolni.

Ám mivel kevés ily általános elv van és a mennyiségtan körén
kivül alig van oly igazság, a  melyre nézve mindnyájunknak
ugyanazon véleményünk lenne, s még kevésbbé van oly tárgya a
gyönyörnek, a melyre nézve ne változnánk mindenkor: óvatosan kell
eljárni oly biztos szabályok megállapításánál, melyeket aztán
hajlamaink változandósága és különfélesége mellett is mindenkor
lehetne alkalmazni.

E művészet, melyet én a «rábirás művészetének» nevezek s a mely
tulajdonképen a tökéletes bizonyítékok rendszere, három fő s
lényeges alaprészből áll: a használni szándékolt kifejezések
fogalmának meghatározása más általánosan ismert, világos
fogalmakkal; – egyes magától értetődő alapelvek felhozása a végett,
hogy az általunk kimondottak be legyenek bizonyítva; – és végül a
fogalommeghatározásnak gondolatban mindig a meghatározott dolog
helyébe való tétele, ez utóbbinak az előbbivel való
helyettesítése.

És ezen módszer helyessége nyilvánvaló, mert hiszen czéltalan
dolog lenne a kimondott tételeket bebizonyítani, mielőtt a használt
ismeretlen kifejezések fogalmát világosan meg nem határozzuk. Ha az
alapot nem biztosítjuk, az épületet sem tehetjük szilárddá. Azután
ne feledjük el, hogy az egyes dolgok megnevezésénél mindig azok
fogalmára kell gondolnunk; mert különben az egyes kifejezésekkel
könnyen vissza lehetne élni.

Könnyű átlátni, hogy e módszert követve, biztosak lehetünk
abban, hogy a hallgatókat meg fogjuk győzni. A hallgatók az egyes
használt  kifejezéseket mind értik, felemlítésökkor
azonnal általunk meghatározott fogalmukra gondolnak s így a
kétértelmüség ki van zárva s a bizonyítás a czélba vett hatást el
fogja érni.

Oly bizonyítás, a hol az előadottak szerint járunk el, minden
kétséget kizár s a hol a mondottakat figyelmen kivül hagyjuk, ott a
bizonyításnak soha sem lesz meggyőző ereje.

Sok függ tehát attól, hogy megértsük és magunkévá tegyük az
imént előadott általános elvet; hogy ezt minél világosabbá és
érthetőbbé tegyem, az alább következő szabályokba fogom foglalni;
megjegyezvén, hogy e kevés szabály mindazt felöleli magába, a mi
szükséges a fogalommeghatározásoknak, az alaptételek alkotásának és
a bizonyító eljárásnak ismertetésére s ezzel együtt a mennyiségtani
bizonyítékoknak és a rábeszélés művészetének teljes
megérthetésére.

A fogalommeghatározás szabályai.

1. Nem szabad oly dolog fogalmát meghatározni, a mely dolog már
önmagában véve is annyira világos, hogy nála világosabb s ismertebb
oly kifejezések nem léteznek, melyekkel ama dolog meghatározható
lenne;

2. semmi, hacsak kissé is homályos vagy kétértelmű kifejezést
sem szabad használni, a nélkül, hogy fogalmát meg ne
határoznók;

3. a fogalommeghatározásoknál csak oly szavakat  szabad
használni, a melyek általánosan ismertek, vagy pedig már általunk
meghatároztattak.

Az alaptételekre – sarkigazságokra – vonatkozó szabályok.

1. Csakis oly szükségesnek mutatkozó alapelveket állítsunk fel,
– bármily világosak legyenek is ezek, – a melyekre nézve már
megnyertük hallgatóink helyeslését;

2. csak oly tételből induljunk ki, a mely önmagában véve világos
és ismert.

A bizonyítás szabályai.

1. Ne bizonyítsunk oly dolgokat, a melyek már magokban véve oly
világosak, hogy semmi oly világosabbat nem hozhatunk elő, melyekkel
ama dolgokat bebizonyíthatnók;

2. minden, hacsak kissé homályos tételt is bizonyítsunk be;
bebizonyításukra csakis oly alaptételeket, sarkigazságokat hozzunk
elő, a melyek általánosan ismertek, vagy melyeket már
bebizonyítottunk;

3. gondolatban mindig tegyük a fogalommeghatározásokat az illető
dolgok helyébe, hogy így a kétértelmüséget elkerülhessük, melyek
előállhatnak, hacsak az illető kifejezésekre és nem azok világosan
meghatározott fogalmára gondolunk. 

Ime ez a rábeszélés művészete, a melyet még rövidebben e két
szabályba is foglalhatunk: minden használt kifejezés fogalmát meg
kell határozni és mindent be kell bizonyítani; bizonyítás közben a
kifejezéseknél mindig ezeknek már meghatározott fogalmaira
gondolva.

És itt most elejét akarom venni három oly ellenvetésnek, melyet
tenni lehetne a mondottak ellen:

Az egyik ezek közül az lehetne, hogy az előadott módszerben
semmi új sincs;

a másik, hogy e módszert nagyon könnyű megtanulni a nélkül, hogy
e végett szükséges volna a mennyiségtan elemeit tanulmányozni;

s végül, hogy e rendszernek semmi általános haszna sincs, mert
hiszen csakis a mennyiségtanban alkalmazható.

Ez ellenvetésekkel szemben ki kell mutatnom, hogy e módszer
nagyon is ismeretlen és alkalmazása felette nehéz, továbbá hogy
igen hasznos és általános érdekü.

Az első ellenvetésre vonatkozólag, hogy t. i. ama szabály
mindenki előtt ismeretes, mely szerint mindent meg kell határozni s
bebizonyítani és hogy a logikusok magok is felvették e szabályt
rendszerükbe, azt jegyzem meg, hogy valóban szeretném, ha ez így
volna s nem kellene oly sok utánjárással felderítenem okoskodásaink
hiányait. De oly kevéssé van ez így, hogy ha nem tekintjük azokat,
a kik a mennyiségtannal foglalkoznak és a kiknek száma minden
nemzetnél  felette csekély, senkit sem fogunk
találni, a ki e szabályokat átértené és alkalmazná.

A ki behatolna e szabályok lényegébe s a kire azok oly mély
benyomással lennének, hogy mintegy gyökeret vernének elméjében, az
érezné, mily nagy a különbség azon szabályok közt, a melyeket az
imént előadtunk s a közt, a mit a logikusok, talán csakis vaktában
leirtak műveik egyes helyein.

A kik tudnak éles megkülönböztetéseket tenni, tudják, mily nagy
különbség van két hasonló szó között, a hely és az uralkodó
körülmények szerint. Vajon elhihetnők-e, hogy ha ketten ugyanazon
könyvet olvassák s aztán megtanulják, egyformán is tudják azt? Az
egyik talán megérti s magáévá teszi, egyéniségébe átviszi a könyv
alapelveit, következtetéseit s egész szellemét, míg a másikra
mindezek holt betük s hasonlók ama magokhoz, melyek bár teljesen
olyanok, mint azok, mikből termékeny fák fakadtak ki, kiszáradtak s
terméketlenek maradtak a kopár talajban, mely hiába fogadta be
őket.

Kérdem azoktól, a kikben van a méltányosság iránt érzék s a kik
helyesen tudnak itélni, vajon ez elv: «az anyag természeténél fogva
legyőzhetetlenül képtelen arra, hogy gondolkodjék» és ez elv:
«gondolkodom, tehát vagyok» ugyanaz-e Descartes szellemében és
szent Ágoston értelmezése szerint, a ki ugyanazt mondta ki már
ezerkétszáz év előtt? 

Én sohasem merném kétségbe vonni, hogy csakugyan Descartes volt
az imént kimondott két tétel valódi szerzője még akkor is, ha azt
csak a szent Ágoston irataiból vette; mert tudom, mily különbség
van a közt, ha valaki valamely szót csak mintegy vaktában,
véletlenül ír le, a nélkül, hogy azon hosszabban gondolkodnék és a
közt, ha valaki a kimondott szóban a következtetések egész hosszú
bámulatos sorozatát látja, a mely a felvett példánál maradva,
kimutatja az anyag és szellem természetét, a köztök levő
különbséget s a kimondott szavakból szilárd, megdönthetetlen s
minden körülménytől támogatott elvet alkot, mint azt Descartes
tevé. Hogy mily eredménynyel tette azt Descartes, annak megitélése
most nem tartozik ide s csak azért hoztam fel e példát, hogy
belássuk, miszerint kétszer kimondott ugyanazon szó közt oly nagy
különbség lehet, mint a holt s az élet teljében levő ember
között.

Sokszor mondhat valaki bizonyos dolgot, a nélkül, hogy annak
lényegét értené s más talán ugyanabban nagy dolgokat, merész
következményeket lát, a melyek már arra mutatnak, hogy ez többé nem
is az eredetileg talán csak véletlenül kimondott dolog s hogy ennek
valódi felfedezője az, a ki a következményeket is levonta belőle.
Valamely szép nagy fát bizonyára nem fogunk oly ember művének
tekinteni, a ki, tettének következményeit nem ismerve, véletlenül
termékeny talajra dobta a fa magját. 

Ugyanazon gondolat olykor másként tenyészik s virágzik másban,
mint abban, a ki legelőször kinyilvánította; s míg az eredeti
talajban terméketlen marad, az új földbe átültetve gyümölcsöket
terem.

De előfordul az is gyakran, hogy mások is átveszik valamely nagy
szellem oly gondolatát, melyet az kellőleg kifejtett, de nem értve
meg teljesen, talán ugyanazt, de másként hirdetik. És itt aztán még
inkább szembeöltő az a különbözőség, a melyet a többek által
kimondott ugyanazon szó felmutathat.

Bizonyára így történt az is, hogy a logika átvette a
mennyiségtan szabályait, a nélkül, hogy ezek jelentőségével
tisztában lett volna; a logika saját elvei közé mintegy csak
találomra oda dobta az át nem értett mennyiségtani elveket. És a
míg az ellenkezőről nem győznek meg, tartózkodni fogok attól, hogy
csak párhuzamba is helyezzem a logikát azzal a tudománynyal, melyet
többször említék s a mely szerintem a helyes okoskodás irányát
követi.

Sőt hajlandó vagyok a logikusok okoskodásait a helyes
gondolkodás szabályainak kutatásánál teljesen s kivétel nélkül
kizárni, mert hiszen birni valamely elvet s ez elv
következményeinek kifejtése helyett haszon nélkül való
vizsgálódások tömkelegében végleg elveszni, futni az után, a mit
nem érhetni el: ez épen nem mutatja éles itélőképességöket, sőt
arra  mutat, hogy aligha lehetnek igazi, helyes
szabályaik, midőn elszalasztják azokat is, melyek előttök vannak s
mintegy kinálkoznak az okszerű kifejtésre.

A csalhatatlanság módszerét mindenki kutatja. A logikusok
hivatásukul tűzték ki elérését. De csak a mennyiségtan jut el oda;
csakis e tudomány szabályai szerint lehet bizonyítani s abban a
kevés szabályban, a melyet előadtunk, minden benn van már. Csakis
ezek képezik a valódi bizonyítás módszerét; minden más szabály
haszontalan s inkább csak árt.

Erre a meggyőződésre jutottam hosszas tapasztalataim után,
melyeket a könyvek olvasása és az emberek s az élet tanulmányozása
közben szereztem.

Az álokoskodás valóságos betegség, melyet csak a mondott két
orvosság gyógyíthat meg. Egy más orvosságot is készítettek
számtalan sok haszontalan gyógyfűből összeállítva; s ez nem képes a
bajt eloszlatni.

Hogy a sophismákat és a fonák okoskodások kétértelmüségeit
elfödjék, barbár elnevezéseket, képleteket találtak ki, melyek
ámulatba ejtik, megzavarják a hallgatót; a csomó kibontására – a
melyet pedig nagyon egyszerű s természetes módon lehet úgy
kioldani, hogy a fonal egyik végét megrántjuk, a mely módot a
mennyiségtan ajánlja, – ők újabb és újabb csomókat hoznak létre
úgy, hogy egy rejtély helyett több más  származik,
a melyekkel az eredetit eloszlatni igyekeztek.

A helyes elvek közös kincsei az embereknek, s csakis azon fordul
meg aztán a dolog, hogy megkülönböztessük azokat egymástól s
felismerjük azt, melyre szükségünk van. De épen ez az, a mit
kevesen tudnak. Sokszor keressük a helyeset, azt hiszszük, feléje
indulunk már, pedig utunk eltávolít tőle. Mert nagy kerüléssel,
ismeretlen és álutakon akarunk oda jutni. A legjobb könyv az, a
melyről az olvasó azt hiszi, hogy olyant ő is tudott volna
írni; a természetesség, a mely egyedül helyes, mindnyájunkkal
közös; mihelyt valaki természetesen gondolkodik és beszél, azonnal
bizalmat érzünk iránta.

És a mi szabályainknak, mert egyszerűk, természetesek,
helyeseknek is kell lenniök. Nem a logikai képletek, nem a
«barbara» és a «baralipton» képezik ki a helyes gondolkodást. Nem
szabad a szellemet kötőféken vezetni; a túlfeszített fáradságos
szabályok helytelenül tapogatózó sejtelmekkel, idegenszerű
álokoskodásokkal és a nevetséges dagályosság után való vágyódással
töltik meg az elmét az erős, egészséges táplálék helyett; s azokat,
a kik a helyes utat keresik, leggyakrabban azzal a képzelődéssel
áltatják, hogy a helyes, az igaz elérhetetlen s elnevezik a
megközelíthetlennek mondott igazságot nagynak, magasztosnak,
fenségesnek. És akkor örökre elvesz szemeik elől a helyes út.
 Én azt mondom, hogy az igazság egyszerű,
bizalommal megközelíthető, mindnyájunkkal közös; mert e jelzők azt
inkább megilletik. Gyűlölöm a dagályos kifejezéseket.

III.

Gyakran megesik, hogy bizonyos dolgok bebizonyítására oly
példákat hoz fel valaki, melyeknek igazolására szintoly joggal
lehetne a bebizonyítani szándékolt dolgokat is felhozni. És ez
gyakran megteszi a kivánt hatást; mivel a hallgatók – azt hivén,
hogy épen a bebizonyítani kivánt dolog az, a mely nehézséget okoz s
a melyet nehéz bebizonyítani, – a felhozott példát világosabbnak s
igazabbnak fogják látni. Így ha valaki valamely általános dolgot
akar kimutatni, egyes különleges esetet hoz fel például;, s viszont
ha valamely különös esetet akar bebizonyítani, általános szabályt
hoz fel. S a hallgatók az előadó által bizonyítani kivánt dolgot
mindig homályosnak, s a bizonyítékul felhozott példát mindenkor
világosnak fogják találni; mert ha valaki valamit be akar
bizonyítani a hallgatóság azt már előzetesen is azzal a
képzelődéssel és előitélettel fogadja, hogy az, épen azért, mert be
akarják bizonyítani, homályos; míg a bizonyítékul használt példa
világos. Így aztán szivesen hallgatják a bizonyítást. 

IV.

A bölcsészek azt hiszik, hogy mindent megtettek már, ha összes
erkölcsi tanaikat egyszerüen csak csoportokba osztják. De hol van
az megállapítva, hogy hány csoportot kell felvenni? Mért osztják az
erényt négy, vagy tiz alfajra? Azt mondhatnák talán, hogy ily
felosztások mellett egy szóval sok van kifejezve. Igen, de a
szónak, a kifejezésnek magyarázat nélkül semmi haszna sincs, és
mihelyt az egyes csoportokat magyarázni akarják, úgy is elő kell
sorolni az egyes fajokat, a melyek ekkor kibujnak az egy szóból, a
bilincsből, melybe szorítva voltak. A mig be voltak szorítva, el
voltak rejtve és az egyetlen szó, a csoport elnevezése, semmit sem
jelentett; mikor pedig már előtüntek, ismét az eredeti, természetes
rendetlenségben vannak.

A természet mindeniket külön tulajdonsággal ruházta fel és ha
egyiket a másikba be is zárja valaki, azért mindenik külön, a
másiktól függetlenül létezik. A felosztásoknak és a csoportok
elnevezésének tehát nincs más haszna, mint hogy az emlékező
tehetségnek segítségére jönnek és hogy a csoportok közös elnevezése
arra késztet, hogy kikutassuk, mi van ez egy csoportban elrejtve.


V.

Ha valakit meg akarunk arról győzni, hogy nincs igaza,
mindenekelőtt meg kell vizsgálnunk: mily oldaláról tekintette az az
illető dolgot? és el kell ismernünk, hogy ily szempontból igaza
van. Ezzel ő meg fog elégedni; mivel azt fogja látni, hogy
tulajdonképen nem tévedett, csakhogy nem tekintette a dolgot minden
oldaláról. Mert azt nem szégyenli senki, hogy mindent nem láthatott
meg; csak azt nem akarja senki elismerni, hogy tévedett. És ennek
az oka talán az, hogy a szellem természetszerüleg nem is tévedhet
azt a szempontot illetőleg, a melyből az illető dolgot tekinti;
mivel az érzékek felfogása mindig igaz.

VI.

Sokat tanulmányoztam az elvont tudományokat; de az a kevés
ember, a kivel szellemileg érintkezhettem, elvette attól a
kedvemet. A mikor az embert kezdtem tanulmányozni, láttam, hogy az
elvont tudományokkal való foglalkozás nem egyezik meg az emberi
természet lényegével és hogy behatolni igyekezve a tárgy lényegébe
jobban eltévednek, mint mások, a kik nem foglalkoztak elvont
tudományokkal; s akkor megbocsátottam nekik e mulasztásukat.


De legalább azt hittem, hogy az ember tanulmányozásában mégis
fogok társakra lelni, hiszen ez a tanulmány áll legközelebb
hozzánk. Csalódtam. Az embert még kevesebben tanulmányozzák, mint a
mennyiségtant.

VII.

Ha valaki valamely szenvedélyt vagy érzelmet fest, az előadottak
igazságát sokszor önmagunkon tapasztaljuk, s feltaláljuk azt
magunkban, a mi tudtunkon kivül már ott volt. Akkor aztán
önkénytelen vonzódást érezünk az iránt, a ki ezzel megismertetett;
mert nem saját magára, hanem reánk mutatott, rajtunk mutatta ki
szavai igazságát s ez őt szeretetre méltóvá teszi; ha ugyan már,
érezve a köztünk levő szellemi közösséget, különben is nem éreztük
volna, hogy szívünk vonzódik hozzá.

VIII.

Ha természetes stilussal találkozunk, önkénytelen elragadtatást
érzünk; mert azt hittük, hogy íróval fogunk találkozni és
ime helyette embert találtunk. S viszont a jó izlésű
emberek, a kik valamely könyvet a kezökbe véve méltán azt hiszik,
hogy azt olvasva majd egy emberrel fognak megismerkedni,
meglepetést érezhetnek, ha ember helyett íróval találkoznak. Plus
poetice  quam humane locutus est (Inkább
költőiesen, mintsem emberiesen szólt).

IX.

Vannak olyanok, a kik a természetest mindig fényes lepelbe
burkolják. Számokra nem létezik «király», hanem «fenséges
uralkodó», nem létezik «Páris», hanem mindig csak «a királyság
fővárosa». Pedig bizonyos körülmények közt Párist Párisnak, máskor
a királyság fővárosának kell nevezni.

X.

Ha ugyanazon szót többször kell ismételnünk s aztán, hogy
elkerüljük az ismétléseket, mással akarjuk helyettesíteni, de az
eredeti szó oly helyén való, hogy mással való helyettesítése
előadásunk kárára volna: akkor inkább csak hagyjuk meg az eredeti,
többször ismételt szót.

XI.

A ki, hogy mindenütt ellentéteket is állíthasson fel, erőltetett
kifejezéseket használ, ugyanazt teszi, mint a ki az arányosság
kedvéért valamely épületre vakablakokat készíttet. 

XII.

Előadásunk közben nem kell a figyelmet egyik dologról a másikra
átvinni, hacsak nem akarjuk a hallgatók szellemét felfrissíteni; de
ekkor is csak olykép szabad ezt tennünk, hogy a kitérés természetes
legyen; mert a ki rosszkor, a midőn ennek helye nincs, akarja a
szellemet megpihentetni, az épen fárasztja azt. A hallgatók
figyelme az eredeti tárgyat elhagyva, új térre nem fogja követni az
előadót, a ki így a hallgatók figyelmét nem nyeri meg. Mert hiszen
alig lehet az emberektől valamit megnyerni mással, mint a
gyönyörködtetéssel; de ez utóbbi aztán oly pénz, a melyért mindent
megadunk, amit csak kérnek tőlünk.

XIII.

Valamely munka megírása közben legutoljára tudjuk meg azt, hogy
mit kell munkánkban első helyre tennünk. 


ISMERETEINK BIZONYTALANSÁGÁRÓL.6)



I.

Gondolataimat itt szándékosan minden rend nélkül fogom leírni; a
rendszertelenség már magában véve is jellemezni fogja azt, a miről
szólni akarok.

Felette kitüntetném tárgyamat, ha bizonyos rendszerben adnám
elő; mert hiszen épen azt akarom kimutatni, hogy az erre
képtelen.

II.

Ha minden éjjel ugyanarról álmodnánk, akkor álmaink tárgya talán
épen oly képzeteket  keltene bennünk, mint azon tárgyak,
melyeket naponként látunk. És ha valamely művész minden éjjel
tizenkét órán át azt álmodná, hogy ő király, azt hiszem, épen oly
örömöt érezne, mint az a király, a ki éjente tizenkét órán át
mindenkor azt álmodná, hogy ő művész. Ha minden éjjel azt álmodnók,
hogy ellenségeink üldöznek bennünket, s kínzó rémalakok
nyugtalanítanának, csaknem annyit szenvednénk, mintha mindez a
valóságban így volna; és épen úgy félnénk az alvástól, mint a hogy
félünk a felébredéstől, ha a való élet ránk nézve szenvedéssel
telt. Az álom csaknem oly hatást tenne ránk, mint a valóság;
csaknem annyi szenvedést okozna nekünk. De mivel az álmok
különfélék s nagyon változatosak, az, a mit álmainkban látunk, nem
tehet ránk egészen oly hatást, mint az, a mit valóban átélünk; mert
ez utóbbiban megvan a folytonosság, egyik nap a másik folytatása s
ha van itt is változás, ez még sem lehet oly nagyon gyors és
gyakori. Sokszor mondjuk azt: Úgy látszik nekem, hogy álmodom;
mivel az élet nem egyéb, mint oly álom, melyben némi állandóság és
folytonosság van.

III.

Rendesen feltételezzük azt, hogy az emberek egyformán fogják fel
s egyformán érzik át mind azon dolgokat, melyeket e világ felmutat
nekik.  De e feltevésük nagyon is önkényes; mivel
semmi bizonyítékon sem alapszik. Azt ugyan látom, hogy ugyanazon
alkalomkor ugyanazon szavakat használjuk és ha pl. két ember havat
lát, e tárgy látását mindketten mindenkor ugyanazon szóval fejezik
ki s tulajdonságaira nézve is azonos véleményben vannak, azt
mondva, hogy a hó fehér; s aztán a kifejezések ily megegyező
alkalmazásából azt következtetik, hogy az egyes tárgyak mindenkiben
ugyanazon képzeteket is keltik; ámde az előbbiből ez utóbbi még nem
következik; mert nem tudják, hogy az egyes emberek miként látják
ezt, vagy azt a tárgyat.

IV.

Ha azt tapasztaljuk, hogy valamely esemény mindenkor ugyanoly
módon köszönt be, azt következtetjük, hogy ez természetes
szükségszerűségből van így; azt mondjuk pl., hogy holnap is nap
lesz… De a természet sokszor meghazudtol bennünket és saját
törvényeinek sem hódol.

V.

A bizonyosnak vett dolgokat sokszor meghazudtolják a
következmények s a hamisnak hitt tételek sokszor ellenmondás nélkül
megállanak. Valaminek megczáfolásából még nem következik, hogy az
helytelen, valamint ha valamely dolognak  a
körülmények ellent nem mondanak, abból még nem következik, hogy az
a dolog csakugyan igaz is.

VI.

A természet mindenre reá nyomta végtelenségének bélyegét. Igy
minden tudomány kimeríthetlen; mindenütt az alaptételek, kifejtendő
igazságok végtelensége nyilik meg szemeinknek. Mert hiszen minden
tétel egy másikon alapszik s nem juthatunk el olyanhoz, a mely
ismét egy másikra ne támaszkodnék.

Igy a mennyiségtan számtalan szabályt állít fel és hasonlóképen
a többi tudományok is.

És mivel a végtelenség a kicsinységben kevésbbé látható és
sokszor hajlandók vagyunk azt hinni, hogy valamely parányiságnál
kisebb már alig képzelhető: a bölcsészek azt hiszik, hogy
eljuthattak a végső ponthoz; és pedig tévednek. E tévedésök hozta
létre az ily szokott czímeket: «a tudomány alapelvei» –, «a
bölcsészet rendszere» és egyéb valóban fenhéjázó kifejezéseket.

Ne keressünk semmi biztosat és állandót. Eszünket mindenkor
megcsalja a jelenségek állhatatlansága; semmi sem képes a végest
lekötni a nagyság és kicsinység két végtelenje közt.

Ez a középút, a mely végzetünk gyanánt van adva, mindenkor távol
marad a két végtelenségtől; és azért mit használ az, ha valaki
valamivel  előbbre is jut; a távolság azért mindig
végtelen marad!

Végtelenségek terülvén el szemeink előtt, minden végtelen
egyenlő. S ha csak összehasonlítjuk magunkat e végtelenségekkel,
kinos érzés fog el.

VII.

A tudást illetőleg két véglet találkozik egymással: az egyik a
tiszta természeti tudatlanság, a melyben az emberek születésökkor
vannak; a másik véglet az, a hova azok jutnak el, a kik mindent
magokévá tevén, a mit csak az ember tudhat, azt látják, hogy nem
tudnak semmit és visszajutottak abba a tudatlanságba, a honnan
kiindultak.7) De ez már okos tudatlanság.
És azok, a kik kiléptek a természeti tudatlanságból, de nem
juthattak el a másik végletig, az okos tudatlansághoz, ezek
játszszák a  tudóst; a világ szemébe port hintenek,
pedig mindent tévesebben itélnek meg, mint a többien. A tudatlanok
és a félműveltek képezik rendesen a mozgató erőt a világ szekerén.
A többien lenézik őket és azok ezeket viszont.

VIII.

Az ember tehát nem egyéb, mint a tévedések játékszere; semmi sem
mutatja meg neki az igazságot; sőt minden ellentmond ennek. A két
egyedüli valóság: az ész és az érzékek soha sem őszinték s
kölcsönösen csalják is egymást. Az érzékek megcsalják az észt a
jelenségek téves felfogásával; és ez a tévútra vezetés aztán
visszaháramlik az érzékekre. A lélek szenvedélyei megzavarják az
érzékeket és bennök fájdalmas benyomásokat keltenek. Hazudnak
mindketten és felváltva csalják egymást.

IX.

Az akarat a meggyőződésnek egyik legfőbb eszköze, nem mintha az
akarat hozná létre a meggyőződést, hanem mivel minden dolog a
szerint látszik igaznak, vagy hamisnak, a mint egyik vagy másik
oldaláról tekintjük. Az akarat kiválasztja mindenütt a neki tetsző
szempontot s elfordítja az ész figyelmét a neki nem tetsző
tulajdonságoktól; és az ész, az akarat vezetése  alatt
haladva, csak azt fogja látni, a mi az akarat tetszését megnyerte;
s mivel abból itél, a mit lát, meggyőződéseit önkénytelenül az
akarat hajlamai szerint alkotja meg.

X.

A mi úgynevezett természetszerű elveink nem egyebek, mint
megszokott nézetek. A gyermekek az atyáiktól örökölt szokásokat
követik.

Valamely elütő szokás aztán egy új «természetes alapelvet» hoz
létre. Ezt tapasztalhatjuk lépten-nyomon; és ha van a szokásban
valami eltörülhetlen jelleg, a természetben is feltalálhatjuk az
eltörülhetlen szokás alkotó elemeit.

Az atyák félnek, hogy gyermekeikben a szeretet kihal. Mi hát ez
a kiveszésnek alávetett természet? A szokás egy újabb természet,
mely az előbbit lerontja. Mért ne lenne a szokás természetes?
Hajlandó volnék azt hinni, hogy a természet maga sem egyéb, mint az
első szokás, mint a hogy a szokás a második természet.

XI.

Nem csupán a korábbi benyomások csalhatnak. Az ujdonság
ingerének is megvan ugyanaz a hatalma. Ezért bánt aztán az gyakran
bennünket, ha vagy gyermekkorunk első hamis benyomásait követtük,
vagy vakon rohantunk valamely téves ujdonság után. 

Senki sem maradhat a helyes középúton. Nincs oly szabály,
bármily természetesnek látszik is és ha a gyermekkorban fogant is
meg bennünk, a melyről később be ne bizonyodhatnék, hogy azt vagy
mástól tanultuk el és pedig tévesen, félreértve őt, vagy hogy az
saját érzékeinknek hamis benyomásaiból származott.

XII.

Van továbbá valami, a mi még nagyobb tévedésbe ejthet bennünket:
és ez a betegség, a mely megakadályozza ítélő képességünk és
érzékeink működését.

És saját érdekeink is bámulatos módon közre működnek abban, hogy
helyesen ne láthassunk. A rokonszenv, vagy a gyülölet befolyásolják
ítéleteinket.

XIII.

A tévedések hű kisérője az, a mit mi úgy nevezünk, hogy
«képzelődés és egyéni vélemény»; – s ez annál gonoszabb, mivel nem
mindig téves; ha csalhatatlan lenne a tévedésben, akkor a
csalhatatlan igazságra is rá mutatna mindenkor; de mert a
legtöbbször téves, máskor helyes: nem vezet semmi bizonyosságra; s
az igazat és a hamisat ugyanoly módon jelöli meg.

Ez a kevély hatalmasság, a mely ellensége az észnek, és
tetszeleg magának abban, hogy ezt  ellenőrizze és uralkodjék
rajta, megmutatva így, hogy mily sokra mehet mindenütt: ez a
dölyfös nagy hatalom az emberben egy második természetet hozott
létre. A boldogokat s boldogtalanokat, az egészségeseket és
betegeket, a gazdagokat és szegényeket, a bolondokat és bölcseket
egyaránt megszállja; és szinte bosszúsággal tölt el, ha látjuk,
hogy nagyobb elégtételt ad a legtöbb embernek, mint az ész. A
képzelődés rendkivül nagy önbizalmat ad, sőt önhitté tesz; az azzal
eltelt ember a felsőbbség bizonyos érzetével tekint másokra s
merészen, önhitten vitatkozik mindenről, míg az igazán okos ember
tartózkodással, bizalmatlanul s kétkedve beszél. A képzelődők
túlságos önbizalma, mely szavaikban, arczukon kifejezésre jut, a
hallgatókat sokszor képes ügyöknek megnyerni. A képzelődés ha nem
is képes bölcsekké tenni a bolondokat, legalább elégedettekké
teszi; míg az ész sokszor kétkedővé, elégedetlenné teszi az embert;
az előbbi dicsőséget, az utóbbi sokszor bánatot teremt.

És szomorú elgondolni, hogy az egyéneknek és műveiknek a
tiszteletet, a becsülést, a dicsőséget csupán csak mások
képzelődése s ennek alapján a társadalom közvéleménye adja meg!

A közvélemény rendelkezik mindenről. Az alkotja a szépséget, az
mond ítéletet, az ad legtöbbször boldogságot is; az a világon
minden. Szeretném ismerni azt az olasz munkát, a melynek csak
czímét hallottam, de e czím többet mond  már
magában véve is, mint sok más mű: Della Opinione, regina del
mundo.

XIV.

Az igazság és a jogos ítélet oly finom pontok, hogy a mi összes
eszközeink sokkal tompábbak, semhogy azokat az apró pontokat
egészen jól megérinthetnők. Ha megkisértjük ezt, eltakarjuk ugyan
az egész pontot, de vele együtt sokkal több olyant is, a mi nem
tartozik hozzá.

XV.

Ha körülöttünk minden egyformán mozgásban van, úgy látszik
nekünk, mintha mindnyájan egy helyen maradnánk; mint mikor a hajón
megyünk előre: mivel mindnyájan előre haladunk, látszólag egyikünk
sem megy.

XVI.

Elítélem azokat, a kik feltették magokban, hogy az emberiséget
dicsérni, vagy mulattatni fogják; csakis azok iránt érzek
rokonszenvet, a kik kétkedve tanulmányozzák az emberi
természetet.

A stoikusok azt mondják: Térjetek vissza önmagatokba: ott fogtok
majd nyugalomra lelni. Pedig ez nem igaz. Mások azt mondják: Ne
 tépelődjetek önmagatokkal,
szórakozásokban keressétek a boldogságot. Ez sem a helyes elv.
Szenvedéseink bármiképpen is elérnek bennünket; a boldogságot
hasztalan keressük csupán bennünk, vagy csupán
kivülünk; mert az az Isten kezében és bennünk van.

XVII.

Nagyon különösen hatnak ránk azok az ellentmondások, a miket az
emberi természetben minden dologra nézve fellelünk. Az ember arra
van alkotva, hogy az igazságot megismerje; vágyakozik utána, keresi
azt; és mégis a mikor már elérni igyekszik, szemére homály borul s
a zürzavarban sokszor azt hiszi, hogy már magáévá tette az
igazságot. Igy keletkezett a kétkedők és a dogmatikusok pártja; az
előbbiek meg akarták tagadni az embertől az igazság megismerésének
képességét, az utóbbiak azt bizonyítani igyekeztek. De mind a két
párt oly kevéssé valószinű érvekkel küzdött, hogy a zavart csak
növelték az emberekben, a kiknek egyedüli világosságuk a saját
emberi természetök.

A kétkedők főelve az, hogy semmi bizonyosság sem győzhet meg
bennünket valaminek az igazsága felől; és a hiten kivül csakis arra
vagyunk utalva, a mit természeti érzékeinkkel felfogunk. Ez a
természetes érzés pedig csakugyan nem vezethet az igazság
felismerésére, mert az ember a hiten kivül máshonnan nem meríthet
bizonyosságot  az iránt, vajon őt valamely jó istenség,
vagy gonosz szellem teremtette-e, vajon mindig volt-e ember, vagy
csak valamely későbbi véletlen hozta őt létre; s kétségben van az
iránt, vajon az ember által kimondott elvek az ember eredetéhez
képest igazak-e, vagy hamisak, vagy bizonytalanok. Sőt, ha a hitet
ismét nem tekintjük, senki sem bizonyos abban, hogy ébren van-e,
vagy alszik; hiszen alvás közben is azt hiszszük, hogy látunk
alakokat, mozgást, tért; érezzük az idő mulását; s teszünk,
cselekszünk, mintha ébren lennénk. És mivelhogy az élet felét alva
töltjük el, a midőn a mi saját beismerésünk szerint is képtelenek
vagyunk valami valóságot látni, érzéseink és gondolkodásunk mind
csak képzelt lévén: ki tudja, vajon az élet e másik fele, a melyen
át azt hiszszük, hogy ébren vagyunk, nem álom-e csupán, mely talán
kissé más, mint az előbbi, de álom, s a melyből felébredünk akkor,
ha elalszunk? nem álmok halmozódása-e az élet, hiszen gyakran azt
álmodjuk, hogy álmodunk s ez utóbbi álomból ismét álomra ébredünk;
nem ébredünk-e akkor is csak álomra, ha a mit mi álomnak nevezünk,
elenyészik és kezdődik az ébrenlét?

Mellőzöm itt a kétkedőknek a szokás, a nevelés, az erkölcsök, a
haza stb. ellen felhozott okoskodásait, a melyek képesek hatást
tenni olyanokra, kik a hamis kiinduló alapot elfogadják.

A dogmák hívei azt mondják, hogy a hitből  indulva
ki, el kell ismernünk bizonyos természetszerű elveket. Mi – mondják
– az igazságot nemcsak okoskodás által ismerjük meg, hanem
érzéseink folytán és a velünk született természetes ész útmutatásai
szerint is. Ez utóbbi alkotja bennünk az általános alapelveket. S
az okoskodás hasztalanul igyekszik ezeket megdönteni. A kétkedők
erre törekedve, czéltalan munkát végeznek. Tudjuk mi, hogy nem
álmodunk, ha nem is bírjuk ezt eszünkkel bebizonyítani. Ebből a
képtelenségből nem következik egyéb, csupán eszünk gyarlósága, s
főképen nem következik ebből ismereteink bizonytalansága, mint a
hogy ők állítják: mert a legelemibb dolgoknak, mint a «térnek»,
«időnek», «mozgásnak», «számnak», «anyagnak» ismerete épen oly
biztos bennünk, mint bármely igazságnak ismerete, melyet
okoskodással állapítunk meg. Az ész érzéseinkre s természetes
józanságunkra támaszkodjék s minden okoskodásait ezekre alapítsa.
Érzem, hogy a térben három kiterjedés van és hogy a számok
végtelenek; s az ész aztán kifejti ebből az egyes igazságokat. Az
általános alapelvek igazsága érezteti magát, a szabályok aztán
önkényt következnek az alapelvekből, s biztosan eljuthatunk az
egyes igazságokhoz, habár különböző utakon. És épen oly nevetséges
az a kivánság, hogy a kiművelt ész kérjen az általános alapelvek
elfogadhatására bizonyítékokat az érzéstől és a természetes
értelemtől, mint a mily nevetséges volna, ha a 
természetes értelem kérne a kiművelt észtől módot arra, hogy az
általa kimutatott igazságokat át is érezhesse. Ha tehát a kétkedők
az említett képtelenséget hozzák fel, ezzel csak az észt
alacsonyítják le, a mely ítéletet akarna alkotni minden dologról;
de nem dönthetik meg azt, a mit mi biztosan látunk. Mintha csak az
ész volna képes ismereteket adni nekünk! Sőt ellenkezőleg!
szeretnők, ha soha sem lenne szükségünk az észre, és mindent
ösztöneink és érzéseink által ismerhetnénk meg! De ezt a nagy
előnyt nem adta meg nekünk a természet, sőt ily módon nagyon
keveset enged megismernünk; e kevésen kívül mást mindent csak
okoskodás által tudhatunk meg.

Ime az emberek közt megindult nagy harcz! És ebben
mindnyájunknak részt kell vennünk, vagy a kétkedők, vagy a
dogmatisták táborába kell mennünk; s a ki semleges akarna maradni,
az önkénytelenül is a kétkedők táborába tartoznék; mert a ki nincs
ezek ellen, az épen nagyon mellettök van. Mit tegyen az ember ily
helyzetben? kétkedjék-e mindenen? kétkedjék-e, hogy ébren van?
kétségbe vonja-e, hogy kétkedik? kétkedjék-e azon, hogy létezik? De
eddig már nem juthat el; mert egészen kétkedő nem is létezik. A
természet elősiet, hogy a tehetetlen észt támogassa s megóvja azt a
végletekig menő balgaságtól.

Vagy hát azt fogja-e majd mondani az ember, hogy ime bírja az
igazságot, midőn pedig erre  nézve semmi bizonyítékot sem tud
felhozni és a vitát megverten kénytelen odahagyni!

Ki fog itt eligazodhatni? A természet épen úgy zavarba hozza a
kétkedőket, mint a dogmatistákat. Mit tegyünk tehát, midőn
létezésünk törvényeit kutatjuk? nem menekülhetünk attól, hogy
valamelyik táborba ne tartozzunk és egyikben sem maradhatunk meg
észszerüen.



Ime így vagyunk az igazság megismerését illetőleg. Lássuk, mire
mehet az ember a boldogság elérésében; hiszen ez az, a mire minden
tettével oly vágyakozva törekszik. Mert kivétel nélkül el lehet
mondani, hogy minden ember törekszik a boldogságra. Bármily
különböző eszközöket használ is, azok mind e czélt tartják szem
előtt; minden utunk e czél felé fut. Ugyanaz a czélja annak, a ki a
harczok mezejére vágyódik, mint a ki ezt kerüli. Az akarat minden
lépését azon egy czél felé irányítja. Ez az indító oka az ember
minden cselekedetének, még az öngyilkosok is ezt akarják
elérni.

És mégis, bár az éveknek oly hosszú sora lefolyt már, soha senki
sem jutott még el oda a hit nélkül, a hova mindnyájan szakadatlanul
igyekezünk. Pedig mindenki ebben fáradozik: a fejedelem és minden
alattvalója, minden egyes társadalmi osztály, az öreg és az ifjú,
az erős és a gyenge, a bölcs és a tudatlan, az  egészséges
és a beteg, minden nemzet, minden kor, minden idő.

Ily hosszú s szakadatlan tapasztalatnak bizonyára meg kellene
már bennünket arról győznie, hogy semmi erőfeszítéssel sem birunk
eljutni a boldogsághoz. És még sem hat reánk a sok példa. Nincs
semmi oly hasonlóság, a mely némi eltérést fel ne mutatna: ebből
merítjük minden reményünket s hiszszük, hogy velünk majd másként
lesz minden, mi majd elérhetjük a földi üdvöt. És, a jelen nem
elégítvén ki bennünket, a remény nyomról-nyomra csal, s egyik
bajból a másikba vonszol; míg végre elérjük a halált.

S az ember, megcsalván őt saját természete, mily különböző,
sokszor észszerűtlen utakat választ ki, hogy jólétét elérje. Sokan
a rideg egyszerűségben, a nélkülözésekben, mások ismét a
tudományokkal való foglalkozásban, a tudni vágy kielégítésére való
törekvésben, míg mások az anyagi gyönyörökben keresték a
boldogságot. E három irány három pártot alkotott s azok, a kiket
bölcsészeknek neveznek, voltaképen nem tettek egyebet, mint hogy e
pártok valamelyikéhez csatlakoztak. Voltak aztán olyanok, a kik
annak a szükségességét hangoztatták, hogy ezt az általános legfőbb
jót, melyre minden ember törekszik, s melyből mindenki részt
követel magának, ne képezzék egyes oly dolgok, melyeket csak
némelyek birhatnak s a melyek szét lévén osztva, a benne részesülőt
sokkal inkább bántja azon  résznek, melyet ő maga nem érhetett
el, a hiánya, mint a mily elégültséget okoz a neki jutott rész
élvezete. Ezek belátták, hogy a legfőbb jónak olyannak kellene
lenni, hogy azt mindenki egyszerre birhassa egészen s irigység
nélkül és hogy senki se veszthesse el azt akarata ellenére.
Ennek igazságát belátták, de felfedezni ezt a legfőbb jót nem
tudták; és nem tehettek egyebet, mint hogy valamely képzelt erény
halvány képét tüntették a boldogságot keresők szemei elé.

Ösztönszerüleg érezzük, hogy boldogságunkat önmagunkban kell
keresnünk; és szenvedélyeink mégis a külvilágra utalnak, még akkor
is, ha ennek tárgyai nem tünnek elő, hogy szenvedélyeinket
felköltsék. Mind hasztalan aztán, ha a bölcsészek azt is mondják:
térjetek önmagatokba, ott találjátok fel üdvötöket, nem hisz nekik
senki, és azok, a kik netalán követik tanácsukat, vakon,
megfontolás nélkül teszik ezt; mert hiszen az összes bölcselkedések
közt a legüresebb, legnevetségesebb a stoikusok tana! Ezek arra a
következtetésre jutnak, hogy a mi bizonyos esetekben igaz, az
mindenkor igaz s mert a dicsvágy sokaknak boldogságot ad, mindenki
teljék el azzal. Ez oly túlhajtott okoskodás, melyet józan észszel
nem követhetünk.8) 

XVIII.

Az a benső harcz, a mely az ész és a szenvedélyek között folyik,
arra indította a bölcsészeket, hogy békét igyekezzenek létesíteni.
Igy történt  aztán, hogy több bölcsészeti irány
keletkezett, a szerint a mint az egyesek erre más és más utat
választottak. Sokan le akartak mondani a szenvedélyekről és istenek
akartak lenni. Mások ismét az észt akarták semmivé tenni, hogy így
állatokká legyenek. De sem az egyik, sem a másik törekvés nem
sikerült; egyrészt az ész megmaradt mindig s kárhoztatja a
szenvedélyek alacsonyságát és igazságtalanságát s megzavarja azok
nyugalmát, a kik magokat szenvedélyeiknek átengedték; és másrészt a
szenvedélyek is szakadatlanul élnek azokban is, a kik azokról le
akarnak mondani.

*

Ime ennyire mehet az ember saját maga, saját ereje által az
igazat és jót illetőleg.

Semmit sem tudunk úgy bebizonyítani, hogy okoskodásunk
czáfolhatatlan legyen. És pedig mégis megvan bennünk a teljes,
minden kétkedésen felül álló igazság eszméje.

Keressük a valóságot és csak bizonytalanságra lelünk
önmagunkban. Keressük a boldogságot s csak szenvedésekre
lelünk.

Képtelenek vagyunk arra, hogy ne kivánjuk az igazságot és a
boldogságot; és képtelenek vagyunk a biztos tudásra és az állandó
örömökre.

Ez az örökös kielégíthetlen vágyódás szakadatlanul kisér, hogy
folyton büntessen és éreztesse velünk gyarlóságunkat. 


AZ ISTENSÉGRŐL ÉS AZ ERKÖLCSI ELVEKRŐL.



I.

Mindenkor legyen oly magasabb szempontunk, a melyből az egyes
dolgokat megitélhetjük, de e mellett oly közönséges módon
beszéljünk, hogy mindenki megérthessen.

ELSŐ RÉSZ.

Isten létezéséről.

II.

Tudomásunk van a véges dolgok lételéről és természetéről, mivel
mi is, miként azok, véges lények vagyunk és miként azoknak,
kiterjedésünk határok közé van szorítva.

Tudomásunk van a végtelen létezéséről, de nem ismerjük
természetét; mert bár kiterjedése van, de ez nincs határok közé
szorítva. 

De eszünkkel meg nem foghatjuk Istennek se létezését, se
természetét; mivel ő sem kiterjedéssel nem bir, sem korlátok közé
nincs szorítva.

Csupán a hit ismertet meg Isten létezésével s az isteni alkotás
dicsősége ismertet meg az Istenség természetével.

Természetes eszünk azt mondja nekünk: Ha van Isten, az eszünkkel
teljesen megfoghatatlan s nem állván egyes részekből, sem határolva
nem lévén, nekünk mint véges lényeknek, körünkön kivül esik; és e
szerint eszünkkel fel nem érhetjük Isten létezését és
lényét.9) S ha ez így van, vajon ki
merné megkisérleni e kérdés megoldását? Bizonyára mi nem, a kiknek
az képességünk körén kivül esik.

III.

Nem fogom megkisérleni, hogy az értelem bizonyítékaival mutassam
ki Isten létezését vagy a szentháromság valódiságát vagy a lélek
halhatatlanságát,  avagy más ilynemű dolgok igazságát és
pedig nem csupán azért, mert nem érzem magamat arra elég erősnek,
hogy a megátalkodott atheistákat az ész fegyvereivel
meggyőzzem,10) hanem mert mindezek
megismerése és elfogadása is a Megváltó lényének átértése nélkül
haszon és tartalom nélkül való üres tudás lenne. Csak azt
mondhatom, hogy az a legokosabb s legboldogabb ember, a ki meg van
győződve arról, hogy minden egy legfőbb igazságra vezethető vissza,
a mely legfőbb igazság az Isten.

IV.

A legnagyobb része azoknak, a kik a hitetleneknek az istenség
létezését be akarják bizonyítani, azt állítja, hogy a természetből
indul ki; és ritkán sikerül czélját elérnie. Nem akarom én azon
bizonyítékok helyességét sem megtámadni, a melyeket sokan a
szentírás olvasására szentelt tanulmányaikból merítenek; mindezen
bizonyítékok észszerüek, de legtöbbször nem a meggyőzni szándékolt
hallgatók szelleméhez mértek, nem ezek lelkületéhez
alkalmazottak.

Mert meg kell azt jegyezni, hogy az ily bizonyítás nem a
vallásos embereknek szól, nem  azoknak, a kik mindenben
szakadatlanul az általok imádott Isten művét látják. Ezek különben
is megértik a nagy természet szózatát, mely alkotását hirdeti; ezek
az égboltozatban különben is Isten dicsőségét látják. De az
olyanoknak, a kikben ez a nemes szikra kihalt s a kikben ezt ujra
fel akarjuk éleszteni; a kikre nem világít a hit fénye, a kik a
nagy természetben csupán csak homályt, sötétséget találnak,
ezeknek, ha meg akarjuk őket győzni, azt hiszem nem elégséges
bizonyítékok gyanánt felhozni a napot, holdat s a csillagok
pályafutását, vagy más közönséges okoskodást, a mely iránt ők
érzéketlenek. A természet szózatát ők napról-napra mindig kevésbbé
értik meg, süketté válnak iránta, épen mert az szakadatlanul a
füleikbe cseng; és a tapasztalás bizonyítja, hogy ily módon épen
ellenkezőjét érjük annak, a mit akarunk: elveszszük végső
reményöket arra nézve, hogy valaha az igazat megismerjék, ha mindig
csak oly okoskodásokat hozunk fel.

Nem ily hangon szól a szentírás, a mely pedig az isteni dolgokat
jobban ismeri, mint mi!

V.

A metaphysikai bizonyítékok oly távol állnak a rendes emberi
gondolkodástól s oly bonyolultak, hogy igen csekély hatást
tehetnek; s ha valakire hatnak is, csak néhány pillanatig látszanak
 helyesnek, a másik perczben már sejtjük,
hogy tévuton járunk. Quod curiositate cognoverint, superbia
amiserunt.11)

És különben is az ily bizonyítékok Istennek csupán speculativ
ismeretére vezethetnek és ily módon ismerni az Istent, annyi, mint
egyáltalában nem ismerni.

VI.

Különös, hogy az egyházi irók közül tulajdonképen egyik sem
fordult a természethez az istenség létezésének bebizonyítása
végett; pedig azt mondják, hogy indokaikat onnan merítik és egy sem
mondta soha közülök: Nincs sehol üres tér; semmiség sehol sincs,
mindenütt látunk valamit: tehát van Isten.

VII.

Isten rendelkezése az, hogy az akarat jobban kiművelődjék
bennünk, mint az értelem. 

MÁSODIK RÉSZ.

Az erkölcsi elvekről.12)

VIII.

Az igazság ép úgy alá van vetve a divat változásainak, mint a
hogy öltözeteink is átalakulnak a divat szeszélyei szerint.

IX.

Az igazság elvei a különböző tájak, éghajlatok szerint
alakulnak. Csekély távolság az éjszaki sarkpont felé felforgatja az
egész jogtudományt. Egy délkör dönt az igazság felett. Az
alaptörvények változnak. A jog egyes korszakok szerint alakul.
Különös igazság az, melynek határt szab egy patak, vagy egy hegy! A
mi a hegyen innen igazság, az a hegyen tul igazságtalanság!

X.

«– Miért ölsz meg engem? – Eh, hát nem abba az országba való
vagy, mely ott a vizen tul van? Édes barátom, ha ide át laknál,
gyilkos lennék s törvényt sértenék, midőn megöllek, de mivel
 oda át van a hazád, nem vétek az igazság
ellen s helyesen cselekszem, ha életedtől megfosztalak!»

XI.

A festményeket csupán csak egy bizonyos pontról láthatjuk jól;
minden egyéb pont vagy messze, vagy közel, vagy magasan, vagy
alacsonyan van. A festészetben ezt a pontot a távlat szabályai
szerint könnyen megtalálhatjuk; de ha az igazságot és helyes
erkölcsi elveket akarjuk látni a magok valódiságában, vajon akkor
ki jelöli meg nekünk azt az egyetlen helyes pontot?

XII.

Sokszor azok, a kik tévednek, a helyes uton járókra azt mondják,
hogy ezek távolodtak el a természetes útról s azt hiszik, hogy ők
indultak helyes irányban. Mint a hajón levők is azt hiszik, hogy a
part távolodik tőlük. Képzelni, állítani mindent egyaránt lehet.
Szilárd ponttal kell birnunk, hogy aztán a kimondottakról
itélhessünk. A hajón levőknek tájékozódásul szolgálhat az elhagyott
kikötő s a parton levők könnyen megitélhetik a hajón levők
haladását; de vajon az erkölcsi elvek terén miben lelhetnénk ily
szilárd tájékoztató pontra? 

XIII.

Kétségtelen, hogy az ember nem ismeri az igazságot; ha ismerné,
bizonyára nem állapította volna meg azt a legáltalánosabb
szabályelvet, mely szerint minden ember hazája erkölcseit
követi; az igazság szózata bizonyára meghódított volna minden népet
s a törvényhozók azt vették volna alapul, nem pedig más népeknek
szeszélyes törvényalkotásait.

A lopás, a gyermek- és apagyilkosság bizonyos korban az erények
közt foglalt helyet. Lehet-e különösebb felfogás, mint az, hogy
valaki megölhet engem, csak azért, mert a folyó tulsó partján lakik
és mert az ő fejedelme az enyémmel viszálykodik, habár én nem
vagyok vele ellenséges viszonyban!

Kétségkivül vannak természeti törvények; de a természetes ész
aztán sok mindent elront, összezavar. Nihil amplius nostri est,
quod nostrum dicimus; ex senatus consultis et plebiscitis crimina
exercentur; ut olim vitiis, sic nunc legibus nostris
laboramus.13)

E zavar folytán aztán sokan azt állítják, hogy az igazság
alapját a törvényhozó tekintélye képezi, mások, hogy azt a
fejedelem jólétében  találjuk fel; ismét mások, hogy a szokás
alkotja az igazságot. Csupán az észt követve, semmi sem fog magában
véve igaznak feltünni. Az idő folyamán minden meginog. A szokást is
csupán az teszi igazsággá, hogy el van fogadva, hogy hosszabb időn
át gyakoroltatott.

Semmi sem oly eltévesztett dolog, mint hogy ha a törvény a
tévedéseket akarja jóvá tenni s a sértéseket megtorolni. A ki e
törvénynek engedelmeskedik, mivel ez igazságos, az csak az általa
képzelt igazságnak engedelmeskedik, de nem a törvény lényegének:
mert a törvény csupán törvény, semmi egyéb; a törvény lényege nem a
benne rejlő igazság, hanem maga a törvény. – És a ki a törvény
szellemét, a törvény indító okait kutatni akarja, legtöbbször oly
gyöngének fogja találni az emberi képzelődés e termékeit, hogy
csodálkozva fog visszatekinteni az elmult századokra, a melyek e
törvényeknek oly nagy tisztelettel adóztak.

XIV.

Az igazság az, a mi meg van állapítva. És ennélfogva minden
megállapított törvény mindenkor szükségképen igazságnak fog
vétetni, minden birálat nélkül, csupán azon egyedüli okból, mert
meg van állapítva. 

XV.

Kétségtelen, hogy a javak egyenlő megosztása igazságos. De mivel
nem lehet az embert arra kényszeríteni, hogy az igazságnak
engedelmeskedjék: arra kényszerítik őt, hogy az erőnek
engedelmeskedjék; és mivel nem lehet az igazságot erőssé tenni, az
erőt mondják ki igazságnak, hogy így az igazság és az erő együtt
működjék s létesüljön a béke, a mely a legfőbb jó.

Summum jus summa injuria.14)

A többség akaratának elfogadása a leghelyesebb, mivel könnyen
felismerhető a többség és mert bir az érvényesülésre szükséges
erővel.

Ha lehetne, szivesen adnók az erőt az igazság kezébe; de mivel
az erővel nem lehet tetszés szerint bánni, lévén ez kézzelfogható,
míg az igazság csak szellemi tulajdonság, melylyel tetszés szerint
lehet rendelkezni: az igazságot az erő kezébe tették le, és azt, a
mit kényszerülve vagyunk követni, igazságnak nevezték
el.

XVI.

Az igazság elve megkivánja, hogy azt kövessük, a mi jogos. És a
szükségszerűség, azt parancsolja, hogy a legnagyobb erőt
kövessük.15) 

Az igazság erő nélkül tehetetlen; a hatalom igazság nélkül
zsarnokság.

Az igazság erő nélkül ellentmondás; mivel mindig vannak
gonoszok. Az erő igazság nélkül vétek. Tehát össze kell kötni az
igazságot és erőt, és kimondani azt, hogy a mi igazságos, az erős
legyen, s a mi erős, az igazságos legyen.

Az igazság sokfélekép értelmezhető; az erő könnyen felismerhető
s felette áll az egyéni vitáknak. Igy tehát azt kellene tenni, hogy
az igazságnak oda adnák az erőt. De nem tehetvén az igazat erőssé,
az erőt kellene igazságnak kimondani.16)

XVII.

Veszélyes volna a népnek azt mondani, hogy a törvények nem
igazságosak, mert az csak azért engedelmeskedik ezeknek, mivel
igazságosaknak hiszi. És ezért mondják azt, hogy a törvénynek
engedelmeskedni kell, mivel törvény; mint a hogy a felsőbbségnek is
engedelmeskedni kell, nem mert igazságos, hanem mert
felsőbbség.17)  Igy aztán
a törvény ellen támadható minden lázadásnak eleje van véve.

És tulajdonképen ez az igazság fogalmának valódi
meghatározása.

XVIII.

Üdvös volna, ha a törvényeknek s szokásoknak mindenki már csupán
azért engedelmeskednék, hogy azok törvények és ha a nép megértené,
hogy ez engedelmesség teszi a törvényeket igazságossá. Igy aztán
mindenkor megtartanák a törvényeket; míg ha ezek igazságát bármi
mástól teszik függővé, hajlandók az emberek e más dolgot kétségbe
vonni: s így keletkeznek a forradalmak.

XIX.

Az állam felforgatása a megállapított szokások megrendítésével
veszi kezdetét: sokan keresik azok forrását s kimutatják, hogy azok
az igazságot s tekintélyt nélkülözik. – Vissza kell térni, mondják,
az állam eredeti alaptörvényeire, melyeket valamely igazságtalan
szokás eltörült. És ez biztos játék mindennek elveszítésére. Ily
szempontból aztán semmi sem lesz igazságos. De a nép hallgat e
szavakra. Lerázza jármát, mihelyt ezt megismeri s a forrongásból
rendesen az ügyes emberek húznak hasznot. Az emberek azt hiszik,
hogy joggal megtehetik azt, a mire példát látnak. 

XX.

A törvényhozók legbölcsebbje azt mondta, hogy az emberek jóvolta
megkivánja, hogy őket olykor elámítsuk és hitegessük; s egy másik
ügyes államférfi azt mondja: cum veritatem qua liberetur ignoret,
expedit quod fallatur.18)
Ha a nép nem érzi a jogbitorlás súlyát, eme kezdetben törvénytelen
állapot később elfogadottá válik; örökké tartó, természetes állapot
gyanánt tünik fel előtte, melynek kezdete a homályba vész. Ezt a
kezdetet kell annak eltakarnia, a ki azt akarja, hogy a jogbitorlás
állandó legyen.

XXI.

Soha sem cselekedjük a rosszat oly szivesen és oly odaadással,
mint ha azt tévesen lelkiismeretbeli kötelességünknek véljük.



A JÖVŐ ÉLET ESZMÉJÉVEL VALÓ FOGLALKOZÁS SZÜKSÉGÉRŐL.19)



I.

Sokan néhány órát szánva a szent írás olvasására s az egyház
embereivel néhányszor vitába bocsátkozva, azt mondják, már
tanulmányozták a vallás lényegét, tanait.

Pedig meg kellene gondolniok, hogy e kérdéseket már önzésből
is alapos, beható tanulmány tárgyává kell tenni; mert hiszen
itt nem másról, hanem csakis önmagunkról van szó.

Igy a lélek halhatatlansága bennünket annyira érdeklő kérdés,
hogy elvetve minden közönyt,  kötelességünk megtudni, hogy
mi az tulajdonképen. Minden tevékenységünk, egész gondolkodásunk
oly annyira különböző irányt fog venni a szerint, a mint az
örökéletet remélhetjük, vagy sem, hogy szinte lehetetlennek látszik
az életben csak egyetlen egy észszerű lépést is tennünk ennek
tudása nélkül s könnyelműségnek látszik, életünket más szempontból
irányítani.

Első érdeklődésünk tárgya, első kötelességünk legyen tehát e
kérdésre világosságot deríteni, mert hisz ettől függ az, hogy
miként viseljük magunkat. Azok közt, a kik e részben teljes
meggyőződéssel nem birnak, vannak olyanok, a kik teljes erejökből
azon munkálkodnak, hogy a kérdéssel tisztába jöjjenek s ismét
mások, a kik csak tovább élnek a nélkül, hogy fáradságot vennének
magoknak, hogy e kérdésen gondolkodjanak.

Szánalmat érzek azok iránt, a kik a kétségtől űzve szakadatlanul
tanulmányozzák e tárgyat s ennek megfejtése, az ezen való tépelődés
képezi fő és legkomolyabb foglalkozásukat. De azoknak a
könnyelműségén csodálkozni tudok, a kik életöket úgy élik le, hogy
életök végére nem is gondolnak, és a kik, mivel önmagokban nem
lelnek semmire, a mi világot vetne e kérdésre, másutt sem keresnek
olyant, s nem kutatják, vajon az örökélet azon dolgok közé
tartozik-e, melyeket a nagy tömeg vak hiszékenységgel egyszerüen
elfogad, vagy azok közé, a melyek, bár homályosak, de biztos
alappal bírnak. Ez a könnyelműség, hanyagság  oly dolgot
illetőleg, mely őket oly közelről érinti, melyben úgyszólván
mindenük koczkán forog, bámulatba ejt s szinte megfélemlít;
borzasztónak tűnik fel nekem. Nem spiritualisztikus hiszékenység és
buzgalom mondatja ezt velem; sőt ellenkezőleg, azt kivánom, hogy
saját egyéniségünk szeretete, saját érdekünk s az eszélyesség
késztessen e kérdés megoldására. S nem szükséges a megoldásra a
szellem rendkívüli nagy hatalma; csak azt kell meglátnunk, a mit a
legkevésbbé felvilágosultak is látnak.

Nem kell különösen emelkedett lélekkel bírnunk arra nézve, hogy
belássuk, miszerint az élet igazán és megnyugtatóan nem elégíthet
ki bennünket. Gyönyöreink hiába való látszatnál nem egyebek;
bajaink végtelenek; és a halál, mely minden pillanatban fenyeget,
néhány év s talán néhány nap alatt a boldogságnak, a
boldogtalanságnak vagy az öntudatlanságnak, teljes megsemmisülésnek
örökké tartó állapotába helyez bennünket. Egyrészt köztünk és
másrészt a menny, vagy a pokol vagy a semmiség közt nincs más, csak
az élet, a mely a világon a legmulandóbb: és a ki kétkedik a lélek
halhatatlanságában, arra nézve a menny nem létezik s így nem marad
egyéb, csak a pokol, vagy a semmiség.

Ennél igazabb, de egyszersmind borzasztóbb valami alig létezik.
Lehet valaki bármily kiváló egyéniség, a legszebb életnek is ez a
vége.

Hasztalan fordítanók el tekintetünket ettől az 
örökkévalóságtól, a mely vár reánk; az által, hogy nem gondolunk
reá, nem semmisíthetjük meg. Közeledik az mindenkép felénk s a
halál felnyitja borzasztó kapuit s a kétkedőkre a megsemmisülés,
vagy a gyötrelem örökös állapota vár.

Ime a kétkedés borzasztó következményei. S ha már a kétely
magában véve is nagy szerencsétlenség, még nagyobbá válik az által,
ha nem kutatjuk a nagy rejtélyt.

Mi igazolhatná itt a közönyt? mily örömet találhat valaki abban,
hogy tétlenül várja az elkerülhetlen bajokat? mily könnyelműség: az
áthatlan homályban maradni! és micsoda vigasztalás az, ha nem
várunk soha vigasztalásra?

A tudatlanság állapotában való e tétlenség valóban borzasztó; s
csakis úgy mutathatjuk ki, mily helytelenül cselekszenek, ha saját
álláspontjukról támadjuk meg őket. Azok, kik ily tudatlanságban
óhajtanak maradni, igy gondolkodnak:

«Nem tudom, hogy jöttem a világra; nem tudom, mi a világ; nem
tudom, mi vagyok én magam. Borzasztó tudatlanságban vagyok minden
engem környező dolog iránt. Nem tudom, miből állok, miből vannak
érzékeim, mi alkotja lelkemet: és énemnek az a része is, a mely azt
kigondolja, a mit én mondok, s a mely mindenről s önmagáról is
elmélkedik, ismeretlen előttem. Látom az engem körülzáró mindenség
ijesztő nagyságát s én magam e rémítő nagy térség egy kis pontjára
vagyok lekötve, a nélkül, hogy tudnám,  mért
vagyok épen e helyre lelánczolva, s mért nem valamely másikra: s
miért lettem az engem megelőzött s az utánam következő
örökkévalóságnak épen azon kis idejéhez kötve, a mely számomra
adatott. Mindenfelől végtelenség az, a mit látok, a mely majd
elnyel engem mint egy parányt vagy mint a gyorsan átfutó,
pillanatig tartó árnyat. Mindaz, a mit tudok, csupán abból áll,
hogy nem sokára meg kell halnom; de a mit legkevésbbé ismerek, az
épen ez a halál, melyet nem birok elkerülni.

«Mint a hogy nem tudom, honnan jöttem, azt sem tudom, hova
megyek; csakis azt tudom, hogy kilépve e világból, vagy örökké
aláhullok a semmiségbe vagy egy bosszúálló Istenség kezébe jutok a
nélkül, hogy tudnám, e két sors közül melyikben lesz részem.

«Ime az én homályos, szörnyű állapotom. S ebből azt
következtetem, hogy életemet sorsommal való törődés nélkül kell
leélnem és hogy csak hajlamaimat kell követnem, minden gondolkodás
és nyugtalanság nélkül, mind azt megtéve, a mi szükséges arra, hogy
majd egykor az örökkévaló semmibe aláhulljak. Talán találhatnék
némi világosságot kételyeim közepett; de nem veszek magamnak annyi
fáradságot s egy lépést sem teszek, hogy azt kutassam; és csak
kicsinyléssel tekintve azokra, a kik annak felderítésére
törekszenek, óvatosság és félelem nelkül haladok a végső nagy
esemény felé s engedem magamat vezettetni  a halál
elé, telve bizonytalansággal leendő örökkévaló sorsom iránt.»

Semmi sem oly fontos az emberre nézve, mint azon állapot, melybe
jut és semmi sem oly rettenetes, mint az örökkévalóság. És e
szerint az nem természetes, ha az ember létezésének megszünése
iránt közönyös s belenyugszik abba, hogy az örökkévalóság csupa
boldogtalanság lesz. Hiszen mily mások az emberek egyéb, sokszor
jelentéktelen dolgokban: sejtelmekkel, félelemmel telnek el a
legkicsinyesebbek iránt; és ugyan az az ember, a ki éjjel-nappal
tépelődik valamely kitüntetés, vagy rang elvesztésén, vagy valamely
őt ért sértésen, a mely talán csak képzelt, ugyanaz az ember, tudva
azt, hogy a halállal mindent elveszít, nyugtalanság, félelem,
érdeklődés nélkül várja a véget. Különös ez az érzéketlenség a
legrettenetesebb dologgal szemben, oly szívben, mely annyira
érzékeny a legcsekélyebb dolgok iránt is; úgy tűnik fel, mintha az
illető megfejthetlen varázslat alatt állna; mint az az ember, a ki
tömlöczbe zárva, nem tudja, vajon a halálos ítéletet kimondták-e
felette; s ennek megtudására már csak rövid ideje van, a mely
alatt, ha kimondták a halálos ítéletet, még módjában lenne ezt
talán megváltoztatni; s ő a helyett, hogy sorsát megismerni
igyekeznék, a rendelkezésére álló egy órát mulatsággal, játékkal
tölti el.20) 

Az emberi természetnek valami idegenszerű felforgatása kell
ahhoz, hogy valaki ily közönyös legyen, s még inkább, hogy – a mint
ezt sokan teszik – azzal el is dicsekedjék. Mert még ha teljes
bizonyosságban is lennének az iránt, hogy haláluk után a semmiségbe
vesznek, akkor is nem volna-e ezért inkább a kétségbeesésre okuk,
mintsem a könnyelmű dicsekvésre? Nem vétkes esztelenség-e az, ha
valaki a bizonytalanságból, a kétkedésből dicsőséget csinál? Ez a
sajátszerű megnyugvás, a pokol és a semmiség bizonytalansága
közepett, oly szépnek tűnik fel sokak előtt, hogy még ha ők magok
nem is oly közönyösek,  dicsőségnek tartják a közönyösség
színlelését. Sőt a tapasztalat azt bizonyítja, hogy a legtöbben
csakugyan csak színlelik. S az egyik a másik után megy; úgy nevezik
ők azt, hogy ezáltal lerázzák magokról az előítéletek jármát, és
csatlakoznak az általános irányhoz.

De még ha a közvélemény helyeslésével találkoznak is, ne
higyjék, hogy az uralkodó áramlathoz való csatlakozás adja meg
nekik az általuk óhajtott közbecsülést és tekintélyt; ezt más módon
kell megszerezni: az igazság, hűség, becsületesség s önzetlenség
által, és az emberi természetnél fogva főkép ez utóbbi által; mivel
az emberek azt szeretik legjobban, a ki velök jót tesz, a ki
hasznukra van. Már pedig abból micsoda hasznunk lehetne, ha
valakitől azt halljuk mondogatni, hogy ő lerázta magáról az
elfogultság jármát s nem hiszi, hogy lenne Isten, a ki tettei
felett őrködnék s hogy ő maga az ura cselekedeteinek s nem is ad
számot azokról csakis önmagának? Azt hiszi talán, hogy ezentúl majd
e szavai miatt bizalommal leszünk iránta s az életben tőle fogunk
kérni segélyt, tanácsot és vigaszt? Azt hiszi: megörvendeztet
bennünket azzal, ha azt mondja, hogy a mi lelkünk bizonyára nem
egyéb, mint csak egy csöpp levegő, vagy egy kis füstgomoly; és ezt
önhitten s önelégülten hangoztatja?

S ha aztán felhivnók őt, adjon számot azon érzelmekről s azon
okoskodásokról, a melyek őt  a vallásban való kétkedésre birták,
oly gyönge érveket hozna fel, hogy épen az ellenkezőről győzne meg
bennünket. Valaki egyszer azt mondá az ilyeneknek: «ha tovább is
ily módon folytatjátok érveléseiteket, valóban megnyertek engem a –
vallásosságnak.» És igaza volt, mert hiszen kire ne hatna rosszúl,
ha oly elvet kell magáénak mondani, a melyre nézve megvetésre méltó
társai vannak!

És a kik csak színlelik ezeket az elveket, rosszul teszik, ha
természetöket arra kényszerítik, hogy kiállhatatlan ember váljék
belőlök. Ha talán az esik nekik rosszul, hogy nem látják tisztán a
dolgot, ne titkolják el ezt; ha meg is mondják, őszinteségökből
semmi szégyen sem háramlik rájuk. Csak az szégyen, ha valaki
egyáltalában sehogy sem lát, ha egyáltalában nincs véleménye. Semmi
sem mutat oly alantas gondolkodásra, mint ha valaki nem tudja azt,
hogy mily szerencsétlen az ember Isten nélkül. Semmi sem oly
gyalázatos, mint ha valaki daczolni akar a jó Istennel. Hagyják el
ezt! és tudják meg végre, hogy csak két csoportja az embereknek
számíthat arra, hogy helyeslésünket elnyerje: azok, a kik teljes
szívökből szolgálják az Istent, mivel ismerik őt; s azok, a kik
tiszta szívvel keresik az Istent, mivel még nem ismerik.

És azokért, a kik komolyan keresik az Istent s megismerve
tökéletlenségöket, magasabbra törekszenek,  ezekért
aztán érdemes munkálkodni, hogy segítsünk nekik megkeresni azt a
világosságot, melylyel ők nem birnak.21)

De a kik se nem ismerik az Istent, se nem keresik, azok mivel
nem tartják magokat méltónak az ő saját fáradozásaikra, a mások
fáradozásaira sem érdemesek; és a részökről megvetett vallásnak
nagyfokú könyörületességére van szükségünk, hogy meg ne vessük őket
s ne hagyjuk magokra. De mivel ez a vallás arra kötelez bennünket,
hogy a míg csak ők ez életet élik, úgy tekintsük őket, mint a kik
képesek arra, hogy felvilágosodjanak s hinnünk kell, hogy ők talán
később még inkább fognak hinni, mint mi most, míg mi talán sötétebb
vakságba esünk: akként kell irányukban viseltetnünk, a mint velünk
is tennének mások, ha az ő helyökben lennénk;  s meg kell
kisérelnünk, nem tudnának-e ők is a világosság felé haladni?
Fordítsák ők ily művek olvasására az általok elpazarolt idő néhány
óráját, talán találnak bennök valamit, vagy legalább sokat nem
vesztenek vele. És a kik őszinte buzgalommal teszik azt, s komolyan
törekszenek az igazság megismerésére, azt hiszem, ezek ki lesznek
elégítve s ezeket az isteni vallás komoly érvei meg fogják
győzni.

II.

Borzasztó azt elgondolni és érezni, hogy az, a mivel birunk,
folytonosan vész s hogy mi ragaszkodunk ahhoz a nélkül, hogy
kedvünk lenne kutatni, vajjon nincsen-e benne valami állandó!



AZ EMBERI NAGYSÁGRÓL ÉS GYARLÓSÁGRÓL.



I.

Midőn gondolataimat le akarom írni, azok gyakran elfutnak előlem
s cserben hagynak; de ez emlékeztet gyöngeségemre, melyet egy
pillanatra már elfeledtem; a mi azután fölér elfeledett
gondolataimmal; mert hiszen leginkább csak arra törekszem, hogy
megtudjam, mily semmi vagyok.

II.

Hangulatom nem függ az időtől. A köd és a napfény csupán bennem
van. Körülményeim kedvezőtlen volta sincs reám nagy befolyással.
Sokszor küzdök a balsors ellen; s a győzelem dicsősége arra
késztet, hogy vidáman küzdjek meg a szerencsétlenséggel; máskor
ismét, midőn a szerencse karjain hordoz, közönyös, vagy kedvetlen
vagyok. 

III.

Mily különös lény is az ember! Mily zürzavar, mily sok
ellentmondás van lényében! Itéletet mondok minden dologról, én,
tehetetlen földi féreg, letéteményese, birtokosa minden jónak,
halmazata minden bizonytalanságnak, dicsősége és salakja a
mindenségnek! Ha az ember felmagasztalja magát, lealázom őt s ha
lealázza magát, felmagasztalom őt, a míg csak be nem látja, hogy ő
mily érthetlen, gyarló lény.

IV.

A legelső, a mi az ember szeme elé tárul, saját maga, a mely a
körülte levő tárgyak egy csekély részecskéje. Hogy önmagát
megérthesse, össze kell hasonlítania mindazzal, a mi körülötte van,
hogy így megismerje a korlátokat, melyek között mozoghat.

S ne szorítkozzék az ember csupán az őt környező dolgok
szemléletére. Tekintse meg a természetet a maga teljes fenségében.
Nézze meg jól ezt a fénylő világosságot, mely mint egy örök lámpa,
arra van hivatva, hogy a mindenséget beragyogja. A föld csupán egy
kis pontnak tünjék fel előtte a végtelenségben, a hol a csillagok
keringenek. És ha itt már látásunk megakad, képzeletünk törjön át a
korlátokon. De  bármily nagy tért fussunk is be lelkileg,
mindaz, a mit látunk, csupán alig észrevehető kis része a
természetnek, a melynek kiterjedését gondolat meg nem közelítheti.
Bármily felfuvalkodással tekintsünk is alkotásainkra, nem hozhatunk
létre mást, mint csupán csak parányokat. A mindenség végtelen gömb,
melynek központja mindenütt van, de körülete sehol. Ez az Isten
mindenhatóságának egyik látható bizonyítéka, a melynek átértésében
még képzeletünk is elvész.

S ha a mindenséget nem foghatja fel az ember, térjen vissza
önmagához és tanulja meg a földet, ennek részeit és önmagát
becsülni.

Mi az ember a végtelenben? Ki tudná azt megérteni! – És hogy a
végtelennel szemben az aprólékos dolgok csodás alkotásait is
szemlélje, nézze meg a legapróbb férget, annak egyes alkatrészeit,
mily érthetetlen, bámulatos összhangot fog mindenütt találni!
Egyfelől a világok végtelensége, melyek mindenikének megvan a maga
égboltja, számtalan csillaga, másfelől a föld kicsiny szülöttei,
melyek mindenikében ugyanazt a bámulatos alkotást látjuk.
Megzavarják e csodák látásunkat végtelen nagyságaikkal és
aprólékosságaikkal. Mert kit ne ejtene bámulatba, hogy mi magunk, a
kik a mindenséggel szemben észrevehetetlen parányok vagyunk, a
legapróbb alkotások mellett, melyek kicsinysége a végtelenbe vész
el, óriások vagyunk. 

Rémületbe ejt az a gondolat, hogy az ember mintegy e végtelenség
és a semmi mélységei felett lebeg és mégis mindkettőtől távol van.
A világ csodáinak látása megremegtet bennünket és kiváncsiságunk
csodálatba menvén át, néma megilletődéssel szemléljük a természetet
s önhittségünk nem fogja kutatni annak rejtélyeit.

Mert hiszen mi az ember a természetben? a végtelennel szemben
semmi; a semmivel szemben minden; középút a semmi és a minden közt.
A két véglettől végtelen távol van, ugyanoly távol a semmitől, a
melyből előkerült, mint a végtelentől, a mely őt el fogja
nyelni.

Szelleme a szellemek világában ugyanazon helyet foglalja el,
mint teste a természet nagy birodalmában; és az őt környező
dolgokat illetőleg csakis a középszerü tudás némi látszatával bir;
de sem azok fejlődésének törvényeit, sem megsemmisülésüket nem
értheti meg. Minden a semmiből jött elő és a végtelenbe megy át. Ki
követelhetné e bámulatos átalakulást? E csodák isteni alkotóján
kivül senki más.

A két véglet közt maradó középszerüség ez állapota minden
képességünkben, tulajdonságunkban nyilatkozik.

Semmi végletet nem képesek érzékeink felfogni. Az erős
zaj megsüketít, az erős fény megvakít, a nagy távolság vagy
közelség akadályozza látásunkat, a tulságos hosszadalmasság és
 a tulságos rövidség homályossá teszi
előadásunkat, a sok gyönyör elbágyaszt; a sok mássalhangzó
kellemetlenné válik. A meleg és a hideg végleteit nem érezzük.
Minden tulajdonságunk túlzásba menve szenvedést okoz nekünk. A
szellem működését a fiatalság és az öregség korlátolja, a sok vagy
kevés táplálék megzavarja és a sok vagy kevés tanulás érzéketlenné
teszi. A végletek számunkra nem léteznek; vagy mi térünk ki előlök,
vagy ők kerülnek el bennünket.

Ime a mi valódi állapotunk. Ez szorítja aztán ismereteinket szűk
körre, melyet túllépni nem bírunk. Nem vagyunk képesek mindent
tudni, de nem vagyunk képesek arra sem, hogy semmit se tudjunk.
Tágas, széles középúton haladunk. A tudatlanság és a tudás közt
lebegünk. Ha közeledni akarunk a korlátokhoz, a kiváncsiságunktól
üzőbe vett dolog eltünik érzékeink elől; elfut és semmi sem
állíthatja meg. Ez a mi természetes állapotunk, a mely
hajlamainkkal mindig ellentétben van. Éget a vágy, hogy mindennek a
mélyére hassunk s hogy végtelenig nyúló nagy tornyot építsünk fel;
de a nagy épület meginog és a föld megnyílik előtte.

V.

Hajlékony, gyönge nád az ember; de gondolkozó nád. Nem szükséges
a mindenségnek  felfegyverkeznie, hogy őt összezúzza: egy
kis gőzgomoly, egy csöpp viz elég arra, hogy megölje. De ha a
mindenség össze is zúzná őt, az ember nemesebb teremtmény lenne
mindig, mint az, a mely őt megöli, mert az ember tudatával bir
annak, hogy meghal; és a mindenség nem ismeri s nem érzi fölényét,
melyet az ember felett gyakorol.

Minden emberi méltóságunkat a gondolkodás képezi; ez emel
bennünket más teremtmények fölé, nem a térbeli nagyság és a
maradandóság.

VI.

Az ember nagysága még abból is kitűnik, hogy ismeri saját
tehetetlenségét. A fa nem ismeri tehetetlenségét. Igaz, hogy az
csak megerősíti gyarlóságát, ha valaki gyarlónak ismeri magát; de
az is igaz, hogy az nagyságra is mutat, ha valaki ismeri
gyarlóságát. Az ember minden baja, nyomorusága nagyságát
bizonyítja. Ezek mind előkelő, nagyuri nyomoruságok, egy
trónjavesztett király nyomoruságai.

VII.

Az emberi lélekről oly magas fogalmunk van, miszerint nem
tűrhetjük el, hogy valaki megvessen bennünket, hogy legyen oly
emberi lélek, mely becsülésébe nem foglalja egyéniségünket.
 És az ember minden boldogságát az képezi,
ha embertársai becsülik őt.22)

Ha az ember által keresett ez ál dicsőség egyrészről gyarló
voltának bizonysága, másrészt kiválóságára is mutat; mert bármi
mást bír is e földön, bármily javaknak örvend is: elégedetlen, ha
nem bírja embertársai becsülését. S oly nagyra becsüli az emberi
felfogást, hogy bármily előnyökkel bír is a világon, boldogtalannak
érzi magát, ha az emberi felfogás őt nem  teszi
előnyös helyre. Ez a legszebb hely az egész világon; az embert az
erre való vágyódástól semmi sem térítheti el; ez az emberi szív
legeltörülhetlenebb tulajdonsága, oly annyira, hogy még azok is, a
kik megvetik az embert, s az állatokkal egy sorba helyezik, még
azok is megkivánják embertársaik helyeslését, csodálatát; és így
lelkök sugallata ellentmond önmagoknak: természetök, a mely erősebb
az emberi észnél, jobban meggyőzi őket az emberi nagyságról, mint
eszök az emberi gyarlóságról.

VIII.

Nem elégít ki minket az az élet, mely bensőnkben, saját
lényünkben folyik le; igyekezünk mások véleményében képzelt életet
folytatni és feltűnni törekszünk. Abban fáradunk, hogy e képzelt
életet ápoljuk és szépítsük, s ez alatt elhanyagoljuk valódi
életünket. És ha jók, nagylelküek, hűk vagyunk, erényeinket sietünk
napfényre hozni, hogy azt mások is megismervén, e jó
tulajdonságainkat képzelt életünkhöz is hozzá csatoljuk. Később
önmagunkról le is fejtjük ezeket, hogy egészen képzelt életünkhöz
fűzzük; és örömest leszünk gyávák, csakhogy a hősök hírébe jussunk.
Gyarlóságunk feltűnő jele az, hogy e két élet közül az egyik
magában véve ki nem elégít és az egyikről mégis mily könnyen
mondunk le a másik kedvéért! A ki nem halna  meg, hogy
becsületét megmentse, az emberek felfogása szerint becstelen
lenne.

IX.

A dicsőség oly édes, hogy azt az ember még a halál árán is
szereti.

X.

Gyarlóságaink és tévedéseink közepett a hiuság oly nagy bennünk,
hogy örömest halunk meg, csak hogy aztán halálunkról
beszéljenek.

XI.

A hiuság oly szilárd horgonyt vetett az emberi szívben, hogy a
napszámos, a földhöz ragadt pór ép úgy dicsekszik, ép úgy
megköveteli a maga bámulóit, mint a bölcsész, a tudós. A kik a
dicsőség ellen írnak, abban a dicsőségben akarnak részesűlni, hogy
jól, szépen írtak; s a kik e művet elolvassák, arra a dicsőségre
törekszenek, miszerint elmondhassák, hogy ők e művet elolvasták; s
talán én is, a ki e gondolatot leírom, ily dicsőségre törekszem s a
kik elolvassák, szintén.

XII.

Oly annyira önhittek vagyunk, hogy azt szeretnők, ha az egész
világ ismerne bennünket,  ha még azok is ismernének, a kik majd
utánunk jönnek, midőn mi már nem leszünk töbé; s ily hatalmas
dicsvágy mellett oly kicsinyes, nevetséges a hiuságunk, hogy már
öt-tiz bennünket környező egyén dicsérete is mulattat és kielégít
minket.

XIII.

A mely városon csupán csak áthaladunk, ott nem törődünk azzal,
hogy becsülnek-e az emberek; de ha csak rövid ideig is ott kell
maradnunk, már nem közönyös előttünk mások itélete. Mennyi idő kell
erre? gyarló és kedvelt földi létünkhöz mért rövid idő.

XIV.

A titkolt jó tett leginkább méltó a becsülésre. Ha látok erre
néhány példát a történelemben, e példák valóban tetszenek nekem. De
végre is, ezek sem voltak egészen eltitkolva, mert hiszen napfényre
jöttek: és az, ami által megtudta e tetteket más is, már csökkenti
e jó tettek értékét; mert hiszen e tetteknél épen az a legszebb,
hogy azokat titokban akarták tartani.

XV.

Soha sem tartunk a jelennel. Siettetni akarjuk a jövőt, mint a
melyről azt hiszszük, hogy  csak lassan közeledik felénk, s az
elkövetkező időbe helyezzük át magunkat; vagy pedig visszagondolunk
a múltra s meg akarjuk állítani azt, hogy ne fusson előlünk oly
gyorsan. Oly esztelenek vagyunk, hogy annak az időnek a körén belül
bolyongunk, mely nem a miénk, s nem gondolunk arra, a mely a miénk;
azzal foglalkozunk, a mi nem létezik, míg az egyedüli létezőt
minden gondolkodás nélkül engedjük elfutni. A jelent, mely
rendszerint bánt minket, látásunk elől elrejtjük, mivel sérti
szemeinket; ha pedig kellemes a jelen, csakis azon bánkódunk, hogy
oly gyorsan eltünni látjuk. A jövő által akarjuk a jelent
fentartani s oly dolgokról akarunk rendelkezni, a melyek nincsenek
birtokunkban és oly időre, a melynek eljövetele ránk nézve
bizonytalan.

Vizsgálja meg bárki is gondolkodását és látni fogja, hogy ez
mindenkor a multtal és a jövővel van elfoglalva. A jelenre alig
gondolunk; és ha igen, csak azért tesszük ezt, hogy innen merítsünk
világosságot a jövőre nézve, hogy jelenünk alapján rendelkezzünk a
jövőről. A jelen soha sem képezi czélunkat. A múlt és a jelen
csakis gya, czélja csak a jövő. Nem élünk tehát soha, csak
reméljük, hogy majd élni fogunk; és terveket koholva folyton a
boldogságról, kétségtelen, hogy soha sem lehetünk boldogok, ha csak
oly boldogságra törekszünk, mely e földön érhető el. 

XVI.

Sokszor csekélység az, a mi megvigasztal, mivel csekélység az, a
mi bántani képes.

XVII.

Cromwell közel volt ahoz, hogy az egész létező keresztyén
társadalmi rendet szétrombolja: a királyi család tönkre volt téve,
az ő saját családjának hatalma örök időkre biztosítottnak látszott.
Róma is megérezte e hatalmas ember erejét. De egyetlen kis porszem,
mely testébe hatolt, s mely másutt mit sem jelentett volna, lassan
ölő kórt fejlesztett ki ott; Cromwell bele halt, családja elveszté
hatalmát s a királyság helyre állíttatott.

XVIII.

Ha Kleopatra orra valamivel rövidebb lett volna, egész földünk
más alakulatot nyer vala.

XIX.

Ha arról van szó, hogy szükséges-e a háború, hogy meg kell-e
ölni annyi embert és halálra itélni oly sok spanyolt: egyetlen
ember határoz, a ki érdekelve van; pedig e kérdés eldöntésére csak
valamely harmadik, nem érdekelt fél lehetne hivatva. 

XX.

Az emberi ész gyengesége sokkal inkább feltünik oly embereknél,
a kik arról nem bírnak tudomással, mint a kik azt ismerik.

XXI.

A legkiválóbb ember szelleme sem független annyira, hogy azt a
körülte támadt legcsekélyebb zaj is meg ne zavarhatná. A gondolatok
elűzésére nem is kell ágyúdörgés, elég ha a háztetőn a szélkakas
egyet fordul… Ne csodálkozzatok azon, hogy most az ember nem
okoskodik helyesen: légy dong a füle körül; s ez elég arra, hogy ne
tudjon helyesen ítélni. Ha azt akarjátok, hogy fellelje az
igazságot, kergessétek el ezt a kis legyet, mely eszét korlátok
között tartja s megzavarja hatalmas szellemét, ezt a szellemet, a
mely városokat és országokat kormányoz.

XXII.

Az emberi találmányok századokról századokra mindig előbbre
haladnak. A világ jósága és rosszasága általában véve ugyanaz
marad.

XXIII.

A természet minden körülmények közt mindenkor boldogtalanokká
tevén minket, vágyaink  képzeletben egy jobb állapotot alkotnak
meg, az által, hogy azon állapothoz, a melyben vagyunk, hozzá kötik
azon állapotnak örömeit, a melyben nem vagyunk. És, ha elérnők ez
örömöket, azért még nem lennénk boldogok, mivel ismét egy ujabb
állapotnak megfelelő egyéb vágyaink támadnának.

XXIV.

Képzeljünk egy csomó bilincsekbe vert s halálra ítélt embert,
kik közül naponta lefejeznek nehányat a többi szeme láttára; az
életben maradottak saját sorsukat látják társaik sorsában és
egymásra tekintve, fájdalommal s remény nélkül várják, míg a sor
reájuk kerül…

Ime az emberi állapot képe.

XXV.

A becsvágy és az emberi «én» természetében van az, hogy csak
önmagát szereti s csak önmagára van tekintettel. De azt nem
akadályozhatja meg, hogy szeretetének eme tárgya ne legyen hibákkal
s gyarlóságokkal tele. Nagy akar lenni s kicsinynek látja magát.
Boldog akarna lenni s látja, hogy mily nyomorult. Tökéletes akar
lenni s látja, hogy tele van tökéletlenséggel. Az emberek
szeretetének s becsülésének tárgya akar lenni s azt látja, hogy
hibái csak embertársai ellenszenvét  és megvetését érdemlik
meg. Mindez zavarba hozza őt és a képzelhető legigazságtalanabb s
legbűnösebb szenvedélyt kelti fel benne. Mert kiolthatatlan
gyülölet fogja őt el az igazság iránt, a mely őt szigorúan elítéli
s meggyőzi hibái felől. Szeretné hibáit semmivé tenni, de nem lévén
képes önmagában eltüntetni azokat, legalább, a mennyire
lehet, saját és a mások tudatában igyekszik eltüntetni;
minden törekvését arra fordítja, hogy elrejtse hibáit mások és
önmaga elől: nem lévén képes elviselni, hogy azokat mások meglássák
s vele megláttassák.

Kétségkivül nagy baj az, ha valakinek sok a hibája, de még
nagyobb baj az, ha valakinek sok a hibája és hibáit nem akarja
megismerni, mivel akkor hibáihoz még egy újabb is járul. Nem
akarjuk, hogy mások megcsaljanak minket, nem tartjuk igazságosnak,
ha érdemeiken felül kivánják becsülésünket megnyerni; és így mi se
csaljunk meg másokat, mi se akarjuk, hogy jobban becsüljenek, mint
azt megérdemeljük.

Ha mások csupán valóban létező hibákat és vétkeket fedeznek fel
bennünk, épen nem igazságtalanok irántunk, mivel nem ők az okai,
hogy e hibák megvannak bennünk és mivel ez által még jót is tesznek
velünk, segítségünkre jövén azon hibánk elhagyásában, mely szerint
tökéletlenségeink tudatával nem birunk. Nem szabad rájok
neheztelnünk azért, mert ismernek és megvetnek; csakis igazságosak
irántunk, ha jól ismernek s ha, mert megérdemeljük, megvetnek.


Így kellene annak érezni és gondolkodni, a ki az igazság és
méltányosság elől el nem zárkózik. De mit mondjunk magunkról, a kik
épen ellenkezőleg gondolkozunk? Hiszen mi gyülöljük az igazságot és
azokat, kik azt nekünk szemünkbe mondják, és szeretjük azokat, a
kik a mi előnyünkre tévednek; azt kivánjuk, hogy becsüljenek oly
tulajdonságok miatt, melyek bennünk nincsenek meg, csakis az ő
képzeletükben!

Az igazságtól való eme idegenkedésnek több fokozata van. De
elmondhatjuk, hogy bizonyos mértékben mindenkiben megvan az, mivel
elválaszthatlan a saját egyéniségünk szeretetétől. Innen van az a
félszeg gyöngédség, mely arra kötelez, hogy ha másokban valamit
kénytelenek vagyunk rosszalni, ezt kerülő úton, szépítgetésekkel
tegyük, hogy meg ne sértsük őket nagyon. Hibáikat kisebbnek
tüntetjük fel, menteni igyekszünk; aztán biztosítjuk őket jó
indulatunkról és becsülésünkről, majd dicséretekkel halmozzuk el:
az orvosság mindezekkel együtt bevéve nem fog oly sok keserüséget
okozni a becsvágynak, a mely csak lehetőleg kevés orvosságot vesz
be, ezt is kelletlenül s a legtöbbször az orvosságot nyujtó iránt
érzett titkos nehezteléssel.

És ha valaki szeretetünket meg akarja nyerni, soha sem fog
velünk szemben oly kötelességet teljesíteni, melyről tudja, hogy az
nekünk kellemetlen; úgy bánik velünk, a mint mi azt akarjuk:
gyülöljük az igazságot, tehát elrejti azt előlünk; 
szeretjük a hizelgést, tehát hizeleg nekünk; azt akarjuk, hogy
csalódjunk, tehát megcsal minket.

Innen van aztán, hogy szerencsénk minden újabb fokozata, mely a
társadalomban magasabbra emel, jobban eltávolít az igazságtól; mert
mindenki jobban óvakodik azok megsértésétől, a kiknek a jó indulata
rá nézve hasznosabb és haragja veszélyesebb.

Lehet valamely fejedelem egész Európa gúnyolódásának tárgya úgy,
hogy csupán csak ő maga nem tudhatja meg azt a rosszat, melyet
felőle beszélnek. És ezen nem csodálkozom: az igazság megmondása
hasznos arra nézve, a kinek megmondják, de hátrányos arra nézve, a
ki azt megmondja, mivel gyülöletessé válik. S így azok, a kik a
fejedelmet környezik, jobban szeretik a saját érdekeiket, mint a
fejedelemét, a kinek pedig szolgálatában vannak; s nem akarnak neki
hasznára lenni oly módon, hogy ezáltal önmaguknak ártsanak.

Ez az általános baj kétségkivül sokkal nagyobb és közönségesebb
az előkelőbb körökben; de a legegyszerűbb életviszonyok közt levők
sincsenek kivéve ez alól, mivel mindenkor és mindenütt feltalálható
az az emberi érdek, mely szerint mindenki arra vágyik, hogy
embertársai szeressék őt; és így az egész emberi élet szakadatlan
önámításnál, képzelődésnél nem egyéb. Nem tesznek egyebet az
emberek, mint hogy örökösen hizelegnek 
egymásnak s csalják egymást. Senki sem beszél jelenlétünkben úgy,
mint mikor távol vagyunk; az emberi társadalom a kölcsönös csalásra
van alapítva; és kevés barátság volna e földön, ha mindenki tudná
azt, a mit barátja róla elmond a háta mögött, még ha ez utóbbi
ilyenkor őszintén és részrehajlás nélkül beszél is.

Nem más tehát az ember, mint csupán álöltözetbe burkolt lény;
nem más, mint csupán tettetés, hazugság, önmagával épen úgy, mint
másokkal szemben. Nem akarja, hogy megmondják neki az igazat, ő is
kerüli, hogy azt másnak megmondja, s az igazságtól és az észtől
való mindezen eltévelyedésnek természetszerű gyökere ott van az
emberi lélekben.

XXVI.

Azt állítom, hogy ha az emberek tudnák azt, a mit egyik a
másikról mond, nem volna négy jó barát sem a világon.

XXVII.

Legjobban megismerhetjük az emberi gyarlóságot, ha azt az örökös
izgalmat vizsgáljuk, a melyben az ember az egész életét
eltölti.

A lélek oda van dobva a testbe, hogy rövid ideig ott maradjon.
Tudja a lélek, hogy ez csak átmenet az örökös utazásra; s hogy erre
elkészüljön,  csak az a rövid ideje van, a míg az
élet tart. Az anyagi élet elrabolja idejének java részét, úgy hogy
neki magának csak igen kevés marad szabad rendelkezésre. És e
kevés, a mely megmarad, oly annyira alkalmatlan neki, oly különös
zavarba hozza őt, hogy ettől is szeretne megszabadulni.
Elviselhetetlen kínt érez, ha önmagára kell gondolnia s egyedül
lennie. Minden igyekezetét az képezi, hogy elfeledje önmagát és a
rövid, drága időt elmélkedések nélkül engedje lefolyni, oly
dolgokkal foglalkozván, melyek őt az önmagára való gondolkodásban
megakadályozzák.

Innen ered az ember minden szórakozása, mulatsága, a melyben a
czél csak az, hogy az idő észrevétlenül múljék, vagyis jobban
mondva, hogy önmagát se vegye észre az ember s ne érezze létezését
és elvesztvén ezen részét életének, kikerülje azt a benső
keserűséget és kelletlenséget, a mely ez idő alatt feltámadna
benne, ha önmagát figyelemmel kisérné. A lélek nem lel önmagában
semmi olyanra, a mi őt kielégítené. Semmi olyant nem lát ott, mely,
ha reá gondol, ne bántaná őt. Ez kényszeríti őt arra, hogy a
külvilágban ossza szét figyelmét s a kivüle álló dolgokkal való
foglalkozás által feledkezzék el önmagáról és helyzetéről. Örömét e
feledés képezi; s boldogtalanságára már magában véve az is
elégséges, ha kénytelen önmagát látni s önmagával lenni.

Az embernek már gyermekkorától fogva erősen a fejébe verik, hogy
mily fontos a saját becsülete  és jóvolta, sőt szülei és
barátai becsülete és jóvolta is. Aztán tudományok, nyelvek,
művészetek tanulmányozására szorítják. Foglalkoztatják szüntelenül;
megértetik vele, hogy nem lehet boldog, ha nem munkálkodik
szakadatlanul azon, hogy az ő saját becsülete és jóléte, sőt
barátjaié is sértetlen maradjon, s ezek valamelyikének hiánya
szerencsétlenné teszi őt. Elhalmozzák tehát őt munkával, hogy
napról-napra reggeltől estig zaklassák. Különös módja a
boldogításnak, mondjátok, nemde? Hiszen – gondoljátok – talán épen
akkor kellene őt így zaklatni, ha boldogtalanná akarnák őt tenni!
Nos vegyétek el tőle mindazt a gondot, foglalkozást, munkát: s
meglássátok, mily boldogtalanná teszitek őt. Mert akkor figyelme
saját magára fordul, önmagára kell gondolnia s ezt nem képes
elviselni. Hiszen ha marad is szabad idejük az embereknek a munka
után, ezt is szórakozásokra fordítják, a mely őket elfoglalja s
figyelmüket elfordítja saját magukról.

És azért ha látom az embert izgalmai közepette, ha látom azt a
számtalan veszélyt, a melynek az ember kiteszi magát a közéletben,
a háborúban, nagyravágyó tervei kivitelében, ha látom a
viszálykodásokat, a felkorbácsolt szenvedélyeket, a veszélyes
kalandokat: gyakran elgondolom, hogy az ember minden
boldogtalansága abból ered, hogy nem képes otthonában nyugton
maradni. Ha az, a kinek van miből élnie, otthon  tudna
maradni, akkor nem vágyódnék ki a nyilt tengerre, vagy nem
késztetné nagyravágyása valamely magas állás elnyerésére, és ha nem
akarnánk mást, csupán csak élni, nem volna szükségünk oly veszélyes
foglalkozásokra.

De közelebbről nézve a dolgot, úgy hiszem, hogy az embereknek a
nyugalomtól és az otthontól való eme idegenkedése halandó életünk
természetszerű gyengesége; és hogy semmi sem képes megvigasztalni,
ha kénytelenek vagyunk csupán önmagunkra gondolni.

A ki csak a saját magában és természetében rejlő indulatok
szerint cselekszik, nem képes a nyugalom azon állapotában maradni,
mely megengedné neki, hogy önmagával foglalkozzék csupán és ez
által kedélye hullámzásainak súlyát elviselje. A ki önmagán
kivül mást nem szeret, semmit sem gyülöl annyira, mint ha
folytonosan egyedül kell lennie. A magány szeretete önzetlenséget,
saját egyéniségünkkel való kevesebb foglalkozást feltételez; mert a
ki csak önmagát szereti, a ki minden jót egyéniségére akar
halmozni, az épen nem szeret önmagával foglalkozni, mivel nem
lesz soha sem megelégedve bálványozott egyéniségével, melyet
tökéletesnek szeretne látni, s a melyben sok gyarlóságot lát és sok
ürességet, melyet jó tulajdonságokkal be nem tölthet.

Legyen bár valaki, a ki önmagát szereti csupán, bármily
helyzetben, környezze bár őt mind az a jó, a miről általában azt
hiszik, hogy az  embert elégedetté teheti: ha nem lesz
rendes foglalkozása s szórakozása és önmagáról lesz kénytelen
elmélkedni, soha sem lesz elégedett. Saját hibái fognak szemébe
tünni; majd a jövő bizonytalansága fogja őt gyötörni; és ha nem
talál valami foglalkozást önmagán kivül, boldogtalanná válik.

Nem elég nagy-e a királyi méltóság arra, hogy birtokosát már
magában véve is boldoggá tegye? kell-e, mint más közönséges embert,
a királyt is mulattatni, hogy figyelmét elvonják fényes, irigyelt
állásától? Azt látom, hogy a legtöbb embert az teszi boldoggá, ha
figyelme egyéniségének gyarlóságairól, otthonának bajaitól elfordul
és pl. minden gondolatát arra irányozza, hogy jól tánczoljon. De
így van-e ez a királyokkal is? Boldogabb lesz-e ő, ha a helyett,
hogy csupán királyi méltóságának gondolatával telnék el, kicsinyes
szórakozásokra fordul figyelme? Mily más gondolat lehetne az, mely
kárpótlást adhatna a fejedelemnek azért, hogy rövid ideig nem
gondol fényes állására? Nem tünik-e fel igazságtalanságnak, ha arra
késztetjük őt, hogy valamely dallam ütemeire tánczoljon a helyett,
hogy nyugodtan örülne az őt környező fenség és dicsőség
szemléletének? Kisértsük csak meg: hagyjunk egy királyt egyedül,
úgy hogy érzékei ne foglalkozzanak, hogy szelleme ne törődjék
mással, csak önmagával, hagyjuk őt társaság nélkül, hogy
saját egyéniségére szorítkozhassék csupán… és látni fogjuk,
 hogy a király csak úgy fogja érezni
gyarlóságait, mint bárki más. De az önmagával való foglalkozást
gondosan kerülik a királyok is és környezetükben mindig tartanak
olyanokat, a kik változatos szórakozásról gondoskodnak; a kiknek
minden törekvését az képezi, hogy a király soha se legyen egyedül,
soha se gondolhasson magára, tudván azt, hogy a hatalmas király
boldogtalan lenne, ha önmagával foglalkoznék.

A magas állású nagyravágyó embereket csupán csak az képes
különben legtöbbször kinos körülményeik közt fentartani, hogy nem
jut idejük az önmagukkal való foglalkozásra, figyelmük
szakadatlanul más felé lévén fordítva.

Vegyük bár őket sorra, a kanczellár, az állami tanácsos, a
főtörvényszék elnöke mily sok ember által van környezve; egyetlen
perczük sem marad arra, hogy önmagukra gondolhatnának. És a mikor
fejedelmük kegyét elvesztve visszavonulnak falusi magányukba,
szerencsétlenebbek még, mert semmi sem akadályozza őket abban, hogy
önmagukkal foglalkozzanak.

Innen van, hogy oly sok ember leli örömét a játékban, a
vadászatban s egyéb szórakozásokban, mik az egész lelket
elfoglalják. Nem az a nyereség, vagy zsákmány viszi őket arra,
melyet a játék, vagy a vadászat juttat nekik; nem fogadnák el a
nyereséget, vagy zsákmányt, ha azt valaki egyszerüen oda akarná
nekik adni. A zaj, a fáradság, az izgalom fordítja el az ember
tekintetét önmagáról. 

Ezért szeretik az emberek a világi zajt; és csak kevesen vannak,
a kik a magányhoz, a csendhez ragaszkodnak.

Ime csak ezt tudta kitalálni az ember, hogy boldogságát elérje.
Vannak olyanok is, a kik keresik a mulatságokat, habár belátják,
hogy mily sok üresség és botorság van az emberi szórakozásokban; s
ezek már gyarlóságaik egy részének tudatával birnak. S e
gyarlóságoknak épen az a jó oldala, hogy az embert képessé teszik
arra, miszerint az üres szórakozások gyönyörködtessék s ez által
elvonják figyelmét más hibáikról. De még a ki be is látja a
szórakozások ürességét, az sem tudja, hogy mi az, a mi
szükségessé teszi a szórakozást, s nem is tudhatják meg
mindaddig, a míg az a gyarlóságuk el nem tűnik, mely szerint
önmagukkal foglalkozni kín nekik. Az a nyúl, a melyet
megvásárolnak, nem köti le figyelmüket; csak a vadászat, a mely
pedig eszköze csak a nyúlszerzésnek. S ha kérdenék tőlük: hogy van
az, hogy az a nyúl, melyet különben oly sok fáradsággal keresnek,
nem volna képes őket kielégíteni? nem tudnának helyes választ adni;
mivel nem tudják, hogy a vadászatban csak egyikét keresik azon
izgalmas foglalkozásoknak, melyek figyelmüket önmagukról
elfordítják, melyek egészen lekötik szellemüket. Azt hiszik egész
komolyan, hogy a vadászatban van valami szép és nemes; hogy az
királyi kedvtöltés. És így van ez minden más foglalkozással is. Azt
képzelik az  emberek, hogy a tárgyakban magukban is
van valami, a mi a velük való foglalkozást kiválóvá, nemessé teszi.
Sokan meg vannak arról győződve, hogy ha ezt, vagy azt a magas
állást, vagy egyéb czélt elérnék, örömmel, boldogan nyugodnának
meg; mert még nem tudják, nem érzik, hogy vágyaik mily
kielégíthetetlenek. Azt hiszik az emberek, hogy a nyugalmat
keresik, pedig nem keresnek mást, mint izgalmakat.

Az embernek titkos ösztöne arra viszi őt, hogy önmagán kivül
keressen szórakozást és foglalkozást; de van egy más titkos
ösztöne is, mely eredeti természetes nagyságából maradt fenn s a
mely azt a meggyőződést kelti benne, hogy a boldogság igazán csak a
magányban, a nyugalomban lelhető fel. E két ellentétes
ösztönből aztán az emberi szív mélyébe rejtve, észrevétlenül,
zavaros, határozatlan vágyak származnak, melyek arra késztetik az
embert, hogy izgalmak által vágyódjék a nyugalomra és szakadatlanul
abban a képzelődésben éljen, hogy végre majd kielégíti vágyait, ha
az útját álló akadályokat ledöntve, megnyilni látja maga előtt a
megnyugvás kapuit.

Igy folyik le az egész élet. Keressük a nyugalmat, leküzdve az
utunkban álló akadályokat; és ha a küzdelem be van fejezve, a
nyugalom elviselhetlenné válik; mert azonnal jelenlevő és a jövőben
fenyegető bajainkra gondolunk. És ha minden baj elől biztos
menedéke volna is az embereknek, az unalom, az ő megdönthetetlen
hatalmával  nem hagyná el szíveiket, a hol
természetes gyökere van, és a lelket eltöltené mérgével.

Ezért tévedt Kineas, a ki nyugalmat ajánlott Pyrrhusnak és
helyeselte elhatározását, midőn ez meghódítva a világ nagy részét,
boldogságát abban akarta keresni, hogy babérain megpihenve, örüljön
győzelmeinek. Rossz tanácsot adott neki s mindketten tévedtek; mert
azt hitték, hogy az embert kielégítheti saját egyénisége és a jelen
öröme, a nélkül, hogy lelkének ürességét képzelt reményekkel töltse
be; a mi pedig tévedés. Pyrrhus nem lehetett boldog sem hódításai
előtt, sem az után. És az a nyugalmas, tétlen élet, melyet főembere
ajánlott neki, még kevésbbé elégíthette ki, mint a csaták és
utazások izgalma.

Beláthatjuk tehát, hogy az ember oly szerencsétlen, hogy minden
különös ok nélkül már természeténél fogva az unalom uralmának van
alávetve; és e részben is oly gyarló az emberi természet, hogy ha
nagyon sok okunk van is az unalomra, a legcsekélyebb bohóság is
képes szórakoztatni. És ha komolyan megfontoljuk a dolgot, sokkal
inkább lehet az embert azért sajnálni, hogy oly közönséges és üres
dolgok szórakoztatják őt, mint azért, hogy emberi gyarlóságai
annyira bántják; mivel szórakozása sokkal észszerűtlenebb, mintsem
unalma. 

XXVIII.

Nézzétek az embereket: egy részük szellemi képességét és testi
ügyességét arra használja fel, hogy a labdajátékokban kitünjék s
aztán másnap eldicsekedjék barátai előtt, hogy ügyességével másokat
felülmúlt; más része az embereknek dolgozó szobájában izzad, hogy
elmondhassa a tudósok előtt, miszerint valamely eddigelé homályos
algebrai tételt fejtett meg. És így aztán hányan teszik ki magokat
nagy veszélyeknek is csupán azért, hogy oly helyet foglalhassanak
el, a melynek csak az ő képzeletökben van értéke s a melyet azt
hiszem, kiváló képességek nélkül is elértek volna. Mások pedig
mindezen dolgokért nem azért törik magokat, hogy ez által okosabbak
legyenek, hanem hogy aztán kimutassák, hogy az elért eredményeket
mily üresnek, hiábavalónak tartják; és ezek a legbalgábbak, mivel
tudva azok; míg másokról fel lehet tenni, hogy nem lennének ily
balgák, ha balgaságuk tudatával birnának.

XXIX.

Ha valaki naponként részt vesz valamely szerencsejátékban,
annyira elűzi ez által unalmát, hogy igazán szerencsétlen lenne, ha
azon feltétel alatt, hogy nem fog játszani, naponként átadnók neki
azt az összeg pénzt, a mennyit az nap nyerhet. Azt lehetne talán
mondani, hogy ő a játékban  magában keres szórakozást, s nem
nyereség után vágyódik; de hát kisértse meg azt, hogy ne pénzre
vagy más értékre játszszék, nem fog oly érdeklődéssel játszani s
unatkozni fog. Tehát nem csupán a mulatságot keresi; a szenvedély
nélküli játék untatja őt. Az kell tehát, hogy szenvedélylyel
játszszék, hogy izgalomba jöjjön, hogy megcsalja önmagát, elhitetve
magával, hogy boldoggá teszi őt a nyereség, az a nyereség, a melyet
nem fogadna el oly feltétel alatt, hogy ne játszszék; kell, hogy
tárgyat alkosson szenvedélyének, oly tárgyat, mely felköltse
vágyát, haragját, félelmét és reményét.

Az emberi szórakozások tehát nem csupán közönségesek, hanem nem
is valódi szórakozások, mert csalódásba ringatják az embert;
képzelet és önámítás az egész, mely nem tudná foglalkoztatni az
ember szellemét, ha az nem vesztette volna el izlését a szép és
érzékét az igazi jó iránt s ha nem volna annyi sok hibával tele. A
szórakozás nyomorúságaink közepett nem ad enyhülést, nem vigasztal
meg, csak is az által, hogy még nagyobb, kézzelfoghatóbb
nyomorúságba visz; mert esztelenül elpazaroljuk általa időnket és
nem gondolunk magunkra. Az ily szórakozások nélkül unatkoznánk s az
unalom arra bírna, hogy unalmunkat más okosabb dologgal űzzük el. A
szórakozás megcsal, mulattat minket és észrevé tlenül közelebb visz
a halálhoz. 

XXX.

Az ember nem lévén képes elkerülni a halált, megváltoztatni
tudatlanságát és gyarlóságait, feltette magában, hogy nem fog
azokra gondolni s reményli, hogy így boldog lehet: ez az egész, a
mit ki tudott találni arra nézve, hogy oly sok nyomorúságai közt
megvigasztalódjék. De ez igen tökéletlen vigasztalás, mivel nem
gyógyítja meg a bajt, csak egyszerüen elrejti rövid időre és nem
engedi, hogy az így elrejtett baj valódi orvoslását megkisértsék az
emberek. És így az unalom, mely az ember legfőbb baja, bizonyos
tekintetben javára is szolgál, mivel leginkább készteti arra az
embert, hogy gyógyulást keressen; a szórakozás pedig, melyet az
ember legfőbb szerencséjének tart, tulajdonképen legnagyobb baját
képezi, mert leginkább elvonja őt attól, hogy bajaira a
mulatságoknál egyéb orvoslást keressen. Mindkettő az ember
gyarlóságának és nyomoruságának, de egyszersmind nagyságának is
bámulatos bizonysága, mivel az ember csak azért unatkozik s azért
keres oly sokféle foglalkozást, mert megvan benne elveszett
boldogságának eszméje, de e boldogságot, nem lelvén fel önmagában,
hasztalan keresi a külvilágban, mivel az ős állapot immár
eljátszott boldogsága sem bennünk, sem a külvilág teremtményeiben
nincs, hanem csupán csak Istennél. 


A NÉP ELŐÍTÉLETEIRŐL ÉS A KÖZVÉLEMÉNYRŐL.



I.

Ki fogjuk itt mutatni, hogy a nép rendszerint egészségesen
gondolkozik és hogy nem oly tudatlan, mint a hogy azt általában
hiszik; és így megdönthetjük azt a véleményt, mely a nép
véleményét, természetes gondolkodásmódját akarja
megdönteni.23)

II.

Bizonyos értelemben mondhatjuk azt, hogy mindenki téves
képzelődésben él; a nép bár legtöbbször  józanul
vélekedik is, eszében más nézet alakul meg s azt hiszi, hogy az
igazság ott van, a hol tényleg nincs. Ott van az igazság az ő
nézeteiben, de nem úgy, a mint ő képzeli.

III.

A legnagyobb bajt a polgárháborúk okozzák, a melyek bizonyosan
bekövetkeznek, ha kimondja a nép, hogy az érdemeket jutalmazni
kell; mivel akkor mindenki azt fogja mondani, hogy vannak érdemei.
Meg az a baj sem ily bizonyos, mely szerint félni lehet attól, hogy
a születés jogán valami ostoba fog a hatalomba örökösödni.

IV.

Miért követik a többséget? Talán mert ennek több az esze? Nem,
hanem mert több az ereje. Miért követik az ősi törvényeket s miért
ragaszkodnak az ősi felfogásokhoz? Talán ezek helyesebbek? Nem,
hanem egyedüliek és így megóvnak attól, hogy véleménykülönbség
merüljön fel.

V.

A közvéleményre alapított uralom, a mely engedékeny, mert nem
kényszeríti rá magát a népre, időhöz van kötve. Az erő uralma
örökké tart. A közvélemény a világnak mintegy királya, az erő pedig
zsarnoka. 

VI.

Az erő a világ királya és nem a közvélemény; de a közvélemény
rendelkezik s bánik az erővel.

VII.

Mily helyesen tették azt, hogy az embereket a külsejök szerint
külömböztetik meg, nem pedig belső tulajdonságaik szerint!… Ki
menjen át előbb itt ez úton? Melyik ad helyet a másiknak? A ki
okosabb vagy ügyesebb? De hiszen én is vagyok olyan, mint ő. E
miatt vita s verekedés támadhatna. De hát azt mondjuk: neki négy
inasa van, nekem csak egy. Ez már látható, csak meg kell számlálni
az inasokat. Nekem van kevesebb s így én vagyok kénytelen engedni.
– Ily módon aztán békében maradunk, a mi pedig a legfőbb jó a
földön.

VIII.

A nép megszokta a királyt kiséretével együtt látni; a testőrség,
a fényes kiséret tiszteletet és félelmet kelt a népben, a mely, ha
aztán egyedül is látja fejedelmét, ugyanazt a megszokott
tiszteletet és félelmet érzi; mivel gondolatban a királyt
testőreitől s a fényes kisérettől nem választja külön. Ennek tehát
természetes oka van s innen származnak az ily szokásos mondások:
 «A fejedelem arczán ki van fejezve az
istenség jellege» stb.

A királyok hatalma a nép józan eszén és esztelenségén alapszik,
de sokkol inkább esztelenségén. A legnagyobb dolgok e világon mások
gyöngeségére vannak, mint alapra építve és ez az alap nagyon
biztos; mindenkor biztos alapul lehet venni a nép gyöngeségét; a mi
csupán az észre van alapítva, az sokkal gyengébb alapon áll.

IX.

A hivatalnoki kar jól ismerte ezt a gyöngeséget. A hivatali
egyenruha, a nagy paloták, a hol itéletet mondanak, a liliom és
egyéb jelvények: mind szükségesek a hivatal fényének emelésére. Az
orvosok sokszor már csupán hosszú öltönyeikkel és öszvéreikkel, a
tudorok négyszögletű tudori kalapjaikkal és bő ruhájokkal is hatást
tesznek.

Csak a ki az erővel is tehet hatást, az mellőzi az öltözékek
fényét. Így a mi királyaink soha sem keresték a külső fényt. Nem
öltöztek különös ruhákba; de kisértették magokat testőreikkel, a
kik a többi fegyveres erővel remegésbe hozták a legbátrabb népet
is. Nemcsak a ruhájok királyi, hanem az erejök is. Ki mondaná, hogy
a többi emberekhez hasonló a szultán, a kit büszke szerályában
negyvenezer janicsár környez. 

Ha ott volna az ő részükön a kétségtelen igazság, ha az orvosok
valóban tudnának gyógyítani, nem volna szükségök hosszú öltönyeikre
s arczuk komoly, ünnepélyes kifejezésére: tudományuk hatalma már
magában véve is megszerezné tekintélyöket. De tudományuk csak
képzelt, látszólagos lévén, szükségök van a formaságokra, hogy a
képzeletre hatva szerezzenek magoknak tekintélyt.

És vajon, ha a négyszögletű tudori kalappal látunk egy ügyvédet,
nem vagyunk-e azonnal jó véleményben tudománya felől?

A svájcziak sértve érzik magokat, ha nemes embereknek mondják
őket, és azt hiszik, hogy csak a polgári rend az, a mely magas
törekvésekre való képességgel bir.

X.

A hajó kormányzására az utasok közül nem szükségképen azt
választják, a ki a legmagasabb rangú családból származik. Azt
mindenki tudja, hogy a tengerre szállni veszélyes és csak arra
bizzák magokat az emberek, a ki tud kormányozni, a ki ismeri a hajó
alkatrészeit.

Montaigne megfigyelte azt, hogy az eszelősök bántó hatással
vannak az emberekre és hogy a szokástól függ minden; de e tényeknek
okát nem tudta megmagyarázni. – A ki csupán valamely tényt lát és
annak okát nem tudja adni, az összehasonlítva  azzal,
a ki az okokat is kifürkészi, olyan, mint a kinek csupán csak szeme
van, de esze nincs. Az okokat csak az ész láthatja meg.

XI.

Miért nem hat sértőleg ránk a sánta emberek látása és miért bánt
az, ha eszelőst látunk? Mert a sánta elismeri azt, hogy mi járunk
egyenesen, míg az eszelős azt mondja rólunk, hogy a mi eszünk
sántikál; ha ezt nem mondaná, bosszúság nélkül, csupán szánakozva
néznők őt.

Epiktetes felteszi azt a kérdést, hogy miért nem vesszük rossz
néven, ha azt mondják rólunk, hogy fáj a fejünk, és miért veszszük
rossz néven, ha azt mondják, hogy helytelenül gondolkodunk, vagy
hogy rossz az izlésünk? Mert a felől bizonyosak vagyunk, hogy fáj-e
a fejünk, vagy hogy sántítunk-e, ezt érezzük; de hogy
gondolkodásunk helyes-e, azt nem tudjuk. És mivel csak a felől
vagyunk bizonyosak, a mit egészen jól láttunk, ha más valaki is
egészen jól látja ugyanazt, de épen ellentétes színben: ez zavarba
ejt minket s kétkedővé tesz, vajon jól látunk-e, jól
választottunk-e, jól okoskodunk-e? – És ha aztán sokan látnak
velünk ellenkező színben, akkor nem merünk a mi látásunkban bizni.
Ily ellentétes nézetek nem fordulhatnak elő a sántítást illetőleg.


XII.

Igyekezzetek feltünni és másnak terhére lenni: így majd
tekintélyt szereztek magatoknak. A ki senkinek sem
alkalmatlankodik, hanem csak nyugodtan ül otthonában, azt semmibe
sem veszik.

XIII.

A csinos, gondos külső épen nem jelentéktelen dolog: ez által
azt mutatjuk, hogy sok ember dolgozik értünk; szépen fésült hajunk
arra enged következtetni, hogy van inasunk, fodrászunk stb.,
előkelő szabású ruhánk is sok embert foglalkoztat: a szabón kivül a
paszományost stb.

Az pedig nemcsak puszta külsőség, ha azt jelzem megjelenésemmel,
hogy sok kéz dolgozik szolgálatomban.

XIV.

Különös! nem akarják azt, hogy köszöntsem a fényes öltözetű nagy
urat, a kit hét-nyolcz inas követ. Hogyne! hiszen megbotoztat, ha
nem köszönök neki tisztelettel! A ruha – erő. Természetesen nincs
ez így akkor, ha egy ló találkozik egy czifrábban felszerszámozott
más lóval. 

Montaigne bizonyára csak tréfált, midőn azt mondá, hogy ennek
okát nem tudja adni.

XV.

Nagy előny az, ha valaki oly tulajdonságokkal bir, a melyek
által eléri, hogy már tizennyolcz-husz éves korában annyira ismerik
és becsülik, mint mást csak ötven éves korában. Ez által minden
fáradság által nyer harmincz évet.

XVI.

A nép rendszerint egészséges nézetekkel bir; így pl. helyesen
teszi, hogy a vadászatban keres szórakozást és a költészetet nem
szereti. A félműveltek a népet ezért kigúnyolják s ez által is a
világ esztelenségére akarnak rámutatni. Pedig az époly természetes,
mint a milyen természetes az, hogy az embereket külsejök,
gazdaságuk szerint külömböztetik meg; ezt is sokan kigúnyolják és
mégis követik.24) 

XVII.

Csekély azok száma, kik önállóan gondolkoznak s valami új
igazságot fedeznek fel; a kik semmit sem fedeznek fel, többségben
vannak és ezért erősebbek is; és rendszerint megtagadják a
feltalálóktól azt a dicsőséget, melyet ezek megérdemelnek s
találmányaik által kerestek. Ha ez utóbbiak ragaszkodnak
dicsőségükhöz és megvetéssel illetik a többséget, csakis azt
érhetik el ezzel, hogy a többség kigúnyolja őket és álmodozónak
tartja.

A szellem fölényét tehát, bármily nagy legyen is az, nem kell
másokkal éreztetni s nem kell igyekezni a szellem által adott
előnyök kihasználására; meg kell elégedni a kisebbségnek
becsülésével és elismerésével, mely a valódi érdemet méltányolni
tudja. 


AZ EMBERNEK SZÜKSÉGE VAN A VALLÁSRA.



I.

A természetben sok tökéletes van, talán épen azért, hogy ez
által megmutassa nekünk, miszerint a természet az Isten képe; de
sok hiba is van benne, hogy megmutassa, miszerint a természet
csakis képe az Istennek.

II.

Minden nyomorúságaink mellett is van bennünk valami
leküzdhetetlen ösztön, a mely felemel.

III.

Ha az ember tökéletes lenne, elérhetné a boldogságot s
eljuthatna az igazsághoz. És ha egészen tökéletlen lény lenne, nem
volna meg benne sem az igazságnak, sem a boldogságnak eszméje.
Ámde, szerencsétlenségünkre, él bennünk a boldogság eszméje, de azt
elérni nem  birjuk; érezzük az igazságot, de
megvalósítani nem birjuk, nem lévén képesek sem arra, hogy biztosan
tudjunk valamit, sem arra, hogy egyáltalában semmit sem tudjunk.
Arra enged ez következtetni, hogy valamikor a tökéletesség
állapotában voltunk, de onnan kiestünk.

IV.

Vajon a trónjától megfosztott királyon kivül van-e még más is, a
ki boldogtalannak érezné magát, mert nem király? Vajon Aemilius
Paulus boldogtalan volt-e azért, mert már többé nem lehetett
consul? Ellenkezőleg; boldognak érezte magát azért, mert már volt
consul; hiszen nem is lehetett volna mindig az. De Perseus, a ki
mindig lehetett volna király, elvesztette királyságát, annyira
boldogtalan volt, hogy szinte lehetetlennek látszott neki az élet.
Ki bánkódnék azon, hogy csak egy szája van, s ki ne érezné
fájdalmasan, ha csak egy szeme van? Az senkit sem bánt, hogy nincs
három szeme; de vigasztalhatatlan, ha csak egy van.

V.

Az ember természetében rejlő ellentmondások oly nyilvánvalók,
hogy sokan voltak, a kik azt állították, hogy két lelkünk van;
mivel másként nem volna elképzelhető, hogy ugyanazon dologra
 nézve oly külömböző, oly ellentétes
nézeteink lennének s oly gyorsan változtatnók meggyőződéseinket,
úgy hogy a legnagyobb önhittség, merészség közepett minden átmenet
nélkül egyszerre kétely és félelem fog el.25)

VI.

Az ember helyzetéről minden dolog felvilágosítja őt; csak meg
kell érteni a természet szózatát.  Mert az nem igaz, hogy
Isten mindenben nyilatkozik és nem igaz, hogy mindenben elrejtőzik.
De igaz az, hogy elrejtőzik azok elől, a kik kétkednek benne, és
nyilatkozik azok előtt, a kik keresik őt. Mert az emberek mind
együttvéve méltatlanok az Istenre és egyszersmind arra is vannak
hivatva, hogy megismerjék őt. Az Isten megismerésére és
tiszteletére vannak utalva természeti állapotuknál fogva és
méltatlanok az Istenre romlottságuk miatt.

VII.

Ha az istenség soha egy kis részében sem jelent volna meg az
ember előtt, akkor vagy azt kellene hinnünk, hogy nem létezik
istenség, vagy hogy az emberek méltatlanok megismerésére. De ha
csak olykor is megjelenik, a kétkedés ki van zárva. És mihelyt
egyetlen egyszer megjelenik, már bizonyos, hogy mindig létezik. E
szerint más következtetésre nem juthatunk, mint hogy van Isten s az
emberek méltatlanok reá.

VIII.

Ha nem volna az ember előtt semmi homályos, akkor nem érezné
gyarlóságait. Ha nem volna előtte semmi világos, nem remélné, hogy
tökéletesebbé válhatik. És így nemcsak igazságos, hanem hasznos is,
hogy Isten részben  mutatkozzék és részben rejtve maradjon;
minthogy az emberre nézve ép oly veszélyes az, ha ismeri az Istent
és nem ismeri saját gyarlóságát, mint az, ha ismeri gyarlóságát, de
nem ismeri Istent.

IX.

Minden, a mi e földön létezik, egyaránt hirdeti nekünk
egyrészről azt, hogy az ember mily gyarló s mily könyörületes az
Isten, másrészről azt, hogy mily tehetetlen az ember Isten nélkül s
mily sokra mehet az Istennel.

X.

Minden, a mi e földön létezik, vagy azt mutatja az embernek,
hogy mily tökéletlen, vagy azt hogy mily tökéletes. Minden vagy
nagyságával, vagy gyarlóságával ismerteti meg őt.

XI.

Igazságtalannak születik az ember, mivel mindenkor önmaga felé
hajlik; ez természetellenes. Az általánosra kell törekedni; mert az
önzés a kezdete minden bajnak, rendetlenségnek, háborúnak stb. a
társadalom minden terén. 


A KERESZTYÉN VALLÁS HELYESSÉGÉRŐL.



ELSŐ RÉSZ.

A keresztyénség indokolásáról általában.

I.

Ha minden törekvésünket, minden cselekvésünket csupán a
kétségtelen dolgokra kellene irányoznunk, akkor a vallásért semmit
sem kellene tennünk; mivel a vallás nem olyan, hogy minden kétséget
kizárna. De hiszen nagyon sokat teszünk mi bizonytalan eredmények
elérése végett: gondoljunk csak a tengeren való utazásra, a
háborúkra. Sőt azt mondom, hogy akkor épen semmit sem kellene
tennünk, mert hisz semmi sem bizonyos; és több bizonyosság van a
vallásban, mint ama reményünkben, hogy holnap meglátjuk a napot;
mert az nem bizonyos, hogy a napot holnap meglátjuk-e, s
kétségkívül lehetséges az is, hogy nem látjuk meg. Nem így a
vallást illetőleg. Nem bizonyos az, hogy a vallás helyes-e; de ki
merné  azt mondani, miszerint kétségtelenül
lehetséges az, hogy nem helyes a vallás? Ha tehát a holnap, vagy a
bizonytalan érdekében cselekszünk, észszerűen teszünk.

II.

A jövendölések, a csodák és vallásunk egyéb bizonyítékai nem
olyanok, hogy elmondhatnók rólok, miszerint mennyiségtanilag
meggyőző erővel birnak. De csak azt engedjétek meg nekem, hogy
elmondhassam, miszerint nem vétünk az észszerűség ellen, ha e
bizonyítékoknak hitelt adunk. Van bennök világosság és homály
egyaránt, hogy némelyeket megvilágítson s másokat homályba
burkoljon. De a világosságuk olyan, hogy túlszárnyalja a homályt,
vagy legalább is egyenlő azzal. És ennélfogva az ész nem mondhatja
azt, hogy ne kövessük a vallást; erre más nem birhat rá bennünket,
csak a rideg anyagiság és a gonoszlelkűség. Arra nézve tehát elég
világossággal birunk, hogy a nem hivőket nyugodt lelkiismerettel
elitéljük; de arra nézve nem, hogy őket a vallás részére
megnyerjük. S ebből kitünik, hogy a hivőket nem az ész, hanem a
kedély készteti a vallás követésére; és a nem hivőket nem az ész,
hanem az anyagiság és a gonoszlelkűség készteti a vallás
tagadására. 

III.

Ki kárhoztathatná a keresztyéneket azért, mert nem tudnak számot
adni azon okokról, a melyek őket a vallás követésére indítják?
hiszen a kik ezt tehetnék, azok magok sem tudnak számot adni az
okokról, melyek őket a vallás megvetésére vezetik! Fennen hirdetik,
hogy a vallás ostobaság s ezt semmivel sem bizonyítják; de ne
vegyétek ezt nekik rossz néven: mert ha bizonyítékokat akarnának
felhozni, nem maradhatnának meg állításuk mellett. Állításuk csupán
az által tünhetik fel helyesnek, hogy nem akarják
bebizonyítani.

IV.

Csupán csak szánjátok azokat, a kik nem hisznek; hiszen eléggé
szerencsétlenek már hitetlenségök miatt is. Csak akkor kellene őket
megtámadni, ha ez hasznukra lenne; de ez mindig csak árt nekik.

V.

Azoknak, a kik ellenszenvvel viseltetnek a vallás iránt,
mindenekelőtt azt kell kimutatni, hogy a vallás az észszel nem
ellenkezik és hogy becsülésünknek méltó tárgya lehet; aztán vonzóvá
téve a vallást előttök, tiszteletet kell szerezni annak. Majd elő
kell adni, mily kivánatos, hogy a vallás csakugyan indokolható is
legyen; aztán nagyságával  és emelkedettségével fel kell
tüntetni régiségét és szentségét és azt, hogy mily jóságos a
vallás, midőn az igazi boldogságot igéri nekünk.

VI.

Az ész csak lassan hat, és a különböző álláspontok és nézetek
közt gyakran eltéved, vagy nem birván áttekinteni tárgyát, elfárad.
Nem így az érzés; ez gyorsan cselekszik s mindig kész is a
cselekvésre. Arra kell tehát törekedni, hogy az igazságot
eszünkkel megismerve, azt azután átérezzük; oltsuk be
a hitet szivünk érzéseibe, mert különben hitünk mindig bizonytalan
s ingadozó lesz.

VII.

Ne ismerjük félre önmagunkat, testből és lélekből állunk: és
azért a rábirás eszközét nem csupán az ész bizonyítékai képezik.
Hiszen hány dologról mondhatjuk azt, hogy kétségtelenül be van
bizonyítva? A bizonyítékok csak az észt győzik meg. A szokás képezi
a legerősebb bizonyítékainkat. Mert az az érzékeket nyeri meg, a
melyek aztán elragadják az észt, a nélkül, hogy ez gondolkodhatnék.
Ki bizonyította azt be, hogy holnap is nap lesz és hogy meg fogunk
halni; és mégis van-e oly dolog, melyet az emberek általában jobban
elhinnének? A szokás alkotja itt is meggyőződésünket; a szokás ad
irányt egész  életünknek. Igaz, hogy nem a szokáson
kell kezdeni, ha az igazságot meg akarjuk ismerni; de ha már az ész
meglátta, hogy hol van az igazság, a szokáshoz kell folyamodni,
hogy a szemünk elől könnyen elillanó hitnek vázlatát elkészítse és
aztán képét egészen megfesse; mert az fárasztó is, ha minduntalan
bizonyítékkal állunk elő. A szokást hivjuk segítségül, s az így
megalkotott hivésünk minden erőszakosság, fogás, és rideg
bizonyíték nélkül fogja velünk elhitetni a dolgokat, és minden
képességeinket e hivés felé irányozza úgy, hogy lelkünk abba
mintegy természetszerűen belehull. Nem elég az, hogy csak a
meggyőződés erejével higyünk; kell, hogy érzésünk ne hitesse el
velünk az ellenkezőt.

Együttesen kell tehát megindítani az észt és a kedélyt: az észt
a bizonyítékok által, melyekre elég rá mutatni; és az érzést a
szokások által, melyek segélyével megakadályozzuk, hogy az az
ellenkező irányba ne térjen át.

MÁSODIK RÉSZ.

A keresztyén vallás erkölcsi bizonyítékairól.

VIII.

Az egész nagy világ bölcs elrendezése a vallásosság ápolására
vezet bennünket; s kell, hogy az emberek oly érzelmekkel teljenek
el, mint a  minőkre a vallás tanít és a vallás
képezze azt a tárgyat és központot, mely felé minden irányul, oly
annyira, hogy a ki a vallás elveit befogadja lelkébe, az tisztán
lássa az emberi természetet és általában az egész világ
folyását.

IX.

Ha az ember nem ismeri el, hogy önhitt, nagyravágyó, anyagias,
gyönge, gyarló és igazságtalan: akkor vak. S ha azt elismeri és nem
vágyódik elhagyni gyarlóságait, vajon mit mondjunk ily balga
emberről? És nem kell-e feltétlen becsülésünket oda adni oly
vallásnak, a mely jól ismeri az ember hibáit s nem kell-e vágynunk
oly vallás igazságai után, a mely gyarlóságaink orvoslását
igéri?

X.

Az igazi vallás fő jellege az, hogy arra késztet, miszerint
Istent szeressük. Ez helyes is. De a mi vallásunkon kívül más
vallás ezt nem rendeli így. A mi vallásunknak ismernie kellett az
ember anyagiságát és tehetetlenségét, melynél fogva nem bír
önmagától az erény ösvényére lépni. És így a vallásnak kell ily
módokról gondoskodni, melyek közül legfőbb az imádság. A mi
vallásunk ezt meg is tette és semmi más vallás nem is kivánja meg
azt, hogy Istent szeressük és kövessük. 

XI.

Hogy igaz legyen a vallás, kell, hogy ismerje természetünket;
mert az ember természete, legfőbb java, valódi erényei és az igazi
vallás oly dolgok, melyeknek ismerete egymástól elválaszthatatlan.
A vallásnak ismernie kell az emberi nagyságot és gyarlóságot, s
annak, úgy mint emennek is okát. A keresztyén valláson kívül mely
más vallás ismerte fel mindezt?

XII.

A többi vallások, a pogány vallások, népszerűbbek: mivel csupa
külsőségekből állnak; de nem nyerhetik meg magok számára az
emelkedettebb lelkületűeket. Minden külsőség nélkül való, csupán
értelmi vallás lenne a legmegfelelőbb az emelkedettebb
lelkületűeknek; de az ily vallás a nép számára nem volna alkalmas.
Egyedül a keresztyén vallás az, a mely mindenki lelkületének
megfelel, egyesítve lévén benne a külsőség a lényeggel. Felemeli a
népet a vallás lényegéhez, s a gőgösöket lealázza a külsőségekhez,
e kettő nélkül nem tökéletes a vallás; mert kell, hogy a nép
megértse a vallás által hirdetett igék szellemét és a műveltebbek
alávessék lelkületüket a szent igéknek az által, hogy a
külsőségekben részt vesznek. 

XIII.

A keresztyén valláson kivül más vallás nem ismerte fel azt, hogy
az ember a legkiválóbb s egyszersmind a leggyarlóbb teremtmény. A
vallások egy része, a mely belátta az ember kiválóságát,
aljasságnak és hálátlanságnak tekintette azokat az alantasabb
érzelmeket és indulatokat, melyek az ember lényegében
természetszerűleg bennrejlenek. Más vallások ismét csak ez
utóbbiakat látták s nevetséges gőgnek tekintették a magasztos
érzelmeket, melyek szintén természetesek az emberben.

XIV.

Isten rejtve lévén szemeink elől, minden oly vallás, mely nem
mondja Istent láthatatlannak, téves; és az a vallás, mely e
láthatatlanságnak okát nem adja, nem észszerű. A mienk mindezt
megteszi.

XV.

Az emberi nagyság és gyarlóság oly kézzel fogható, hogy
szükséges, miszerint az igazi vallás megtanítson bennünket arra,
hogy vannak fenséges, de egyszersmind gyarló elvei is; mivel kell,
hogy az igazi vallás jól ismerje természetünket, hogy ismerje
természetünk magasztos és köznapi jellemvonásait, és mindezeknek
okát is tudja adni. Kell, hogy számot adjon a bennünk rejlő
csodálatos  ellentmondásokról.26) Ha lehet egy főigazságba foglalni a vallást, úgy
az a következő: a vallás tanítson meg arra, hogy csak őt imádjuk s
őt szeressük. De mivel nem tudunk mást imádni, csak a mit ismerünk,
s mást szeretni mint önmagunkat, kell, hogy a vallás e
gyarlóságainkkal is megismertessen és azok ellen orvosságot
adjon.

Hogy az ember boldog lehessen, arra nézve szükséges a vallás
kijelentése, hogy van Isten, s hogy őt szeretnünk kell, s hogy
egyedüli valódi üdvünket az képezi, ha az övéi lehetünk és egyedüli
szerencsétlenségünket az, ha tőle elválva kell lennünk; tanítson
meg a vallás arra, hogy vak sötétségben vagyunk, a mely
megakadályoz abban, miszerint Istent megismerjük és szeressük és
mivel kötelességünk őt szeretni, de anyagiságunk eltávolít
bennünket tőle, tévúton járunk. Kell, hogy a vallás tudtunkra hozza
azt az ellentállást,  melyet Istennel és saját jóvoltunkkal
szemben kifejtünk. Mutassa meg nekünk azt az útat, melyen
orvoslásra lelünk s mondja meg, mi ez az orvosság. Nézzük sorra az
összes vallásokat, vajon fogunk-e a keresztyén valláson kívül más
olyanra találni, mely e részben kielégíthetne! Talán az a vallás
lenne az, melyet ama bölcsészek hirdetnek, kik azt mondják, hogy a
legfőbb jó önmagunkban rejlik? vajon csakugyan ott volna a legfőbb
jó? meglelték-e ezek a bölcsészek az orvosságot összes bajainkra?
vajon meggyógyíthatják-e azzal az önhitt embert, ha őt az Istennel
egyenlőnek hirdetik? és ők teszik ezt, a kik azt mondják, hogy a
boldogságot az anyagi gyönyörök adják meg nekünk és a kik ez által
az állatokkal akarnak bennünket egyenlővé tenni! Ez volna a mi
anyagiságunk gyógyszere! Nézzetek fel az Istenre, mondja egy
részök, ime ott van ő, a kihez ti hasonlók vagytok s a ki azért
alkotott titeket, hogy őt imádjátok. Egyenlővé tehetitek magatokat
vele; a tudás, ha követitek, majd vele egyenlővé tesz. Mások azt
mondják: Nézzetek le a földre, nyomorult férgek és látni fogjátok
ott az állatokat, melyeknek ti társai vagytok!

Mivé lesz az ember? olyan lesz-e, mint az Isten, vagy olyan,
mint a többi állat? mily rémítő távolság e végletek közt! mivé
leszünk tehát? melyik vallás fogja velünk megismertetni
boldogságunkat, kötelességeinket, a gyöngeségeket, melyek
kötelességeinktől eltérítenek, az írt, mely 
meggyógyít s azt a módot, melylyel ez írt elérhetjük?

Lássuk csak, hogyan felel e kérdésre Isten bölcsesége, mely a
keresztyén vallás tanaiban megszólal.

Hasztalanul keresitek, óh emberek, nyomorúságaitok orvosságát
önmagatokban; a ti képességeitek mindössze csak annyira mehetnek,
hogy megismertetik veletek, miszerint nem önmagatokban fogjátok
fellelni az igazságot és boldogságot. A bölcsészek ezt igérték
nektek; de igéretöket be nem válthatják. Hiszen azt sem tudják, mi
képezi a ti boldogságtokat és hogy mik vagytok voltaképen. Hogy
gyógyíthatnák meg bajaitokat, ha nem ismerik azokat! Legfőbb
betegségtek az önhittség, a mely elvon az Istentől, és az
anyagiság, a mely a földhöz bilincsel; és bölcsészeitek csak még
súlyosabbá tették betegségteket. Ha Istent állították elétek, csak
növelték önhittségteket; mert elhitették veletek, hogy hozzá
hasonlók vagytok. És a kik e feltevés botorságát belátták, a másik
végletbe sodortak benneteket, elámíva lelketeket, hogy a többi
állatokhoz vagytok hasonlók és arra késztettek titeket, hogy az
anyagiságban keressétek boldogságtokat, és osztozzatok az állatok
sorsában. De ily módon nem fogtok valódi mivoltotok tudatára jönni.
Ne várjatok tehát sem igazságot, sem vigasztalást az emberektől. Én
vagyok az, a ki titeket alkottalak s csak én mondhatom meg nektek,
hogy mik  vagytok. De már nem vagytok olyanok,
mint a minőnek teremtettelek. Én az embert szentnek, ártatlannak,
tökéletesnek alkottam. Adtam neki észt és világossággal vettem őt
körül. Közöltem vele dicsőségemet és csodáimat. S az emberi szem
akkor tisztán látta Isten fenségét. Nem volt akkor homályban, mely
őt megvakítja, a halandóság és a gyarlóság, mely őt annyira bántja,
nem volt akkor osztályrésze. De ily nagy dicsőség önhitté tette őt.
Önmagától remélt mindent megnyerni, függetlenül Isten segítségétől.
Az érzékek, függetlenné téve magokat az észtől, s gyakran
hatalmukba kerítve ezt, a gyönyörök keresésére vitték őt. S most
már a teremtés minden kis tárgya vagy gyötri, vagy kisértetbe hozza
őt, uralkodván rajta, vagy leigázván őt erejével, vagy pedig
elbájolván őt ingereivel, a mi pedig még borzasztóbb és hatalmasabb
uralom.

HARMADIK RÉSZ.

A vallás történelmi bizonyítékai.

XVI.

Látva az ember vakságát és gyarlóságait, s azokat az ijesztő
ellentéteket, melyek természetében rejlenek, s látva ezt az egész
nagy néma mindenséget, látva az embert ily elhagyottan a sűrű
homályban, mintegy eltévedve s a mindenség  egy kis
zugába dobva, a nélkül, hogy tudná, ki dobta őt ide, s mit tegyen
itt, s mivé lesz, ha meghal: félelem fog el, mintha alva valamely
elhagyott rémes szigetre vittek volna s ott felébrednék, nem tudva,
hol vagyok és hogyan távozhatom onnan. És ámulat lep meg, hogy
kétségbe nem ejt ily borzasztó állapot. Körültem más hasonló
természetű lényeket látok. Kérdem tőlök, hogy többet tudnak-e
sorsok felől, mint én; s ők nemmel felelnek. És még ezek a
szerencsétlenek, körültekintve s látva magok körül a teremtés
ingerlő tárgyait, ezek hatalmának vetik alá magokat. És nem tudok
itt köztök megállapodni, e lények társaságában, a kik hasonlók
hozzám, gyarlók és tehetetlenek, mint magam. Látom, hogy nem jönnek
segítségemre, midőn meg kell halnom; egyedül fogok meghalni, úgy
kell tehát tennem, mintha egyedül volnék; és ha egyedül volnék, nem
építenék házakat, nem vegyülnék a világi zajba, nem keresném senki
becsülését, hanem csupán csak az igazság felkutatására
törekedném.

Belátva azt, hogy sok jel mutat arra, miszerint ezen a világon
kívül, melyet én látok, kell lenni egy más világnak is, kutatni
kezdtem, vajon az Isten, a kiről mindenki beszél, nem hagyott-e itt
vissza önmagából némi nyomot? Körültekintek és mindenütt csak
sötétséget látok. A természet minden tárgya kétkedéssel és
nyugtalansággal tölt el. S ha nem látnám sehol az 
istenség nyomát, nem tudnék hinni az Istenben. S ha ott látnám
mindenütt a teremtő nyomait, nyugodtan, tétlenül dőlnék a hit
karjaiba; de mert többet látok, semhogy tagadhatnám, és kevesebbet,
semhogy állítani merném az istenség létezését, sajnálatra méltó
állapotban vagyok és egyre csak azt kivánom, hogy ha az Isten
tartja fenn a világot, mutassa őt meg nekem a hit megdönthetlenül;
és ha csalnak azok a jelek, melyek az Istenre vallanak, oszlassa el
ezeket teljesen a hit; vagy mindent mondjon meg nekem, vagy semmit
sem, hogy láthassam az utat, melyet követnem kell. E nélkül azt sem
tudom, mi vagyok s mit kell tennem, és sem kötelességeimet, sem
helyzetemet nem ismerem. Lelkem vágyódik bármi áron is az igazság
felismerésére és követésére.

A világ különböző tájain a vallások sokaságát látom. De egyiknek
tanai sem vonzzák lelkemet és egyik sem adhat megnyugvást nekem.
Egyaránt visszautasítom Mohamed és China vallását, Róma és Egyptom
ős hitét, mivel egyik sem győz meg jobban, mint a másik s lelkemet
nem tudja magával ragadni.

De midőn sorra veszem a különböző idők sajátszerűen változatos
erkölcsi tanait, találok a világ egy kis zugában egy különös,
elzárkózott népet, a melynek történelme a miénket századokkal előzi
meg. E nép, – mely elég nagy számú –, egy Istent imád, és azt
mondja, hogy ez Isten törvényei  szerint él, s hogy minden
intézményét Isten törvényei szerint alkotta meg. Azt állítja e nép,
hogy csupán előtte fedte fel azt a rejtélyt az istenség, hogy az
emberek romlottsága miatt az Isten elfordult tőlök, hogy az emberek
csupán magokra vannak hagyatva, s innen erednek azok a tévelygések,
azok az örökös változások, melyek a vallás és a társadalmi szokások
terén feltünnek; de ők, e kiválasztott nép emberei rendíthetlenül
ragaszkodnak szokásaikhoz. Azonban az Isten nem fogja örökösen ezen
sötétségben hagyni a többi népeket; el fog jönni mindnyájok
megszabadítója; és ők azok, a kik hivatva vannak arra, hogy e
megszabadító eljövetelét hirdessék a világnak, hogy a
bekövetkezendő nagy eseménynek majdan hősei legyenek és hogy
felhivják az összes népeket, hogy egyesüljenek velök, hogy együtt
várják e megszabadító eljövetelét.

E nép csodálatot kelt bennem s méltónak látszik arra, hogy
figyelemmel kisérjem őt, mert sok meglepő és sajátságos dolgot
látok nála.

E nép csupán testvérekből van összealkotva; míg más nép számos
családból alakult, ez egyetlen egy embertől származott, és mind
összevéve egy hatalmas családot alkot. Ez egyetlen a maga
nemében!

E nép a legrégibb az ismert népek között; és nekem úgy tünik
fel, hogy e körülmény is különös tiszteletet ad neki; s kiváltképen
felvett kérdésünk tárgyalásánál kell őt figyelemben részesíteni,
 mivel, ha meg akarjuk tudni, vajon
Isten megjelent-e valamikor az emberek előtt, e néphez, az ő ősrégi
hagyományaihoz kell legelébb is fordulnunk.

E nép nemcsak régisége, hanem állhatatossága miatt is figyelemre
méltó; mert hisz keletkezésétől fogva maig szakadatlanul létezett,
míg más nép, mint a görög, a római, eltünt egészen. És mind a
mellett, hogy, mint a történelem mutatja, oly hatalmas uralkodók és
népek akarták őt elpusztítani, a nép fenmaradt s ő maga ezt
természetesnek tartja. Végre szétszóródva az egész földön,
történelme minden egyes nemzet történelmével összefügg.

Törvénye e népnek a világ legrégibb törvénye, s e mellett a
legtökéletesebb és az egyedüli, a mely szakadatlanul meg volt
tartva. A «törvény» szót is csak ezer évvel később ismerték a
legrégibb népek is s még Homér sem említi e szót, a ki pedig oly
sok népről szól. És törvényeiket a görög és római törvényalkotók is
átvették részben, a mint ezt már nehány író kimutatni
igyekezett.27)



S e törvény egyszersmind a legszigorúbb, legridegebb is az
összes törvények között, halálbüntetés fenyegetésével kötelezvén a
népet egyes jelentéktelenebb szabályok megtartására. S épen ezért
is bámulatos, hogy oly sok századon át fenmaradt és pedig oly
háborgó, izgalmas nép között; míg minden más nép időről-időre
változtatta törvényeit, melyeket pedig könnyebb lett volna
követni.

XVII.

Ez a nép továbbá csodálatosan őszinte. Szeretettel és hűséggel
megőrzi Mózes könyveit, melyekben ez kijelenti, hogy népe mindig
hálátlan volt Isten iránt s hogy még inkább az lesz az ő halála
után, de hogy az eget és a földet hívja fel tanubizonyságul az
iránt, hogy ő eléggé  figyelmeztette arra népét; hogy végül
az Isten haragra gerjedve e nép ellen, szét fogja őt szórni a nép
összes népei közé. És ezt az őket oly annyira gyalázó könyvet
életök árán is megőrzik. Ez oly őszinteség, melynek nincs mása, s
mely már nem is természetes.28)

XVIII.

A zsidóság jelenlegi állapota is egyik bizonyítéka a hit
erejének. Mert csodálatos, hogy e nép oly sok év óta fenmaradt és
mindenkor nyomoruságos helyzetben volt, megvetve és gyalázva
 minden más néptől, mivel a Megváltót
keresztre feszítette. És habár a nyomorúságos állapot a szakadatlan
létezéssel ellentétben is van, ők, szerencsétlenségök mellett is
folytonosan fenntartották magokat.

XIX.

A világ eltávolodván rendeltetésétől, az Isten gondoskodott egy
egykorú történetíróról, meghagyta egy népnek, hogy annak iratait
gondosan megőrizze; s elrendelte, hogy ez iratok hitelt nyerjenek s
azokból mindenki megtudja azt, a mit tudnia kell s a mit csak ez
iratokból tudhat meg.

XX.

Mózes nagyon okos volt; ez kétségtelen. Ha ámítani akart volna,
azt bizonyosan ügyesen teszi, hogy észre ne vegyék. De ő egészen
ellenkezően tett; mert ha meséket talált volna ki, alig lett volna
népe közül valaki, a ki át ne látott volna a szitán.

Miért tette pl. az első embereket oly hosszú életűvé? és miért
állított fel oly kevés nemzedéket? a nemzedékek sokaságában
eltévedt volna, míg azt a kevés nemzedéket mindig eszében
tarthatta; mert nem az évek hosszú sora, de a nemzedékek sokasága
teszi a történelmet homályossá, hosszadalmassá. 

Az igazság csak akkor változik meg, ha az emberek változnak.
Mózes két dolgot: a teremtést és az özönvizet jól be akarta vésni
népe emlékezetébe s azért, kevés nemzedéket állítva fel, ama két
nagy eseményt közelivé tette, oly közel hozva azt korához, hogy
mintegy látni vélte népe a teremtést s az özönvizet.

XXI.

A patriarchák hosszú élete őrizte meg a multak történetét az
emlékezetben. Mert ha nem ismerjük eléggé őseink életének
történetét, annak oka az, hogy nem éltünk velök együtt sokáig, s
mielőtt még emlékünkbe jól bevésődött volna alakjok, már is
eljutunk halálukhoz. Sem a tudomány, sem a művészet nem volt honos
e népnél s minden idejöket őseik életének, az előttök élt
nemzedékeknek megismerésére fordíthatták.

XXII.

Midőn azon elmélkedtem, honnan van az, hogy annyiszor hitelt ad
az emberiség az álprófétáknak, a kik bajaink orvoslását hirdetik,
ha éltünket az ő kezeikbe teszszük le, arra a megállapodásra
jutottam, hogy ennek más oka nem lehet, mint hogy valóban kell
lenni oly módnak, melylyel gyarlóságaink orvosolhatók; mert hiszen
máskülönben nem volna oly sok álhit és  ezek
után nem futna annyira az emberiség, ha nem volna képzelhető a
valódi, tökéletes hit létezése. Ha ilyen nem volna, ha
gyarlóságaink orvosolhatlanok lennének, nem képzelnék az emberek,
hogy azt valamikor elérhetik. Ellenben ha valaki azt állítaná, hogy
a halál eljövetelét meg tudja akadályozni, senki sem hinné el ezt
neki, mivel ezt még eddig senki sem merte kimondani. De ha nagy
tekintélyű ember állítja, hogy felfedezte az összes bajainkat
orvosló gyógyszert, a nép, a mely különbséget nem tud tenni, azt
hiszi, hogy mivel már ismer több sikeres gyógyszert, most ismét
ilyent fog kapni. Valaminthogy a holdnak a földre gyakorolt
befolyásáról is sok téves nézetet elhiszünk, mivel egynémely
befolyását, mint pl. a tenger apadását és áradását ismerjük.

Ezekből kifolyólag aztán világos előttem az, hogy oly sok csoda,
boszorkányság, tévhit stb. van, létezik sok tévhit, mert igazi hit
is létezik és van sok hamis vallás, mert van egy igazán helyes is.
Ha ily igazi nem léteznék, oly sok ember nem képzelhette volna el
azt a saját felfogása szerint s még több ember nem hitt volna
azoknak. De mivel sok nagy dolog történt a világon, a melyekben
sokan hittek: kész hinni az emberiség akkor is, ha csalódásban él.
És abból, hogy vannak látszólagos, hazug csodák, nem az következik,
hogy igazi csodák nincsenek, de ellenkezőleg épen az, hogy ilyenek
vannak;  és abból, hogy hamis vallások vannak,
épen az következik, hogy kell lenni igazi, helyes vallásnak is.
Mert az emberi szellem, ha némely dolgok igazsága előtt kénytelen
meghajolni, ösztönszerű hajlamot érez az iránt, hogy más hasonló
dolog igazságát is elismerje.

XXIII.

Ha nem akarnánk hinni az apostoloknak, vagy arról kellene
meggyőződnünk, hogy ők csalódnak, vagy hogy ők magok ámítók.
Mindkét esetet nehéz feltenni; mivel nem képzelhető az, hogy
csalódni lehessen abban, hogy pl. valaki él-e, feltámadott-e? és
az, hogy rosszakarattal ámítsanak, egyáltalában ki van zárva.

XXIV.

Készséggel elhiszem azt a történetet, a melynek igazságáért
annak szemtanui képesek a halálba menni.

XXV.

Ha a keresztyén vallás helyességének bizonyítékait elősoroljuk,
lehetetlen, hogy azok ereje által ne érezné magát mindenki
meggyőzve. Nézzük e vallás elterjedését; képzelhető-e, hogy ha nem
lenne az igazi vallás, annyira hódított volna? hiszen a
legegyszerűbb, a legszelidebb,  és semmi kényszert, semmi
szigoruságot nem használt; nem volt pártfogója, sőt a föld összes
népeinek uralkodóitól üldözve volt.

Nézzük a keresztyén lélek szentségét, fenségét és
emberszeretetét. A pogány bölcsészek kiemelkedtek ugyan olykor
embertársaik tömegéből részint nemesebb életök, részint magasztos s
a keresztyénséggel némileg rokon lelkületök által; de egyikök sem
mondta ki, hogy az alázatosság erény; hogy ha többnek is érezzük
magunkat embertársainknál, azokat nem kell megvetnünk, hanem
igyekezzünk őket is emelni. Csak a keresztyén vallás az, a mely
egyesíteni tudott oly dolgokat, melyeket ellentéteseknek hittek
addig; a keresztyén vallás az egyedüli, a mely kimondta, hogy
alantabb álló embertársainkhoz való leszállás, az általános
emberszeretet oly erény, mely nélkül a többi erény egy sem
tökéletes.

Nézzük a szentírás meggyőző csodáit, magasztosságát, és a benne
előforduló dolgok emberfeletti fenségét; s mindezt bámulatosan
egyszerű módon vonzó, megkapó igazsággal előadva.

Nézzük a Megváltó egyéniségét. Képzelhető volna-e valaki olyan,
a ki ne ismerné be emelkedett, magasztos szellemét, mely már
gyermekkorában, a törvénytudók előtt is nyilvánult; és mégis a
helyett, hogy szelleme által elkapatva, a tudósok sorába lépne,
harmincz évig a puszták magányában tartózkodik s a nyilvánosság
 terére lépve, a szeretet
vallását hirdeti, meggyőződéssel, bátran, nem törődve azzal,
hogy ellenségeivé lesznek azok is, a kik akkor a legbölcsebbek
hirében álltak! És apostolaivá egyszerű, minden képzettséget
nélkülöző embereket választ. Vajon nem meglepő nagyság-e ez egy
vallásalapítónál?

Nézzük ez apostolokat egyenkint, ez egyszerű embereket, kiknek a
szeretet vallása egyszerre oly erőt adott, hogy a legkiválóbb
bölcsészeket is zavarba ejtik és daczolnak a királyokkal és a
zsarnokokkal, a kik az általok hirdetett vallást el akarják
nyomni.

Nézzük a korábbi próféták hosszú sorát, a kik kétezer év óta
követték egymást, megjövendölve a Megváltó megjelenését s életét
előre egészen úgy megjósolva, a mint az be is következett;
megjövendölve a Megváltó feltámadását, az apostolok kiküldetését,
az evangyeliom hirdetését, a népek megtérését, s egyéb oly
megtörtént eseményeket, melyek a keresztyénséget megállapították s
a judaismust eltörülték.

Nézzük e jövendölések mindenikének bámulatos bekövetkeztét,
melyek a Megváltó személyére nézve annyira megegyeznek, hogy vakság
volna őt félreismerni.

Nézzük a zsidó nép állapotát a Megváltó eljövetele előtt és az
után; mily virágzó volt az előtt s mily nyomorulttá vált az után, a
hogy e nép megtagadta a Megváltót; mert még most  is szét
van szórva a föld kerekén, a többi nemzetek megvetésének
tárgyaként.

Nézzük a keresztyén vallás folytonosságát, mely a világ
teremtése óta szakadatlanul létezett, előbb az ó-testamentom
szentjeinek szellemében, a kik a Megváltót várták, majd azokban, a
kik őt követték. Egy más vallás sem mutat fel ily állandóságot s ez
már magában véve is igazságának jele.

S tekintsük végül e vallás szentségét, tanait, szellemét; és
itéljük meg, vajon lehetne-e abban kétkednünk, hogy a keresztyén
vallás az egyedül igaz vallás és hogy nincs más vallás, mely azt
csak meg is közelíthetné. 


KÜLÖNFÉLE GONDOLATOK.



I.

A ki barátjának mondhatja Anglia királyát, a lengyel királyt és
Svédország királynőjét, vajon mondhatná-e, hogy sehol e világon nem
lel menedékre s oltalomra?

II.

Akarod, hogy jót mondjanak rólad? te ne mondj magadról soha
jót!

III.

Vannak oly hibák, melyek bennünk csak mások által vannak meg; s
melyek, ha a fatörzset eltávolítjuk, leválnak rólunk, mint a fa
ágai. 

IV.

A nyelv másokra nézve oly titkos irás, a melyben nem a betük,
hanem a szavak vannak megváltoztatva. Ezért van az, hogy az
ismeretlen nyelv megfejthető.

V.

Vannak a szépnek és kellemesnek bizonyos mintái, melyeket
természetünknek a külvilág tárgyaihoz való viszonya alkot. Mindaz,
a mi e minta szerint van alakítva, tetszik nekünk, legyen az ház,
dal, beszéd, költemény, madár, szép tájék, szoba, ruha. A mi azzal
ellenkezik, az nem tetszik.

VI.

Az ember természetében megvan a rosszakarat, de nem a
boldogtalanok iránt; és csupán abban rejlik, hogy elhitetjük
magunkkal, miszerint nem úgy vélekedünk valamiről, mint az, a ki
iránt rossz indulattal vagyunk.

VII.

Platót és Aristotelest rendszerint hosszú ruhájú s folytonosan
komoly, ünnepélyes embereknek képzelik. Pedig ők is csak olyan
emberek voltak, mint mások és sokszor elnevetgéltek barátaikkal. És
törvényeiket, bölcsészeti  szabályaikat szórakozásból,
mulatságból írták meg. Életök ez a része, a míg ezt tették, volt a
legkevésbbé komoly és legkevésbbé bölcs. Legbölcsebben akkor
cselekedtek, mikor egyszerüen, csendesen éltek.

VIII.

Azt hiszem, Caesar nagyon öreg volt már arra, hogy a világ
meghódításával mulassa magát. Ez a szórakozás jó volt Nagy
Sándornak, mivel ez fiatal ember volt, a kit nehéz lett volna
otthonában visszatartani. De Caesar már érettebb korban volt.

IX.

A kik bizonyos szabályok szerint itélnek meg mindent, másokhoz
képest olyanok, mint a kiknek van órájok, míg másoknak nincs. Az
egyik ez utóbbiak közül így szól: már két órája vagyunk itt. A
másik pedig: még csak háromnegyed óra óta. Én pedig megnézem
órámat; s ezt mondom az előbbinek: te unatkozol; s az utóbbinak:
neked nagyon gyorsan telik az idő; mert másfél órája vagyunk itt. S
mosolygok magamban, ha ők azt hiszik, hogy én is csak a szerint
mondtam véleményt, a mily gyorsan mulik az időm. Nem tudják, hogy
nekem van órám, a mely szerint itélek. 

X.

Minél magasabb fokán vagyunk az értelmiségnek, annál inkább
tapasztaljuk, hogy mily sok eredetiség, önállóság van az egyes
emberekben. A közönséges emberek nem találnak különbséget
embertársaik közt.

XI.

Sokan azt kivánják, hogy az írók ne szóljanak oly tárgyról,
melyről már mások szóltak volt; mert akkor semmi újat sem
mondanának. De ha a tárgy nem is új, a feldolgozás lehet új. A
lapdajátéknál is ugyanazon lapdával játszik mindenki; de az egyik
ügyesebben dobja fel, mint a másik. Épen olyan ez, mintha azzal
vádolnák az írót, hogy régi szavakat használ; pedig valamint
ugyanazon gondolat különböző testet ölthet, úgy a szavak is
különböző gondolatokat fejezhetnek ki elhelyezésökhöz,
összeállításukhoz képest.

XII.

A szellemesség legmagasabb fokát az esztelenség vádjával
illetik, épen úgy mint a legnagyobb tudatlanságot. Mindenben csak a
középszerűséget tartják helyesnek. A többség mondta ki ezt a
szabályt s megmarja azt, a ki ez ellen bármely irányban is véteni
merne. Nem fogok e  szabály ellen véteni; megmaradok a
középszerűség útján. De ha nem akarok a legalantabb fokon lenni,
nem azért teszem ezt, mert az nekem alantas, de mert véget jelent;
s épen úgy nem akarok a legmagasabb fokra sem eljutni. Elhagyni a
középszerűséget, annyit jelent, mint elhagyni emberi
természetünket. Az emberi lélek nagysága abban rejlik, hogy meg
tudunk maradni a középúton.

XIII.

Ha egészségesek vagyunk, nem érthetjük meg egészen a beteg
helyzetét; és ha betegek vagyunk, azonnal természetesnek tünik fel,
hogy gyógyszert kell bevennünk. Nem vágyódunk már akkor egészséges
állapotunk kedvelt foglalkozásaira, melyek betegségünkkel össze nem
férnek. A természet mindenkor állapotunknak megfelelő vágyakat és
hajlamokat ad nekünk. Csupán a félelem az, melyet nem a természet
ad nekünk, hanem mi magunk adunk magunknak, s a mely megzavar
minket az által, hogy azon állapothoz, melyben vagyunk, oly állapot
indulatait köti, melyben nem vagyunk.

XIV.

Megszólás, tréfás ötlet: rossz jellemre vall. 

XV.

Rendszerint jobban meggyőznek bennünket azok az okok, melyekre
mi magunk akadtunk, mint a melyeket másoktól hallottunk.

XVI.

Nagy Sándor erényeinek példája nem javított meg oly sok embert,
mint a mily sok embert tettek mértéktelenné kicsapongásai. Azt
hiszik az emberek, hogy nem közönséges a vétkök, ha valamely nagy
ember vétkébe esnek. A nagy emberekkel ott érintkezik a nép, a hol
hozzájok legközelebb áll; és bármily magasan legyenek is azok,
mindenkor van oly pont, melyen a nagy tömeggel érintkezniök kell.
Nem függnek a levegőben s nincsenek elkülönítve társadalmunktól; ha
nagyobbak nálunk, annak oka az, hogy a fejök magasabb, de lábaik ép
oly alacsonyan vannak, mint a mieink. Mindnyájan ugyanazon a
talajon állunk, ugyanazon föld van talpaink alatt; s ezért ők is
oly alacsonyan állnak, mint a gyermekek, vagy az állatok.

XVII.

Attól félek, hogy félszeg dologról írtam, mivel irataimat
kárhoztatják;29) de az egyház által
 kitüntetett vallásos iratok az
ellenkezőről győznek meg. Ezekből épen azt kell következtetnem,
hogy az egyház nézete szerint nem szabad okos dolgokról írni.

Minden faggatás, inquisitio vagy gonoszságból, vagy
tudatlanságból történik. Inkább Istennek engedelmeskedjünk, mint az
embernek. Nem félek semmitől, nem is reménylek mástól semmit. A
Port-Royal30) fél; de nem jó őket
szétválasztani; mert ha nem fognak félni, akkor majd másokat fognak
megfélemlíteni.

XVIII.

Az inquisitio és a társadalom az igazság ostorai.

XIX.

A hallgatás elrendelése a legnagyobb üldözés. Igaz, hogy ahhoz,
hogy valaki szent lehessen, hivatás kell. De ha valaki hivatást
érez magában, mindenekelőtt azt kell megtanulnia, hogy beszélnie
kötelesség.

XX.

Kárhoztassák bár irataimat Rómában: az, a mit én irataimban
kárhoztatok, az az égben is kárhozatos! 

XXI.

Az ember állhatatlan, nyugtalan, s mindenbe belefárad.

XXII.

Salamon király és Jób legjobban ismerték az emberek gyarlóságát
s a leghelyesebben nyilatkoztak erről. Amaz a legboldogabb, ez a
legboldogtalanabb ember volt. Az a földi örömök ürességét, képzelt
hiú voltát, emez az emberi bajok, a fájdalom valódiságát
tapasztalásból ismerte.

XXIII.

Ha az ember nem az Isten számára van teremtve, mért nem lehet
boldog Isten nélkül?…

Ha pedig az Isten követésére van rendeltetve az ember, mért
távolodik úgy el Istentől?…

XXIV.

Az ember nem tudja, hova sorozza magát. Keresi mindenütt a
helyét; de eltévedt a keresésben s helyzetét, melyet elvesztett,
nem tudja újra fellelni. Nyugtalanúl, s minden siker nélkül kutat
az áthatlan homályban. 

XXV.

Ha valaki az ablak elé áll, hogy az arra menőket
meglássa, vajon elmondhatja-e, hogy, ha én véletlenül elhaladok az
ablaka alatt, azért állt oda, hogy engem meglásson? Nem,
mert rám nem is gondolt. És a ki valakit szépsége miatt szeret,
elmondhatja-e, hogy szereti őt? Nem, mert a himlő, mely megöli
ennek a szépségét, azt fogja eredményezni, hogy a szeretet is
megszünik. És ha engem itélő képességem, vagy emlékezetem miatt
szeretnek, vajon szeretnek-e akkor? Nem, mivel mindezen
tulajdonságokat elveszthetem, a nélkül, hogy önmagamat,
én-emet elveszteném. Mi hát ez az «én», ha sem
testemben, sem lelkemben nincs? És hogyan lehetne a testet, vagy a
lelket másként szeretni, mint csupán egyes tulajdonságai miatt, a
melyek pedig nem képezik az «én»-t, mivel mulandók!
Lehetséges volna-e valakinek a lelkét elméletileg egyes
tulajdonságai nélkül szeretni? Azt hiszem, nem; ez képtelenség
lenne.

Nem az egyént szeretjük tehát, hanem tulajdonságait.

XXVI.

Minden életszabály megvan már a világon; csakhogy nem
alkalmazzák helyesen. Abban senki sem kételkedik, hogy a közjó
védelmére életünket is fel kell áldoznunk; és sokan meg is teszik
 azt. De vajon hányan teszik ezt meg a
vallásért? Az emberek közt szükségképen kell egyenlőtlenségnek
lenni. De ha ezt így ridegen elfogadjuk, a zsarnokságnak útat
engedünk. Az egyes szabályokat ne zárjuk körül merev fallal,
itt-ott hagyjunk nyilásokat; de ne nagyokat, hogy felesleges elemek
ne áradhassanak be. Nehéz itt a határt megszabni. A törvények
akarnák ezt megtenni; de az emberi szellem nem tűri meg a rideg
törvényt.

XXVII.

Az embernek sok mindenre van szüksége; s mást nem szeret az
ember, csak azt, a ki szükségleteit kielégítheti.

«Ez az ember kitünő tudós a mennyiségtan terén s nekem, a ki e
tudománynyal akarok foglalkozni, hasznomra lehet. És jó katona is;
majd álláshoz juttat.»

Olyan embert keresünk, a ki minden szükségletünket képes
kielégíteni.

XXVIII.

A szónoklat és az ékesszólás a gondolat festése. A ki a
gondolatát kifejezte már és még fölösleges czikornyákkal toldja meg
beszédét, olyan, mint az a festő, a ki az arczkép mellé fákat is
fest. 

XXIX.

A szakadatlan ékesszólás untat.

A herczegek és királyok gyakran szórakoznak. Nem ülnek mindig
trónjaikon; untatja őket az egyhangúság.

Hogy érezhessük és láthassuk a nagyságot, szükséges azt rövid
időre elhagynunk.

Az egyhangúság mindenütt és mindenben untat. A hideg jól esik
nekünk, hogy aztán ismét felmelegedhessünk.

XXX.

A kellemesre s a valóra törekedjünk; de kell, hogy a kellemest
is a valóságból merítsük.

XXXI.

Az ékesszólás oly művészet, melynél fogva gondolatainkat akként
adjuk elő, hogy

1. hallgatóink fáradság nélkül értsenek meg s örömmel
hallgassanak;

2. hogy érdeklődjenek a tárgy iránt s elmélkedni óhajtsanak a
hallottak felől.

Arra kell tehát törekedni, hogy egyrészről a hallgatók szíve és
esze közt, másrészről az előadó gondolatai és a gondolatok
kifejezésének módja közt állandó kapcsolat jöjjön létre. Ismerni
kell az emberi lelket, tanulmányozni ennek minden részét, hogy
ezekbe az előadni kivántakat kellően  osztályozva helyezhessük
el. A hallgatók helyzetébe képzeljük magunkat s aztán a saját
lelkületünket kutassuk és előadásunk folyamán figyeljük meg a
hallgatók s a magunk egyénisége közt levő viszonyt. És legfőkép
maradjunk természetesek; ne nagyítsuk a kis dolgokat s ne
kicsinyítsük a nagyokat. Nem elég az, hogy szép legyen valami,
hanem bele is kell illenie a beszéd keretébe.31)

XXXII.

Sokan jól beszélnek, de rosszul írnak. A hely, a hallgatóság
tűzbe hozza őket és szellemök oly magasra szárnyal, a milyenre e
hevület nélkül nem volna képes.

XXXIII.

Ha Montaigne-t olvasom, nem ő benne, hanem saját magamban lelem
azt fel, a mit könyvében olvasok.

XXXIV.

Sok író, műveiről szólva, azt mondja: «Az én könyvem, az
én művem stb.» Meglátszik rajtok a dicsekvő nyárspolgár, a
ki mindig az ő házairól beszél. Pedig helyesebben tennék, ha
azt mondanák: «a mi könyvünk, a mi művünk»; tekintve
azt, hogy rendszerint több van mástól a könyvökben, mint saját
magoktól. 

XXXV.

Épen oly joggal lehetne mennyiségtani, csillagászattani, orvosi,
vagy jogi szépségről is szólni, mint a hogy költői
szépségről beszélnek. De az előbbieket soha sem említik; s
ennek az az oka, hogy nagyon jól tudjuk, mi a mennyiségtan tárgya,
könnyen megmagyarázható a lényege, a melyet a bizonyítékok
képeznek; míg a költészet czélját, a gyönyörködtetést nehéz
meghatározni. Hol van a természetben az a minta, melyet követni
kell a költészetben? Nem tudjuk; és azért tudatlanságunk
elpalástolására e kifejezést alkottuk meg: költői
szépség!

XXXVI.

Valamely dolgot ugyanazon dologgal nem lehet megítélni.

Én, a ki írom, nem tudom megítélni műveimet. Úgy kellene tennem,
mint a hogy a festők tesznek: bizonyos távolságból kellene
tekintenem művemet. De milyen legyen ez a távolság, hogy se nagy,
se kicsiny ne legyen? Találjátok ki!

XXXVII.

Az általános műveltségű embereket sem csillagászoknak, sem
költőknek nem nevezik; pedig ők csillagászok is, költők is s minden
tárgyhoz  hozzá tudnak szólni. De nem veszik ezt
mások észre. A mikor ők belépnek valamely társaságba, beszélnek
arról, a miről épen szó van. Nem látszik meg rajtok, hogy többet
tudnak mint mások; csak ha kell, akkor szólnak közbe, s ilyenkor
aztán kitünik szellemök. Senki sem mondja róluk, hogy okosan
beszélnek, a mig a beszédről nincs szó; de mihelyt
erről van szó, mindenki elismeri azt.

Ne mondjuk senkiről előre, hogy kitünő csillagász vagy
természettudós; de ismerjük el szellemét, ha okosan beszél. Ha
meglátunk valakit, ne róla jusson az eszünkbe valamely jó műve, de
ha művét olvassuk, ismerjük el ennek szépségeit.

XXXVIII.

Zsarnoki, önkényes kívánság az, ha valaki így szól: «Szép
vagyok, tehát féljetek tőlem. Erős vagyok, tehát szeressetek!»

Zsarnokság az, ha valaki más uton akar valamit elérni, mint a
milyenen az elérhető.

Minden érdemnek megvan a maga jutalma, melylyel kötelességünk
adózni: a kedveset, szépet és jót szeretnünk kell, az erővel a
félelem kötelessége áll szemben, a tudomány előtt meg kell
hajolnunk és az igazságot el kell fogadnunk. Igazságtalanok
vagyunk, ha e kötelességeket nem teljesítjük; és igazságtalan az, a
ki mást követel, mint a mit megérdemel. 

A zsarnokság nem egyéb, mint feltétlen és a természetes renddel
ellenkező uralom vágya.

XXXIX.

Ha a rosszakarat észreveszi, hogy az igazság az ő részén van,
örömmel hangoztatja az igazságot.

XL.

Az alázatosságról csak a félénk, tartózkodó ember beszél
alázatosan; a dölyfös ember kevélyen beszél e tárgyról s általa
csak még jobban megerősbödik kevélysége. Valamint a kétkedés tanát
is csak a kétkedők iskolája fejtegeti a kétkedés szempontjából.

Kevesen beszélnek az alázatosságról alázatosan, a szerénységről
szerényen, a kétkedésről kétkedően, az ártatlanságról tisztán,
ártatlanúl.

Az embernek természetében van már a hazugság, a kétszínűség, az
ellenmondás; az ember még önmaga előtt is elrejtőzik, álarczot
visel s csalja önmagát.

XLI.

Nem azért akar az ember nagynak mutatkozni, hogy a legmagasabb
ponton lássák őt, hanem hogy elhitesse, miszerint ő egyesíti
magában a két végletet s e kettő közt levő űrt kitölti
egyéniségével. 

XLII.

Az én-nek két fő tulajdonsága van: önmaga iránt
igazságtalan, mivel önmagát teszi a mindenség központjává; s
másokra nézve alkalmatlan, mivel mindenkit uralma alá akarna
hajtani. Minden egyes én ellensége az összességnek, mert
zsarnoka akar lenni mindenkinek.

XLIII.

A nagyokkal és hatalmasokkal ugyanaz történik, a mi a köznéppel;
ugyanazok a kellemetlenségek és bajok érik őket s még szenvedélyeik
is ugyanazok. Csakhogy az egyik a forgó kerék tetejére jutott, a
másik pedig a kerék központján a tengely közelében van és így őt
kevésbbé rendíti meg a mozgás.

XLIV.

Ha közönyös is sokakra nézve az, a miről beszélnek, azért ne
higyük, hogy egyáltalában nem hazudnak. Vannak emberek, a kik
minden érdek nélkül csupán csak azért hazudnak, hogy
hazudjanak.

XLV.

Csak a küzdelem tetszik nekünk, de nem a győzelem. Szeretjük
látni az állatok harczát, de már a győző hatalmaskodása nem
érdekel. 

Pedig azt hiszszük, hogy a győzelemre vagyunk kiváncsiak. És ha
ez eldőlt már, megúnjuk a látványt.

Igy van ez a játékok különféle nemeinél; így van az igazság
felkeresésénél is. Szeretjük a vitatkozások folyamán a vélemények
harczát; de már a fellelt igazság hidegen hagy, nem gondolunk többé
reá s nem elmélkedünk felőle. Sőt hogy valamely igazságot örömmel
emlékünkben tartsunk, erre nézve kell, hogy azt a viták hevében
lássuk megszületni.

A szenvedélyek harczában is gyönyörködtet a két ellenfél
összecsapása; de mihelyt az egyik legyőzte a másikat, durvasággá
fajul a látvány.

Nem vágyódunk soha semmit elérni, hanem csak a kutatásra
törekszünk. Nem maga az illető dolog, hanem csupán felkeresése
érdekel.

A színművekben is csak a cselekvények megoldásáig tart
érdeklődésünk; az eredmény, a boldogság, vagy a boldogtalanság
festése untat.

XLVI.

Mindenre megtanítanak bennünket, csak arra nem, hogyan
nyerhetünk udvarias, finom külsőt. És mi mindent elfelejtünk, a
mire tanítottak, csupán az az egy foglalkoztat, a mire épen nem
tanítottak.32) 

XLVII.

A gonosz emberek mindig készek sajnálni a szerencsétleneket.
Örömmel ragadják meg az alkalmat, hogy a gyöngédség szinében
tűnjenek fel, mikor ez nekik semmibe sem kerül.

XLVIII.

Az egyes dolgok különféle tulajdonságokkal bírnak, a léleknek
pedig különféle hajlamai vannak; semmi dolog sem mutatkozik csak
egy oldaláról és az emberi lélek is több alakban nyilvánúl.
Innen van az, hogy gyakran ugyanazon dolog egyszerre nevetésre és
sírásra is készt.

XLIX.

A bánat perczeiben a külvilág tárgyainak ismerete nem ad
kárpótlást nekem azért, hogy az erkölcsi világrend törvényei
ismeretlenek előttem; míg ha az emberi lélek minden sajátságát
ismerem, ha az erkölcsi, társadalmi tudományok terén otthonos
vagyok, könnyen megvigasztalódom, ha nem is ismerem a külvilág
tárgyait, s nem értek semmit a természettudományokhoz. 

L.

Az idő meggyógyítja a lélek sebeit, eloszlatja a fájdalmat;
mivel minduntalan változik az ember és már soha sem az többé, a ki
volt. Sem a sértő, sem a megsértett nem ugyanazok már. Lám ha
valamely népet, mely ellen vétettünk, több év után látunk újra, ott
már egészen új nemzedék él, új vágyakkal, új reményekkel, a mely
már nem bir tudomással a múltról. Francziák ők még, kiket ott
találunk, de nem ugyanazok többé.

LI.

Állhatatlanságunk onnan ered, hogy érezzük a jelen gyönyöreinek
hiábavalóságát és a még ismeretlen örömök hiu voltáról nincs
tudomásunk.

LII.

Nagyon mulatságos egyes oly emberek megfigyelése, a kik
megtagadva az istenség és a természet törvényeit, ők magok alkottak
magoknak külön törvényeket, melyeket aztán pontosan követnek.
Ilyenek pl. a tolvajok, gonosztevők, ilyenek voltak Mahomed katonái
stb. és ilyenek a logikusok is. 

LIII.

«Bocsásson meg kérem…»

Eh, ha nem kért volna bocsánatot, nem is vettem volna észre,
hogy valami helytelen, vagy igazságtalan dolgot cselekedett.

A ki túlságos bátran beszél, annak kevés hibáját veszik észre.
Az udvarias, szerény ember minden hibáját felfödi.

LIV.

Nem szeretem a túlságba vitt udvarias szólamokat, mint pl. «ah,
talán nagyon is alkalmatlankodom önnek… nem untatom?… talán
hosszadalmassá is váltam már». Vagy hagyjanak békében, vagy
legalább ne bosszantsanak ily közbeszólásokkal.

LV.

Itt a földön minden dolog részben igaz, részben hamis. Az
igazságnak pedig egészen tisztának, egészen valónak kell lenni. A
jónak és rossznak, igaznak és hamisnak keveréke megbecsteleníti és
tönkre teszi az igazságot.

LVI.

Minden ember szeretne uralkodni, de csak nehánynak sikerül ez
ereje vagy szelleme által. És  így szükségképen kell
fokozatoknak létrejönni az emberek közt; a tisztelet, melyben egyik
ember a másikat részesíti, nem természetellenes.

LVII.

Az ember, ha rendeltetését tekintjük, más teremtményekhez képest
hasonlíthatatlanul nagy; ha csupán az emberek csoportját nézzük, az
ember kicsinyesnek és gyarlónak tünik fel. E két szempont szerint
kétfélekép ítélhetjük meg az embert; és a bölcsészek vitatkozásai
is mind együttvéve e két szempontra vihetők vissza. Egyikök tagadja
a másik állítását; az egyik azt mondja: az ember már természeténél
fogva sem tölheti be hivatását, mivel minden tette
ellentmond ennek; – a másik így szól: az ember gonosz tettei
által távolodik el rendeltetésétől.

LVIII.

Emberi érzésünk tesz bennünket szerencsétlenné.

Érzés nélkül nem lehet boldogtalanság. A romba dőlt ház nem
szerencsétlen. Csak az ember lehet boldogtalan.

LIX.

Képzelhetek embert kéz, láb, vagy fej nélkül.

Csak a tapasztalat tanít meg arra minket, hogy  a
fejünkre nagyobb szükségünk van, mint a lábunkra.

De gondolatok nélkül nem képzelhetek embert. Gondolkodás nélkül
az ember kővé vagy oktalan állattá válnék.

LX.

Emberi méltóságomat nem a térben, a külvilágban kell keresnem,
hanem gondolataimban. Semmivel sem fokozódnék emberi méltóságom, ha
egész földrészeket is mondhatnék magaménak.

A mindenség az ő nagyságával és kiterjedésével elnyel engem,
mint egy kicsinyke kis pontot; de gondolataim által megértem s
hatalmamba kerítem a mindenséget.

Az ember gondolkodásra van teremtve; a gondolat képezi az ő
összes méltóságát, dicsőségét, érdemét; s minden kötelessége abban
összpontosúl, hogy úgy gondolkozzék, a mint kell; s a természetes
sorrend az, hogy először önmagán kezdje elmélkedéseit, mert
legközelebb éri önmagát; aztán gondoljon teremtőjére és emberi
rendeltetésére.

És vajon mi foglalkoztatja a világot? Minderről nem elmélkedik
az ember; hanem a tánczra, a mulatságokra gondol; nagyra tör és
király szeretne lenni. Arról nem gondolkodik, hogy mi a király, mi
az ember lényege. 

LXI.

Az embert gondolata teszi nagygyá.

A gondolkodás tehát már magában véve is bámulatos és
hasonlíthatlan valami. Talán ennek ellensulyozására van aztán az
emberben oly sok gyarlóság.

Óh, mily nagy és mily gyarló az ember! Mily fenséges és mily
alacsony a gondolkodása.

LXII.

Nem jó az emberek fejébe verni, hogy mily hasonlók az
állatokhoz; s nem jó csupán csak nagyságára sem rá mutatni. Mind a
kettőt együtt érezze az ember. Nem kell azt hinnünk, hogy hasonlók
vagyunk az állatokhoz, sem azt, hogy angyalok vagyunk; hanem
tudnunk kell, hogy állatok is és angyalok is lehetünk. E tudat
felemel és korlátoz egyaránt.

LXIII.

Ismerje meg az ember igazi becsét. Szeresse magát, mert
természete minden jóra képes; de ne szeresse egyszersmind gyarló
lelki tulajdonait is. Szeresse és gyűlölje önmagát: megvan benne a
képesség az igazság megismerésére s a boldogság elérésére; de
föllelni az igazságot és a boldogságot még sem tudja. 

LXIV.

Minél tisztábban látunk, annál több nagyságot és annál több
gyarlóságot fedezünk fel az emberben.

LXV.

Az emberi dölyf és hiúság ellensúlyozza gyarlóságainkat: mert
vagy elrejti ezeket, vagy ha felfödi, dicsőségének tartja a
felfedezést.

LXVI.

Az emberi gyarlóságra vall a szerelem is. A szerelem, mondja
Corneille, «nem tudom, mi». Ez a nem tudom micsoda, mely oly
parányi, hogy látni, érzékeinkkel felfogni, megérteni nem vagyunk
képesek, ez a parányiság forrongásba hozza a földet, az egész
világot és nemzetek sorsa felett dönt.

LXVII.

Oly gyarló az ember, hogy nem tud semminek feltétlenül örülni;
minden öröméhez hozzákapcsolódik az a fájdalmas érzés, mely
reményeink nem teljesülése esetén elfogna minket.

A ki megmondaná nekünk, hogyan kelljen örülnünk valamely jónak
úgy, hogy az ellenkezője ne okozzon bánatot: az igazán megfejtené a
boldogság titkát. 

LXVIII.

Minden okoskodásunknak az a vége, hogy engedünk az érzelemnek.
De a képzelet hasonló is az érzelemhez, és különbözik is ettől
(hasonló, mivel nem okoskodik, különbözik tőle, mivel nem valóság):
úgy hogy aztán nehéz eligazodni. Sokan azt mondják: az én érzelmem
csak képzelet, mások: az én képzeletem érzelem. Szabály kellene
itt. Az ész ajánlkozik a szabály megalkotására; csakhogy az ész
nagyon hajlékony, több értelműségre ad alkalmat. És így nincs semmi
biztos szabályunk.

LXIX.

Mivel jobban meggyőznek bennünket azok az okok, melyekre
önmagunk jöttünk rá, mint azok, melyeket másoktól hallunk:
igyekezzünk mindenről magunk meggyőződni.

LXX.

Lelkünk már természeténél fogva örömest hisz, s akaratunk
természeténél fogva szeret. Úgy hogy ha aztán nem találunk valódi
tárgyra, valamely képzelt vagy hamis tárgyban hiszünk, vagy ilyent
szeretünk. 

LXXI.

Az emberi lélek magas szárnyalása csak rövid ideig tart. Sokáig
nem bírjuk ki ott fenn a magasban. Felrepülünk s ismét
aláhullunk.

LXXII.

Az ember se nem angyal, se nem állat. És balsorsunk úgy akarja,
hogy a ki az angyalt akarja játszani, az épen az állat szerepében
mutatja magát.

LXXIII.

Az állatok nem csodálják egymást. A ló semmibe sem veszi társa
érdemeit. Nem mintha nem vetélkednének a gyors futásban, de a
versengésnek aztán semmi következménye sincs. Mihelyt az istálóba
érnek, a legerősebb s talán legügyetlenebb magának foglalja el az
abrakot s épen nem engedi át annak, a ki talán kitüntette magát a
gyors futásban. Csak az ember kívánja meg, hogy érdemeit
elismerjék.

LXXIV.

Az észnek egészen más szabályai vannak, mint a szívnek. A ki az
ész szabályai szerint fejtené ki a szeretet alapelveit s ezekből
azt következtetné, hogy őt szeretni kell: nevetségessé válnék.


LXXV.

Mily sok hiuság rejlik a festészetben, a mely felhívja
bámulatunkat oly dolgok hasonlatossága iránt, melyeknek eredetijét
nem is ismerjük.

LXXVI.

Kigunyolni a bölcsészetet: ez az igazi bölcselkedés.

LXXVII.

Sokszor oly arczok, a melyek közűl külön-külön egyik sem
nevetséges, hasonlóságuk miatt megnevettetnek minket.

LXXVIII.

Sokan oly érzelmekkel hallgatják az egyházi beszédet, mintha
esteli misén lennének.

LXXIX.

A csillagászoknak, alchimistáknak stb. vannak némi szabályaik;
de ezekkel aztán visszaélnek. S az igazsággal való visszaélés épen
oly büntetést érdemel, mint a hazugság. 

LXXX.

A természet mindig ugyanazon dolgokat ismétli; az évek, a napok,
az órák egymást követik; valamint a térségek is egymásra
halmozódnak s a számok a végtelenig következnek egymás után. Így
alakúl meg egy neme a végtelennek és az örökkévalóságnak. Nem
mintha az egyes időközökben vagy térségekben külön-külön volna
valami végtelenség vagy örökkévalóság; hanem e határolt kis részek
a végtelenig sokszorozódnak. S nekem aztán úgy látszik, hogy csak a
szám végtelen, a mely az egységeket sokszorozza.

LXXXI.

Nem csak különféle oldalairól, hanem más szemekkel is tekintjük
az egyes dolgokat; és épen nem ügyelünk arra, hogy mindíg
hasonlóknak lássuk.

Ez a férfi már nem szereti azt a nőt, a kit tíz évvel ezelőtt
szeretett. Elhiszem azt; mert e nő már nem az, a ki volt s maga a
férfi sem az: mindketten fiatalok voltak akkor. Talán még most is
szeretné őt, ha e nő olyan volna, a milyen tíz évvel ezelőtt volt.


LXXXII.

Természetünkben van már a mozgás; a teljes nyugalom halált
jelent.

LXXXIII.

A mi fokozatosan válik tökéletesebbé, az fokozatosan is fog
elveszni.

A mi gyönge volt kezdettől fogva, soha sem válhatik teljesen
erőssé.

Hasztalan mondjuk azt, hogy ez, vagy az megnőtt, megváltozott!
Bizonyos tekintetben a régi maradt; elébbi állapotával egészen nem
szakíthat, bármennyire átalakúl is.

LXXXIV.

A theológiát egy tudománynak tartjuk. De tulajdonképen
mennyi sok tudományból áll!

A városok, a falvak távolról városnak, falunak látszanak; de a
mint közeledünk feléjük, házak, fák, emberek stb. tünnek elő.
Mindez ez egy szóba van foglalva: falu.

LXXXV.

Az észnek legutoljára oda kell jutni, hogy belátja, miszerint a
végtelennel áll szemben, melyet meg nem érthet. Csak akkor
tökéletlen,  gyenge az ész, ha el nem juthat odáig,
hogy ezt belássa. Kétkedni is kell tudni, a hol erre szükség van,
valamint határozottan állítani, vagy megadni magát, ha a
körűlmények erre késztetnek. A ki nem így cselekszik, az az ész
rendeltetését nem ismeri. Vannak sokan, a kik az említett három
szabály ellen vétenek, a kik vagy mindent határozottan állítanak és
bebizonyítani akarnak, mivel a bizonyítás lényegét nem ismerik;
vagy mindenben kétkednek, mivel nem képes lelkök odáig
felemelkedni, hogy ha kell, megadják magokat; – vagy végűl
mindenben megadják magokat, mivel nem tudják, hogy mit nem szabad
birálat, megítélés nélkül elfogadni.

LXXXVI.

Az ész teljes kizárása és az ész feltétlen egyeduralma: két oly
véglet, melyek közül egyik sem helyes.

LXXXVII.

A hit sok olyan dologról szól, a mit érzékeinkkel fel nem
foghatunk; de soha sem szól annak ellenkezőjéről, a mit
érzékeinkkel felfogunk.

Mert a hit az érzékek fölött áll, és így sokkal magasabban van,
semhogy az érzékek ellenségévé akarna válni. 

LXXXVIII.

A szívnek megvannak a maga sajátságai, melyeket az ész nem
ismer.

Szívünk érzi az Istent, nem pedig eszünk.

LXXXIX.

Ha eszünk kifárad az igazság kutatásában, jól esik megpihennünk
a hit karjaiban.

XC.

A szabad akarat, ha korlátlan hatalmú lenne, soha sem
elégíthetne ki bennünket; de mihelyt lemondunk a korlátlan akarat
uralmáról, azonnal elégedettek vagyunk. Szabad akarattal csak
elégedetlenek, nélküle csak elégedettek lehetünk.

XCI.

Az egyedüli erényt a gyűlölet és a szeretet képezi; hibáink
gyűlölete s valamely szeretetünkre méltó lény szeretete. Ez utóbbit
keresnünk kell mindenütt és mivel azt, a mi önmagunkon kívül a
külvilágban van, nem szerethetjük, olyant kell szeretnünk, a mi
bennünk van, és a mi még sem a mi egyéniségünk. És ez csak az Isten
lehet. 

XCII.

A gépeknél sok olyant látunk, a mi jobban megközelíti a
gondolkodást, mint az állatok tettei. De soha sem látjuk azt a
gépeknél, hogy, mint az állatoknak, akaratuk volna.

XCIII.

A gondolatok véletlenűl támadnak és véletlenűl tünnek el. Nincs
semmi szabály arra, hogy kellene a gondolatot megteremteni, vagy
megtartani.

XCIV.

Sok ember csak a fülével hall, mivel nincs szíve.

XCV.

A ki hitetlen, az legjobban hisz. Nem hiszi azt, a mit kellene
és könnyen elhisz olyat, a mi csak látszólag igaz.

XCVI.

Hogy szenvedélyeink ne árthassanak, tegyünk úgy, mintha csak
rövid életűek lennének. 

XCVII.

Az élet egyik legfontosabb lépése a pályaválasztás. S e fontos
lépést legtöbbször a véletlen dönti el. Szokásból lesz valaki
kőműves, katona vagy ács.

Sokan azt mondják: a katonai pálya a leghaszontalanabb; mások
azt hangoztatják, hogy a háború a leglélekemelőbb. És aztán
mindenki a szerint dönt, a mint az egyes foglalkozásokat már
gyermekkorában magasztalni, vagy ócsárolni hallja. Mivel mindenki
már természeténél fogva a jobbhoz vonzódik. A szokás e részben
annyira megy, hogy vannak egyes vidékek, a honnan csupa kőművesek
kerűlnek elő, ismét mások, a hol a legtöbb ember cserépfedő. De
aztán olykor közbeszól a természet és megmutatja a helyes irányt, a
melyben az illetőnek haladnia kell.

XCVIII.

Mily nagygyá teszi képzeletünk a jelent, megnépesítve ezt
szakadatlan elmélkedésekkel, és mily kicsinynyé teszi az
örökkévalóságot, a melyhez, minthogy ezt megérteni nem tudja, nem
fűzhet emberi okoskodásokat! És mivel az, a miről többet
gondolkozunk, mindig nagyobbnak tünik fel előttünk: hajlandók
vagyunk az örökkévalóságot semminek, és a jelent, a semmit
örökkévalóságnak venni. S mindennek gyökere  oly
mélyen van bensőnkben, hogy eszünk nem akadályozhatja meg
tévedésünket.

XCIX.

A képzelődés a kis dolgokat oly nagyra bírja felfújni, hogy ezek
iránt bennünk szenvedélyes ragaszkodást, tiszteletet kelt. És
viszont vakságában a nagy dolgokat kicsinyekké teszi s mer beszélni
még az Istenről is.

C.

Felteszszük azt, hogy minden ember egyformán gondolkodik s
egyformán érez; pedig erre kevés bizonyítékunk van. Azt látom, hogy
egyes dolgoknak mindnyájan egyforma nevet adunk; a név ugyanaz, a
melylyel egyes dolgokat meg akarunk jelölni. De vajon egyformán
látjuk-e azért az egyes dolgokat; ugyanazon gondolatokat keltenek-e
bennünk egyes tárgyak? Tapasztaljuk néha, hogy több ember ugyanazon
következtetést von le egyes jelenségekből; mert szokássá vált
bizonyos képzetekhez bizonyos gondolatokat fűzni; de azt nem
tudjuk, vajon egyformák-e a képzetek, miket a tárgyak az emberekben
keltenek? 

CI.

A természet szakadatlanúl utánozza önmagát.

A jó földbe vetett buzaszem kicsírázik. A fogékony lélekbe
oltott elvek is megtermik a magok gyümölcseit.

A szám utánozza a térséget. Mindkettő sokszorozódik.

Mindenütt ugyanaz a folyamat észlelhető: a gyökerek, az ágak, a
gyümölcs, az alapelvek, a következmények megvannak mindenütt.

CII.

A természet fokozatokat tüntet fel: itus, reditus
(haladás – visszatérés). Halad a természet és újra visszatér; majd
messzebb megy, majd közelebb, majd oly előre halad, a mily messze
még nem volt.

Az embernek nincs természetében az örökös haladás; fejlődik és
satnyul.

A láz majd hőséget, majd reszketést okoz; és a fázás is, meg a
hőség is a láz magas fokára mutat.

Az emberi szellem halad folytonosan s újabb és újabb
találmányokkal gazdagít bennünket. De a világ, az emberek jósága és
rosszasága mindig ugyanaz marad. 

CIII.

A puszta csodálkozás mindent elront, minden törekvésnek szárnyát
szegi már gyermekkorunktól fogva. Mily szép ez, mily okosan van ez
így! mondjuk és nem igyekezünk bírálni és nem teszünk semmit.

CIV.

Az erény sokszor nem saját maga által nyer szilárd támpontot;
hanem két vétek által támogatva állunk meg az erény keskeny
ösvényén, mint a hogy két ellenkező irányú szél között is meg
tudunk maradni egy helyen. De ha a két vétek közűl az egyiket
elveszszük, beleesünk a másikba.

CV.

Sokan mondják, hogy a napfogyatkozások szerencsétlenséget
jelentenek. Mondhatják ezt, mert a szerencsétlenség gyakoribb, mint
a szerencse. S a ki szerencsét jövendől, gyakrabban téved, mint a
ki szerencsétlenséget jósol. Szerencsére csak a legritkább jelekből
következtetnek.

CVI.

A féktelen szabadság nem jó.

Nem jó, ha mindennel birunk, a mire szükségünk van. Küzdenünk
kell mindig. 

CVII.33)

Azt kérdik tőlem, hogy mért neveztem meg azokat az írókat, a
kiknek tanait kárhoztattam. Erre én azt felelem, hogy ha oly
városban lennék, a hol tizenkét kút van, s ezek közűl az egyik meg
van mérgezve, kötelességem volna mindenkit figyelmeztetni arra,
hogy ne merítsenek vizet a megmérgezett kútból. És ha talán azt
hinné valaki, hogy csak képzelődöm, kötelességem volna inkább
megnevezni azt, a ki a kutat megmérgezte, semhogy az egész város ki
legyen téve a megmérgeztetés veszélyének.

CVIII.

Sokan csodálkoznak azon, hogy mért írok én könnyed, tréfás,
élénk modorban. Hiszen ha a tudósok nehézkes és fejtörést igénylő
modorában írnék, csak a tudósok olvasnák műveimet, pedig nekik erre
semmi szükségök sincs; mert ők azt, a mit írok, épen olyan jól
tudják, mint én. S azért azt hiszem, oly hangon kell szólnom, hogy
a nagy közönség és a nők is megértsenek s megtudják, hogy mily
veszélyesek azok az általában elterjedt tanok, a melyeknek
tévedéseire én rá mutatni igyekezem. 

CIX.

Kétkedni Istenben: nem egyéb, mint hinni benne. Csak az nem
hisz, a ki tagadni mer.

CX.

Miként eszünket, úgy érzelmeinket is megronthatja a társadalom.
Eszünket és kedélyünket kiművelheti, de tönkre is teheti a másokkal
folytatott társalgás. Csak akkor szabad társaságba mennünk, ha már
eszünk és szivünk megállapodott, nézetünk és jellemünk
megszilárdult. Mindenkor boldog az, a ki nélkülözheti a társaságot.
Csakhogy a köznapi lelkek nem szeretik a magányt.

CXI.

Semmi áldozat sem nagy, ha általa jó barátra tehetünk szert. A
nagyokra és hatalmasokra nézve is becses a jó barát, a ki
távollétökben is őszintén és jó akarattal nyilatkozik róluk. De jól
meg kell fontolni a választást. Gyönge jellemű s köznapi
gondolkodású barátaink gyakran engedik magokat mások által
befolyásoltatni és ha távollétünkben mások megszólnak, ők soha sem
mernek védelmünkre kelni. 


A SZERELEMRŐL.



Az ember gondolkodásra született; nincs egy pillanat sem,
melyben valamiről ne gondolkoznék. De a gondolatok, melyek magokba
véve boldoggá tudnák tenni az embert, ha örökké foglalkoztatnák őt
és lekötnék figyelmét, csakhamar elfárasztanák. A szakadatlan
egyformaságot soha sem szokhatja meg az ember; mozgásra,
tevékenységre van utalva s szüksége van arra, hogy olykor
megrázkódtassák őt ama szenvedélyek, melyeknek oly sok forrását
leli fel szívében.

Az ember természetéhez legillőbb s a legtöbb egyéb érzelmet és
indulatot magában foglaló két szenvedély: a szerelem és a dicsvágy.
E kettőnek semmi köze sincs egymáshoz, habár gyakran kapcsolatba
hozzák őket. Sőt egyik a másikat mindig meggyöngíti, s a
legtöbbször tönkre teszi.

Bármily emelkedett lelkületű legyen is valaki, csak egy
igazi, erős érzelem töltheti el lelkét, s ha a szerelem és a
nagyravágyás találkozik egymással,  mind a kettő eltörpül s
nagyságának felét elveszti.

Az idő, az életkor semmi befolyással sincs e két szenvedély
keletkezésére és megszünésére; megszülethetnek azok már a
gyermekkorban és élhetnek a sírig. Mivel mindenek előtt a bensőség,
a hév az, a mi élteti e szenvedélyeket: úgy látszik, hogy mindkettő
inkább az ifjú kornak sajátja s hogy évek multán gyöngül mind a
kettő; de ez mégis a ritkább esetek közé tartozik.

Az emberi élet fájdalmasan rövid. Rendesen a születéstől
számítják azt; de én részemről csak az értelem kifejlődésétől
számítom, a mi pedig legtöbbször csak az ember húsz éves korában
fejeződik be. Addig gyermekek vagyunk.

Mily boldog az az élet, a mely szerelemmel kezdődik és
nagyratöréssel végződik! Ha hatalmamban volna a választás, én ilyen
életet kivánnék magamnak.

Szeretni, a míg az ifjú kor édes hevülete tart és a mikor ennek
helyén üresség támad, ezt a dicsvágygyal tölteni be!

Minél emelkedettebb lelkületű valaki, annál erősebbek a
szenvedélyei; mivel a szenvedélyt gondolatok, érzelmek és indulatok
alkotják, a melyeknek forrása lelkünkben van s a testiség,
az anyagiság csak mellékesen járul hozzájok. A szenvedélyek
tehát oly erősek, a mily nagy maga a lélek, melynek összes
képességeit lefoglalják magok számára. Csupán az igazi, erős, nagy
szenvedélyekről  szólok itt; mivel a kisebb indulatok
gyakran jelentkeznek együttesen is és különféleségeikkel sokszor
megzavarják az embert.

A nagy lélek mindenben nagy; minden sajátsága nagyságára
vall.



Vajon kell-e szeretnünk? Hasztalan kérdezzük ezt. Ezt csak
érezni lehet. Az okoskodás, a megfontolás itt ki van zárva;
felkeresnünk nem lehet a szerelmet, hanem önkénytelenül ragadtatunk
feléje. És ha eszünket hívjuk segélyül, hogy eligazodjunk, az
mindig meg fog csalni minket.

A tiszta szellem csak tiszta érzelemre képes. Az emelkedett,
tiszta lelkületűek hévvel szeretnek és öntudatosan.



Kétféle szellem van: az egyik biztosan, sokszor nehézkesen, de
hajthatatlanul halad előre s ezt mennyiségtaninak nevezhetnők; a
másik alkalmazkodó, hajlékony, s rendelkezik mindig változatos
gondolatokkal, melyeket a szeretett lény sokféle tulajdonságaira
alkalmaz; ezt finoman kiműveltnek lehetne neveznünk. Ez utóbbi
egyetlen könnyed, futó tekintettel felismeri az embereket, a szem
kifejezéséből, az egyes mozdulatokból következtet a szívre, a lélek
működésére. 

Ha valakinek a lelke e kétféle szellemi sajátságot együttesen
birja, akkor magáénak mondhatja a szerelem legnagyobb gyönyöreit!
mivel szelleme erős és hajlékony is egyszersmind; pedig e
tulajdonságok mindenike szükséges két szerető szív
megszólalására.



A szeretet érzelme már velünk születik s annál inkább kifejlődik
szívünkben, minél tökéletesebbé, műveltebbé válik szellemünk. E
velünk született szerelmi ösztönünk arra készt, hogy szeressük azt,
a mi nekünk szépnek tünik fel; de nem mondja meg nekünk soha, hogy
mi az, a mit szeretünk és miért szeretjük azt. Ki merné tehát
tagadni, hogy mi csupán azért vagyunk itt e földön, hogy
szeressünk? Valóban, akármint igyekeznénk is érzelmeinket
elfojtani, szeretünk folyton, szünet nélkül. Még oly dolgokban is,
a melyekből száműzni reméltük a szeretet érzelmét, a melyeket nem
tartunk összeegyeztethetőnek a szeretet érzelmével, ott él
elrejtve, titkon a mi szeretetünk. Az ember egy pillanatig sem
lehet el szeretet nélkül.

Az ember nem szeret örökké önmagával foglalkozni. Azonban
szeret: és így szeretetének tárgyát önmagán kívül kell
keresnie. E tárgyat csak a szépben leli fel; de mivel ő maga Isten
legszebb teremtménye, önmagában kell feltalálnia ama  szépnek
mintáját, melyet szeretete tárgyául a külvilágban keres. És
mindenki megfigyelheti azt, hogy a szépnek első sugarait önmagában
leli fel s aztán a szerint, a mint ezeknek a külvilág tárgyai
megfelelnek, vagy ezekkel ellentétesek, – a szerint alakul meg
bennünk a szépnek és rútnak eszméje. Ámde midőn az ember önmagát
elhagyva, önmagából mintegy kilépve, az ez által támadt ürességet a
külvilág valamely teremtményével akarja betölteni, nem elégedhetik
meg bármivel. Szíve nagyon üres; olyannal kell betölteni szívét, a
mi hozzá hasonló s legjobban megközelíti őt. A szépségnek tehát,
hogy az embert kielégítse, nem csupán külsőleg szépnek, hanem a
bennünk élő szépnek eszméjével összhangzónak, hozzánk hasonlónak is
kell lennie. A hasonlóságot aztán csak nemünk különbözősége
korlátolja.

A természet mindezek igazságát mélyen bevéste lelkünkbe;
gondolkodnunk sem kell a végett, hogy minderre rá jőjjünk. Érezzük,
hogy a szívünkben üresség van, mely betöltésre vár. De jobban
érezzük, semhogy egészen kifejezni birnók.



Habár a szép eszméje eltörülhetlenül lelkünk mélyébe van vésve,
megvalósulása a körülményekhez képest az egyeseknél különböző. A
szép külső alakját mindenki máskép képzelheti. Mert  nem az
elvont, eszményi szépet keressük csupán, hanem azt bizonyos
alakban akarjuk látni, melynek apró részleteit is
megalkotjuk; s el lehet mondani, hogy mindenkinek a lelkében
megalakul annak a szépnek az eredetije, a melynek másolatát keresi
a nagyvilágban. De sokszor a nők határozzák meg eszményeinket; a
nekünk tetsző nő egyéniségéből vonjuk le az egyes tulajdonságokat:
előbb valósul meg a szép, s aztán csak ebből alkotjuk meg az
eszményt. A nők korlátlanul uralkodnak lelkünkön s bevésik oda
annak a szépségnek az eszményét, a melylyel ők birnak, vagy a mely
nekik tetszik; és így az ő akaratuk szerint alakul meg bennünk a
szépnek eszméje. Ez az oka annak, hogy a szőkéknek és a barnáknak
megvan a magok százada: a nők ízlése szerint alakul a mi ízlésünk
is.



A világ, vagy az egyes országok sokszor szabályozni akarják a
szép eszményét. Pedig nagyon különös, hogy a szokás annyira bele
játszék érzelmeinkbe.

A szép általános szabályainak megállapítása azonban nem
akadályozza meg azt, hogy mindenkiben külön eszméje éljen a
szépnek, a mely szerint ítéljen mások felől és a melyre támaszkodva
ki merje mondani, hogy az ő szerelmének tárgya a legszebb a
világon.





A szépség sokféle alakban jelentkezik; fenntartására a nő
egyénisége már magában véve is elégséges. A mely nő szellemes,
bámulatosan tudja szépségét folytonosan éleszteni. A mely nő
tetszeni akar, és a szépség előnyeit legalább részben birja,
mindenkor eléri czélját; és bármilyen óvatos legyen is a férfi, a
nő, ha nem is törekszik erre, meg fogja magát szerettetni. Ha a
férfi szívében van még bármily kicsiny betöltésre váró hely, a nő
könnyen befészkeli magát oda.



Az ember gyönyörökre született: érzi ezt és nincs is ennek
felismerése végett egyéb bizonyítékra szüksége. Csakis észszerűen
cselekszik, midőn átadja magát a gyönyöröknek. De legtöbbször csak
érzi szívében a szenvedélyt, a nélkül, hogy tudná, mikor és
hogyan keletkezett az.

A valódi és álgyönyör egyaránt eltöltheti a lelket. Ha nem is
igazi az öröm, elég, ha azt hiszszük róla, hogy az.

A szerelemmel mindenütt találkozunk. Magunk is könnyen hajlunk a
szerelem felé. Semmit sem fogadunk be oly örömest a szívünkbe, mint
a szerelmet. Ez az ember legtermészetesebb érzelme.



És a szerelemre az idő nincs semmi befolyással; nem öregszik az
soha. Mindenkor újszülött  a szerelem. Igy mondják nekünk a
költők s gyermek alakjával testesítik meg ez érzelmet. És mi
szivesen elhiszszük; mert érezzük, hogy úgy van.



A szerelem szellemessé tesz minket és a szellem tartja fenn a
szerelmet. Mindennap újabb tetszést kell keltenünk és látszólagos
egyformaság mellett bámulatos változatosságra vagyunk képesek.



A becsvágynak van bennünk egy bizonyos forrása, mely önmagunk
előtt úgy tünteti fel egyéniségünket, mint a mely saját magunkból
kikelve a külvilágban is képes volna többféle szerepet betölteni. E
becsvágy, e hiúság visz bennünket sokszor a szerelemre is. Arra
vágyódunk, hogy mi is szerettessünk és sóvárogva merülünk el a
szeretett lény szemeinek nézésébe, hogy ezekből kiolvassuk az
óhajtott viszonszerelmet. Mert a szem fejezi ki a szív érzéseit; de
a szem beszédét csak a szerető szív érti meg.



Az ember önmagában véve tökéletlen lény; saját mását kell
feltalálnia, hogy boldog lehessen. És legtöbbször olyat keres, a
kivel hajlama, lelkülete megegyezik; mert ily lénnyel egyesülve
 véli a boldogságot, saját lényének
érvényesülését legkönnyebben feltalálni. De sokszor megesik, hogy
valaki önmagánál emelkedettebb lelkületű lény felé vonzódik;
csakhogy ilyenkor a szerelem mellett azonnal feltámad a
nagyravágyás, mely a magasabban álló lény elnyerésére
ösztönöz. Nemsokára aztán annyira elhatalmasodik itt a
nagyravágyás, hogy elöli a szerelmet. Zsarnokká válik, mely nem tűr
társat az uralomban; egyedül akarja birni a hatalmat s mellőle
minden érzelemnek, minden szenvedélynek pusztulnia kell.



Az emelkedett lélek vonzalma, barátsága jobban betölti
szíveinket, mint a köznapi lények szeretete. Ez utóbbi viszonzás
nélkül úszik át szívünk felszínén; míg az emelkedett lélek szerelme
betölti egész lényünket és ott marad örökké.

Gyakran szólunk oly dolgokról, melyeket csak úgy bizonyítunk be,
hogy felhívjuk hallgatóinkat: figyeljék meg önmagokat,
elmélkedjenek a mondottak felől és be fogják látni szavaink
igazságát. Ily bizonyítékokat hozhatok én is itt elő.

Ha valaki gyöngéd és finom lelkületű, bizonyára a szerelemben
fognak e lelki tulajdonai leginkább mutatkozni. Mivel a szerelem
érzelme által önmagunkból kikelve, a külvilág valamely teremtménye
iránt vonzódunk: mindazt, a mi a szeretett lényt és vonzalmunkat
fenyegethetné, – mivel az a külvilágból jön, – könnyen megláthatjuk
 s kerülhetjük. Valódi gyöngédségre csak
az emelkedett, tiszta, kiművelt szellem képes. A gyöngédség
legtöbbször öntudatlan; nem mindenki gyöngéd, a ki ilyennek tartja
magát; és a ki gyöngéd akarna lenni, az épen nem igazán gyöngéd. A
nők örömest látják a gyöngédséget a férfiaknál és nézetem szerint
ezzel lehet őket leggyakrabban megnyerni. A szellem nagysága előtt,
mely az illetőket másoktól megkülönbözteti s mely mindig
gyöngédségre vezet, a nők örömest hajolnak meg. A gyöngédség, mivel
a szellemi képesség egyik nyilvánulása, miként emez, általában
szintén velünk születik.



Minél emelkedettebb, kiműveltebb szellemű valaki, annál több
szépséget vesz észre; de mihelyt igazán szeret, azontúl csak egy
szépség létezik számára.



Egy gondolattal való szakadatlan foglalkozás elfárasztja
az emberi szellemet. És ezért a szerelem gyönyöreinek maradandósága
érdekében, olykor el kell felednünk s tudatunkból kiragadnunk azt,
hogy szeretünk. Ez nem hűtlenség a szeretett lény iránt, mert
hiszen mást nem szeretünk; hanem csak újabb erő gyűjtése arra, hogy
még jobban szerethessünk. A természet parancsolja azt s lelkünk
öntudatlanul engedelmeskedik. Mily  gyarlóságára mutat ez az
emberi természetnek! mennyivel boldogabbak lennénk, ha örökké
szakadatlanul egy gondolatnak élhetnénk!



A szerelemnek megvannak a maga kínjai, de végtelen gyönyörei is.
Mily boldogság minden gondolatunkat és tettünket arra irányozni,
hogy megnyerjük mindig annak a tetszését, a kit legjobban
becsülünk! Tanulmányozzuk saját lelkünket, hogy jobb érzéseinket
sorra előszedjük és egyéniségünkkel megismertessük a szeretett
lényt, a ki egy tekintetével gyönyört és kínt okozhat; és ha ő nem
is figyeli meg lelki állapotunkat, mily büszke elégtétel az már
magában véve is nekünk, hogy ő az, a mindenek felett becsült lény,
a ki hullámzásba hozza érzéseinket! Szeretnők, ha egyszerre száz
nyelven szólhatnánk, hogy kifejezzük érzelmeinket s mivel szó nem
jön ajkainkra, tekintetünkkel, mozdulatainkkal akarunk ékesszólók
lenni.

Mindeddig még csak gyönyöreit ismerjük a szerelemnek, mely
szakadatlanul foglalkoztatja lelkünket. Boldogok vagyunk; mivel
szünet nélkül lekötve tart az a törekvés, hogy ápoljuk érzelmünket,
mely oly kellemesen érinti szívünket. De ily állapotban nem
maradhat soká a szerelem; mivel egyedüli tényezők vagyunk még oly
érzelemnél, melynél szükségképen két szereplő szükséges, a vágyódás
izgalmai kimerítik a lelket. 

Az érzelem megmarad továbbra is ugyanaz; de új elemek vegyülnek
bele. Arra törekszünk, hogy megszerettessük magunkat.

Ez útat megtéve, a túláradó érzelem megapad és ha nem nyer
segítséget azon forrásból, mely az érzelmet magát létre hozta, a
szívnek elfojtva tartott sokféle ellentétes indulatai életre kelnek
s a szívet ezer darabra tépik. De a reménynek csak egyetlen kis
sugara újra feléleszti s előbbi állapotába helyezi a szerelmet.
Gyakran pedig csak játékot űznek velünk a nők; de sokszor igazi
szánalmat éreznek irántunk. Csak reménysugár legyen – és boldoggá
tesz.



Az igazi benső érzelem az első lépést a szemek ékesszólásával
teszi meg. Csakhogy ez ékesszólás titkát jól meg kell érteni.

Ha két egyén ugyanazon mély és igaz érzelemmel van
eltelve, nem fedezheti fel egymás titkát, vagy pedig csak az egyik
érti meg a másik néma ékesszólását; de azt ez utóbbi nem tudja,
vagy nem meri tudni.

Ha szeretünk, önmagunk előtt egész másoknak tününk fel, mint a
mik azelőtt voltunk; és azt hiszszük, hogy mindenki észreveszi
rajtunk e változást; pedig e feltevésünk nagyon téves. De mivel
eszünket szenvedélyünk korlátok közé szorítja, nem itélhetünk
tisztán s bizalmatlankodunk mindenki iránt. 

Ha szeretünk, folyton rettegünk attól, hogy észreveszik
vonzalmunkat.

És minél hosszabb a szerelem ez útja, annál több gyönyört
éreznek a gyöngéd finom lelkületűek.

Vannak olyanok, a kiknek sokáig szükségök van a reménylésre:
ezek a gyöngéd, emelkedett lelkületűek; s vannak ismét olyanok, a
kik nem tudnak sokáig ellentállni az akadályoknak: s ezek a
durvább, műveletlenebb, köznapi lelkek. Az előbbiek tovább és több
lelki gyönyörrel szeretnek; az utóbbiak vonzalma hirtelenebb,
követelőbb és gyorsabban lejárja magát.



A szerelem legelső jelensége: a határtalan tisztelet az iránt, a
kit szeretünk.

Nincs semmi a világon, bármily magasztosnak, nagynak tünik is
fel, melyet hasonlítani mernénk szerelmünk tárgyához.

Az írók soha sem festhetik elég híven szerelmes hőseik lelki
állapotát, hacsak ők magok is nem élték át a szerelem
gyönyöreit.



Egyszerre többet, vagy sokszor igazán szeretni: épen olyan
természetellenes, mint a milyen visszataszító az, ha valaki
valamely dologról igazságtalan  ítéletet mond. Az igazi,
erős szenvedély többszöri vagy együttes jelentkezése oly bántó
hatással van ránk, mint az igazságtalanság.



A szerelemben a némaság többet fejez ki, mint a szó. A
szótlanságra kárhoztatott szerelem ékesszólóvá válik. Megfontolás
nélkül, pusztán csak az érzelem uralmának engedve, némaságunk,
mozdulatlanságunk mindent kifejez.



Sokszor szeretsz olyant, a ki nem is sejti érzelmeidet; és mégis
oly hű maradsz hozzá, mintha szerelmed viszonozva volna.

Az emberi lélek megismerésének egyik módja az, ha magunkat
másokhoz hasonlítjuk.

Nekem meggyőződésem az, hogy a valódi benső szerelem elfeledteti
velünk társadalmi állásunkat, barátainkat és az egész külvilágot.
És ezért visz oly magasra a szerelem, mivel minden gondolatunk
egyetlen lényt vesz körül, a mely elégnek tünik fel nekünk az egész
életre; szívünkben, melyet egyetlen érzelem teljesen betölt, nincs
többé hely semmi más számára. Gondjaink, nyugtalanságaink,
kétkedéseink eltünnek. Nem törődünk többé azzal, mit mond a világ.
Mások véleménye nem létezik számunkra; minden tettünk, minden
gondolatunk észszerű, mert igaz.





Nem csupán szokás az, hanem természetünkből kifolyó
szükségszerűség, hogy a férfiak teszik meg az első lépést a nők
hajlamának megnyerésére.



Az az önfeledtség, mely a szerelmet kiséri, és önmagunknak a
szeretett lényhez való fűzése, oly tulajdonságokat kelt bennünk
életre, a melyek eddig egyáltalában nem voltak meg bennünk, vagy
nem voltak kifejlődve. Mindenki átnemesül, lelke emelkedetté,
magasztossá válik.

A szűkkeblű ember szabadelvűvé válik, sőt nem is emlékezik már
előbbi lelki tulajdonságaira. Előbbi szenvedélyei, indulatai
összezsugorították lelkét, melyet most a szerelem kitágított,
terjeszkedővé tett, az önzés korlátai közül a külvilágba hozott
ki.



Helytelen dolog azt mondani, hogy a szerelem az észt nélkülözi.
Semmi meggyőző okot sem tud felhozni az, a ki a szerelem
észszerűségét el akarja vitatni. A szerelem azonos az észszel. A
gondolatok rohamosan, birálat és megfontolás nélkül követik ugyan
egymást; de mégis csak az észnek, a léleknek működése az; ha
másként lenne, nem lennénk egyebek szomorú gépeknél. Ne zárjuk
tehát ki az észt a szerelemből, mert hiszen az elválaszthatatlan
ettől. Nincs igazuk azoknak a  költőknek, a kik a
szerelmet vaknak írják le; vegyük le a köteléket szemeiről és adjuk
vissza látását újra, melyet önkényesen el akartak tőle venni.



A valódi szerelem tevékenységre ösztönöz. Az izgalmak, melyek
szívünkben támadnak, arra késztetnek, hogy eszünk is megfelelő
mozgásba jőjjön s a tevékenységre való vágyódás kihat a külvilágra
is. Új, változatos dolgok megismerésére törekszünk. Lelkünk
magasztosabbá válik s életünk sem folyhatik le a köznapiság
megszokott viszonyai közt. Minden, a mi emeli lelkünket, éleszti
szerelmünket is. A kellemes és szép azonos fogalmak, melyeket
mindenki saját hajlamai szerint alakít meg magának. Sokan valami
nagyon elvont, s oly magasan álló fogalomnak tartják a kellemest,
hogy azt az ember nem birja elérni. Pedig a kellemesség, mint
emberi tulajdonság, nem egyéb, mint könnyed, élénk szellem.
És e tulajdonság az, a mely okvetlenül szükséges a szerelemnél.



A tisztelet és szeretet helyes arányban legyenek egymáshoz;
támogassák egymást, és különösen a tisztelet soha se nyomja el a
szeretetet.





A szerelem nem az emelkedett lelkeknél fordul elő leggyakrabban;
– igazi, benső szerelemről szólok –; nagyfokú szenvedélynek kell
elömleni rajtok, hogy megrázkódtassa őket. De ha aztán szeretnek,
sokkal igazabban szeretnek, mint mások.

Sokan mondják, hogy vannak a szerelemre inkább és kevésbbé hajló
nemzetek. De ez téves állítás; legalább oly értelemben, mint
mondják. A szerelem nem egyéb, mint egyetlen egy gondolathoz való
hozzáfűződés; és így az egész földön egy és ugyanaz. Az éghajlat
csupán az érzelem lényegéhez nem tartozó anyagiságra lehet
befolyással; de magára az érzelemre nem.



A ki a szerelmet híven játszsza, az igazán szeret. A szerelem
látszatát az, a ki nem szeret, nem adhatja meg. Az érzelem nem
álczázza magát soha; és ebben mégis különbözik az igazságtól, a
mely sokszor álruhában jelenik meg.

A szerelem közvetlen és így – habár csak az előtt, a ki azt
megérteni hivatva van – elárulja magát; míg az igazság sokszor
elrejtőzik.



Ha távol vagy attól, a kit szeretsz, elképzeled magadban, hogy
mi mindent fogsz tenni és elmondani, és ha közelében vagy, semmit
sem cselekszel és semmit sem szólsz. Mért van  ez így?
Mert távollétedben eszed képes a megfontolásra, elmélkedésre; míg a
szeretett lény jelenlétében eszed megzavarodik és elhatározásra
képtelen.



Semmit sem mersz koczkáztatni a szerelemben; mert félsz, hogy
mindent elvesztesz. És mégis meg kell tenned a lépéseket, hogy
előbbre haladj. De mennyire szabad előre lépned? Félve, remegve
gondolsz erre, a míg rá nem jösz a kellő távolságra.



Legjobban megzavar az, ha olyant tapasztalsz, a mit előnyödre
magyarázhatnál, de nem mered annak valóságát elhinni. Remény és
félelem közt hányódol, de végre is ez utóbbi győz.



Ha valódi bensőséggel szeretsz, mindig új és új alakban tünik
fel szereteted tárgya. Rövid távollét után azt hiszed, hogy már
kevésbbé szeret. És mily öröm az, ha sértetlenül feltalálod ismét
szerelmét! Nyugtalanságod azonnal eloszlik. Csakhogy ehhez
szükséges az, hogy már nagyon előhaladtál légyen a szerelemben;
mert a kezdődő érzelmen, melynél a viszontszerelem érzete még meg
nem szilárdult, mindig újabb és újabb nyugtalanság tombol át.


És a míg a képzelődés gyötrelmei akként kínoznak, kivánod látni
a szeretett lényt, remélve, hogy az ő jelenlétében eloszlanak
kételyeid; de meglátva őt, úgy érzed, hogy még jobban szenvedsz. Az
elmúlt kínokat újabbak váltják fel, melyek még inkább gyötörnek. És
nem vagy-e ily állapotban szánalomra méltó? 


IRÓI TEKINTÉLY A BÖLCSELET TERÉN.34)



Korunkban oly feltétlen tekintélye van a régi világnak, hogy az
akkor élt középszerű tehetségek mondásait is csalhatatlan igazságok
gyanánt szokás hirdetni; senki sem meri koczkáztatni valamely új
tételének napfényre hozatalát, mivel a legtisztább okoskodást is
könnyen megdönthetné a régi íróknak egyetlen egy talán véletlenül
odavetett szava.

Nem akarok meglévő hibát más hibával elűzni; nem akarom azt,
hogy a régi kort, melyet érdemén felűl méltányolunk, teljesen
megszünjünk becsülni.

Nem szándékom az ókor tekintélyét megsemmisíteni, hogy helyébe a
szabad okoskodás korlátlan uralmát tegyem; csak az ellen szólalok
fel, hogy napjainkban már az ókor szellemét a szabad gondolkodás
rovására dicsőítik. 

Hogy helyes állapotot foglalhassunk el, nézetem szerint
különbséget kell tennünk az egyes tudományok közt, nevezetesen azok
közt, melyek kizárólag történelmiek s melyeknek tárgyát épen az
képezi, hogy mit mondtak, mit írtak mások, és azok közt, a
melyeknek igazságait az elmélkedés alkotja meg.

E szempontból kell az írói tekintély kérdését eldönteni.

Oly tudományok terén, a melyeknél azt kutatjuk, hogy mit írtak,
mit mondtak mások előttünk, mint a minő a történelem, a földrajz, a
tételes jog, a nyelvtudományok és főképen a hittudomány, a melyek
tehát az isteni, vagy emberi cselekedeteket, állapotokat, az egyes
tényeket tárgyalják, ily tudományoknál szükségképen elő kell
keresni a korábbi írók könyveit, mivel ezekben mind azt
feltaláljuk, a mire szükségünk van.

Ha azt akarjuk megtudni, ki volt a francziák első királya; hova
helyezik az első délkört; mily szavakat használtak valamely holt
nyelvben: csak a könyvek adhatnak utbaigazítást. És ki tudna még
itt valami újat is mondani, olyant, a mi nincs meg az illető
könyvekben?

Csupán az irói tekintély vezethet itt nyomra. De legkiválóbb
szerepe van mégis a tekintélynek a hittudományok terén, a melyeknek
igazságait örömest elfogadjuk, ha a szent könyvekből olvassuk;
mivel a hit elvei az emberi természeten  és
okoskodáson felül állnak, az emberi szellem sokkal gyarlóbb,
semhogy saját erejéből felérjen magaslatukra, és csakis úgy juthat
a hit igazságainak megismerésére, ha valamely természetfeletti
hatalmas erő viszi fel oda.

Másként van ez oly tárgyakkal, melyek érzékeink alá esnek s
okoskodásunk hatalmába keríthetők: a tekintélynek itt nem veszszük
hasznát, csupán az ész, a tiszta gondolkodás vezet czélhoz. A
tekintélynek és az észnek megvan a magok hatalmi köre: itt az ész
uralkodik. És mivel az ily tudományok az emberi szellem nagyságának
arányában nagyobbodnak, az észnek tág tere nyílik itt az
érvényesülésre, az ész egész nagyságában szétterülhet e tudományok
mezején, kimeríthetlen termékenységével szakadatlanul alkothat és
újabb találmányai végtelenek és folytonosak lehetnek.

A mennyiségtan, a zene, a természettan, az orvostudomány, az
építészet és egyéb oly tudományok, a melyek alá vannak vetve a
tapasztalat és az emberi okoskodás befolyásának, folyton
gazdagodnak, hogy elérjék a tökéletességet. A régiek az előttük élt
nemzedékektől kezdetleges alakban vették át e tudományokat; és mi
is tökéletesebb alakban akarjuk az utánunk következő nemzedékeknek
átadni azt, a mit átvettünk.

Mivel ezeknek tökéletesítése sok időbe és fáradságba kerül,
kétségtelen, hogy a mi összes fáradságunk kevesebbet hozhat létre,
mint a már  előttünk lefolyt idő, s az előttünk élt
elmék okoskodása; szükséges megismernünk a tudomány addigi
vívmányait, de csak azért, hogy ezen az alapon aztán tovább
fejleszszük azt; az előttünk élt írók alkotásaival karöltve kell
előre haladnunk.



E megkülönböztetést jól átértve, sajnálkoznunk kell azok
vakságán, a kik a mennyiségtan terén mások nézetét hozzák fel
bizonyítékul, a helyett, hogy az ész okoskodásaival, vagy
tapasztalati tényekkel igazolnák tételeiket; s viszont megvetéssel
kell elfordulnunk olyanoktól, a kik a hit birodalmában a szent írás
szavai helyett puszta okoskodásokkal lépnek fel. El kell itélnünk
azok gyávaságát, a kik a mennyiségtan terén nem mernek valami ujat
felfedezni s le kell álczáznunk azok vakmerőségét, a kik a
hittudomány mezején újításokkal lépnek fel.

Pedig századunk egyik baját épen az képezi, hogy a hittudomány
terén új nézetek keletkeznek, melyeket a régi kor nem
ismert35), melyeket makacsul
állítanak az illetők s a melyeket a tömeg tapsok kiséretében fogad
el; míg az a valóban kevés új vivmány, melyet a mennyiségtan,
 vagy a bölcselet valamely ága hoz
létre, ellentállásra lel, mihelyt az elfogadott nézetek
legkisebbikébe is beleütközik: mintha a régibb kor bölcsei előtt
kötelesség volna feltétlenül meghajolni, mig a hit eredeti tiszta
forrásainak elfogadásához bizonyos kegyes, leereszkedő jóakarat
volna szükséges!

E visszaélések teljesen megbontják a tudomány rendjét; a hit
terén minden újítás téves, mig ott, a hova korunk nem mer nyulni,
nagyon is helyén való lenne újabb vivmányok létesítése.



Alkalmazzuk igazságosabban hiszékenységünket és kételyeinket és
szorítsuk kellő korlátok közé az ókor bámulatát. Az ész
hozta létre a régi kor okoskodásait, az ész mérlegelje tehát
értéküket, az itéljen felőlök. Gondoljuk meg, hogy ha a régiek
semmit sem mertek volna ahhoz hozzátenni, a mit elődeiktől
átvettek, utódaikat megfosztották volna az ő új felfedezéseik
gyümölcsétől.

Mivel azonban ők az elődeiktől átvett ismereteket csupán
eszközül használták fel újabb ismeretek gyűjtésére, és mivel e
szerencsés merészségök megnyitotta előttök azt az utat, melyen nagy
alkotásaikhoz eljuthattak: mi is úgy fogadjuk el az ő
szerzeményeiket; az ő példájok nyomán mi is csupán csak eszközül,
nem pedig  végczélul fogadjuk el az ő
vívmányaikat. Követve példájokat igyekezzünk őket túlszárnyalni;
utánozzuk őket, hogy majd elhagyhassuk.

Igazságtalanok lennénk, ha nagyobb hódolatot tanusítanánk
irántok, mint a milyennel ők elődeink iránt viseltettek;
igazságtalanság volna részünkről a feltétlen hódolat, a melyre őket
csupán azért tartjuk érdemeseknek, mivel ők elődeik iránt nem
viseltettek ily vak hódolattal, hanem elfogadva és felhasználva
vívmányaikat, újabb alkotásra törekedtek!



A természet elrejti előlünk titkait. Szakadatlanul működik a
természet; de alkotásait nem mindenkor ismerjük fel. Az idő,
korról-korra haladva, fokonként leplezi le az egyes rejtélyeket. És
habár a természet mindenkor ugyanaz, az ember nem mindenkor ismeri
ugyanannak.

Az ész mindig több tapasztalat birtokába juttatja az embert; és
mivel a mennyiségtan tárgyát a tapasztalatok képezik, ez
utóbbiakkal együtt arányosan sokszorozódnak az ezekből levont
következmények, az új igazságok is.



Mindezt meggondolva szükségképen más nézetre kell térnünk, a
nélkül, hogy kicsinyelni akarnók a régieket, vagy hogy hálátlanok
lennénk irántuk, a kik megadták nekünk az alapismereteket,
 a melyek segélyével mi tovább
haladhatunk és a melyeknek nagy jelentőségét épen az képezi, hogy
túlszárnyalásukra képessé tesznek minket. Felvittek bennünket egy
bizonyos magaslatra, a hol már csak csekély erőfeszítést kell
tennünk, hogy még magasabbra haladjunk s hogy – kisebb fáradsággal
és kétségkivül kisebb dicsőséggel is – feléjök emelkedjünk. És
innen már megláthatjuk azokat a dolgokat is, a melyeket nekik
lehetetlen volt felfedezniök. Látkörünk szélesbedett; és ha ők mind
azt, a mi az ő látóképességök körébe esett, szintoly jól
megértették, szintoly jól tudták is, mint mi: mégis többet
tudhatunk mi, mint ők, mivel többet és messzebb láthatunk.

Különös, hogy mégis mily elfogultan szokás rájok tekinteni.
Bűnnek tartják azt, ha valaki ellentmond nekik és merényletet követ
el az, a ki csak egy szót is hozzá tesz az ő szavaikhoz; mintha ők
már kimerítették volna az emberi tudást.



Méltatlanságot követünk el az észen, ha egy rangba helyezzük az
állati ösztönnel, a mely mindig változhatatlanul ugyanaz marad, míg
az emberi okoskodás szüntelenűl tökéletesebbé válik.

A méhek ezer év előtt is ugyanoly mézsejteket készítettek, mint
ma; s az egyes sejtek az elsőtől  az utolsóig mind
egyformák. És így van ez mindazzal, a mit az állatok titokszerű
ösztönükkel létre hoznak. A természet szükségleteikhez mérten
tanítja meg őket arra, hogy mit kell tenniök; de e mulékony
tudományuk azonnal elenyészik, mihelyt megszünik az a
szükségszerűség, mely létre hozta: mivel könnyen, gondolkodás
nélkül szerezték képességeiket, meg vannak fosztva attól az
örömtől, hogy meg is tarthassák azokat; s valahányszor megadja
nekik a természet a szükségleteik kielégítésére szolgáló
képességet, ez mindenkor új nekik; mert a természet ugyan egyfelől
felruházza őket azzal a képességgel, a mely szükséges létezésük
fenntartására, másfelől azonban nem engedi, hogy a számokra
kijelölt korlátokat átlépjék.

Egészen másként van ez az embernél.

Az ember a végtelenre van teremtve. Életének első éveiben
ugyanis teljes tudatlanságban van; de a mint fejlődik, ismeretei
szűntelenül gyarapodnak, mert nem csupán saját tapasztalataiból
szerzi meg tudását, hanem elődeinek tapasztalataiból is és mert az
egyszer már megszerzett ismereteket emlékezetében tarthatja;
elődeinek tudományához pedig azok könyveiből mindig
hozzáférhet.

És a mig egyfelől magáévá teheti az előtte élt emberek
ismereteit, másfelől ez ismereteket folyton bővítheti is; úgy, hogy
azt lehet mondani, az emberek a tudásnak oly állapotában vannak,
 a milyenben a régi bölcsészek lennének,
ha mostanáig éltek volna és akkori ismereteiket századokon át
folyton gyarapították volna.

Nem csak az egyes emberek haladnak előre a tudományokban, hanem
a mily mértékben vénül a világ, az emberek összessége is
szakadatlan haladást tesz előre; mivel az emberiség életében
ugyanoly fejlődési korszakok tapasztalhatók, mint az egyesek
életében.

Az emberiség, ha a lefolyt századokon át tekintjük, egy
embernek tünhetik fel, a ki mindig létezik s mindig ujat is tanul.
És már csak ezért is igazságtalanok vagyunk a régi bölcsészek
iránt; az öreg kor a gyermekkortól legtávolabb álló időszak és
azért az emberiség öreg korát nem volna szabad születéséhez oly
közel keresnünk. Azok, a kiket mi általában «régieknek» nevezünk,
közelebb állnak az emberiség bölcsőkorához; és a midőn mi az ő
ismereteiket az azóta lefolyt századok tapasztalataival
gyarapítjuk, inkább mi vagyunk «régiek», mi vagyunk öregebbek.

Csodálnunk kell mindenkor azokat a meglepő nagyszabású
következményeket, a melyekre ők az akkor rendelkezésökre állott
csekély alapismeretekből eljutottak és ott is elnézést érdemelnek,
a hol tapasztalatok hiányában puszta okoskodással fejtették ki
nézeteiket.

Szivesen megbocsátjuk nekik, hogy pl. távcsövek nem léte miatt a
tejutat egy nagy égitestnek vélték, a mely fényét erősebben
sugározza ki. 

De már részünkről ily tévedés megbocsáthatatlan lenne, mikor a
mi tökéletes távcsöveinkkel tisztán kivehetjük, hogy a tejút számos
apró csillagból áll, a melyeknek élénk fénye teszi feltünően
fehérré az egész csillaghalmazt.

Azt is joggal mondhatták a régiek, hogy térbeli üresség nem
létezik a természetben, mivel kisérleteik mind e mellett szóltak.
Egy oly eset nem merült fel, melyből az ellenkezőre lehetett volna
következtetniök.

Oly tárgyaknál, a melyeknél egyes tények igazságát
tapasztalatokkal, nem pedig szemléletileg vagy következtetésekkel
kell kimutatni, általános szabályt csak az esetben lehet kimondani,
ha minden ismert esetet elősorolunk. Ha azt mondjuk, hogy a
gyémánt a legkeményebb az összes testek közt, azt értjük ez alatt,
hogy a legkeményebb az összes ismert testek közt, s azon
testekre, melyeket nem ismerünk, természetesen nem gondolhatunk;
hasonlóképen ha azt mondjuk, hogy az arany a legnehezebb az összes
testek közt, vakmerőség volna az összes, netalán még létező, de
általunk nem ismert tárgyakra gondolni.

Így ha a régiek azt mondták, hogy a természetben nincs üres tér,
nincs megszakítás, ezt úgy értették, hogy az ő kisérleteikben
sohasem jöttek ily ürnek a nyomára. Ha csak egyetlen egy esetben is
tapasztalták volna az ellenkezőt, ők is elfogadták volna azt, a mit
most  állítunk; és az ő elfogadásuk által
megnyerte volna e tan azt a tekintélyt, melylyel ma kizárólag csak
a régi kor nézeteit akarják felruházni.

A tudományok mai fejlettsége mellett bátran állíthatjuk az
ellenkezőjét annak, a mit ők mondtak, a nélkül, hogy ezért
ellentmondanánk nekik; mert hiszen ha több tapasztalatuk és
szélesebb látkörük van, ők is ugyanarra a következtetésre jutottak
volna, mint mi.

Mindenkor elismerjük a régi kor nagyságát; de azért az
igazságnak, ha ujabban fedeztetett is fel, előnyt kell adnunk a
régiek ellenkező nézeteivel szemben; mivel az igazság mindenkor
régibb, mint a régi kor, mint a régiek tévesen megalkotott
nézetei; az igazság, habár nem ismerték, létezett már akkor, a
mikor a helytelen vélemények megalakultak; és az igazság lényegének
félreértésére mutatna, ha valaki azt hinné, hogy az igazság csak
akkor kezd létezni, a mikor az emberek felismerik.




Lábjegyzetek.


 1) Itt született
Pascal Balázs 1623 június 19-én.

 2) Atyja eleinte nem
akart mennyiségtani könyvet a kezébe adni s egy ízben meglepve őt
szobájában, csodálkozva látta, hogy egyes mennyiségtani
tételekre önmagától jött rá s mintegy újra felfedezte e
tudomány egyes alaptételeit, melyeket a nagy tudósok csak
fokozatosan alkottak meg.

 3) Demogeot:
Histoire de la littérature française. Paris. Hachette 1878.
392–399. lap.

 4) E helyütt Blaise
Pascal összes Gondolatait közöljük, melyek ily czímen a
legtöbb kiadásban megjelentek; s e részben több kiadás
egybevetésével a lehető legnagyobb teljességre törekedtünk.
Az első kiadásoknak a vallásra vonatkozó részeit is közöljük itt,
kivéve egy rövid fejezetet, mely a vallás gyakorlásáról szól s
Isten létezését, – mint Voltaire mondja – még gyerekes és a tárgy
komolyságához nem méltó módon akarja bizonyítani. Mellőzhetőnek
véltük még az első kiadásokból egy másik rövid befejezetlen rész
közlését is, melyben Pascal egy vitatkozása alkalmával Montaignet
és Epictetest jellemzi.

A Discours sur les passions d’amour czímű fejezetet,
melyet legelőször Cousin közölt a Revue des deux mondesban s
azután Faugère vett fel kiadásába, szintén közöljük e helyen. E
Discours kétségkívül egyike a legszebbeknek s leginkább
jellemzi Pascal rokonszenves egyéniségét. – Pascal
Gondolatait egyes kiadók különféle biráló megjegyzésekkel
kisérik, melyeket mi nagyrészt mellőztünk, s a hol itt-ott más
kiválóbb irók, mint Voltaire és Condorcet megjegyzéseit közöljük,
ezt nem birálatképen teszszük, hanem mivel érdekesnek hiszszük
Pascal nézeteit összehasonlítani más nagy szellemek nézeteivel.
Pascal bölcsészete nem alakulhatott meg teljesen; s azt, mint
befejezett rendszeres egészet nem is lehet bírálat tárgyává tenni.
A tudományos világnak minden esetre pótolhatlan vesztesége marad az
mindig, hogy e nagy szellem kora halála miatt be nem fejezhette
bölcsészetének rendszerét.

 5) A mozgás nem csupán
mozgási képesség, hanem a képesség eredményezte cselekvés.

 6) Pascal itt egyesíti
magában mindazon előnyöket és hibákat, a melyek az emberi tudást
tagadó bölcsészettel járnak. Pascal az ő tudományával, a
mennyiségtannal hasonlítva össze a társadalmi tudományokat, könnyen
eshetett itt tulzásba, midőn nem lelhetett itt oly megdönthetlen,
világos tételekre, mint a minőket a mennyiségtan tud
felmutatni.

 7) Itt Voltaire
megjegyzi, hogy Pascal e gondolatában némi téves van, mivel a
«tudatlanságnak» kétféle értelmet ad, pedig ettől másutt Pascal
maga is óva int. A ki, mondja Voltaire, nem tud irni és olvasni, az
tudatlan; de oly tudós, a ki a mennyiségtan törvényeit alaposan
érti, azért, mert más rejtélyeit a természetnek nem fejtheti meg,
nem mondható tudatlannak. Newton nem tudta megmagyarázni, mért
birjuk a karjainkat mozgatni; de azért nem volt tudatlan. A ki nem
érti a héber nyelvet, de tud latinul, már tudományos ember azzal
szemben, a ki csak francziául tud.

 8) Condorcet itt
védelmébe veszi a stoikusokat a következőket jegyezve meg: A
stoikusok bölcselkedése az emberi természetre van alapítva, noha
ezt épen gyakran megtámadja. Ezek szerint a heves szenvedélyek, a
lelkesedés nemcsak hogy erőt adnak az embernek a fájdalom
elviselhetésére, hanem ez iránt gyakran érzéketlenné is teszik. És
mivel a fájdalmak nagy tömegét eszünk segélyével sem el nem
viselhetjük, sem meg nem akadályozhatjuk, de sőt általa meg sem
vigasztalódhatunk: s mivel a fájdalomtól való félelem sokszor az az
eszköz, a melylyel a zsarnokok igába hajtják az alattvalókat: a
stoikusok észszerüen mondhatták, hogy a természet által reánk rótt
bajok ellen a legbiztosabb gyógyszer az, ha lelkünkben bizonyos
emelkedettséget őrzünk meg, a tartós lelkesedés lángját keltjük
életre, a mely együtt növekedvén a fájdalommal, ennek elviselésére
erőt ad, sőt iránta érzéketlenné tesz; e lelkesedés, ez
emelkedettsége a léleknek hatalmas erővé válik, másrészt pedig
meghagyja az egyes lelki képességek működését. A stoikus azt
mondja: A fájdalom ellen edzve vagyok, az nem képez rosszat
számomra; s nem is fogja azt érezni. És ez által épen úgy meg van a
gyógyszerök a testi, mint a lelki szenvedések ellen. A lélek
emelkedettsége mellett semmi bántalom, semmi igazságtalanság nem
hat reájok. Boldogságukat a lelki nagyság érzete okozta s így azt
csakis a bűn s az erkölcsi gyengeség zavarhatta meg. Az istenséghez
igyekeztek közeledni, jót tévén embertársaikkal; s ha már más
menedék nem volt hátra, tudtak meghalni is.

Ha tehát, így fejezi be Condorcet, Pascal említett birálója,
megjegyzését, ha túlhajtott lelkesedést vethetünk is szemökre e
bölcsészeti elv követőinek, el kell ismernünk ez elvek alkotójának
szellemét s finom lelkületét.

 9) Itt Voltaire a
következő megjegyzést teszi: Sajátszerű, hogy Pascal, a ki azt
állította, hogy eszünk az eredendő bűnt is képes velünk megértetni,
itt azt mondja nekünk, hogy az ész által Istent meg nem
ismerhetjük. Bizonyára Pascal sorainak olvasása késztette Hardouint
arra, hogy Pascalt egészen tévesen az atheisták közé sorozza.
Pascal ezt kétségkívül a leghatározottabban visszautasította volna,
mint a hogy az atheistákat sokszor kíméletlenül meg is támadta.

 10) Ime ismét! –
jegyzi meg Voltaire. – Lehetséges volna az, hogy Pascal az, a ki
így beszél, hogy ő ne érezze magát elég erősnek az Isten
létezésének bebizonyítására.

 11) A mit
kiváncsiságból megtudtak, azt önhittségből figyelmen kívül
hagyják.

 12) Az erkölcsi és
jogi elvek megkülönböztetése még hiányzik Pascalnál.

 13) Épen semmi sem a
mi sajátunk a mit annak tartunk; a tanács- és néphatározatok
folytán űzik a bűnt; miként egykor bűneinkben, úgy most
törvényeinkben rejlik a baj.

 14) A jog legridegebb
alkalmazása e legridegebb igazságtalanságra vezet.

 15) Hobbes
tétele.

 16) Condorcet itt
megjegyzi, hogy Pascal e gondolatával Hobbes irányához látszik
közeledni; és így Pascal, századának legvallásosabb bölcsésze, az
igazság fogalmára nézve ugyanazon véleményben van, mint ugyanezen
század legvallástalanabb bölcsésze.

 17) Plato szerint
azok a legjobb törvények, a melyeket a polgárok életüknél is jobban
szeretnek; a törvényhozók legnagyobb művészetét az képezi, hogy a
polgárokkal megszerettessék hazájok törvényeit. Mily nagy a
távolság Athén bölcsésze és a Faubourg Saint-Jaques bölcsésze
között! (Condorcet megjegyzése.)

 18) Minthogy az
igazságot, mely által szabaddá tehetné magát, nem ismeri: rászolgál
arra, hogy rászedjék őt

 19) E fejezet az
atheisták ellen intézett támadások egyikének töredékét foglalja
magában. Velök szemben Pascal, mint a Lettres
Provinciales-ban a jezsuiták ellen is, mindenkor szokatlanul
szenvedélyes, ingerült hangot használ; egyenes lelke kerüli a
tartózkodást, irtózik minden szépítéstől s nyiltan kifejezi
ellenszenvét; inkább túlzásba esik, csakhogy ne kelljen
leplezgetnie.

 20) Erre nézve
Condorcet megjegyzi, hogy itt Pascal okoskodásaiban bizonyára némi
tévedés van. Mert igaz, hogy érthetetlen az, ha valaki oly dolgot,
melyet megtudhatna, s a melynek megtudása rá nézve végtelenül
fontos, nem igyekszik kutatni. De ha valaki meg van arról győződve,
hogy e részben nem tudhat meg semmi bizonyosat, hogy az emberi
szellem oda eljutni nem képes: akkor bátran maradhat továbbra is a
kétkedés állapotában a nélkül, hogy esztelennek tünnék fel ezért.
Maradhat nyugodtan a bizonytalanságban, ha hiszi azt, hogy az
igazságos Isten nem teheti függővé az emberek túlvilági állapotát
annak a megtudásától, a mit úgy sem tudhatnak meg. Ha az az ember,
a ki tömlöczébe zárva, nem tudja, vajon halálos ítéletét
kimondták-e már, de ártatlanságát érzi, s számít biráinak
igazságszeretetére, s e mellett nincs is módjában megtudni, mit
határoznak felette: nyugodtan várhatja a következendőket s
bizonyára helyesen teszi ezt. Azzal kellett volna tehát Pascalnak
okoskodásait megkezdeni, hogy bebizonyította volna, miszerint nem
lehetetlen az embernek a jövő élet felől némi ismereteket
szerezni.

 21) Itt Condorcet
ismét megjegyzi, hogy tulajdonképen azt kellett volna Pascalnak
bebizonyítania, hogy a lélek halhatatlansága igaz-e, nem pedig,
hogy a ki hisz benne, vagy kutatja, emelkedettebb szellemű-e, mint
az, a ki közönyös iránta. E nagy igazságot, a lélek
halhatatlanságát azért kell elhinni, mert be van bizonyítva, nem
pedig azért, mert az abban való hit irántunk másokban több bizalmat
kelt. Mert a Pascal okoskodása téves következtetésre juttathat
bennünket. Hiszen nem a szerint kell bíznunk valakiben, a mint
hisz, vagy nem hisz a lélek halhatatlanságában, hanem inkább a
szerint, a milyen a jelleme. Itt példákat hoz fel aztán Condorcet a
történelemből, a mely nem igazolja Pascal állítását.

 22) Az emberi
gyarlóságoknak alább következő remek rajzát Pascal
Gondolatainak egyes kiadói megjegyzésekkel kisérik,
melyekben példákkal akarják kimutatni, hogy az emberi természet nem
oly gyarló, mint azt Pascal kissé sötét színekkel festi. Mi e
megjegyzéseket szándékosan mellőzzük, mivel Pascal is csupán csak a
nagy tömegre alkalmazza az emberi gyengeségek e rajzát; s
egyáltalában nem akarja azt mondani, hogy ez emberi félszegségektől
a művelt lélek, az erkölcsi finomság s a nemes kedély ne tudna
többé-kevésbé szabadulni. Pascal maga is eléggé megmutatta, mily
keveset törődik mások elismerésével; és ha megismerjük Pascal
műveiből gondolkodásmódját, vagyis jobban mondva: őt magát, akkor
önkénytelenül is arra kell gondolnunk, hogy az alább következő
mesteri kézzel festett emberi gyengeségek közül Pascalban keveset
találhatunk fel. Arra nézve, hogy az emberi gyarlóságokon nagy
részt felül lehet emelkedni, ne hozzunk fel példákat a
történelemből; mert erre nézve legjobb bizonyságot nyerhetünk
akkor, ha Pascal műveit elolvassuk: az emberi gondolkodás gyarló
voltának legfényesebb czáfolatát Pascal szellemes, ragyogó
gondolatai képezik.

 23) Condorcet, Pascal
e gondolatát magyarázva, azt mondja, hogy Pascal e fejezetben azt
bizonyítja, hogy a nép előítéletei s közvéleménye a józan észen
alapszanak; de hogy ez nem jelenti azt, mintha a népnek esze volna
ahhoz, hogy az előítéleteket elfogadja. Az előítéletek ellenkeznek
a nép eszével, de ez azokat önkénytelenül mégis magáévá teszi.

 24) Voltaire itt
megjegyzi, hogy Pascal itt túlzásba esett. Hiszen senki sem kivánja
a néptől, a nagy tömegtől, hogy érzéke legyen a finomabb, nemesebb
élvezetek iránt! Nem; a kinek az izlése köznapias, az keressen oly
élvezetet, a mely lelkét nem foglalja el, s a kinek finomabb izlése
van, az keressen lelki élvezetet. Végre is, mindenkinek kell
élni!

 25) Voltaire itt
megjegyzi, hogy Pascal e gondolatot Montaigne-tól vette át;
csakhogy Montaigne máskép értelmezi ezt a gondolatot és kifejti
jobban. A mi különféle akarataink nem ellentmondások; mert sokféle
érzékünk van s ha ezek közül csak egyik is meg van támadva, agyunk
működése s ezzel együtt felfogásunk is szükségképen módosulni fog.
Igaz, hogy majd szomoruak, majd vidámak vagyunk, de ez természetes
következménye ama helyzetnek, melybe jutunk. Az állat is
különfélekép fog érezni ura iránt, ha ez őt simogatja és eteti,
vagy pedig ha kínozza és meg akarja ölni. Nincs bennünk
ellenmondás, sőt akkor volna, ha különböző helyzetekben egyformák
maradnánk. A kik azt mondják, hogy két lelkünk van, ép úgy
mondhatnák, hogy harmincz vagy negyven lelkünk van; mert hiszen
különböző lelki állapotokban ugyanazon dologról harmincz- vagy
negyvenféleképen is vélekedhetünk. Ez a «kettős lélek» feltevése
metaphysikai képtelenség; épen úgy lehetne mondani, hogy a kutya is
kettős alakban jelenik meg, mivel harap és nyalogat is; a tyúk is,
mivel kis csirkéit előbb gondozza, majd elhagyja és később fel sem
ismeri többé; a tükör is, mivel minden tárgyat nem mutat egyformán,
hanem a benne levő képek az előtte levő tárgy szerint alakulnak; a
fa is, mivel majd lombos, majd pedig csupaszok az ágai!

 26) Voltaire
megjegyzi, hogy Pascal ez okoskodása téves és veszélyes úton halad;
mert már Prometheus és Pandora meséje, Plato Androgynái, az ős
egyptomiak és Zoroaster tanai is kifejtik e látszólagos
ellentmondások okait. A keresztyén vallás nem volna kevésbbé helyes
akkor sem, ha tanaiból e szellemes következtetéseket le nem vonnók,
melyek különben is nem egyebek, mint csak a lángész csillogtatásai.
Az igazi vallás lényeges kelléke az, hogy emelkedett legyen, de az
nem, hogy az említett állítólagos ellentétekről számot adjon; nem
szükséges az, hogy a vallás a metaphysikára tanítson, mint a hogy
nem szükséges az sem, hogy a csillagászatra oktasson.

 27) Voltaire
megjegyzi, hogy az nem igaz, hogy a zsidók törvénye a legrégibb,
mivel még Mózes kora előtt Egyptomban tartózkodtak a zsidók, a hol
már akkor bölcs törvények uralkodtak. Az is téves állítás, hogy a
«törvény» szót csak Homér után ismerték; mert már Homér is szól
Odysseájában Minos törvényeiről. Hesiodban is feltaláljuk e
szót; de ha sem itt, sem Homérban nem is fordulna elő e szó, az nem
bizonyítana semmit sem. A hol királyság, király és nép volt, ott
mindenütt volt már törvény is. China törvényei korábbiak a
Mózeséinél. Téves az az állítás is, hogy a görögök és rómaiak a
zsidóktól vettek volna át törvényeket. Köztársaságaik kezdetén nem
tehették ezt, mert hiszen akkor még nem ismerték a zsidókat s
később nem tehették ezt azért, mert akkor, mint általában
ismeretes, gyűlölték e barbárokat. Gondoljunk csak arra, hogy
emlékezik meg Cicero Jeruzsálemnek Pompejus által való
elfoglalásáról szólva. Philon, e zsidó író, kit Pascal itt alapul
vett, maga is beismeri, hogy a zsidók törvényeit a Septuaginta
lefordítása előtt más nép nem ismerte.

 28) Voltaire
megjegyzi, hogy ez őszinteségre mindenütt találunk példát s hogy az
az emberi természetből folyik. A zsidók önhittsége elhiteti velök,
hogy nem az ő kárhozatos politikájok, nem a művészetekben való
járatlanságuk s nem csiszolatlanságuk tette őket tönkre, hanem az
Isten haragja bünteti őket; elégtétel érzetével gondolnak arra,
hogy az Isten haragját semmiképen sem háríthatták volna el s hogy
mégis csak ők az Isten kiválasztott, dédelgetett népe. Ha valamely
egyházi szónok így szól hozzánk, francziákhoz: «Nyomorultak,
tehetetlenek vagytok; azért vertek meg titeket Hochstedt-nél és
Ramillies-nél, mert nem tudtatok jól védekezni», a hallgatók meg
fogják őt kövezni; de ha azt mondja nekünk: «Ti vagytok Isten
szeretett népe; csakhogy büneitek miatt azzal büntetett Isten, hogy
Hochstedt-nél és Ramillies-nél kiszolgáltatott ellenségeiteknek. De
mivel ismét visszatértetek hozzá, kegyelmébe vett és megengedte,
hogy Derain-nél legyőzzétek ellenségeiteket», a szónok e szavai a
hallgatóságban rokonszenvet keltenek.

 29) L. a
bevezetést.

 30) L. a
bevezetést.

 31) E gondolatot
Bossuet vette fel legelőször.

 32) Boileau Pascaltól
vette ezt a gondolatot, midőn egy ifjúnak ezt mondta: «Mindenre
megtanítottak téged, csak arra nem, hogyan kell másoknak tetszened.
És te mégis ezt tudod legjobban.»

 33) A 107 és 108-ik
gondolat Périer Margit emlékiratai után van felvéve.

 34) Töredék.

 35) A jansenismus,
mint követői mondták, nem lépett fel uj tanokkal, hanem épen a
keresztyénség eredeti tanait akarta visszaállítani.










TARTALOM.




	Pascal 3

	Pascal Gondolatai 13

	A bizonyítás és előadás módszeréről 15

	Ismereteink bizonytalanságáról 44

	Az istenségről és az erkölcsi elvekről 63

	A jövő élet eszméjével való foglalkozás szükségéről
76

	Az emberi nagyságról és gyarlóságról 87

	A nép előítéleteiről s a közvéleményről 116

	Az embernek szüksége van a vallásra 125

	A keresztyén vallás helyességéről 130

	Különféle gondolatok 155

	A szerelemről 193

	Irói tekintély a bölcselet terén 212








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK PASCAL GONDOLATAI ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.



OEBPS/toc.xhtml

    
      
        		
          PASCAL GONDOLATAI
          
            		
              PASCAL.
            


          


        


        		
          PASCAL GONDOLATAI
          
            		
              A BIZONYÍTÁS ÉS ELŐADÁS MÓDSZERÉRŐL.
              
                		
                  I.
                


                		
                  II.
                


                		
                  III.
                


                		
                  IV.
                


                		
                  V.
                


                		
                  VI.
                


                		
                  VII.
                


                		
                  VIII.
                


                		
                  IX.
                


                		
                  X.
                


                		
                  XI.
                


                		
                  XII.
                


                		
                  XIII.
                


              


            


            		
              ISMERETEINK BIZONYTALANSÁGÁRÓL.6)
              
                		
                  I.
                


                		
                  II.
                


                		
                  III.
                


                		
                  IV.
                


                		
                  V.
                


                		
                  VI.
                


                		
                  VII.
                


                		
                  VIII.
                


                		
                  IX.
                


                		
                  X.
                


                		
                  XI.
                


                		
                  XII.
                


                		
                  XIII.
                


                		
                  XIV.
                


                		
                  XV.
                


                		
                  XVI.
                


                		
                  XVII.
                


                		
                  XVIII.
                


              


            


            		
              AZ ISTENSÉGRŐL ÉS AZ ERKÖLCSI ELVEKRŐL.
              
                		
                  I.
                


                		
                  ELSŐ RÉSZ. Isten létezéséről.
                  
                    		
                      II.
                    


                    		
                      III.
                    


                    		
                      IV.
                    


                    		
                      V.
                    


                    		
                      VI.
                    


                    		
                      VII.
                    


                  


                


                		
                  MÁSODIK RÉSZ. Az erkölcsi elvekről.12)
                  
                    		
                      VIII.
                    


                    		
                      IX.
                    


                    		
                      X.
                    


                    		
                      XI.
                    


                    		
                      XII.
                    


                    		
                      XIII.
                    


                    		
                      XIV.
                    


                    		
                      XV.
                    


                    		
                      XVI.
                    


                    		
                      XVII.
                    


                    		
                      XVIII.
                    


                    		
                      XIX.
                    


                    		
                      XX.
                    


                    		
                      XXI.
                    


                  


                


              


            


            		
              A JÖVŐ ÉLET ESZMÉJÉVEL VALÓ FOGLALKOZÁS SZÜKSÉGÉRŐL.19)
              
                		
                  I.
                


                		
                  II.
                


              


            


            		
              AZ EMBERI NAGYSÁGRÓL ÉS GYARLÓSÁGRÓL.
              
                		
                  I.
                


                		
                  II.
                


                		
                  III.
                


                		
                  IV.
                


                		
                  V.
                


                		
                  VI.
                


                		
                  VII.
                


                		
                  VIII.
                


                		
                  IX.
                


                		
                  X.
                


                		
                  XI.
                


                		
                  XII.
                


                		
                  XIII.
                


                		
                  XIV.
                


                		
                  XV.
                


                		
                  XVI.
                


                		
                  XVII.
                


                		
                  XVIII.
                


                		
                  XIX.
                


                		
                  XX.
                


                		
                  XXI.
                


                		
                  XXII.
                


                		
                  XXIII.
                


                		
                  XXIV.
                


                		
                  XXV.
                


                		
                  XXVI.
                


                		
                  XXVII.
                


                		
                  XXVIII.
                


                		
                  XXIX.
                


                		
                  XXX.
                


              


            


            		
              A NÉP ELŐÍTÉLETEIRŐL ÉS A KÖZVÉLEMÉNYRŐL.
              
                		
                  I.
                


                		
                  II.
                


                		
                  III.
                


                		
                  IV.
                


                		
                  V.
                


                		
                  VI.
                


                		
                  VII.
                


                		
                  VIII.
                


                		
                  IX.
                


                		
                  X.
                


                		
                  XI.
                


                		
                  XII.
                


                		
                  XIII.
                


                		
                  XIV.
                


                		
                  XV.
                


                		
                  XVI.
                


                		
                  XVII.
                


              


            


            		
              AZ EMBERNEK SZÜKSÉGE VAN A VALLÁSRA.
              
                		
                  I.
                


                		
                  II.
                


                		
                  III.
                


                		
                  IV.
                


                		
                  V.
                


                		
                  VI.
                


                		
                  VII.
                


                		
                  VIII.
                


                		
                  IX.
                


                		
                  X.
                


                		
                  XI.
                


              


            


            		
              A KERESZTYÉN VALLÁS HELYESSÉGÉRŐL.
              
                		
                  ELSŐ RÉSZ. A keresztyénség indokolásáról általában.
                  
                    		
                      I.
                    


                    		
                      II.
                    


                    		
                      III.
                    


                    		
                      IV.
                    


                    		
                      V.
                    


                    		
                      VI.
                    


                    		
                      VII.
                    


                  


                


                		
                  MÁSODIK RÉSZ. A keresztyén vallás erkölcsi bizonyítékairól.
                  
                    		
                      VIII.
                    


                    		
                      IX.
                    


                    		
                      X.
                    


                    		
                      XI.
                    


                    		
                      XII.
                    


                    		
                      XIII.
                    


                    		
                      XIV.
                    


                    		
                      XV.
                    


                  


                


                		
                  HARMADIK RÉSZ. A vallás történelmi bizonyítékai.
                  
                    		
                      XVI.
                    


                    		
                      XVII.
                    


                    		
                      XVIII.
                    


                    		
                      XIX.
                    


                    		
                      XX.
                    


                    		
                      XXI.
                    


                    		
                      XXII.
                    


                    		
                      XXIII.
                    


                    		
                      XXIV.
                    


                    		
                      XXV.
                    


                  


                


              


            


            		
              KÜLÖNFÉLE GONDOLATOK.
              
                		
                  I.
                


                		
                  II.
                


                		
                  III.
                


                		
                  IV.
                


                		
                  V.
                


                		
                  VI.
                


                		
                  VII.
                


                		
                  VIII.
                


                		
                  IX.
                


                		
                  X.
                


                		
                  XI.
                


                		
                  XII.
                


                		
                  XIII.
                


                		
                  XIV.
                


                		
                  XV.
                


                		
                  XVI.
                


                		
                  XVII.
                


                		
                  XVIII.
                


                		
                  XIX.
                


                		
                  XX.
                


                		
                  XXI.
                


                		
                  XXII.
                


                		
                  XXIII.
                


                		
                  XXIV.
                


                		
                  XXV.
                


                		
                  XXVI.
                


                		
                  XXVII.
                


                		
                  XXVIII.
                


                		
                  XXIX.
                


                		
                  XXX.
                


                		
                  XXXI.
                


                		
                  XXXII.
                


                		
                  XXXIII.
                


                		
                  XXXIV.
                


                		
                  XXXV.
                


                		
                  XXXVI.
                


                		
                  XXXVII.
                


                		
                  XXXVIII.
                


                		
                  XXXIX.
                


                		
                  XL.
                


                		
                  XLI.
                


                		
                  XLII.
                


                		
                  XLIII.
                


                		
                  XLIV.
                


                		
                  XLV.
                


                		
                  XLVI.
                


                		
                  XLVII.
                


                		
                  XLVIII.
                


                		
                  XLIX.
                


                		
                  L.
                


                		
                  LI.
                


                		
                  LII.
                


                		
                  LIII.
                


                		
                  LIV.
                


                		
                  LV.
                


                		
                  LVI.
                


                		
                  LVII.
                


                		
                  LVIII.
                


                		
                  LIX.
                


                		
                  LX.
                


                		
                  LXI.
                


                		
                  LXII.
                


                		
                  LXIII.
                


                		
                  LXIV.
                


                		
                  LXV.
                


                		
                  LXVI.
                


                		
                  LXVII.
                


                		
                  LXVIII.
                


                		
                  LXIX.
                


                		
                  LXX.
                


                		
                  LXXI.
                


                		
                  LXXII.
                


                		
                  LXXIII.
                


                		
                  LXXIV.
                


                		
                  LXXV.
                


                		
                  LXXVI.
                


                		
                  LXXVII.
                


                		
                  LXXVIII.
                


                		
                  LXXIX.
                


                		
                  LXXX.
                


                		
                  LXXXI.
                


                		
                  LXXXII.
                


                		
                  LXXXIII.
                


                		
                  LXXXIV.
                


                		
                  LXXXV.
                


                		
                  LXXXVI.
                


                		
                  LXXXVII.
                


                		
                  LXXXVIII.
                


                		
                  LXXXIX.
                


                		
                  XC.
                


                		
                  XCI.
                


                		
                  XCII.
                


                		
                  XCIII.
                


                		
                  XCIV.
                


                		
                  XCV.
                


                		
                  XCVI.
                


                		
                  XCVII.
                


                		
                  XCVIII.
                


                		
                  XCIX.
                


                		
                  C.
                


                		
                  CI.
                


                		
                  CII.
                


                		
                  CIII.
                


                		
                  CIV.
                


                		
                  CV.
                


                		
                  CVI.
                


                		
                  CVII.33)
                


                		
                  CVIII.
                


                		
                  CIX.
                


                		
                  CX.
                


                		
                  CXI.
                


              


            


            		
              A SZERELEMRŐL.
            


            		
              IRÓI TEKINTÉLY A BÖLCSELET TERÉN.34)
            


            		
              Lábjegyzetek.
            


            		
              TARTALOM.
            


            		
              THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE
            


          


        


      


    
    
      
        		
          -3-
        


        		
          -4-
        


        		
          -5-
        


        		
          -6-
        


        		
          -7-
        


        		
          -8-
        


        		
          -9-
        


        		
          -10-
        


        		
          -11-
        


        		
          -12-
        


        		
          -14-
        


        		
          -15-
        


        		
          -16-
        


        		
          -17-
        


        		
          -18-
        


        		
          -19-
        


        		
          -20-
        


        		
          -21-
        


        		
          -22-
        


        		
          -23-
        


        		
          -24-
        


        		
          -25-
        


        		
          -26-
        


        		
          -27-
        


        		
          -28-
        


        		
          -29-
        


        		
          -30-
        


        		
          -31-
        


        		
          -32-
        


        		
          -33-
        


        		
          -34-
        


        		
          -35-
        


        		
          -36-
        


        		
          -37-
        


        		
          -38-
        


        		
          -39-
        


        		
          -40-
        


        		
          -41-
        


        		
          -42-
        


        		
          -43-
        


        		
          -44-
        


        		
          -45-
        


        		
          -46-
        


        		
          -47-
        


        		
          -48-
        


        		
          -49-
        


        		
          -50-
        


        		
          -51-
        


        		
          -52-
        


        		
          -53-
        


        		
          -54-
        


        		
          -55-
        


        		
          -56-
        


        		
          -58-
        


        		
          -59-
        


        		
          -60-
        


        		
          -61-
        


        		
          -62-
        


        		
          -63-
        


        		
          -64-
        


        		
          -65-
        


        		
          -66-
        


        		
          -67-
        


        		
          -68-
        


        		
          -69-
        


        		
          -70-
        


        		
          -71-
        


        		
          -72-
        


        		
          -73-
        


        		
          -74-
        


        		
          -75-
        


        		
          -76-
        


        		
          -77-
        


        		
          -78-
        


        		
          -79-
        


        		
          -80-
        


        		
          -81-
        


        		
          -82-
        


        		
          -83-
        


        		
          -84-
        


        		
          -85-
        


        		
          -86-
        


        		
          -87-
        


        		
          -88-
        


        		
          -89-
        


        		
          -90-
        


        		
          -91-
        


        		
          -92-
        


        		
          -93-
        


        		
          -94-
        


        		
          -95-
        


        		
          -96-
        


        		
          -97-
        


        		
          -98-
        


        		
          -99-
        


        		
          -100-
        


        		
          -101-
        


        		
          -102-
        


        		
          -103-
        


        		
          -104-
        


        		
          -105-
        


        		
          -106-
        


        		
          -107-
        


        		
          -108-
        


        		
          -109-
        


        		
          -110-
        


        		
          -111-
        


        		
          -112-
        


        		
          -113-
        


        		
          -114-
        


        		
          -115-
        


        		
          -116-
        


        		
          -117-
        


        		
          -118-
        


        		
          -119-
        


        		
          -120-
        


        		
          -121-
        


        		
          -122-
        


        		
          -123-
        


        		
          -124-
        


        		
          -125-
        


        		
          -126-
        


        		
          -127-
        


        		
          -128-
        


        		
          -129-
        


        		
          -130-
        


        		
          -131-
        


        		
          -132-
        


        		
          -133-
        


        		
          -134-
        


        		
          -135-
        


        		
          -136-
        


        		
          -137-
        


        		
          -138-
        


        		
          -139-
        


        		
          -140-
        


        		
          -141-
        


        		
          -142-
        


        		
          -143-
        


        		
          -144-
        


        		
          -145-
        


        		
          -146-
        


        		
          -147-
        


        		
          -148-
        


        		
          -149-
        


        		
          -150-
        


        		
          -151-
        


        		
          -152-
        


        		
          -153-
        


        		
          -154-
        


        		
          -155-
        


        		
          -156-
        


        		
          -157-
        


        		
          -158-
        


        		
          -159-
        


        		
          -160-
        


        		
          -161-
        


        		
          -162-
        


        		
          -163-
        


        		
          -164-
        


        		
          -165-
        


        		
          -166-
        


        		
          -167-
        


        		
          -168-
        


        		
          -169-
        


        		
          -170-
        


        		
          -171-
        


        		
          -172-
        


        		
          -173-
        


        		
          -174-
        


        		
          -175-
        


        		
          -176-
        


        		
          -177-
        


        		
          -178-
        


        		
          -179-
        


        		
          -180-
        


        		
          -181-
        


        		
          -182-
        


        		
          -183-
        


        		
          -184-
        


        		
          -185-
        


        		
          -186-
        


        		
          -187-
        


        		
          -188-
        


        		
          -189-
        


        		
          -190-
        


        		
          -191-
        


        		
          -192-
        


        		
          -193-
        


        		
          -194-
        


        		
          -195-
        


        		
          -196-
        


        		
          -197-
        


        		
          -198-
        


        		
          -199-
        


        		
          -200-
        


        		
          -201-
        


        		
          -202-
        


        		
          -203-
        


        		
          -204-
        


        		
          -205-
        


        		
          -206-
        


        		
          -207-
        


        		
          -208-
        


        		
          -209-
        


        		
          -210-
        


        		
          -211-
        


        		
          -212-
        


        		
          -213-
        


        		
          -214-
        


        		
          -215-
        


        		
          -216-
        


        		
          -217-
        


        		
          -218-
        


        		
          -219-
        


        		
          -220-
        


        		
          -221-
        


        		
          -222-
        


        		
          -223-
        


      


    
  

OEBPS/8545886621994232727_76165-cover.png
Pascal gondolatai

Blaise Pascal

v_

A






