
  
    
      
    
  


The Project Gutenberg eBook of L'Acerba

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: L'Acerba


Author: d'Ascoli Cecco


Annotator: Pasquale Rosario



Release date: November 1, 2025 [eBook #77167]


Language: Italian


Original publication: Lanciano: Carabba, 1916


Credits: Barbara Magni, Carlo Traverso and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK L'ACERBA ***





L’ACERBA











CECCO D’ASCOLI




L’ACERBA




CON PREFAZIONE, NOTE E BIBLIOGRAFIA




DI




PASQUALE ROSARIO




E, IN APPENDICE, I SONETTI ATTRIBUITI ALLO STABILI




LANCIANO

R. CARABBA, EDITORE

1916









PROPRIETÀ LETTERARIA

DELL’EDITORE R. CARABBA




Lanciano, tip. dello Stabilimento R. Carabba











INDICE












PREFAZIONE




I — L’AUTORE



Parlare di Francesco Stabili, detto comunemente Cecco
d’Ascoli, pur dopo tanto fiorire di critica storica e letteraria,
riesce assai difficile; giacchè, dai primi diligenti
lavori del Frizzi e del Bariola fino a quelli più recenti
e pregevoli del Castelli e del Boffito, i nuovi documenti
venuti in luce non ci mettono ancora in grado di conoscere
appieno le varie vicende della sua vita e di dar fine,
una buona volta, alle acerbe contese che si sono agitate
intorno a lui. Onde, ben a ragione il Bariola diceva che
«chi si accinge a scrivere di questo infelice poeta trova,
ad ogni passo, difficoltà ed ostacoli quasi insuperabili,
tanto scarse e mal sicure sono le notizie che ne abbiamo».




Infatti, intorno all’anno della sua nascita, le opinioni
sono tuttavia discordi. Gli storici regionali, posteriori di
molto all’età di Cecco, lo fan nascere nel 1250 o nel
1257: per contro, secondo gli appunti sui poeti provenzali
e italiani dell’umanista iesino Angelo Colocci, nato circa
un secolo e mezzo dopo la morte di Cecco, il nostro
autore sarebbe venuto al mondo nel 1269, forse nella
seconda quindicina di ottobre, mentre la madre incinta
si recava nel paesello di Ancarano ad una festa religiosa,
che ivi allora si celebrava. E quest’ultima data, poi che

il Castelli ebbe discoperti tali appunti nel 1887 di sul
Codice Vaticano 4831, e quindi pubblicati in miglior
lezione nel 1890, per l’aiuto di Giulio Salvadori, nel
Giornale Storico della Letteratura Italiana, vien ritenuta
come la più probabile, se non la vera. Tutti gli storici,
intanto, gli danno a padre un maestro Simone; ma discordi
sono i pareri se questi fosse un medico o un notaio.




Nella matricola dei notari dell’epoca, che conservasi
nell’archivio comunale di Ascoli Piceno, un notar Simone
Stabili, Stabile o degli Stabili non è menzionato; nè del
casato si ha ricordo nel Catasto del sec. XIV, che pur ivi
si conserva. Tanto il Colocci che altri biografi posteriori
opinano che Cecco, dopo gli studi grammaticali in patria,
si conducesse alla famosa Scuola medica di Salerno, ove
taluni ammettono avessero egli e il padre suo anche insegnato.
Sorprende, del resto, come l’indirizzo prevalentemente
astrologico delle nozioni mediche e di tutta la
produzione mentale di Cecco si presenti così dissonante
con le dottrine pratiche e positive della Scuola Salernitana
di quel tempo, di già liberatasi dagli inquinamenti arabi
e dagli influssi astrologici‍[1]. Poi, stette a Parigi; ma
è dubbio se egli venisse o pur no invitato alla corte
papale di Avignone. Dal 1322 al 1325, insegnò alla celebre
università di Bologna e, secondo il Ghirardacci, col salario
di cento lire. Alcuni anzi han preteso che egli professasse,
in quella università, matematica medicina filosofia.
Chi si rende ragione, però, dei sistemi e dei metodi d’insegnamento
medievali, comprenderà di leggieri che la
matematica era parte essenziale della materia astrologica e
che la medicina, e in ispecie la terapia, facevasi dipendere in
parte dall’influenza favorevole o maligna degli astri. Forse,
potè dettare un corso di cosmografia e di astrologia applicata

alla medicina; e fa maraviglia, per altro, come egli,
medico, trascurasse di proposito, nell’Acerba, di parlare
del regno vegetale:




  Se d’erbe qui non tracto nè de piante,

Io prego che chi legge non si sdegne,

Ch’a medico ne lasso che ne cante.






Il Boffito, con dotte argomentazioni, ha in vero dedotto,
dall’esame del De principiis astrologiae da lui novamente
scoverto nel codice miscellaneo Vaticano 2366 del sec. XIV,
che Cecco a Bologna lesse proprio astrologia; giacchè
questo comento all’opera più rinomata dell’astronomo ed
astrologo arabo Abdel-Haziz Al-cabiti del sec. X, conosciuta
col nome di Alcabizio, fu dettato a Bologna, dove,
giovane, venne eletto a tale insegnamento dalla scolaresca
cosmopolita. Il comento ci è pervenuto in poche lezioni,
forse sei o sette, ed è così incompiuto o mutilo probabilmente
per la condanna inflittagli dal Sant’Uffizio. Contro
ciò che dapprima si ammetteva, il comento alla Sfera
dell’astronomo inglese del sec. XIII, Iohn Halifax da Holywood,
detto il Sacrobosco, non fu dettato a Bologna, ma già
prima e, forse, a Salerno, a Padova o altrove. A Bologna,
pertanto, il 16 dicembre 1324, l’inquisitore Lamberto da
Cingoli gli sequestrava le opere, lo condannava a varie
pene corporali e pecuniarie, gl’interdiceva l’insegnamento,
per aver sentenziato e discorso erroneamente di cose attinenti
alla cattolica fede. E vuolsi che il fiorentino Tommaso del
Garbo, lettore di medicina in quella medesima università,
per invidia, l’avesse denunziato al tribunale dell’Inquisizione.
Da questa prima condanna al 1327, non abbiamo
notizie certe di lui. Fu a Bologna, a Napoli o a Firenze?
Insegnò in qualche altra università, o andò ramingo per
l’Italia? Noi non lo sappiamo.




Il 30 luglio 1326, il figliuolo di re Roberto d’Angiò,
Carlo duca di Calabria, a cui era stata concessa per dieci
anni la signoria della repubblica contro Castruccio, entrava

in Firenze con grande solennità, accompagnato da
molti magnati del regno e, come dice Angelo Di Costanzo,
da più di dugento altri cavalieri a sproni d’oro. Con
questo nobile seguito, alcuni han preteso giungesse pure
Cecco d’Ascoli, e che là si dedicasse all’insegnamento.
Anzi, taluno sostenne che, pervenuto già prima a Firenze,
non appena cioè ebbe campo di allontanarsi da Bologna,
i Fiorentini gli offrirono una cattedra creata appositamente
per lui.




Senonchè, dove sono le prove e i documenti?




Giovanni Villani racconta «che egli era astrolago del
duca, e avea dette e rivelate per la scienza d’astronomia,
ovvero di nigromanzia, molte cose future, le quali si trovarono
poi vere, degli andamenti del Bavaro e dei fatti
di Castruccio e di quegli del duca». E a Firenze veramente
noi lo troviamo nel 1327. Secondo un documento
inedito, da noi scoperto nell’Archivio di Stato di Napoli,
e che pubblichiamo qui in fine della prefazione, Cecco
stette alla corte del duca, in qualità di phisicus et familiaris,
con lo stipendio di tre once in argento per mese,
solo dal 12 marzo al 31 maggio 1327. Ora, se, come
ha provato il Davidsohn‍[2], egli era stato, pria della
seconda condanna, rinchiuso per due mesi nelle carceri
inquisitoriali di Santa Croce, si può, senza tema di errare,
concludere che lo Stabili, già nei primi del giugno, era
stato scacciato dal palagio dei Podestà, di costa alla Badia.
Il vescovo di Aversa, Raimondo de Mausac di Marsiglia
(Pelliccia, Parenti), che era frate minore e cancelliere di
Carlo Senzaterra, «parendogli abominevole a tenerlo il
duca in sua corte, il fece prendere, perchè il libro astrologico,
composto e riprovato a Bologna, l’usava anche in
Firenze». Ed aggiunge il Villani che maestro Dino del

Garbo, famoso medico fiorentino del tempo, già professore
all’università di Bologna e poi a quella di Siena e padre
di Tommaso, «fu grande cagione della morte del sopraddetto
maestro Cecco, riprovando per falso il detto suo
libello, il quale aveva letto in Bologna, e molti dissono
che ’l fece per invidia».




Frate Accursio de’ Bonfantini, inquisitore dell’eretica
pravità in Toscana, che tra le mansioni del suo ufficio
trovava anche tempo di commentare il divino poema di
Dante, si fe’ mandare da Bologna copia del primo processo;
e le carte giunsero a Firenze il 17 luglio. Così,
l’accusa di eresia si riconfermava; e Cecco veniva bruciato
vivo, con tutte le sue opere, fra Porta a Pinti e Porta alla
Croce, tra Affrico e Mensola, il 16 settembre 1327‍[3].
Ecco perchè dei suoi lavori non si è mai trovato un codice
autografo o apografo.




Fu ghibellino: di un ghibellinismo diverso da quello
dantesco, come apparisce da molti luoghi dell’Acerba e di
altre sue opere. Propendè per Lodovico il Bavaro, al pari
di Fazio degli Uberti; ma inculcò agli Italiani, per ottenere
o conservare la libertà, di esser concordi:




  Così dovría ciascun cittadino

L’uno con l’altro esser conforme,

Chè non venisser lor terre ad inchino;






incitò i Colonnesi a mettersi alla testa del movimento
politico, per far tenere alli nimici el becco al nido; imprecò
al tiranno della sua patria, Giovanni Veninbene,
capo di parte guelfa, capitano a guerra di Carlo II d’Angiò
nel 1305, contro i ghibellini del suo paese, giusta quanto
rilevasi da parecchi documenti inediti dell’Archivio di
Stato di Napoli, e che pubblicherò prossimamente. Contro
quel che asserì il Castelli, il Veninbene, dunque, fu

tutt’altro che ghibellino. Ed io, perciò, nel 1897, con l’appoggio
della tradizione e di quanto ne pensò anche il Trucchi,
fui incline ad ammettere che alla condanna di Cecco
contribuisse pure non poco il suo comportamento politico.




Fu amico di Cino da Pistoia e di Petrarca. Fu in relazioni
con l’Alighieri? Qui sta il nodo. Ma, amico o antagonista
di Dante; infetto di magia o scienziato vero;
eretico o no, dice il Castelli, il martire ascolano ha lasciato,
egli solo, le più chiare ed esplicite testimonianze di rapporti
intellettuali col divino poeta. E, se coraggiosamente
affrontò la condanna, rifiutando di abiurare alle sue idee
filosofiche e ripetendo nell’estremo supplizio: l’ho detto
l’ho insegnato e lo credo; le fiamme del martirio, nella
ipotesi più avversa, han dovuto magari purificare questa
figura tetragona ai colpi della sventura, sì da farcelo apparire
come un vindice della libertà di coscienza‍[4].




Che egli amasse, peraltro, una donna, a parte qualsiasi
giudizio sulla sua posizione sociale, ci è provato dall’Acerba;
un amore contrastato forse, e, se non illecito (l’empio
laccio, come dice nel sonetto del Cod. Riccardiano 1103), indubitatamente
infelice. Egli riconosceva anzi in questo
amore una dilectio vitiosa; perchè, come nel commento all’Alcabizio,
qui diligit monachas, accipit iste amor; e tuttavia,
pare, perseverasse in esso impenitente. Le tre lettere giocose
in latino, che gli si attribuiscono, pubblicate dal
Novati nel Gior. stor. d. Lett. ital., e ritenute apocrife dal
Castelli e dal Rossi, stanno a dimostrare, comunque, la
comune credenza in questa passione amorosa del poeta.
In due di esse, rivolgendosi ai fiorini e ai danari, si fa
una stoica invettiva contro la plutocrazia; nella terza individua
il suo amore in una suor Lucia, clarissa d’un monastero
di Empoli, di Eboli o di Ascoli (il nome della
città non si legge bene nel testo).









Tale fu quest’uomo, che Andrea Orcagna dannava all’inferno,
nell’affresco del giudizio universale dipinto in
S. Croce, e che l’anima molteplice di Leonardo da Vinci
studiò accuratamente, nell’Acerba, per le dottrine scientifiche
racchiusevi e per le figurazioni simboliche, di cui
potè avvalersi nella sua arte meravigliosa.



II — L’ACERBA



L’opera sua più rinomata in volgare ebbe pure, come
l’autore, una varia fortuna. Chi la lodò al cielo, riconoscendo
in essa i germi precursori di talune discipline
scientifiche, che han poi avuto il loro pieno svolgimento
nell’epoca moderna; ed in questo coro bisogna annoverare,
oltre gli scrittori regionalisti, anche Guglielmo Libri che,
nella classica Storia delle Scienze matematiche in Italia,
designò nello Stabili l’acuto e geniale esperimentatore
dei fenomeni fisici. Chi, invece, come il Palermo, volle
vedere nell’Acerba la negazione di ogni vero o gli elementi
originari del materialismo e fin del nichilismo
odierni; o, come il Boffito, che le negò qualsiasi contributo
intellettuale e morale alle scienze e alle lettere.
Quando si parte da preconcetti o si è mossi da spirito
campanilistico, i giudizi non possono riuscire immuni da
esagerazioni. La fama di cui godè in vita l’autore, le edizioni
che con frequenza si son succedute dai primordi
quasi dell’arte della stampa ci dimostrano che qualche
cosa di originale e di nuovo vi deve pur essere nell’Acerba.
Attenendoci all’indole della raccolta «Scrittori Nostri»,
noi non possiamo ora che presentare in una forma leggibile
un’opera trecentesca che riusciva difficile ritrovare
anche nelle migliori Biblioteche e che era stata alterata
o guasta in tutte le edizioni che se n’eran fatte fino al 1820.
Ci dispensiamo, perciò, da una minuta analisi del suo

contenuto scientifico e dal notarne le fonti, le analogie,
le divergenze, le cose pregevoli o originali. Troppo manca
ancora, del resto, per poter venire a una conclusione definitiva;
e la storia delle scienze non ha tuttavia esplorato
a fondo tutti gli svariati campi del suo immenso territorio.
Certo, non poco fu tratto dalle enciclopedie medievali e
rispecchia appunto lo stato del sapere comune dell’epoca;
ma quanta parte egli vi mise di suo e con quali criteri
egli interpretò fatti e idee del suo tempo e quanto intravide
pria degli albori dell’età moderna sarebbe prematuro
sceverare. Gli studi non sono tuttora completi per un
retto giudizio scientifico; e la lettura integrale del lavoro
cecchiano servirà, per l’appunto, ad agevolarne l’indagine.
Questo soltanto è il nostro scopo. E, perciò, diamo qui,
per la prima volta, il testo intero dell’Acerba, traendolo
dal Cod. Mediceo-Laurenziano di Firenze, N. 52, pl. XL,
della prima metà del sec. XIV. Esso è il cod. più antico,
poco corrotto e meno mutilo. Il V Libro e qualche integrazione
di concetto o di forma si son desunti, invece,
dal Cod. N. 82 del sec. XV della Biblioteca Casanatense
di Roma, anch’esso inedito.




Ardua fu la nostra impresa; ma il buon volere e la
diligenza che vi mettemmo ci fanno sperare un’accoglienza
onesta e lieta.




Non è, nè poteva essere, un testo critico esauriente
dell’Acerba: è un’edizione nuova, mai tentata per lo innanzi,
per quanto possibile, fedele, eseguita sui due codici
e, sovra tutto, accessibile anche alla cultura popolare.
Per questa ragione, non si è tenuto alcun conto del testo
delle antiche edizioni e neppure del commento ai due
primi libri, che, nel sec. XVI, fece il modenese Nicola
Massetti (ediz. veneta del 1507). Per rammodernare la
dizione e renderne più facile la lettura, noi abbiamo solo
sciolti i nessi, tolta qualche forma e desinenza venetizzante
del Laurenziano, tolta l’h ove non è usata nella

grafia contemporanea e messala dove non c’era, espunta
qualche lettera o sillaba dove il verso non tornava, aggiunti
i segni ortografici e d’interpunzione mancanti.
Qualche noticina abbiam voluto mettere qua e là, per
gli opportuni raffronti con altre opere o pei necessari richiami,
alieni da ogni pretesa di commento diplomatico,
storico, letterario o scientifico. Una lezione critica definitiva
dell’Acerba, se mai potrà farsi, non essendovi un
cod. autografo, dovrà tener calcolo, oltre che di tutte le
varianti dei numerosi codici, delle dottrine altresì e del
pensiero di Cecco, come si desumono dalle altre sue opere.
A questo compito di lunga lena e di adeguata preparazione
s’era accinto il Bariola, che dette luminosi affidamenti
di riuscirvi ed ora, come ha promesso da lunga
pezza, s’è dato il Castelli. Il cod. Casanatense contiene
molte parole e forme dialettali meridionali che il Laurenziano
non ha; però, poche volte noi abbiam sostituite
quelle a queste, e solo quando occorreva al senso o era
richiesto dalle concordanze della rima. L’Acerba, pertanto,
così come è divisa nel Laurenziano, non si riscontra in
altri codici. In alcuni non vi è distinzione di libri e di
capitoli, bensì di rubriche, quale il Palatino esaminato
dal Palermo; in altri, i libri sono sei, in altri cinque, facendo
un libro solo del 2.º e del 3.º; in altri quattro,
mancando, come nel Laurenziano, i due cap. del quinto.
Il Quadrio le assegnò tre libri, confondendo i due primi
col Commento alla Sfera. Anche il numero dei capitoli
varia da un cod. all’altro. Il Laurenz. ha 9 cap. nel I Lib.,
19 nel II, 56 nel III, 13 nel IV; in tutto, cioè, 97, a
cui si sono aggiunti i due cap. del V.º lib. secondo il
cod. Casanatense. Le differenze tra i due cod. da noi seguiti
si son notate a piè del testo. Per brevità, vi abbiamo
aggiunto un indice, da cui potrà vedersi la contenenza
del poema. Piuttosto sarà utile intrattenerci succintamente
intorno al significato del titolo e al metro dell’Acerba.









Il nome dato a quest’opera è del tutto nuovo, e ha
dato luogo a varie interpretazioni. Il Colocci opinò che si
fosse detta Acerba, per la durezza dello stile; il Quadrio
che stesse a significare mucchio o congerie di molte cose,
e quindi fè derivare Acerba da acerbus, acervus. Altri
pensarono che indicasse l’autore medesimo, di carattere
fiero acerbo, e che il poema dovesse intitolarsi veramente:
De proprietatibus rerum, come appunto si vuole fosse
scritto nel cod. del sec. XV posseduto da D. Inigo Lopez.
Lo Spalazzi, comparandola col Convivio, scrisse che, a simiglianza
di Dante che intendeva bandire agli uomini il
cibo del sapere, l’Ascolano offrì ai contemporanei l’aspra
e cruda vivanda dei più difficili problemi della scienza.
Il Bariola crede stia a significare, più che l’acerbità
della materia, l’età giovanile (juvenilia) in cui Cecco,
forse, la scrisse; e fu indotto a pensare così dal trovare
in qualche codice: Liber Acerbae aetatis. Il Calvi, pur
accettando che il titolo primitivo fosse quello supposto dal
Bariola, dà ad esso un significato tutto speciale. Secondo
lui, significherebbe: Libro composto per servire all’educazione
dell’uomo; e crede di trovarne una conferma nei
versi dove si parla del leone, che: Deve li soi nati ammaestrare,
Lassando il tempo dell’acerba vita, Con soe parole
in lor vertù spirare; e in quegli altri: Io voglio qui
che il quare trovi il quia, Levando l’ali dell’acerba mente,
ecc. Pel Gaspary è opera acerba, per la difficoltà della
materia. Pel Lozzi, invece, dovrebbe scriversi realmente
Cerba, Cervia, Cerbia, Cerva, cioè il cervo o la cerva,
volendo in quel mistico animale Cecco figurare sè stesso;
o, secondo il Salutati, l’alto sentire di sè nella glorificazione
del vero, per cui l’uomo si eterna. In fine, il
Castelli, seguito anche dal Volpi, crede che sia un neutro
plurale latino e significhi cose acerbe al gusto della gente
abituata ai dolciumi della consueta poesia.




Lo schema metrico dell’Acerba è una specie di terzina,

la cui serie è: ABA, CBC... ZZ, che, a pari della terzina
dantesca, procede dalla forma di serventese incatenato,
«costituito da una serie di strofe di tre versi variamente
rimati, ma sempre in modo che tra strofe e strofe vi sia
concordanza di rime». Vi fu chi attribuì a Cecco l’invenzione
della sestina o dell’ottava (Appiani). Ma, ben
dice il Castelli che «del loro errore si sarebbero facilmente
accorti, se avessero considerato che l’ottava si
esplica per due sole rime nei primi sei versi e si chiude
con un distico monorimo indipendente; laddove, prendendo
ad esame gli ultimi otto versi di un capitolo dell’Acerba,
si hanno tre rime per i sei versi che precedono
il distico di chiusa» a rima baciata. Il Marcucci, per
primo, notò che l’Acerba è scritta in terzetti; ed è l’espressione
naturale del fatto «che la ritmica e la metrica
delle lingue romanze sono una spontanea evoluzione degli
elementi musicali contenuti nella poesia popolare, sopravvissuta
al crollo dell’impero e della civiltà latina (Castelli)».
Cecco, quindi, non inventò nulla, ma scelse quella
varietà di serventese incatenato, che rendeva i ricorsi
delle parole omioteleute meno frequenti, per ottenere, in
conseguenza, i desiderati effetti, come avvertì il Casini,
di gravità e maestà, adatti allo svolgimento delle sue
esposizioni scientifiche.




E, come il metro, così anche il contenuto della sua
opera contiene e rivela molte delle antiche credenze e
superstizioni e dei motivi poetici più in voga nel Medio
Evo; onde la letteratura folk-loristica avrà non poco da
spigolare. La forma dell’Acerba è o espositiva o dialogica;
e, così, come ci è pervenuta monca nei vari cod. e senza
proporzione delle parti di che si compone, ci fa lecito
pensare che non dovette punto esser compiuta dall’autore.
Considerandone, d’altronde, pacatamente la struttura esteriore
e l’organismo interno, si addimostra, senza dubbio,
un poema originale per la forma e per la sostanza, ammesso

pure che questa non sia che l’esposizione dello
scibile dell’epoca, su fonti comuni, a cui attinsero, si sa,
tutte le enciclopedie e le produzioni allegoriche e didascaliche,
dal dugento al quattrocento.




Vi è arte nell’Acerba? A questa domanda non si può
che rispondere negativamente. Se ne escludi alcuni brani
ove vibra potente il fuoco dell’amore o il ricordo del
dolce suo paese nativo, ove si attrista pel suo stato infelice
o parla ed ammonisce, agitato dalla passione politica;
pel resto, il poema non è che una selva selvaggia ed aspra
e forte, in cui solitario vaga unicamente la solenne ed altera
figura di Cecco, il quale, sovra tutto per questa assenza
di arte, si palesa incomparabilmente inferiore alla mente,
per ogni verso divina, dell’Alighieri. Ecco perchè abbiam
voluto, a disegno, non pronunciarci intorno alle questioni
che si riferiscono a Dante, nello intento di essere rigidamente
imparziali nella presentazione del lavoro e di lasciare
a chiunque, sulla completa bibliografia che diamo in fine
della prefazione, la libertà di formarsi un concetto sereno
ed equo sulle relazioni che corsero tra i due. Si sono
aggiunti poi all’Acerba i pochi sonetti che vengono attribuiti
a Cecco, sia perchè son le altre cose in volgare che
di lui si conoscono, sia perchè col poema hanno grande
attinenza. Sarò grato a quanti vorranno comunicarmi giudizi
e suggerimenti, specie per quel che riguarda la lezione
del testo, onde io possa farne tesoro in una novella
edizione.




Ascoli Satriano, Gennaio 1913.




P. Rosario.









I CODICI DELL’ACERBA





Firenze — R. Biblioteca Mediceo — Laurenziana:




1. Codice N. 52, Pl. XL, di dim. 0.201 per 0.277, di ff. scritti
84, non compresa la prima di guardia, sul cui verso è delineato
l’albero della virtù. Nel f. 1. verso, è dipinto un ricco stemma;
sul f. 2 recto, un ritratto che vuolsi rappresenti Cecco. Quasi
ogni f. è ornato riccamente di figure simboliche, dipinte a colori
con eleganza. MS. membranaceo della prima metà del sec. XIV;
ed è il testo seguito in questa lezione.




2. Cod. N. 51, Pl. XL, cartaceo, di dim. 0.215 per 0.283, di
ff. s. 99. Titoli rubricati, con fig. colorate. Sec. XV.




3. Cod. N. 39, Pl. XLI, cart., di dim. 0.220 per 0.288, di
ff. s. 67. Contiene frammenti dell’Acerba e altri scritti. Principio
del sec. XV.




4. Cod. N. 23, Pl. LXXVIII, parte membr. parte cart., di dim.
0.210 per 0.275, di ff. s. 256. Miscellaneo, in parte del sec.
XIV, in parte del sec. XV. L’Acerba è mutila in principio e in
fine, senza titolo nè soscrizioni: seconda metà del sec. XIV.




5. Cod. N. 111, Pl. 89 sup.; membr. con larghiss. margini, di
dim. 0.244 per 0.356, di ff. s. 88, senza soscrizione. Lettere
iniziali dei versi rubricate; iniziali dei canti e dei libri ornate
di fregi a penna, rossi e azzurri. Sec. XIV.




6. Cod. N. 370, Laurenz. Ashburnh., cart., di dim. 0.132
per 0.209, di ff. s. 100. Manca di titolo e soscrizione; in fine,
mutilo. Margini delle prime carte con note esplicative del testo,
in latino. Qualche rozza figura. Sec. XV.




7. Cod. N. 1223 Laurenz. Ashburnh.; membr. elegante, di
dim. 0.149 per 0.209, di ff. s. 88. Il testo comincia col f. 3., la
cui prima iniziale contiene un ritratto di Cecco e, nel margine
inferiore, uno stemma. Iniziali miniate, con fregi a quelle dei
capit. e talora a quelle delle strofe. Fine del sec. XIV.




8. Cod. N. 1225 Laur. Ashb.; cart., di dim. 0.140 per 0.216,
di ff. 100. Titoli dei lib. e capit. rubricati; iniziali ornate di
fregi a penna. Sec. XIV.









9. Cod. N. 1724 Laur. Ashb.; cart., di dim. 0.160 per 0.242,
di ff. s. 118. Titoli dei capit. non rubricati. Alcuni commenti
marginali. Sec. XV.




10. Cod. N. 2, Pl. XLI; membr., di dim. 0.261 per 0.364, di
ff. s. 50. Ha un frammento dell’Acerba. Sec. XIV.




Firenze — Biblioteca Nazionale:




Cod. N. 436 della R. Bibl. Palatina. N. 71 della nuova
numerazione. Cart. in fol. del sec. XV, mancante in principio
almeno di una carta, in cui aveano a essere scritti
i primi 60 versi, col tit. del poema: e invece la prima c.
contiene gli ultimi due versi dell’8. capit., il 9. capit. e i primi
versi del 10., e tutto ciò doppio a c. 15 e 16. Mancano in
fine le c. 86 e 87. Rubriche rosse, grandi iniz. rosse o turchine,
con fregi e filettature, e maiuscole tratteggiate anche in rosso.
A carte 88, dove finisce l’Acerba, si legge: «Finito Deo gratiasse
amen, per me Andrea Benozzi da Firenze, nella cità d’Ascoli,
anni dni MCCCCXLIIII». Alla fine è un canto di frate Iacopone.
Descritto e illustr. da F. Palermo, in I Manoscritti Palatini di
Firenze, Tip. Galileiana, 1860, vol. II, pagg. 163-258. Il Bariola
ne enumera altri 5 nella Magliabechiana.




Firenze — Bibl. Riccardiana. Il Bariola menziona i cod. 2732
e 2235, entrambi cart. in carattere corsivo, del sec. XV.




Firenze — Bibl. particolare del Principe Strozzi:
Cod. cart. in fol., miscellaneo, contenente l’Acerba. Sec. XV.




Firenze — Libreria antiquaria del Sig. Cav. Leo S. Olschki:
MS. cartaceo, pervenutogli dall’Inghilterra, in fol., di dim. 0.305
per 0.212, di ff. 82. Rubriche in rosso, con soscrizione; inelegante.
Ultimi anni del sec. XIV. (C. Mazzi, Un Codice sconosciuto
dell’Acerba, in «La Bibliofilia» di L. S. Olschki,
vol. II, Febbraio-Marzo, 1901).







Bologna — R. Biblioteca Universitaria:




1. Cod. N. 1, cart. in 4. di ff. 72 non rileg. Sec. XV (1462?).




2. Cod. N. 2346, cart. in fol. di ff. 81 n. e 5 non n. Proveniente
dalla Bibl. di S. Salvatore. Sec. XV?




3. Cod. N. 448, cart. in fol. di ff. non n. 66. Proveniente dalla
Bibl. del Conte Cornelio Pepoli. Sec. XV.







Torino — Biblioteca privata del Re:




Cod. N. 120, membr., di dim. 0.270 per 0.188, di ff. 69, mancante
di rubriche iniziali e finali. Sec. XIV. Illustrato dal Prof. R.
Renier., in Giorn. stor. d. Lett. ital., vol. I, A. I, 1883, fas. 2.
pagg. 301-305.







Milano — Biblioteca Trivulziana:




1. Codice N. 914, cart. in 8., Sec. XV. (Descritto dal Quadrio,
Stor. e Rag. d’ogni poesia, T. VI. p. 40).




2. Cod. N. 1020, cart. in f.; mutilo, con fig. Sec. XV.









3. Cod. N. 1021, cart. in f. con fig. — Sec. XV.




Biblioteca Ambrosiana:




1. Cod. B. N. 156, sup., cart., di ff. 71 con fig. e soscrizione.
Sec. XV.




2. Cod. V. N. 13, cart., di dim. 0.20 per 0.30, con fregi e soscriz.
Sec. XV.







Modena — R. Biblioteca Estense:




1. Cod. estense XII. DD. 22; cart. di ff. 85 num. con rubr.
Sec. XV (1457-58).




2. Cod. estense X. D. 32; cart., di ff. 90 non num. con rubr.
Mutilo in principio; adespoto, anepigrafo. Fine del Sec. XV.







Parma — R. Biblioteca Palatina:




Cod. in f.; cart., di ff. 68, senza titolo. Forse del Paciaudi.
Fine Sec. XV.







Ravenna — Biblioteca Classense:




Cod. N. 139. 2. I; cart., di ff. n. 144; di dim. 0.15 per 0.20;
carattere minutissimo. Miscellaneo. Sec. XV.







Roma — R. Biblioteca Casanatense:




 
  	1. Cod. d. V. 1. (N. 78). 	Miscellanei. Sec. XV. Il Cod. N. 82 è quello seguito da noi in questa edizione.
 

 
  	2. Cod. d. IV. 3. (N. 82).
 

 
  	3. Cod. d. V. 5. (N. 433).
 





Biblioteca Vaticana:




Cod. Vaticano-Urbinate N. 697; cart., di ff. 110 num. Cent. 29
per 22.5, Miscellaneo, di bella mano. Sec. XIV.




Biblioteca Boncompagni:




1. Cod. in 4. piccolo, di ff. 136 n. cartacei, meno il 1. e l’ultimo
che son membr. Miscellaneo. Sec. XV.




2. Cod. cart. in f. di 97 ff. n. Sec XV. (Entrambi descritti nel
Catalogo di questa Biblioteca fatto dal Narducci, pagg. 155-56).
La biblioteca, però, fu dispersa.







Parigi — Biblioteca Nazionale. Ha tre Cod. (Giuseppe Mazzatinti,
Manoscritti italiani delle Bibl. di Francia. Ministero della
P. I.; Indici e Cataloghi. Vol. I. p. 113):




1. 576 (7784; Sec. XV). L’Acerba di Cecco d’Ascoli.




2. 577. (7785; Sec. XV; Luigi di Rodolfo Pomozzi fiorentino;
Mazarino). L’Acerba di C. d’A.




3. 579. (7264; Sec. XIV; Celso Cittadini); con note marginali.







Spagna — Iosè Amador de Los Rios (Obras de Don Inigo
Lopez de Mendoza marques de Santillana, Madrid, 1852), parlando
della vita del poeta castigliano Inigo Lopez (1398-1458),
dice che questi fece trarre in Italia un pregevole Codice dell’Acerba,
col titolo: De proprietatibus rerum. Ma ora non si
sa dove questo Cod. sia andato a finire.












Germania — Cod. del 1475 nel R. Gabinetto delle stampe di
Berlino. Miniato. (B. Wiese ed E. Pércopo, Storia della Lett.
ital., Torino, Un. Tip. Ed. Tor. 1904).




Un altro cod. del sec. XIV esisterebbe ad Amburgo (citato dal
Bariola come prezioso).




LE EDIZIONI DELL’ACERBA





1. La Cerba di Cecco d’Ascoli, Brisciae, Thoma Ferrando Autore,
in f., nove quaterni, o carte 72, di 36 righe per facciata,
senza numeri, segnature o richiami, 1475 (?). (Luigi Lechi, Memorie
della tipografia bresciana nel secolo decimoquinto, Brescia,
Venturini, 1854, in 4. gr.). La rozzezza del carattere e l’ineguaglianza
delle righe, secondo l’ab. Mauro Boni (Lettere sui
primi libri a stampa di alcune città e terre dell’Italia superiore,
Venezia, 1794), mostrano che il Ferrando forse esordiva nella
carriera tipografica. Il Lechi dice che, giusta il catalogo della celebre
Biblioteca di Lord Spencer, p. 95 unita poscia all’Althorpiana,
in questa esisteva un esemplare di tale edizione. Di poi,
passò al Museo Britannico; ma, ora, pare sia introvabile. Questa,
dunque, sarebbe l’edizione principe. «Il poema, nella ediz. del
Ferrando e in quella del Di Pietro — la 1. con data — non è diviso
in 5 libri, come dice il Brunet, ma in 4, quantunque non manchi,
come nelle altre ediz. quattrocentine, l’ultimo capit. del 4. libro,
intitolato De la nostra sancta fede, del quale se n’è formato un 5.
aggiungendovi quattordici versi, col titolo Conclusio hujus operis,
cap. ultimo, soltanto nelle ediz. del sec. XVI, cominciando da
quella del 1501 col comento del Massetti ai due primi libri...
Le ediz. sin qui conosciute dell’Acerba sono venticinque, delle
quali 10 quattrocentine, dalla prima bresciana senz’anno alla
veneziana del 12 settembre 1500, senza nome d’impressore, e
tutte senza figure. Quattordici del sec. XVI, tutte ornate di figure
e col comento del Massetti, di formato più o meno grande; ma
nessuna di queste nè delle quattrocentine, è in f., tranne la principe
bresciana. Nessuna dei sec. XVII e XVIII, una sola del
sec. XIX, Venezia 1820, compresa dall’Andreola nella Raccolta del
Parnaso italiano, e formante il vol. XII in 8. picc., col titolo
L’Acerba di Cecco d’Ascoli, e col solo testo, arbitrariamente
ammodernato e racconcio». (C. Lozzi. Op. cit).




2. La Cerba di Ciecho Esculano per Mastro Philipo de Piero,
Venezia in 4., a 24 linee per pagina, di carte 110. L’Hain e il
Brunet le danno 106 carte. Rarissima edizione del 1476. I bibliografi
la ritengono prima con data certa; altri, prima in modo
assoluto (Passigli, Dizionario biografico universale, Firenze, 1849,

all’art. Fr. Stabili). Il libro, nel suo Catalogo, dice: Voyez sur
cette édition, et en général sur Cecco d’Ascoli, un article curieux,
daté du 28 germinal an. VI, que l’Abbé de Saint-Leger
a fait insérer dans le Magasin encyclopédique de la même année,
et dont il y a quelques exemplaires tirés à part en 8. pp. Fa
parte della collezione del Sig. Comm. Carlo Lozzi in Colli del Tronto.
Un esemplare trovasi forse nella B. Trivulziana di Milano; un
altro nella Biblioteca del Comm. Landau, in Firenze.




3. Venezia, per Filippo di Piero e Bartolomeo Campani, 1478,
VI nonas maias, in 4., a 24 linee per pagina, in caratteri romani
come la precedente. Nella Biblioteca Smithiana è registrata come
principe. Collezione del Lozzi.




4. Venetia, per Thomam de Alexandria, 1481. Die V, mensis
sept. in 4., di carte 102, di cui l’ultima bianca. Solito titolo:
Incomencia il primo libro ecc. dicto la Cerba, L’Hain, n. 4827,
l’accenna appena. Un esemplare nella Bibl. Palatina di Parma.




5. Venetia, per Baptistam De Tortis, 1484, die XII febr., in
4. Car. rom. con. segn. a m., tutti quaderni, senza richiami.
Titolo: Libri quattro del clarissimo Philosopho Ciccho Asculano
dicto Lacerba. Hain n. 4829. Un imperfetto esemplare nella Bibl.
Estense di Modena, con note manoscritte del sec. XV.




6. Milano, Antonio Zaroto, 1484, die XVIII maii, in 4., splendido
esempl., proveniente dalla famosa Bibl. Syston Park nella
collezione del Lozzi. Un esempl. nella Bibl. Palatina di Parma.




7. Bologna, per Henrico de Haerlem, 1485, a dì XX de novembre,
in 4., caratteri gotici a due colonne, con segn. Hain
n. 4830. Rarissima. Un esempl. nella Bibl. della R. Università
di Bologna.




8. Venetia, per Bernardino de Novaria, 1487, die XIX dec.,
in 4. Bellissima ediz. col titolo: Cecho Asculano. L’esempl. della
collez. Lozzi proviene dalla Bibl. Giuliari di Verona. Un esempl.
nella Palatina di Parma; un altro nei Monumenta typografica
dell’Olschki. Catalogo Manzoni n. 3578.




9. Venetia, Thomas de Piasis, 1492, in 4. Un esempl. nella
collez. Lozzi. Hain n. 4832.




10. Ediz. senza data di luogo e d’impressore, 1500, die XII
septembris in 4. oblungo. Collez. del Lozzi.




11. Venetia, per Iohanne Baptista Sessa, Anni del signore 1501,
adì 15 de Zennaro; in 4., di carte 100 numerate solo nel retto,
con questo titolo in carattere gotico: Lo illustro poeta Cecho
Dascoli: con comento no / vamente trovato: et nobilmente historiato;
revisto: / et emendato: et da molta incorrectione extirpato:

et / da antiquo suo vestigio exemplato, etc. Ediz. piena di mende,
con commento fino al cap. 2. del II Libro del Modenese Nicola
Massetti. Esempl. nella collez. del Lozzi, il quale, descrivendola,
dice: «Sono intercalate nel testo molte figure astronomiche e
simboliche, rappresentanti le virtù, i vizi e i più notevoli tra
gli animali. Questi intagli e segnatamente la figura di Cecco
(nella silografia del titolo) rivelano la mano maestra di un incisore
della scuola veneta, e probabilmente di Zuan Andrea, uno
dei più valorosi allievi del Mantegna, e de’ più fecondi in questo
genere d’illustrazione di libri a stampa. Ond’è che se questa
edizione non vale gran cosa pel confuso Comento del Massetti,
al quale il Gamba (Testi di lingua, al n. 789) rimprovera
d’essersi fatto corruttore anzichè correttore [come] del Morgante
Maggiore, poema cavalleresco di Luigi Pulci, nella edizione
dello stesso Sessa (Venezia, 1502), essa acquista pregio
singolare e merita d’essere segnalata per gl’intagli ond’è ornata,
e specialmente per la maestosa figura di Cecco, desunta
forse da qualche tradizionale suo ritratto. Vedasi ciò che ne
dice l’illustre Duca di Rivoli, or Principe di Essling, il quale
esaminando il mio esemplare ne prese nota pei suoi pregevolissimi
lavori bibliografici».




12. Milano, per Giovan Angelo Scinzenzeler, 1505 addì 29
de Zenaro, in 4., fig. quasi simile alla precedente. Collez. Lozzi.




13. Milano, per Joanne de Castelliono, 1507 a dì 26 di aprile,
in 4., fig. Un esempl. nella Bibl. Comunale di Ascoli Piceno;
un altro nella collez. Lozzi.




14. Venetia, Sessa, 1510, in 4., fig.




15. Milano, Scinzenzeler, 1511, in 4., fig. Ristampa della 12.




16. Milano, per Johanne Angelo Scinzenzeiler (sic), 1514 a
dì 17 de novembre, in 4., fig. Collez. Lozzi.




17. Venetia, per Marchio Sessa e Pietro di Ravani, 1516, in
4., gr., fig. Collez. Lozzi. Un altro esempl. nella Bibl. Reale
di Torino.




18. Venezia, Tacuino de Trino, 1519 adì XX di mazo (sic),
in 8., fig. Collez. Lozzi.




19. Milano, Scinzenzeler, 1521, in 4., picc. fig. Un esempl.
nella collez. Lozzi; un altro nella B. Palatina di Parma.




20. Venetia, 1524, in 4., fig. Menzionata dal solo Brunet.




21. Venetia, per Giovanni Andrea Vavassore detto Guadagnino,
1532, a dì 4 decembris, in 8., picc. Collez. Lozzi. Un esempl.
nel Catalogo del libraio Dario Rossi.









22. Vinegia, per Francesco Bindoni et Mapheo Pasini, compagni,
1535, del mese di settembre, in 8., fig. Collez. Lozzi.




23. Venezia, Giovanni Andrea detto Guadagnino Vavassore, 1546,
in 8., picc., fig. Ristampa di quella del 1532. Un esempl. nella
Bibl. Governativa di Lucca.




24. Venetia, per Candido de Benedetto Bendoni, 1550, in 8.,
picc., fig. Collez. Lozzi. Un esempl. Bibl. Nazionale di Torino.




25. Venezia 1820. L’Acerba di Cecco d’Ascoli, in Parnaso italiano
dell’Andreola, vol. XII, in 8., pic., solo testo, arbitrariamente
ammodernato e racconcio.




ALTRE OPERE DI CECCO





Oltre i sonetti a Cecco attribuiti e che riportiamo in appendice,
le opere latine di lui sono le seguenti:




I — De principiis Astrologiae, novamente scoverto, di sul cod.
miscell. Vaticano 2366 del sec. XIV dal Boffito, che lo pubblicò,
illustrandolo, in Gior. stor. de Lett. ital., 1903, Suppl.
n. 6, e a Firenze, L. Olschki, 1905, in 8., pp. 64, con tav.
È un commento, d’indole prevalentemente astrologica, all’opera
più famosa dell’astronomo e astrologo arabo del sec. X, Abdel-Haziz
Al-cabiti, conosciuto col nome latinizzato di Alcabizio.




II — De morbis cognoscendis ex aspectu astrorum, che l’Alidosi,
l’Andreantonelli ed altri riferiscono sotto questo titolo:
Ratio cognoscendi ex sideribus quinam morbi laethales sint quive
non. Forse, un commento ai Pronostici di Ippocrate, secondo
il Boffito.




III — Epistola seu tractatus de qualitate planetarum, menzionata
in Tractatus in Sphaeram. Secondo il Boffito, sarebbe stata
un’epistola didattica indirizzata al cancelliere della città di Bologna,
in cui si agitava la questione sulla costituzione dei cieli,
se cioè fossero questi d’una sola o di più specie.




IV — Commentarii in Logicam, citati da molti biografi, e che
il Boffito crede doversi accogliere con benefizio d’inventario. L’Appiani
dice che dovrebbe trovarsi nella Bibl. Barberina di Roma.
(Bariola, op. cit. pag. 191).




V — Tractatus in Sphaeram, di cui si hanno queste edizioni:
1. Basilea, 1485, irreperibile (Castelli); ma non si trova neppure
menzionata nelle bibliografie e repertori più noti. 2. Venezia,

senza data. 3. così intit.: Sphaera mundi tribus commentis
nuper editis, videlicet Cicchi Esculani, Francisci Capuani de Manfredonia,
Iacobi Fabri Stapulensis. Impressum, Venetiis, per Simonem
Papiensem dictum Bevilacquam, 1499, in f. con molte
fig. astronom. incis. in legno e marca tipografica. L’Hain, sotto il
n. 14125, ne descrive due ediz. con la stessa data, ma con
lievi differenze, rilevate da L. Olschki nel n. 1126 dei Monumenta
Tipographica, in Bibliofilia, Fasc. Settembre-Ottobre 1902.
Un esemplare nella collezione del comm. C. Lozzi. Queste due
ediz. furono anche descritte dal Boffito nella prima Memoria
sulla Quaestio de aqua et terra, in Mem. d. R. Accad. di Torino,
ser. II, t. 51, p. 108, n. 1 e 122, n. 2. Vi sono poi le ediz.:
4. Venezia, Giunti, 1518, in f., di cui un esempl. presso il
Lozzi; 5. Venezia, 1519, apud Iac. Pentium de Lencho, di
cui un esempl. nella Bibl. Casanatense di Roma; 6. Venezia,
1559. È un commento, d’indole prevalentemente cosmografica,
alla Sfera dell’astronomo inglese Iohn Halifax da Holywood, detto
il Sacrobosco, nato nella contea di York sui primi del sec. XIII
e morto a Parigi nel 1256.




VI — De quodam modo physonomiae. (Cod. perg. in 4., secc.
XIII-XIV, con belle miniature, in calce al vetusto cod. dell’Acerba
della Bibl. Laurenziana, plut. 40, n. 52). Pubblicato dal
Boffito nel Gior. stor. d. Lett. ital., 1903, Suppl. n. 6. Il
Bandini (Catal. V. 74, Firenze, 1778) «fu il primo e forse l’unico,
secondo il Boffito, a sospettare che questo trattatello, adespoto
e anepigrafo, dovesse attribuirsi all’Ascolano. Per parte mia
son confermato nel medesimo sospetto dalla somiglianza che presenta
col cap. 3. lib. II (alias cap. 1. lib. III.) dell’Acerba e da altre
ragioni interne. Coi trattati di altri fisonomisti (Pseudo-Aristotele,
Polemone, Adamanzio sofista, Avicenna, Razi, Michele Scoto, ecc.)
vi ha pure, è vero, qualche somiglianza, ma non tanta. Altri cod.
delle bibl. fiorentine contengono, per lo più, adespoti dei trattatelli
di fisonomia, ma sono differenti dal nostro. (Riccard. 2224, 1270,
1166; Magliab. cl. 20 cod. 10 e 34; Strozz., cl. 20, cod. 55,
ecc.)».




VII — Esculeus, sive Liber de ascensione signorum, che
l’Haenel (Catalogi librorum mss. qui in bibliothecis Galliae, Helvetiae,
Belgii, Brit., Hisp., Lusit. asservantur. Lipsiae, 1830,
col. 518) ed altri citavano come esistente nella Hofstadtbibliothek
di Basilea; ma che il Boffito trovò che era una mistificazione.
Invece, pubblicò nel citato Suppl. n. 6 del Gior. stor. della
Lett. ital., 1903, l’Esculeo, che per cortesia del Delisle ebbe in
fotografia dalla Bibl. Naz. di Parigi, Cod. Lat. 9335, c. 22 r., col.
1.-23 r., col. 2.: Liber esculei de ascensionibus incipit. Si vede
però chiaramente, egli dice, «che non si tratta che di un commento
o trattato di Ipsicle (sec. 2. av. C.?), che non è credibile
che si debba alla penna dell’Ascolano, ma a quella, almeno

nel testo greco, di Ipsicle stesso, stranamente deformato nella
pronuncia in Esculeo. Cfr. G. Friedlein, De Hypsicle mathematico,
nel Bull. di storia e bibl. d. sc. mat. e fis. di B. Boncompagni,
VI, 493-529. Cfr. anche di questo Bull., V, 353;
XIV, 193; XIX, 345. L’Anaforico di Ipsicle fu pubblicato a
Parigi nel 1657 da Giacomo Mentelio, ma in una versione molto
differente dalla nostra. Cfr. Bull. cit., VI, 526».




VIII — De eccentricis et epicyclis (Da un cod. misc. cart.
della Bibl. Palatina di Parma, n. 984 del sec. XV), pubblicato nel
1905, in Pubbl. dell’Osserv. del Collegio alle Querce, Firenze,
Serie in 4., n. 7, dal Boffito, il quale la giudicò «opera che
pur dal titolo appare più seria e grave e degna in ogni modo
d’esser presa in considerazione anche dagli odierni scienziati,
come quella che concerne una pagina della storia delle scienze
non ancora ben decifrata neppure ai nostri giorni». È una lezione
tenuta su questo argomento da Cecco, verso il 1324, nell’Università
di Bologna.




IX — Le tre lettere giocose, in latino, che Francesco Novati
pubblicò nel Gior. stor. d. Lett. italiana, I, 62 traendole dai
Codd. Corsiniano 33 E 23 e Marciano XIV 69, ritenute, del
resto, apocrife dal Castelli e da Vittorio Rossi. In due di esse,
l’autore, rivolgendosi ai fiorini e ai danari, si fa una stoica
invettiva contro la plutocrazia; nella terza, individua il suo amore
in una suor Lucia, clarissa d’un monastero di Empoli o di
Eboli o di Ascoli (il nome della città non si legge bene).




BIBLIOGRAFIA





Gian Pico della Mirandola, Disputationes in Astrologiam, Lib. V.
cap. 14, pag. 576, Basileae, 1500.




Benedetto da Cesena, De honore mulierum, Lib. I, Epist. 2.,
Venezia, 1500.




Coluccio Salutati, De fato et fortuna, Lib. III, cap. 12, MS.,
in Mehus, Vita Ambr. Traversarii, pag. 323.




Ferdinando Ughelli, Italia Sacra, I, col. 437, Venetiis, Coleti,
1717.




Girolamo Cardano, De Subtilitatae, 1663.




Fr. Sansovino, Ritratto delle più nobili et famose città d’Italia,
c. 3, V, Venezia, 1575.




A. Traversarii, Latinae epistolae, I, pag. 320, Florentiae, 1759.




T. Garzoni, La Piazza universale di tutte le professioni del
mondo, pag. 371, Venezia, Meietti, 1601.









Fattorini, De claris Archigymnasii Bononiensis professoribus a
saec. XI ad XIV, Bononiae, 1769-1772, I, 455.




L. A. Muratori, R. I. S. (Hist. misc. Bonon.), XVIII, 349.




Spondano (Ann. Eccles. I, 460, Ticini, 1675).




Enciclopedia Britannica, V, 282.




Fr. Cavazza, Le Scuole dell’antico Studio Bolognese, Milano,
Hoepli, 1896, p. 129.




Catalogus codicum ms. qui in Bibliotheca Riccardiana Florentiae
adservantur, p. 255-56, Liburni, 1756.




Ghinassi, Epistolario di Pietro Vettori.




De Nolhac, La bibliothèque de Fulvio Orsini, Paris, Vieweg, 1887,
in fasc. 74 della Biblio. de l’École des hautes Études, cap. VII.




D. Inigo Lopez de Mendoza M. de Santillana, Obras etc., Madrid,
1852, p. 8, 95, 609.




Martino del Rio, Magicae disquisitiones, L. I, c. 3, p. 10,
Venezia, Florino, 1616.




Cerretani, Le Storie Fiorentine.




Giov. Mario Crescimbeni, Storia della volgar poesia, v. I, p. 264
e 420; v. III, p. 126, Venezia, Basegio, 1730.




Giov. Maria Mazzuchelli, Gli Scrittori d’Italia, v. I, P. II,
p. 1151, Brescia, 1753.




P. L. Ginguené, Hist. littéraire d’Italie, T. deuxième, p. 264
e 284, Milan, Giusti, 1820.




P. L. Ginguené, Biografia Universale, Venezia, Miassaglia, v.
X, p. 436.




G. B. Tasgresti, La vera e falsa astrologia, Roma, 1683.




Bernino Dom., Historia di tutte l’heresie etc., Roma, Bernabò,
1707, vol. III, p. 450-59; e Venezia, Baglioni, 1724. Vi si
contiene l’apologia di C. d’A., scritta in latino dal Piceno P. A.
Appiani, gesuita del sec. XVII.




Gugl. Libri, Histoire des sciences mathematiques en Italie, etc.,
Paris, Iules Renouard e C., 1838, t. II, p. 92-94, 183, 191-200,
525-526.




L. Pastori, Elogio e difesa di Francesco Stabili, MS. nella
biblioteca comunale di Ascoli Piceno, p. 62-67.




V. Curi, L’Università degli studi di Fermo, Ancona, Aureli,
1880, p. 83.




Luciano Sissa, Commemorazione di C. d’A. nel R. Liceo
A. Caro di Fermo, Ascoli Piceno, Cardi, 1868.




Claudio Leonardo Ximenes, Del vecchio e nuovo gnomone
fiorentino, Introd. P. II, p. 67, Firenze, Stamp. Imperiale,
1757.




Pulci, Morgante Maggiore, M. XXIV, st. 112-13.




Henry Charles Lea, A history of the Inquisition of the middle
ages, New York, Harper, 1887, III, 441-43.




P. Emiliani Giudici, Storia della Letteratura italiana, v. I,
2ª ediz. p. 253, nota.




E. Frizzi, Saggio di studi sopra C. d’A., in Propugnatore,
vol. X par. I, 1877.









C. Cantù, Storia Universale; Cronologia p. 2; Storia della
Lett. italiana, sec. XIV; Gli eretici d’Italia.




De Batines, Bibliografia Dantesca, Prato, Alberghetti, 1847-48.
v. II, p. 297.




Ferrazzi, Manuale Dantesco.




S. Morpurgo, Rime inedite di Giovanni Quirini e Antonio
Da Tempo, in Archivio Storico per Trieste, l’Istria e il Trentino,
vol. I, fasc. 2, p. 142-166, Roma, 1881, Cfr. F. Novati, in
G. S. della Lett. ital., I, 63.




Mazzetti, Repertorio di tutti i professori dell’Antico Studio
di Bologna, 1847.




Lami, Lezioni di antichità toscana, II, 593 segg., Firenze,
Bonducci, 1766.




P. Appiani, Vita di S. Emidio, Roma, Zenobi, 1702.




Biblioteca Picena, t. IV, Osimo, 1795.




Alighiero Castelli, Vita popolare marchigiana, Ascoli P., Cesari,
1889.




G. Panelli, Memorie degli uomini illustri e chiari in medicina
del Piceno, Ascoli, 1758.




Gabriele Rosa, Disegno della storia di Ascoli Piceno, Brescia,
Fiori e C. 1869-70.




Gabriele Rosa, Vita di Cecco d’Ascoli — Brescia, Fiori, 1869.




Tartarotti Girolamo, Del congresso notturno delle lammie.
Rovereto, Lib. III, cap. 7, n. 7. pag. 242, 1749.




Carlo Bossut, Saggio sulla storia generale delle Matematiche,
Trad. di Gregorio Fontana, Milano, 1803.




Morery Louis, Le grand dictionnaire historique ou le melange
mieux de l’histoire sacrée et profane. In fol., 2 vol.
e 2 vol. di suppl. Amsterdam, 1702-1716.




G. Tiraboschi, Stor. della Lett. ital., T. V, P, Venezia,
Antonelli, p. 269, 1825.




F. S. Quadrio, Della stor. e della ragione d’ogni poesia, IV,
59, Milano Agnelli, 1749.




Baldi Bernardino, Cronica dei matematici, Citato dal Crescimbeni,
Op. cit.




A. Gaspary, Storia della Lett. ital., trad. da N. Zingarelli
e V. Rossi, I, p. 300-301, Torino, Loescher, 1887-1891.




Burckardt, La civiltà del secolo del Rinascimento, trad. di Valbusa,
II, 327, n. 2, Firenze, Sansoni, 1876.




Cardella, Compendio della storia della lett. greca, latina e ital.,
II, p. 53, Pisa, 1816.




Zilioli, Vite dei poeti italiani, MS. cit. dal Mazzuchelli, Op. cit.




P. Iovii, Elogia virorum bellica virtute illustrium, etc. p. 68,
Florentiae, L. Torrentini, 1551.




G. Naudè, Apologie pour tous les grands personnages qui
ont été faussement soupçonnés de magie, p. 344, A la Haye,
chez Adrien Ulac, 1653.




Mars. Ficini, De Christiana religione, c. X, I, p. 14, Basileae,
1551, in Opera.









Giov. Villani, Croniche di Firenze, L. X, p. 41-42, ediz.
curata da A. Racheli, 1857.




G. Spalazzi, Cecco d’Ascoli, Ascoli P., Cardi, 1876.




Fr. Trucchi, Poesie di duecento autori, Vol. I, p. 266, Prato.
Guasti, 1846.




B. Boncompagni, Bull. di bibl. e di stor. delle scienze matematiche
e fisiche, Roma.




G. Natali, Per la storia delle relazioni fra Dante e Cecco d’Ascoli,
in Le Marche, I, 11, p. 169 segg.




C. Ricci, L’ultimo rifugio di Dante, Milano, Hoepli, 1891,
p. 73 e 179.




Davidsohn, Un libro di entrate e spese dell’inquisitore fiorentino,
1322-29, in Arch. Stor. ital., fasc. 222, ser. 5ª t.
XXVII, p. 346-55.




Fr. Palermo, I Manoscritti della Biblioteca Palatina di Firenze,
vol. II, p. 163-258, Firenze, tip. Galileiana, 1860.




G. Carducci, Studi letterari: Della varia fortuna di Dante,
IV, p. 258-267, Livorno, Vigo, 1880.




G. Carducci, Rime di Cino da Pistoia e d’altri del sec. XIV,
Firenze, 1862, p. 64.




G. Carducci, Intorno ad alcune rime dei sec. XIII e XIV
ritrovate nei memoriali dell’Archivio Notarile di Bologna, Imola,
Galeati, 1876.




Felice Bariola, Cecco d’Ascoli e l’Acerba, in Rivista Europea,
v. XV. fasc. 16 ottobre, 1. e 16 novembre e 1. dicembre 1879.




Gius. Castelli, La vita e le opere di Cecco d’Ascoli, Bologna,
N. Zanichelli, e Ascoli Pic., E. Cesari, 1892.




Gius. Castelli, Cecco d’Ascoli e Dante, Roma, Soc. Ed. D.
Alighieri, 1903.




Gius. Castelli, Ancora C. d’A. e Dante (Un processo che
dura da 580 anni), Roma. Ibidem, 1904.




Gius. Castelli, Una vendetta di Dante, Roma, ibidem, 1907.




Gius. Castelli, La via consolare Salaria, Ascoli P., Cardi,
1886.




Filippo Villani, Vite d’uomini illustri fiorentini, Venezia, Pasquali,
1747.




G. Perticari, Apologia dell’amor patrio di Dante, P. II,
c. 25.




Giov. Fantuzzi, Memorie degli scrittori bolognesi, v. II, p. 180,
VI, p. 13-16, Bologna, 1781-1794.




Em. Cicogna, Della Leandreide, Mem. dell’Istituto Veneto.
1856, p. 415.




Carlo del Balzo, Poemi di mille autori intorno a D. Alighieri,
v. II, p. 257-456.




Aless. D’Ancona, Una poesia e una prosa di Ant. Pucci,
in Propugnatore, v. II. P. II, p. 397-511, 1869; v. III,
P. I, p. 35-53, 1870; e La poesia pop. ital., p. 129, n. 3.




Art. Graf, Il Zibaldone attribuito ad A. Pucci, in Gior. Stor.
d. Lett. ital., I, fasc. 2, p. 282-300.









Art. Graf, Il Diavolo, p. 240-41.




P. Gio. Batt. Riccioli, In Almagesto Ptolomaei.




De Sade, Mémoires de Petrarque, v. I, p. 49, Amsterdam.




Morelli, Catalogo Naniano, Cod. 114.




Beccatini, Istoria dell’Inquisizione.




Ant. Bonfinii, Rerum ungaricarum decades IV, Hanoviae, 1606,
p. 235; e Basileae, ex Off. Oporiniana, 1568, p. 362.




P. Niceron, Mémoires pour servir à l’histoire des hommes
illustres, t. XXX, 166, Paris, Briasson, 1754.




S. Ammirato, Istorie Fiorentine, Lib. II, p. 138, Torino.
Pomba, 1855.




Bayle, Dictionnaire historique et critique, t. I, Rotterdam,
1720.




Seb. Andreantonelli, Asculanae hist., Lib. IV, Patavii, De
Cadorinis, 1673, p. 144.




Abate Ascolano (Fr. Ant. Marcucci), Saggio delle cose ascolane,
p. 276-77, Teramo, Consorti e Felicini, 1766.




P. Mauro Sarti, De claris Archigymnasii Bononiensis Professoribus,
v. I, p. 435-36.




G. Libri, Notice de MS. de quelques bibliothèques des departements,
III art.; in Journal des Savants, p. 547-554, Paris,
1841.




G. N. Alidosi Pasquali, Li dottori forestieri che in Bologna
hanno letto ecc., Bologna, Tebaldini, 1263, p. 17-17.




G. Ghirardacci, Della historia di Bologna, t. II, p. 56-66,
1596, 1734.




Emidio Luzi, L’Università degli studi in Ascoli Piceno, Iesi,
Pierdicchi, 1891.




Emidio Luzi, Compendio di Storia ascolana, Ascoli Pic., Cesari,
1889, p. 161.




Zefiriele Tommaso Bovio, Melampyco.




Valentinelli, Catalogo della Bibl. Marciana, v. III, p. 169.




P. Fanfani, Cecco d’Ascoli, Firenze, Carnesecchi, 1870.




P. Fanfani, Novelle, apologhi, racconti, p. 151-169; 219-280,
Milano, Carrara, 1878.




T. Ronconi, L’amore in Bernardo di Ventadorn e in Guido
Cavalcanti, Bologna, 1881.




D. M. Manni, Le veglie piacevoli, t. VIII, Firenze, 1783; e
Venezia, Zatta, 1762, 2ª ediz. I, 79.




E. Papanti, Dante secondo la tradizione e i novellatori, p. 196,
Livorno, Vigo, 1873.




Bindi, Artisti abruzzesi.




Cappello D. Agostino, Memorie d’Accumoli. In Giorn. Arcadico,
p. 100-101, Roma, 1826.




Cristina De Pisan, Cité des Dames, ch. X.




Nascita, vita e morte di Francesco Stabile, volgarmente detto
C. d’A., quale per i suoi errori fu condannato ad essergli
tagliate le vene della fronte, e gettato alle fiamme, col suo
ritratto in rame, Firenze, 1792.









Oddone Zenatti, Nuove rime di Alchimisti (Estr. dal Propugnatore,
n. 5 fsc. 21), Bologna, Romagnoli, Dall’Acque, 1891.




Oddone Zenatti, Nuovi testi della canzone capodistriana sulla
pietra filosofale, Verona, Franchini 1891.




G. Vasari, Le vite dei pittori, ecc. v. I, p. 601, Firenze Sansoni
(L’Orcagna dipinse C. d’A. nell’Inferno).




Baldinucci, I professori del disegno, sec. II, dec. VI.




G. Cantalamessa Carboni, Memorie intorno ai letterati ed agli
artisti di Ascoli, Ascoli P., Cardi, 1830.




Vincenzo Nannucci, Manuale della Lett. del primo secolo, vol. I.




Tomm. Casini, Manuale della Lett. ital. v. III, 313.




Tomm. Casini, Sulle forme metriche italiane, p. 62-63.




Laubert, Zum Phisyologus, in Romanische Forschungen, 1891.




A. Bartoli, Stor. d. Lett. ital., vol. V.




F. Novati, Giorn. stor. d. Lett. ital., Torino, I, 62.




V. Rossi, Giorn. stor. d. Lett. ital., Torino, XXI, 385 segg.




V. Cian, Giorn. stor. d. Lett. ital., XI, 234, n. 1.




V. Cian, Vivaldo Belcalzer e l’enciclopedismo italiano delle origini,
in G. stor. d. Lett. ital., Suppl. n. 5, p. 60-61.




R. Renier, Un cod. mal noto dell’Acerba, in Giorn. stor. d. Lett.
ital., I, fasc. 2.º, 1883, p. 301-305.




L. Chiappelli, Vita e opere giuridiche di Cino da Pistoia, Pistoia,
Bracali, 1881, p. 78-79.




P. Scheffer Boichorst, Aus Dantes Verbannung, Strassburg, Trübner,
1882, p. 6-69.




F. Torraca, Manuale di Letteratura italiana, vol. I.




G. Volpi, Il Trecento, Milano, Vallardi, p. 179.




G. Crocioni, Il Dottrinale di Iacopo Alighieri, Città di Castello,
1895.




G. Crocioni, La materia del Dottrinale, in Rivista di Scienze
fis. e matematiche, Pavia, 1903, p. 359.




N. Zingarelli, Dante, Milano, F. Vallardi.




E. Rivalta, Dante e Guido, in Nuova Antologia, 1.º ottobre 1904.




C. Segrè, La patria poetica di F. Petrarca, in N. Antologia,
luglio 1904.




Gaudenzi, Appunti per servire alla stor. della Università di
Bologna e dei suoi maestri, Bologna 1889.




Gaudenzi, Lo studio di Bologna nei primi due secoli della sua
esistenza, Bologna, 1901.




B. Wiese ed E. Pèrcopo, Stor. d. Lett. ital. dai primi tempi
fino ai nostri giorni, Torino, Un. T. Ed. T., 1904.




A. Bassermann, Dantes Spuren in Italien.




V. Paoletti, Cecco d’Ascoli, Saggio critico, Bologna-Ascoli P.,
Zanichelli, 1905.




G. Boffito, Perchè fu condannato al fuoco l’astrologo Cecco
d’Ascoli?, in Studi e doc. di Storia e Diritto, Roma, A. XX, 1899.




G. Boffito, La meteorologia dell Acerba, in Ann. stor. meteorolog.
ital., vol. I, 1898, Torino.




G. Boffito, Il De Principiis Astrologiae di C. d. A. novamente

scoperto e illustrato, in Gior. stor. d. Lett. ital., Torino, 1903,
Suppl. n. 6.




G. Boffito, Il commento di C. d. A. all’Alcabizzo, Firenze,
L. S. Olschki, 1905.




C. Mazzi, Statuti volgari di Ascoli, in La Bibliofilia, Firenze,
Olschki, disp. 9 e 10, 1900, 1901.




C. Mazzi, Un cod. sconosciuto dell’Acerba, Ibidem, disp. 11 e 12,
1901.




G. Boffito, Il De eccentricis et epicyclis di C. d. A. nuovamente
scoperto ed illustrato, in pubbl. dell’Osservatorio del Collegio
alla Querce, Firenze, Serie in 4.º, n. 7., 1905.




G. Boffito, La «Quaestio de aqua et terra» di Dante Alighieri,
ediz. princ. del 1508 riproduzione in facsim. — Introd.
stor. e trascriz. critica del testo lat. di G. Boffito, con intr.
scientif. dell’ing. O. Zanotti — Bianco e Proem. del Dott.
Prompt, Firenze, L. S. Olschki, 1905.




C. Lozzi, Cecco d’Ascoli, saggio critico e bibliografico, Ibidem,
vol. IV disp. 9 e 10 e vol. disp. 1 e 2.




Leonardo Olschki, Le contese intorno a C. d. A., in La Bibliofilia,
A. VII, Gennaio 1906.




P. Rosario, Cecco d’Ascoli e la sua città natale, Ascoli Satriano,
N. Coluccelli, 1897.




P. Rosario, Dall’Ofanto al Carapelle, Ascoli Satriano, vol. I
e II, 1898-1902.




R. Renier, Gior. stor. Lett. ital., Torino, XXX, 330.




Karl Vollmöller, Krit. lahresbericht über d. Fortschritte d. Roman.
Philologie, Dresden, 1899.




G. Calvi, Il manoscritto H di Leonardo da Vinci; Il Fiore di
Virtù e l’Acerba di Cecco d’Ascoli; contrib. a uno studio sui
fonti di L. da Vinci, in Archiv. stor. lombardo, vol. X,
A. XXV, Milano.




G. Modigliani, Psicologia Vinciana, Milano, Treves, 1913.




Leonardo, Scritti, con un proemio di Luca Beltrami, Istituto
Editoriale Italiano, Milano. (Gli Immortali, I Serie, Vol. XXII).




De Dominicis e V. Paoletti, La patria di C. d’Ascoli, in Rivista
Marchigiana illustrata, Roma, A. V, n. 1, 2, 5, che non mi è
riuscito di consultare.




Guido Cavalcanti, Rime, Lanciano, R. Carabba, 1913.




A. Ribera, Guido Cavalcanti, A. F. Formiggini, Modena, 1911.




Cino da Pistoia, Rime, Lanciano, R. Carabba, 1913.




Lynn Thorndike, prof. nella Western Reserve University di
Cleveland, La magia nel Medio Evo, in Monist, fasc. di gennaio
1915, riassunto da Minerva, Roma, A. XXV, n. 7, 1º aprile,
1915.









ARCHIVIO DI STATO DI NAPOLI
Registri Angioini, n. 262, f. 82 r. e t.
31 Maggio 1327, X.ª Indizione.





Carolus Illustris Ierusalem et Sicilie Regis Roberti primogenitus
Dux Calabrie ac eius Vicarius Generalis Raimundo
Russo de Cathania Thesaurario et familiari nostro salutem et
dilecionem sinceram. Volentes magistro Cicco de Esculo quem
in phisicum et familiarem nostrum duximus diebus non longe
preteritis retinendum gagia sicut aliis nostris phisicis exhiberi
fidelitati tue presentium tenore expresse jubemus quatenus
eidem magistro Cicco, quousque fuerimus in partibus
Tuscie vel alibi extra Regnum gagia ad racionem de uncis auri
tribus et postquam in Regnum feliciter redierimus dante domino
ad racionem de unciis auri duabus ponderis generalis per mensem
a die duodecimo proximo preteriti mensis martij uius X.e Indictionis
usque nunc simul et semel et deinde in antea de mensei
in mensem nostro durante beneplacito de pecunia camere nostre
sistente et futura per manus tuas solvere et exhibere procures
apodixas ab eodem magistro Cicco de his que sibi propterea solveris
suis vicibus recepturus ordinacione seu mandato quocum
que contrario facto et in antea faciendo eciam si de illo vel
aliqua ejus clausula esset in presentibus expressa mencio facienda
execucione presencium non obstante. Datum Florencie en
nostre cambre anno domini MCCCXXVII die ultimo maij dicte
X.e Indictionis.




Cuius auctoritate mandati.




Die ultimo madij X.e indicionis Florencie solute sunt magistro
Cicco de Esculo phisico et familiari prefati domini ducis pro
gagiis suis ultimorum dierum XVIII proximo preterite mensis
martii ac mensis Aprilis et presentis madij uius anni decime Indicionis
ad racionem de uncis tribus in argento per mensem extra
regnum pro uncis VII et tarenis XXIV reductis ad florenos auri
ad predictam racionem auri........ floreni XXIII et solidi
XXVIII.




Eodem die solute sunt notario nicolao de Alifia Regie ac ducalis
cancellerie notario pro gagiis suis et unius scriptoris sui

presentis mensis madij pro unciis III tarenis XXVI et granis V
in argento reductis ut supra ....... floreni XVI solidi XXXVIIII
denari VIII.




Eodem die ibidem solute sunt notario mactheo de scuccula
Regie et ducalis cancellerie notario pro gagiis suis et unius scriptoris
sui presentis mensis madij pro uncis III tarenis XXVI et
granis V in argento reductis ut supra auri ..... floreni XVI
solidi XXXVIIII denari VIII.




Que tota predicta pecunia soluta et liberata. Infra predictum
mensem madij uius X.e Indicionis personis prescriptis pro Gagiis
corum temporis predistincta est ut supra dici particulariter
continetur auri florenorum quindecim milia contingentem quatuor
solidos quinquaginta novem et denarios decem.












LIBRO PRIMO‍[5]




CAPITOLO I‍[6]



  Ultra non segue più la nostra luce [C. Laur., c. 1 r.] [C. Casan. c. 1 r.]

For de la superficie de quel primo,

In qual natura, per poter, conduce

  La forma inteligibel, che devide

Noi dagli animal, per l’abito estrimo,

Qual creatura mai non tutto vide.

  For d’ogne cielo substanzie nude‍[7]

Stanno benigne per la dolce nota,

Ove la pietà non li occhi chiude;

  E, per potenzia de cotal virtude,

Conserva el giro de ciascuna rota,

Unde de vita recevem salute.

  E l’arco, dove son diversi lumi,‍[8]

Gira de sotto con subiecte stelle,

E lassa un grado ben con tardi tumi.

  Le quattro qualità costui ’nforma,

Sì ch’el subiecto in acto ven da quelle,

Perchè le strenge con sua dolce forma.

  De sotto luce quella trista stella,‍[9]

Tarda di corso e di vertù inimica,

Che mai so raggio non fè cosa bella.



  Gelo col freddo flato mette a terra,

Et a chi n’ha mercè s’ella s’applica,

L’aire, stridendo, chiama guerra guerra.  [C. L. c. 1 t.]

  È circumscripta la luce benigna‍[10]

Nel sesto cielo onde quel s’acquista,

Che ben se prova là ove se signa.

  Se l’anima li occhi belli soi non clude,

Stando ne l’ombra de l’umana vista,

Vol che la dorma ’n le so brazza nude.

  L’ignea stella pietà non mira,‍[11]

Ma sempre de mercè se mostra freda:

A chi la scombra, de sotto le gira;

  E tal tempesta per l’aire despande  [C. C. c. 1 t.]

La sua potenzia, ch’in tutto preda

Al nostro tempo noi miramo grande.

  Po’ gira il corpo de la nostra vita,‍[12]

Agente universal d’ogni subiecte:

Qual virtù pinge sì la sua ferita

  De li ferventi raggi, onde se scalda

La grave qualità che ’n lei se flecte;

Che ciò che vive lor potenzia salda.

  D’amor la stella, nella terza rota,‍[13]

Al spirto dà angoscia con sua luce

Da cosa bella che non sta remota:

  Da lui, se morte spenge sua figura,

In cui so dolce raggio non vi luce,

Non è animata cosa tal natura.

  Gira ’l pianeta con la bina voglia

Per quella spera unde vene tal lume,

Qual tutta obscurità de l’alma spoglia.

  La fredda stella in quel poco cerchio‍[14]

Ultimo gira, e n’è ver che consume

L’ombra, per lo splendor che sia soverchio.

  Anche onne luce che possede ’l cielo

Ven da quel corpo, qual natura prima

Illa formato d’amoroso zielo:

  Sì come stella per costui resplende,

Ma l’ultima se mostra più sublima;

Cessandose da lui, più luce prende.  [L. c. 2]

  Ma quando infra li raggi ella si volve,

Attrista la virtù de ciò che vive

E l’aire per tempesta se dissolve:



  Assima li fiumi e onne vertù sbada,

Qual insigna ’l tempo campo circumscrive;

D’onor se priva per contraria spada,

  Se ’n oriente luce la sua stella;

Ne l’octava parte s’ella se trova,

A tal potenzia non po’ star rebella;

  E se l’altra gira nel più alto punto,  [C. c. 2]

Serà da pinger l’aire quella prova,

E far volar chi de plumbe è unto.

  Move li corpi de minor rascione

E fuga ciò che non po’ lor natura

Assimigliare a soa perfezione:

  Lor viso bello turba ’l nostro aspecto,

Nel specchio pinge de nebbia figura

E toglie luce ’l figlio a gran delecto;

  E l’altr’animali de vertute nudi,

La ’stremità possende decio sempre;

O gran vertù che tutte cose mudi!

  O quando ’l to voler fa bella mostra,

Che voi e onne natura così tempre,

Per più benigna far la vita nostra!

  O tu che mostri el terzo in una forma,

E accendi di pietà la spessa norma.





CAPITOLO II‍[15]



 El principio che move queste rote  [L. c. 2 t.]

Sono inteligenzie separate:

Non stanno dal divin splendor remote,‍[16]

  Non cessano l’acti de mover possenti,

Non posseno nostre menti star celate

A lor intellecti de vertù lucenti.

  Movendo stelle e lor diverse spere,

Diverse genti con contrarii acti,

Forma la lor potenzia qual non pere.

  Altri che sono de vertù esperti,‍[17]

Altri che sono dal subiecto estratti,

Altri che sono del fallir converti,

  Altri che de l’arme prendon possa,

Altri che de viltà portano insegna,

Altri che danno nell’altrui percossa,



  Altri che lor voce sempre chiama:

O tirannia, o cosa benegna,

Non curan de vertù posseder fama.

  Ma l’anima bella del fattor simile,  [C. c. 2 t.]

Per so valore, a queste po’ far ombra,

Se non s’enclina ’l so voler gentile.

  Quando l’influenzia ven da quelle,

Se soa vertù per queste non se scombra,

Allora è donna sopra tutte stelle.‍[18]

  Nove son questi qual movon li cerchi,

E l’altri sott’a questi pone altrui,

Qual spira l’anima de l’acti soverchi.

  Inteligenzia del terrestro mundo‍[19]

Con la benignità conforma nui,

Prendendo l’anima in l’esser secundo.

  E quest’è l’anima ch’è una in tucti,

Ch’è sott’al cerchio de la prima stella;

E d’altra vita semo privi e structi:

  E questo pone lo falso Averoisse

Con soa sofista e penta novella,

Ma mo ha plù vertù che quando visse.  [L. c. 3]

  Poreste dubitare del primo celo,

Che ciò che sensibilità possede,

Loco circumscrive e li fa velo.

  Se fosse contenuto d’altra spera,

Et ella contenuta rason vede

Sì ch’aver fino il cielo non è vera;

  Dico, che chi per sè possede loco,

Conosce niente di che loco tegna,

Ponendo ’l cielo così del vero poco;

  Che per accidenti il loco si mantene,

Avegna che per sè el mondo spegna,

Ond’ha la vita l’amoroso bene.

  Oltra quel cielo non è qualitate,

Ne anche forma che move intellecto,

Ma nostra fede vole che pietate

  Dimori sopra nel beato regno,

Al qual la spe ne mena a quello effecto.

De quella luce del fattor benegno.

  De’ qua’ già ne trattò quel Fiorentino.‍[20]

Che lì lui se condusse Beatrice;

Tal corpo umano mai non fo divino,



  Nè po’ sì come ’l perso essere blanco,

Perchè se renova sicomo fenice

In quel disio che li ponge el flanco.

  Ne li altri regni ov’andò col duca,

Fondando li soi pedi en basso centro,

Là lo condusse la sua fede poca:

  E so ch’a noi non fe’ mai retorno

Chè so disio sempre lui tenne dentro:

De lui mi dol per so parlar adorno.

  La degna intelligenzia prima move  [C. c. 3]

El primo celo che moto governa:

Ogne ora nel girar sono più nove;

  L’altre che verde tegnon nostra palma,

E questa vole che null’ al moto sperna,

Sì che d’ogne vita viva l’alma;  [L. c. 3 t]

  E per queste ne la figura di morte

Molte anime d’accidenti sono scorte.





CAPITOLO III‍[24]



  Cerchiase con l’arco ove se fonda

L’ignea qualità di quella stella,

E la gira po’ sotto questa abonda.

  In quella spera sempre vinta essendo

La strema parte gira pur con ella,

Si como levi corpi suso attendo.



  El centro pete de la grave natura,‍[25]

Però queste altre tegnon ’l basso sito.

De tutte qualità lor forma pura

  Se cela ai occhi nostri e non se mira,

Salvo el subiecto ch’è da lor finito,

Per la vertù de sovra che ciò spira.

  La grave qualità el ciel divide;

Asperica de forma sta nel mezzo,

Si como ’l punto che nel cerchio asside

  Alcuno con quel che so nome demostra

Del celo la plica non appare al senso,

Dal qual se move intelligenzia nostra.

  La minor stella che nel celo splende

Máiore che la grave qualitate,

Et ella com’el punto se comprende

  Nel cielo; e questa se demostra vera

Ne le stelle ferme che mirate,

Ma non in questa dell’ultima spera;  [L. c. 4]

  Perchè ’l minor lo maior non cela,

Però la luna non è miga grande

Plù che la terra che ’l so lume vela:

  Se ciò non fosse già morta, non tutta  [C. c. 3 t.]

L’ombra de la terra che lei spande

Che mostra a tempo soa bellezza strutta.

  In quarta parte si vivon li animali,

E l’altre parti tegnon ’l caldo e frido,

Unde la vita e l’acti naturali,

  Stando remoti da elli al ver non face

Animato corpo nè voce nè strido:

La demorasse a chi vertude spiace.

  Lo quarto si divide in septe parti

Da septe stelle poste de fin’ in austro;

Ciascuna a l’altra d’ombra getta salti;‍[26]

  Si como gira ’l sole e ’l lume scima,

Ombra e luce non è in onne castro;

Se nel quarto obscura, lo quinto dima.

  Ciò forma de la terra el gran tumore,

Però inseme onne animal non vede,

Quando la luna perde so splendore.

  Chi stesse sotto la luce sempiterna,

Da septe stelle ch’a noi tengon fede,

Si como nostra luce pone eterna,



  Porebe andare verso ’l cel del mundo

Tanto che queste già non vedería,

Sì como noi quel cerchio secundo,

  Che nella parte sta meridiana:

Prendesse verso queste stelle via,

Lassarà la secunda tramontana.

  Tegnon la terra nel mezzo dui poli:

Di sopra l’uno, e l’altro oppost’a lui:

Di simel virtute natura formolli.

  Se l’un facesse sua potenzia quita,

L’altro verso ’l ciel tiraria nui;

Perchè ciascuno fa como calamita.  [L. c. 4 t.]

  La nostra luce nega quel che dice

La falsa oppinion de queste genti,

Che verde mostra de trista radice.

  Vanno leggiadri di belli animali  [C. c. 4]

Quelle anime obscure de l’atti lucenti:

A’ vertuosi già non dico quali.

  Dal cielo sta la terra ogual lontana,

Però la luce de le stelle mostra

Ogual splendore ad ogne vista umana.

  Se ’n oriente omne ’l mezzo gira,

Over si ’n occidente ella s’è posta,

Da quella forma ciascadun la mira.

  Molte ore el falso prende nostro viso,

Per lo corpo diafano ne le stelle,

Stando nel mezzo e trasparendo fiso.

  De l’esser vero li occhi nostri scombra,

Perchè lo raggio le mostra più belle,

Si como luce ch’è lontana in ombra;

  Chè nel mezzo, per natura, posa

La terra ’l celo come grave a centro.

Non pote fare ’l moto miga iosa.

  Però ch’ascendere bel grave suso,

Natura tal potentia non ten dentro

Nè vinta fue già mai de cotal uso.

  E se possibile fusse che fondasse

De questa superficia là de sota,

Sì che l’omisperio lo mirasse,

  Essendo sì leggero, avría festa,

Voltando nel mezzo de la rota

In ver de noi li pei et illa testa,

  Sì como li acti, che sono accidenti

Ne l’acque che trapassaron sì lucenti.










CAPITOLO IV‍[27]



  Cessa intellecto cum le rotte vele,  [L. c. 5]

Ch’a tua vertù non basta veder luce

De quel che te convene d’esser fidele,

  Unde perfecto Deo fae natura

Universal che sempre spera e luce,

Ch’in acto di potentia trasfigura

  Intelligenzie stelle moto e lume.  [C. c. 5]

Onne natura che la spera ammanta

Mantegnon e de ciò l’essere sume.

  Se non fosse d’onne animal che vive

E de ciascuna vegetabel planta,

Serian de lor virtute morte e prive.

  S’a li occhi nostri appare nova forma

Lo umano ingegno allor se mova e quera,

Fin che de lui el ver se ponga norma.

  Ma non transcenda e levi l’alto ingegno

Sopra le stelle, sì che illu pera,

Che de cotal luce non mostra segno.

  O viste del miracoloso affanno

Ch’in voi s’include sempre miraviglia

Del poco cerchio la stella miranno!

  Non è virtù non dubitare al mondo,

Ma far de l’ombra umana semiglia,

Rason non vede como sia ’l secondo.

  Dico che umbra de stella umana

Si fa el terrestro assisso in quella parte

Ch’a nostra qualità non è lontana.

  Per bello raggio non la priva ’l sole

Perchè n’è desposta como Marte,

Che con li soi raggi el foco mostrar vole.

  De questa stella se cela bellezza

De li acquistati raggi, sicch’in nui

Par che natura perda sua vaghezza.

  De ciò che vive la virtude germe

Per questo che receve corpo in lui;  [L. c. 5 t.]

De tutti li celi l’aver si sperme.

  Langue natura si como costei,

Perchè nel tempo perde de valore,

Che sua potenzia non se spande in lei.

  Cessa l’effecto, se la causa è priva,

Alotta chi è subiecto a gran dolore,

Verso a la morte prendon la trista riva.



  Vegnon nel mondo e sono già venute

Molti accidenti, qual de dir mi noia,

Perchè se vederanno e sun vedute

  De l’anime belle figurate e pente

De la virtù del cel che lor innoia,

Mirando quanto è in noi el cel possente.

  E de li primi raggi el bel corpo

Pense paura ne l’umani aspecti,

Quando se mostra de sua luce torpo.

  S’in questo si maciela lo suo splendore,

Ne l’altro li soi raggi son concepti,

Che in tutte parti sua luce non more.

  Doi cerchi sono intersetti inseme‍[28]

E quanto differenti, dico altrui,

Ove sono iuncti e là ove sono streme.

  La prima stella si gira in quel sito,

El sole ne l’altro, e questo opposto a lui

Quand’el so corpo è de splendor finito.

  De le do stelle, nel mezzo è la terra

Per qual la luna lo raggio non vede,

Che nel so corpo l’ombra se deserra.

  Sempre non tutta questa stella oscura,

Si como nostra vista ne fa fede,

Ch’in parte mor’ a tempo soa figura.

  Girando ’l celo, vegnon le triste ore,

Che ’l bello raggio nello sol se vela,

Stando la luna vincta nel so core;

  Ove se gionse l’una e l’altra rota,

Ai occhi umani la bellezza cela  [L. c. 6]

De quella luce ch’è per lei remota;

  Unde celando sì nova bellezza,

Sotto le stelle mor onne allegrezza.





CAPITOLO V‍[29]



  Comate stelle cum diversi modi‍[30]  [C. c. 5 t]

De luce, qual se mostra su ne l’aire,

Dico che desegna, si tu m’odi,



  Ciascun corpo de li septi cerchi

Per qual che tempo e per moti varie

L’aire s’infiamma di raggi soverchi.

  Dico che nel mondo se desegna

Effecti novi paurosi e gravi,

Se per la trista stella el tempo regna.

  Geme chi regge e chi porta corona,

E tema li accidenti feri e pravi

E l’altr’animal chi de vertù rasona.

  Non troppo negro mostra lo so colore

Questa ne l’aire che plove la morte,

Che nella vita planta lo gran dolore.

  Ciascuna di costor più vaccio lede

Se in oriente appare e raggia forte,

E tarda, se occidente la possede.

  L’altra soa vista de bella luce

Porta lo bello raggio como luna,

Che ben lo sexto celo la conduce:

  Fa germinar la terra, e piove ’l bene.

Se de le stelle tre Iove ten l’una  [L. c. 6 t.]

De gracioso effecto è plù la spene:

  Gema natura umana se l’ammira.  [C. c. 6]

L’altra, che de foco porta vista,

Che con la longa cauda sempre gira,

  Marte la move e Marte la mantene,

Sì che natura sotto ’l celo attrista,

Perchè desicca lo sangue ne le vene.

  Se verso l’oriente lo capo volta,

Seranno l’acque ne l’aire private:

In foco peste e fame serà involta

  La terra nostra da mercede scorta.

Fontana d’occhi farà pietate,

Natura bella lasso; or te conforta.

  Demostra l’altra orribel aspecto,

Qual sempre gira e move circa ’l sole,

E verde d’onne planta ’l dolce effecto

  Morte desdegna nel potente regno;

E sopra quello che ricchezza cole,

Priva sua vita col maggior desdegno.

  De l’amplio raggio l’altro tira torma,

E como l’altra stella costei fere,

Così la nostra umanitate informa.

  Se quel moto de quel corpo grave

O del più leve la morte se spere,

Che invola noi con la trista clave;

  Se ’l Marte del so raggio fa ferita,

Over che regni nel secundo celo,

Serà la morte ne l’acerba vita.

  De pace al tempo more onne salute  [C. c. 6 t.]



Se Marte raggia sopra questo celo;

Con l’altra occide là ov’è virtute.

  Anchi son tre, l’una de le quali

Qual mostra crini e raggi naturali;

L’altra se vede in so corpo rotonda,

  Si como vista umana poco manca:

Se mostra in viso de la stella bianca  [L. c. 7]

L’altra sì è poca, ma di retro abunda.

  Ciascun’ al mondo mostra novitate,

Et acti qual desdegna pietate.





CAPITOLO VI‍[31]



  La tarda stella de la spera grande‍[32]

Manten la terra e serve in sua natura;

La prima stella, la qual move e spande,

  La spietata stella move ’l foco,

Mercurio tene l’aire in sua figura,

Tempesta move per so tempo e loco.

  Li spiriti sono quattro principali:

Un ven da l’angol primo a l’orizzonte,

Che ’n nui conserva l’acti naturali;

  Mostrase sua natura temperata

Fra le due qualità active e conte,

Sana la terra per qual fa iornata,

  Se l’è centada‍[33] da monti e da colli

E verso l’angol primo aperta e rotta,

Dov’io fu’ nato tu per exemplo tolli,

  Cessando l’acque riposate e triste

Ch’hanno lor natura sì corrotta,

Qual fa veder le umilitate viste;

  E movese per tempo lo dolce flato,  [C. c. 7]

Che li tenebrosi vapori accompagna:

Se non li rompe el sol va celato;

  Perchè sonno densi e de la terra tratti,

Fanno planger l’aire, sì ch’el mondo bagna,  [L. c. 7 t.]

Da l’altre stelle se no sono refratti.

  Levano le stelle da ponente

Lo spirito con tempestata voce,

Qual move l’aire verso l’oriente.



  Mostrase d’acque in natura simile,

Soa qualità varia per foce,

Sì como per virtute l’anima vile.

  Levase da le septe stelle eterne

El freddo flato e per natura sicco,

Vertù che passi animati ma’ non sperne;

  Ma lede quel che liga corpi animati

E pone a caso del dolore stricto:

Non dico li altri effetti nominati.

  Da quella parte dove el sol desegne

Al basso grado per lo eterno corso

Ven l’altro flato, sì che l’aire impegne.

  Umiditate con lo calor sorge,

A molti animal tolle lor soccorso:

Vertute animata da lui ben s’accorge.

  Potenzia tolle ove questo spira,

O gente che abitate el basso sito,

Quanta viltà l’animo vostro gira!

  Se questo sopra noi cammino move,

Stando celato per lo core ardito,

Non vol natura che ’n voi se trove;

  Ma l’animi vigorosi de li munti,

Ov’assotiglia l’aer le so vele

Si che li mostra del vigor coniuncti,

  Non portano viltà nel cor superbo,

Avegna che saver in lor se cele

E reca l’anima loro el senno acerbo.

  Per questo flato geme l’air fosco,  [C. c. 7 t.]

Umidità corrumpe ne le vene

E fa molti accidenti che cognosco.

  Move ciascuno per tempi diversi

Sì como ’l sole le altre stelle tene  [L. c. 8]

Del torto cerchio de l’animali inpersi;

  E quale in quarta parte se devide.

Como si move ’l sole, così vedemo

Che l’una qualità l’altra occide;

  Però uno tempo variata rota

Demostran ne la terra ove noi semo,

S’in quella che dal sole sta remota.

  Torno a li quattro spirti che dico

E lasso le lor membra in questa mossa:

Cessando l’uno, leva il so inimico,

  Quando la luce de le stelle poste

Da l’altri corpi receve percossa,

Stando convincti ne le parti opposte;

  Sì che li quattro con le membra loro

Sono formati per cotal valore.










CAPITOLO VII‍[34]



  Tira el sole li vapori levando‍[35]

Da questa terra verso ’l bel serino,

E l’aire po’ va sempre spessando:

  Saliendo, se condensa a poco a poco,

Fin ch’è nel mezzo ov’è ’l fredd’alpino.

Per li reflexi raggi e po’ per foco,

  Stando nel mezzo de le genti estremi,

L’acqua se forma, così come grave

Vengon a la terra le so parti insemi.

  Quando è più fredo quel mezzo sito,

Tanto più sente le tempeste prave  [L. c. 8 t.]

De le ghiacciate pietre ciascun lito;

  Ma qui po’ dubitar l’anima gentile.

Nel tempo caldo così se forma ’l ghiaccio

E privase nel so tempo simile.

  La spera che ten lo foco in sua virtute,

Dico che fuga ’l freddo col so braccio

E tolle in novità con so ferute.

  Così di fuoco li raggi reflessi  [C. c. 8]

Inverso l’aire de la nostra terra

Per l’orezzonte essendo connessi:

  E quando regge ’l Cancro e po’ Leone,

Assa’ più freddo ne lo mezzo serra

Però el ghiaccio plove la stazone.

  In questo tempo sono fredde l’acque

Che sotto terra vegnon per le vene,

Che ’l caldo spense ’l freddo che ’n lor nacque.

  E calde sonno nel gelato tempo,

Perchè el calor sub terra se tene,

E questo dura fin che ’l celo ha tempo.

  Ma quando Scorpione regge e po’ Pesce

Questo mezzo aire quasi temperato

Però se ’n lui qualche vapore cresce,

  Nasce la neve con acque quiete:

Per l’uno contrario da esse privato,

Fan forte strido con suave mete.



  Pluvia move potenzia de luna,

Se con le prave stelle seque ’l moto

Da così fatti tempi mostrando fortuna.

  Maligno corpo inforca sua luce

Verso la luna, fin che non è remoto;

Tempesta move e acqua conduce:

  Quando se move con le dolce stelle

Fuga le nube, sì che luce ’l mundo;

Per qual clarezza l’anime se fan belle.

  Quando la luna sta in benignitate,

Onne elemento se move iocundo  [L. c. 9]

E tolle de tristicia qualitate.

  La piccinina pluvia pruina

Se forma dal vapor ch’è congelato

Ne l’aire presso, e così la brina:

  Sottil vapore e freddo e poca altura

Fanno questi acti come ’l nostro flato.

Se dorme respirando per natura.

  De tutte umidità la luna è matre,  [C. c. 8 t]

Quando se mostra de sua luce plena:

Quattro fiate ’l mare pare che latre

  Fra iorno e nocte, si como ne’ quarte;

In alto e basso così l’acqua mena,

E ciò te dico per scienzia et arte.

  Così d’animati corpi move ’l sangue

Fra luce e nocte, si como fa ’l mare;

Così s’attrista et natura langue.

  Però, in qualche ora, l’animi umani

Senza rasone senton pene amare

Et allegrezza de li effecti vani.

  Onde la luna, si como riceve,

Da lei se forman venti acqua e neve.





CAPITOLO VIII‍[36]



  La prima stella con l’impio Marte‍[37]

Move per tempo tempestati troni,

De fin che l’un contrario l’altro parte;

  Lo foco messo dal Marte crudele

Verso le fredde nube unde i soni  [L. c. 9 t.]

Resultano con le ’nfocate vele.



  Trono non è altro che de fuoco spenta

In elli corpi de le nube frede,

Che l’una qualità da l’altra è venta.

  In le verdi frondi prendi exemplo

Che fanno scoppi se fuoco le lede:

Or ’scolta l’accidenti ch’io contemplo.

  Inseme è ’l trono e l’enfocate orme,

Avegna che la luce è nanti ’l scoppo,

Parono in doi tempi divisate forme.

  E ciò fa ’l viso ch’è nancti l’audito,

Che l’anim’ha li occhi da presso troppo;

Pe lo nostro veder ch’è molto ardito.

  E ciò se mostra in remoto colpo,

Che in un tempo è ’l sono e el facto,

E ven sì tardo che l’audito incolpo;

  Che già non segue lo veder presente  [C. c. 9]

Anti che percote anche l’altro tracto,

Che ’l primo sono vegna ne la mente.

  Po esser trono senza foco ardente,

Dico al nostro viso, ma non invero,

E questo si advene per accidente.

  Quando obscura e l’aire è ben spessa,

Movese ’l vento infocato, se vero

Trono fa grande; non rumpendo; cessa.

  Et allustrare senza trono vene,

Perchè non trova qualità nimica,

Sì como nel seren si vede bene.

  Ma quando sono dense queste nube,

Allora el foco forte le nimica,

Facendo soni cum l’accese tube.

  Se sono rare e de basse note

Lo sono, perchè non han contraria faccia:

Non resistendo, poco le percote.

  Ciò che resiste, duramente offende,

Como vedemo che lo ferro faccia  [L. c. 10]

Et soa coverta soa salute ostende.

  E queste nube e queste impressioni

Oltra una lenta‍[38] e anche otto staggi

Non son più erte; ciò nel cor te poni.

  Sono montagne sopra le quali stando,

De sotto plove e neva, e tu li raggi

Vidi de sopra nel seren guardando.

  La sottile flamma in onne cosa rara

Poco l’offende; però noi vedemo

Per accidente che devenne a Sara:



  Portando sopra lo capo le molt’ove,

Essendo lesa del fuoco supremo,

Erano sane come fosser nove;

  Ma dentro senza fructo e plen de vento

Forno trovate, chè da l’una fronte

Intrò la fiamma e strusse lor contento.

  Petra descende con l’aire infocata,  [C. c. 9 t.]

Como sagitta che non have ponde,‍[39]

Per gran potenzia del foco creata.

  Non tanto petre, ma corpi de ferro

Sono descinti dal focato celo

In Alamagna; e de ciò non erro;

  Però le spade de todesche genti

Fanno tremare addosso ciascun pelo,

Mirando in altrui lor colpi possenti.

  Onn’elemento se move e corrompe,

Secundo che li celi sono diversi;

Così de novitate fanno pompe.

  Trema la terra per l’inclusi flati,

Fan l’aire e l’acqua lor moti perversi,

Ne’ tempi che li cercli son mutati.

  L’inclusi venti, che non possono uscire

For de la terra, moti dal Saturno,

Fanno li terremoti a noi sentire.

  Nel grande fredo e nel tempo caldo

Se celano li venti e non vann’intorno,  [L. c. 10 t.]

Però la terra sta quieta e in saldo:

  Non dico che non possano venire

Li terremoti e d’estate e de verno;

Ma quando mostran ’l caldo e ’l fredo l’ire

  Durano poco, chè li flati strutti

De lor valor non fanno governo,

Che queste qualità li fanno assutti.

  Ma ven nel dolce tempo el gran tremore

E non se cessa, fin che non è corrotta

La dura terra per cotal valore.

  Questo non sempre devene, chè el vento,

Movendose con ira li de sotta,

La soa potenzia perde po’ ch’è vento.

  Sì che li monti li colli e l’abissi

Sono formati da li inclusi venti,

Che spirano sotto terra dur’e spissi.

  Et anche le acque sott’a noi celate  [C. c. 10]

Fanno questi acti, se tu ti rammenti,

Le parti del mundo concavate.



  Le gran montagne hanno lo gran piano

Che, l’acque sotto sopra sumergendo,

Lassano l’Alpi nel terren toscano;

  Basso facendo lo sito lombardo,

Romagna con Toscana allor cadendo.

Or prendi questo exemplo, ch’io guardo:

  Molte montagne in esser de petra

Sono converse, se guardi le ripe,

Chè de la terra natura s’arretra.

  Potenzia natural correge e compone,

E fa de terra petre dure e stipe;

E ciò se mostra per blanca rasone.

  De fronde iusta però vidi impressa

Nel duro marmo, che quando se strense,

Nel mezzo de le parti stette compressa.

  Nel molle tempo, come cira al segno,

Mostra nel duro sì como depense  [L. c. 11]

Natura, che de forma non ha desdegno.

  Or pur m’ascolta in cose divine,

Che arte non vale, se non se procaccia.

Cosa perfecta non è senza fine;

  Principio d’onne bene è cognoscenza.

Prima si bono, nanti c’abii faccia;

Entendi e vidi con la mente accensa.

  Che mai l’eterna beata natura,

Senza rasone, non fe’ creatura.





CAPITOLO IX‍[40]



  L’arco che vedi in divisata luce‍[41]

Sempre se penge ne l’opposto sole,

Perchè ’l so raggio in forma ’l conduce.

  Se ’n oriente è l’arco, il sol s’occide

Ciò se converte perchè rason vole

E al to vedere conven che te fide.

  L’arco n’è altro che fletter de raggi  [C. c. 10 t.]

In ne le acquose nube divisate:

Conven che per intellecto in questo caggi.

  Lustre, oscure, sottili e grosse

Sono le nube così variate,

Quando dal sole receven percosse;

  Però demostrano diversi coluri,

Como per exemplo tu pora’ vedere

Nel vetro pleno se de far ten curi.



  Olio e acqua nel vetro ponendo,

Quando lo raggio del sole ne fere  [L. c. 11 t.]

Serai contento li colur’ vedendo.

  E da la luna, quand’è tutta plena,

Se forma l’arco de nocte, ma de raro;

Obscura po’ se fa l’aire serena.

  Spesso da lei se fa l’arco blanco

Che mota ’l dolce tempo ne l’amaro.

A pochi giorni de ciò non te manco.

  Quando ne l’aire vederai molti archi

E ciò se forma là nel mezzo giurno,

Se de penserò de ciò la mente carchi,

  Vederai l’air a pochi dì turbare

Per la forza del Marte o del Saturno,

Se l’altro celo ciò non fa variare.

  Anche le ferme nube che tu vedi

Non intendo de lassar che non te dica,

A ciò ch’a fabulete più non credi.

  Sì com’el cel intra l’acqua sempre tira

Per la vertù che dentro la nutrica

Così fa Capricorno che pur spira:

  Vapor sottili sua potenzia abbranca,

Sempre tirando su ne l’air clara,

E par che ’n celo se mostri la via blanca.

  O quante sono le nature occulte

A nostra umanità ceca e ignara;

O quante cose mire son sepulte

  Al nostro ingegno che ’l ben abandona,

Sequendo el mundo qual morte sperona!






LIBRO SECONDO‍[42]




CAPITOLO I



  Torno nel campo de le prime note.  [L. c. 12] [C. c. 11]

Dico che ciò ch’è sotto ’l cel creato

Depende per vertù de le so rote.

  Chi tutto move sempre tutto regge,

De fin el moto principio e stato

In ciascun celo pose la sua legge.

  Son li celi organi divini

Per la potenzia de natura eterna,

Che in lor splendendo son de gloria plini.



  In forma del disio innamorati

Movendo così ’l mundo se governa,

Per questi eccelsi lumi immaculati.

  Non fa necessità ciascun movendo,

Ma ben despone creatura umana,

Per qualità qual l’anima seguendo,

  L’arbitrio abbandona e fasse vile

Serva e ladra: de vertute strana

Da sè despoglia l’abito gentile.

  In ciò peccasti florentin poeta,‍[43]

Ponendo che li ben de la fortuna

Necessitati siano con lor meta.

  Non è fortuna che rason non venca;

Or pensa Dante se prova nessuna

Se po’ plù fare che questa svenca.

  Fortuna non è altro che desposto

Celo che dispone cosa animata;

Qual desponendo, se trova l’opposto.

  Non ven necessità col ben felice,

Essendo in libertà l’anima creata,

Fortuna in lei non po’ se contradice.

  Substanzia senza corpo non receve

Da questi celi, però l’entellecto

Mai a fortuna subiacer non deve.

  Se foi desposto e foi felice nato

E conseguer dovea el grand’effecto,  [L. c. 12 t.]

Io posso non voler e esser da lato;

  Che ’n sua balìa ha l’alma so volere:

L’arbitrio lo acquista lo so merto,

Non po’ necessità in lei cadere.

  Or se fortuna l’anima così spoglia,

Già seria Deo iniusto scoverto,‍[44]

Se per altro non poter ne mena doglia.

  Non val ventura a chi non s’affatiga,

Perfecto bene non s’ha senza pena,

Fasse felice chi vertù investiga:

  Ma chi ch’aspetta la necessitate

Del ben che la fortuna seco mena,

Pigricia lo comanda a povertate.

  Fortuna per rason se augumenta,

E plù felici se fanno l’effecti,

Quando ’l volere natura argumenta.

  Nasse onne pianta per natural moto.



Non coltivando mai fructi perfecti

Non fa nel tempo. Ciò se mostra noto.

  Così la rea ventura a l’alma bella

Tolle la morte da l’impia carne,

Se ’l mal pur contradice e sta rebella.

  Rompese qualità per accidenti,

Non che ’l subiecto de l’esser se scarne:

Dell’unta calamita ti rammenti;

  Chè non tira ferro se non è assutta

L’umidità che sua vertù resserra;

Così fa l’anima quand’è donna tutta.

  Destruge qualitate viciosa,

Sì che nel male l’anima non desserra,

E tira nel bene la vita dampnosa.

  Contra fortuna onne om’ po’ valere,

Seguendo la rason nel so vedere.





CAPITOLO II‍[45]



  Per grazia de l’umana creatura  [L. c. 13]

Deo fe’ li celi col terrestro mondo,

In lei creando divina figura,

  A someglianza de soa forma degna,  [C. c. 12]

Ponendola ne l’orizzonte fondo,

Ove se dampua over se fa benegna.

  Movendo queste benedecte spere

De l’umano seme, se forma ’l subiecto;

De tutte la potenzia lì ne fere.

  Prima el core nel concepto nasce,‍[46]

L’altre doe prime pone ’l ceco aspecto,

Ma pure nel cor lo spirito se pasce.

  Lo spirto che fo del patre messo,

Per le ferventi stelle del Leone,

Forma le membre, movendose spesso.

  Da questo nasce lo spirto animale

E naturale de sua perfeczione;

Passano in acto sotto le prime ale.

  Dodece parti de l’octava spera

Sono cagione de le nostre membra,

Ciascuna del creare è forma vera;

  In lor fa qualitate et accidenti;

Per la vertù divina se remembra

De la soa parte cum acti lucenti.

  Quando tu vedi questi zoppi e scombi,

Impio fo lo signo de la parte,

Et anche questi con li flexi lombi.



  Defecto corporal fa l’anema ladra,

In peggiorando, dico, le lor carte;  [L. c. 13 t.]

Sono soperbi de la mala quadra.

  De doplo sceme se fan corpo umano

Le vestite ossa de la carne pura:

Ciò fa el superchio de lo tempo sano.

  Lo spirto del patre, che nel sperma,

Sempre operando, le membra figura,

Le molle parte per potenzia ferma.

  De lo soverchio che da donna move

Pascese creatura, non per bocca;

E ciò se mostra per l’antique prove.

  Per l’ombelico va ciò che nutrica,  [C. c. 12 t.]

Stando ligato sì che le vene tocca.

Or scolta como sta nel corpo implica.

  Sta genuflexa con l’arcato dosso,

Le mani ten a le gote in fra le cosse

Sopra le calcagne, como veder posso;

  Verso de noi son le spalle volte;

Così natura informa le mosse,

Per più salute de le membra raccolte.

  In questo tempo non macula specchio

La donna ch’al soverchio se devide.

L’una nutriga, lassando lo vecchio.

  Natura l’altra manda a le mammille,

Per le doe vene che de ciò son guide,

Nel tempo in blanca forma, sì che stille.

  Septe recepti per ciascun planeta

Sono ne la matre, però septe nati

Nascer posson, como vidi a Leta:

  Questo adovenne per lo molto seme,

Et anche per li signi geminati,

Quando li lumi si vingon inseme.

  Nel nono mese ven nel mondo lustro

Per la vertù che signoreggia Iove;

Perchè de septe vive, mo’ te mustro:

  La luna in questo mes’ha signoria,

Benignitate in creatura plove,  [L. c. 14]

Natura confortando tutta via.

  Ma, ne l’octavo, chi che nasce more,

Chè lo signoreggia quella stella trista,

Che per fredezza tira l’anima dal core.

  Ciascun planeta spira nel so mese,

Fin che vene a luce la creata vista;

Così natura in ciò l’ordene prese.

  Quando concepe, la matre se strenge

Ch’entrarve non porìa na ponta d’aco;

Così Saturno sua virtù gl’impenge.

  Ben se po’ aprire per novo disio,



Como addevenne a Leta del Laco,

Che fè do nati là ov’era io:

  Uno nel nono, l’altro lo fe’ nel dece;

Qual foe concepto nel tempo serato,

Quando a la voglia sua sodesfece.

  Per gran voler de l’acto carnale

Se gemina ’l concepto già creato,

Quando a la donna ben d’amor l’encale.

  El nato porta de lo patre semiglia,

Quando ’l sceme de la donna è vincto;

Intanto nasce la viril famiglia.

  Ciò se converte dal contrario senso,

Quando el nato è da parenti spinto

E ’l doplo sperma fo dal celo offenso.

  El forte imaginar fa simel vulto

Quando la donna, nel desìo d’amore,

Tenendo l’omo ne la mente occulto,

  Simele celo fa simele aspecto,

Natura se non perde ’l so valore;

Lo imaginar fa caso e vede affecto.

  La tarda stella la memoria pone

Nel concepto; è Iove per lo qual cresce,

Mercurio move lo acto de rasone,

  Marte ne forma l’impeto con l’ira,

El terzo cielo l’appetito mesce,  [L. c. 14 t.]

Lo primo spiritello lo Sol ve spira,

  La Luna move natural vertute,

Ciascun pianeta con l’octavi lumi

Dispone ’l mondo con le lor vedute.

  Onne creato se corrumpe in tempo.

Passano l’acti umani como fumi;

Chi ne va tardo e chi ne va per tempo.

  Tu vidi bene como in questi celi

Movendo, creatura per sè produce

In acto umano: ciò tu non me celi.

  Conven ormai che dei segni certi  [C. c. 13 t.]

Tu veggi lo iudicio de la luce;

Po’ che seranno li occhi nostri esperti,

  Noi cantaremo de le donne sancte,

Lor diffiniendo perchè, como e quante.





CAPITOLO III‍[47]



  Mostra la vista qualità del core,

Lagreme poche col tracto sospiro,

Col pietoso sguardo che ven d’amore.



  Cambiar figura con acti umili,

Poco parlare con dolce remiro

Segni perfecti son d’amor non vili.

  Crispi capilli con l’ampiata fronte

Con li occhi piccinini posti dentro

Memoria e rason con lor son ionte:

  Fanno desdegno ne l’anema superba,

Et onne sottil cosa mira al centro  [L. c. 15]

Ma pur de umilità se mostra acerba.

  Non te fidar de le iuncte ciglie,

Nè de le folte se guizza la luce,

Chi che le porti guarda non te piglie.

  Impio, d’animo falso, ladro e fello

Col bel parlare so tempo conduce;

Rapace lupo con vista d’agnello.

  Non fo mai guercio con anima perfecta

Che non portasse de malicia schermo,

Sempre seguendo la soperba secta.

  Li occhi eminenti in figura grossi,

Li occhi veloci con lo sbatter fermo

Matti e falsi de mercede scossi,

  La impia fortuna d’aquilino naso

Viver desìa de lo bene altrui,

Onde de morte vene l’impio caso

  E l’è magnanimo for de pietate,

Sempre deserve et non guardando a cui

Vive come fera senza umanitate.

  El concavato et anche ’l naso fino  [C. c. 14]

Ciascuno ad luxuria s’accosta

Più del secundo, dico, che del primo.

  Chi l’ha sottile e nell’extremo aguzzo,

Over rotundo con l’ottusa posta,

Movese a ira ’l primo che me cuzzo.

  L’altro è magnanimo e de grave stile.

Soperbo è chi possede l’ample nare

E l’ample oregle de bestia simile:

  Così le labre grossa chi demostra.

Chi l’ha sottili e de bellezza care

Serà magnanimo per scienzia nostra.

  Mostrase audace chi ha li denti rari,

Concupiscenzia ten carnosa faccia

E forte teme piccolini affari.

  Chi che possede la sua vita macra,

Con la sollicitudine s’abbraccia,  [L. c. 15 t.]

E non l’abbandona como cosa sacra.

  Chi che l’ha grande, ben se mostra tardo

Ne li soi moti: de ciò ben t’accorgi:

Piccola faccia, te poni a reguardo;

  Che raro ne foe nulla liberale



E timida se fa, se tu li porgi:

Nel mondo non fo mai si nov’animale.

  Vista dolente e lintiginosa,

Che par traslata col beato aspecto,

De l’altrui male se fa graciosa.

  Non fe’ mai tanto el populato Gracco (?)

Che questo plù non faccia ne l’effecto;

Iuda tornasse, non li darìa scacco.

  Li omini che hanno lo curto collo,

Pelosi per natura como lupi,

Non basterebbe la virtù d’Apollo

  A solvere lor ditti senza norma

E senza modo de malicia cupi:

Con lor gridar la contrata storma.

  E grosso collo de fortezza è segno,  [C. c. 14 t.]

E imbecille como sottil legno:

Sottile e longo fa timido l’omo;

  El grande quale non ten troppo de grosso

Magnanimo se mostra: tu entendi como;

Ciò ch’io penso, qui dirte non posso.

  L’omo guardando in terra, che va chino,

O ell’è avaro o de sottil ingegno.

Or me conven lassar questo cammino.

  De corporati segni e aver modo,

Sì como intendo ciò ch’io desegno,

È questa cognoscenza como lodo.

  Iudicio procede da savere,

Cum scritta legge receve repulsa

Ecceptuando ’l singular vedere.

  Per una vista iudicare ’l facto

Sentenzia da vertute se resulta

Erro e rasone se corrumpe ’l pacto.

  Non iudicare, se tu non vedi,

E non serai ingannato se ciò credi.





CAPITOLO IV‍[48]



  Vertù s’acquista per raggio de stella,

Non dico ch’a noi sia naturale,

Ma in quanto se despon l’anima bella

  Ad conseguir el vertuoso bene.

Fugendo per rason l’impio male

Desposta creatura in acto vene.

  Se per natura la vertute fosse,

Como la terra a la gravezza soa,

Che mai per soa natura sè non mosse,



  In ciascun tempo seria l’om beato,

Se al natural pon la mente toa:

Non se costuma nel contrario lato.

  Abilitata l’anima e desposta

Da questi celi elege el ben perfecto,

E plù leggera con vertù s’accosta

  Non che ciascuno non possa seguire  [C. c. 15]

Per so voler de vertù l’effecto,

Ma non desposto plù li po’ languire.

  Donqua, vertù è abito electivo

Che sta nel mezzo de do parti extreme,

Onde procede el bene effectivo.

  E quel che senza ’l mezzo contradice,

Che l’una de le parti sempre preme,  [L. c. 16 t.]

Per lui se priva tutto ’l ben felice.

  Questa radice con li sancti rami

Già fo plantata ne l’umano sangue,

Quando se andava per li diritti trami;

  Ma ’l tempo ha variato li costumi

De gente in gente, sì che virtù langue

Nel ceco mondo con li spenti lumi.

  Quest’enno le scale de nostra gravezza

A sormontare sopra tutti celi,

Ire mirando l’eterna bellezza;

  Ma ’l vizio che tutto ’l bene desface

Del mondo nostro cum l’aguzzi teli

Da voi il tolle l’una e l’altra pace.

  El tutto ne le parti se divide:

Questa è la vertute diffinita,

Che sotto lei ciascuna s’asside.

  Conven ch’io canti de la iusta donna

In prima, po’ de l’altre de la vita;

Per più vedere la toa mente sonna

  E mira ne l’aspecto de costei

Che tanto piacque sempre a l’occhi miei.





CAPITOLO V‍[49]



  O guida sancta de queste altre donne

Le to belance con la spada nuda

Sono nel mondo perfecte colonne.

  O desolata terra, o posta a guai,

Che toa bellezza mirando refuda,  [L. c. 17]

Soa trista plaga non sanarà mai.

  Verrà ’l diviso, povertate e fame,  [C. c. 15 t.]

Ploverà sangue sopra campi et erbe,



Pararà che ’l celo la vendetta clame.

  Seranno li iusti oppressi da tiranni,

Bagnando ’l viso de lacreme acerbe,

Per la tristezza de l’impii affanni.

  Però vedemo le città deserte

Con basse mura a l’ombra di boschi,

Che già fo tempo ch’erano ben erte.

  Non forno fundate ne la iusta petra

Come Pistoia, terra di Toschi,

Che peste nascerà de sua faretra.

  Però diritto iudicate, o vui,

Con li volumi de Cesare Augusto,

Ch’a tutti specchio sia la pena altrui.

  Non provocate ad ira li alti poli,

Ponendo man ne lo sangue iusto,

Ch’a stento caccia li nostri fioli.

  Fanno nel mondo paterni peccati

E le acerbe uve de lo tempo antiquo

Plaga cadere ne li iusti nati;

  Ma li occhi cechi che non vego ’l fine,

Per lo volere del disio iniquo,

Non reguardando le cose divine.

  Onne peccato ha limitata pena,

E più gravosa quant’è più lontana,

Contra vertute, lasso, chi ne mena?‍[50]

  Non altro che l’inordinata voglia,

Per qual s’attrista la natura umana

Nel tempo che del dolce sente voglia.

  El iudicare con l’impii scripti,

Che fanno lacrimar li occhi innocenti

E lor fanno de povertate afflicti.

  Mover da celo fa la iusta plaga,

Iustificando queste grave genti,  [L. c. 17 t.]

Ciascun movendo ch’a vertù se traga,

  Pe l’orfani vedoe e pupilli  [C. c. 16]

Clamando deo ne l’amaro planto,

Stirpando con le mani li lor capilli.

  Sì como iusto prende lor balestre,

Sedendo soli e afflicti tanto,

Como columbe ne le lor fenestre.

  Ma sopra terra l’impio tenere,

O voi, con la milicia pomposa,

Faite nel mondo l’anima virtuosa.

  Faite a la croce novo desplacere

Non librate chi è degno de morte

Sì che non planga ne l’eterna sorte.



  Questa vertute ven dal quarto celo,

E como ’l sole illuma l’orizzonte,

Così fa questa con lo iusto zelo,

  Illuma ’l mondo, dando a ciascun so merto

Et pena vendicando sopra l’onte,

Per lei el mondo sta che non è deserto.

  Iusticia non è altro, a meo vedere,

A ciascun tribuendo soa rasone

Che fermo con perpetuo volere

  È iusto quel che vive onestamente,

Altrui non offende nè fa lesione,

A ciascun dà so merito puramente;

  E questo porta le trumfe olive

E ne l’eterna pace sempre vive.





CAPITOLO VI‍[51]



  O Colonnesi, o figlioli de Marte,‍[52]  [L. c. 18]

Toccaste ’l celo con l’armata mano,

Che sempre sonarà per onne parte.

  Subita spada con gigliato grido

Faravve onnora nel terren romano

Tenere all’inimici lo becc’ al nido.

  De gente in gente pur la terza foglia

De la colonna serà posta in croce.

Tornando el celo ne la prima doglia

  Non perderà la gloria del so nome,  [C. c. 16 t.]

Pur resurgendo di tenebre a luce:

Qui non è loco de dirvi come.

  O figurati‍[53] de la forte donna,

Firmi e constanti ne li tempi pravi,

Senza temere sta vostra colonna,

  La qual pur vignirà nel degno merto,

Aprendo el celo con le iuste clavi

De dirne qui del quando non sum certo.

  Dal Marte vene la fortezza umana,

Quando se mostra soa benigna luce,

Che sotto l’Ariete s’entana.

  Omo desposto dal soperno lume

Legeramente a lo ben s’adduce,

Se non l’offende el paternal costume.

  Che la villana natura paterna,

Che passa nel fiol naturalmente,

Repugna a l’influenzia superna.



  Pono ch’ensceme sian doi creati:

L’uno è gentile, l’altro è de vil gente,

Sotto una spera, in un grado nati.

  Mostre el celo che debia conseguire

Ciascun de dignitate la corona:

Ciò ben serà secondo ’l me sentire

  De nato de l’exelso re Roberto,

Che ’n gentilezza molto l’un sperona,

A conseguir lo cel che l’ha coverto.  [L. c. 18 t.]

  Serà questo altro sopra so legnaggio.

Sì como rege fra li vili parenti,

Chè cel non po’ levar plù so coraggio.

  Cosa desposta fa nel celo aiuto,

Se deversi effecti te rammenti;

L’acqua lercera desecca e fa luto.

  Fortezza non è altro diffinita

Ch’animo constante de paura

In ne l’avverse cose de la vita.

  Non è vertute prodezza sforzata,  [C. c. 17]

Quando de morte vedem la figura,

Se l’alm’è in soa defensa donata.

  Maior prodezza tegno lo fuggire

Quando abesogna, che noe lo stare

Sol per ’vitare l’acerbo morire.

  Sempr’è fortezza col iusto temere.

Ma chi che vole la vita abandonare,

Già non è forte: dico, in mio vedere.

  Ma alla fortezza, tegno, vertuosa,

Che per tre modi l’om s’abandona,

Che fa nel mondo la vita famosa:

  Prima, per non recever desenore,

Ne le so cose pone la persona

E per soa terra conservando onore;

  Ma li occhi mei ben se ne son accorti,

Che pochi son nel mondo questi forti.





CAPITOLO VII‍[54]



  Non è vertù là ov’è el poco ingegno.  [L. c. 19]

Or fuga l’anima mia el penser vile

Che ’l qual’è grande, chè questo fa degno.

  Prudenzia, dico, over discrezione

Altro non è, secondo ’l nostro stile,  [C. c. 18 r.]

Che ’l ben dal male descerner per rasone:



  E la memoria del tempo passato

E provedenza de quel ch’ha a venire

Conserva l’omo nel felice stato.

  Da questa de saver la fonte nasce

Che fa la vita benigna finire,

Quando la mente de so amor se pasce.

  Questa natura vertuosa e bella

Prende radice ne l’umana planta,

Quand’è in so stato l’anima bella.

  Questa è la luce de saver umano,

Che dona a l’alma conoscenza tanta,

Che trae l’umanità dal penser vano.

  Plù val saver che tesor non vale,

Ov’è savere ricchezza non manca

Se l’alma te non sforza nel so male.

  Non vidi virtuoso mai perire

Ma ben repulso de la contraria branca,

Ov’è vertute pur conven salire.

  Non po’ morir chi a saver è dato,

Nè vivere in povertà nè in defecto,

Nè da fortuna po’ esser dampnato

  Ma questa vita e l’altro mondo perde

Chi del savere ha sempre despecto,

Perdendo ’l bene de lo tempo verde.

  Chi perde ’l tempo e virtù non acquista,

Como plù ce pensa, l’anima plù s’attrista.





CAPITOLO VIII‍[55]



  O madre bella, o terra esculana,  [L. c. 19 t.]

Sfondata fosti nel dopliato cerchio,‍[56]

Sì ch’hai mutata toa natura umana.‍[57]

  L’acerba setta de le genti nove,

Sì t’ha conducta nel vizio soperchio,

Or te conduca quel che tutto move.

  Alteri occulti son li toi fioli

E timidi in conspecto de le genti;

Invidiosi son pur fra lor soli.

  O Esculani, omini inconstanti,

Tornate ne li belli acti lucenti,

Prendendo note de li primi canti,

  Chè da li celi siti ben desposti,

Ma non seguite el ben naturale

Del sito bello dove foste posti.



  Fra le vertute pur de temperanza

Dovreste stare sotto le so ale,

Ma nol possete se vizio avanza.

  È temperanza ferma signoria  [C. c. 17 t.]

E de li moti naturali è freno,

Quando nel male l’animo pur disía.

  Move da Lione la dolce vertute,

È ne l’umanitate plù e meno

Secondo le beate so ferute.

  Ma chi refrena lo natural instincto

Del vizio, che de qualitate vene,

De sofferenza ben se mostra cinto.

  O quant’è bella, o quant’è gentile

La mente che se conduce nel bene,

Quando se vince ne l’affanno vile.

  Chi sè non vince non vincerà altrui

De sì medesmo avendo ’l so valore:

De questa oppinione sempre fui

  Ma chi sè vince in questi septi modi

Ben è fondato nel divin amore.  [L. c. 20]

Dico de’ quali se m’entendi et odi.

  In giovenezza se vidi l’om casto,

Et in allegrezza vidi l’om antiquo

E largo in povertà che non porti asto.

  In ubertate anche chi ha mesura,

Et in grandezza umilitate sico.

E pacienzia nella ría ventura;

  E sofferenza ne li forti moti

Del gran desio che ven nella mente.

Or quisti sono dal vizio remoti,

  E desprezzando el mondo dolente;

Or quisti sono immaculati e puri,

Sempre seguendo li acti maiuri:

  Ne l’alto celo la vertù li mena,

L’altri lassando ne l’eterna pena.





CAPITOLO IX‍[58]



  Questa vertù che tanto onora altrui

El terzo celo la forma ne li umani,

Sì como nel crear fo posta in lui

  Volere col poder è bella vista,

Larghezza vole se tena lontani

E miri la soa graziosa lista.

  È largitate con mesura dare  [C. c. 18 t.]

A cui e quando e como se convene;

Questa è vertute nel gentil affare.



  Ma chi che fanno contra queste note,

A povertà conduceli la spene,  [L. c. 20 t.]

Se la fortuna varia le rote.

  È plù beato el dare ch’el recevere,

E de vertute recevendo l’omo

Quando e quanto dico como devere.

  Ma chi che pur receve e non vergogna,

Et in lui non è defesa perchè e como,

Contra vertute dì e nocte sogna.

  E vui, che date pur passando el modo,

Or ve recordi che la fronte suda

Del domandare poichè siti a sodo.

  La conoscenza in povertà è pena;

Quel’è felice che vizio refrena,

E plù dogliosa fa la vita cruda.

  O quanti amici, o quanti parenti

Se vede l’omo nel felice stato,

Non respirando li contrarii venti.

  Dura l’amore fin che dura ’l fructo,

Che quanto l’om po’, tant’è amato

Da queste genti col vedere structo.

  Tant’è l’omo, quant’è de vertute,

E tanto quanto plù el se fa valere.

O gente ceche con le menti mute

  Mirate che la milicia è desolata

E senza onore, se non v’è podere:

Plù che de vita, de morte è beata.

  Non retineti ne l’antica bursa

Quel che misura vol che pur se spenda,

Ch’a poco ven lo tempo de la cursa

  Con accidenti non pensati e pravi.

Chi vole che la spera non li offenda

Tegna misura con l’aperte clavi.

  Questa vertute degno fa ciascuno,

E grazia possede in ciascun loco.

Plù tosto dare che recever duno,

  Plù tosto soffrir che far vendetta:

Questa è la carità col dolce foco

Che de l’eterna pace el tempo aspecta;

  E fa nel mondo grazia possedere

A chi con queste serva ’l bel tacere.





CAPITOLO X‍[59]



  Da quant’è posta in croce questa donna

Da li omini col falso iudicare,

Perchè lo celo questi non profonna?



  Ove è conducta la noiosa vita,

Solea nel tempo umilità regnare:

Del ceco mondo par che sia smarrita.

  Quel è plù degno che po’ triumfare,

Per lo diviso ch’è fra ’l nero e ’l bianco,

Dando a li vicini le percosse amare.

  Deo prese al mondo la umilitate,

Se ’l ve recorda de sanguigno fianco,

Quando recomparò la umanitate.

  Segue ’l so fattor la creatura.

Donqua se deve conseguir costei,

Si como degna e beata figura;

  Chè chi se exalta fa depresso ’l volto,

Cadendo sopra lui li tempi rei:

Per plù soa pena regna l’omo stolto.

  Umilitate fa grazia seguire,

Et a la summità de le vertute,

Per nova cognoscenza, fa salire.

  Che sì como li auseli stringon l’ale,

Per sormontare ne l’alte vedute,  [L. c. 21 t.]

Così te strenge se del ben te cale.

  Non fare como fa el villan grifango,

Che nel gran stato fa nota superba

E non se recorda del primo fango.

  De grande altura vengon li gran tumi,  [C. c. 19 t.]

E vidi umiliare la vista acerba,

El tempo variando li costumi.

  Deve ciascun lo cor umiliare

Al so fattore de l’eterna luce,

A vertuosi la testa inclinare;

  A quilli che sono de povertate afflicti

Umiliar l’audito a la lor voce,

Sì como aviti ne l’antichi scripti.

  La Luna sopra questa vertù spira

La qual refrena del voler l’altezza:

Questa è umilità chi ben la mira.

  Subiecto e menor mostrase sempre

A cui e quando deve e non sprezza,

Abbandonando de virtù le tempre.

  La reverencia qual se fa al maiore,

Onor ch’è testimonio de lo bene;

Obedienzia qual se fa al signore;

  Gratificare ch ’l servir cognosce,

Da l’umeltate ciascaduna vene.

Così dal so contrario l’angosce.

  Questa vertute che dal cel descense,

Fa pur beato chi con lei se strense.










CAPITOLO XI‍[60]



  Move la castitate dal Saturno  [L. 22]

Fermezza, abstinenzia e misura,

Che mostra l’alma bella con el so giurno.

  Grandezza d’animo per l’alta soa spera

Se forma desponendo creatura

In el so fermo segno, se li era.

  È castitate freno de rasone,

E del carnal vizio le morse

Strengendo natural complexione.

  La lingua refrenando, li occhi e ’l core,

E sustinendo le subite corse,

Del gran desio che nasce d’amore.

  O quanto è forte l’amorosa flamma  [C. c. 20]

Che ven da l’imaginar de cosa bella,

Che per disio tutto ’l cor s’enflamma!

  Ben è plù casto, ben è plù beato,

Se amor che nasce de simele stella

Non rumpe l’omo po’ ch’è ’namorato.

  La castità perde soa radice,

Per lo superchio de la plata gola,

Che sempre ad abstinenzia contradice.

  Li occhi amorosi inseme reguardando,

E l’occhio, che ten la vita sola,

Fa pur languir l’anima sospirando.

  Ben è gran cosa se nel conversare

De lo gran tempo non nasce peccato;

Dico ch’è como morto suscitare.

  Però tu prendi la iusta baglia

Contra ’l mal e pensa nel tuo stato,

Lo qual non dura como ’n foco paglia.

  Constanzia è vertù che sempre adorna

E ten le tempre fuggendo durezza,

Che ’l fermo so voler mai non se storma

  Quando ’l voler la rason se vede.

O quant’è bella cosa la fermezza  [L. c. 22 t.]

D’amor, caritate e dolce fede!

  Non chi comenza vederà salute,

Ma dico chi è constante fin’ a la fine

Serà beato ne l’alte vedute.

  Non aver fede ne l’omo inconstante

Che n’è fondato ne le vertù divine,

Unde procedeno le opere sancte.



  Abstinenzia è freno con le tempre

Del fer voler con la gola giotta;

Como vertute a lei s’oppone sempre.

  Questa vertute fa crescer la vita.

Et accidenti pravi tolle allotta,

Che venerieno con doglia infinita.

  Misura è modo de tutte le cose,  [C. c. 20 t.]

Schivando sempre tutto lo soverchio;

Sempre nel mezzo questa vertù animosa.

  De tutte l’altre donne questa è nave

E guida, reposando nel so cerchio,

Pur combattendo con le donne prave.

  Grandezza d’animo s’è a conseguire

Le valorose cose de lo mondo,

E ne la vita de fin al morire.

  Non è magnanimo chi ne l’acti vili,

Quasi temendo par che regga pondo,

Cessandose con li occhi quasi umili:

  A le formiche già mai non fa guerra.

Or prendi exemplo e guarda lo leone

E l’aquila: le mosche non diserra.

  Così ’l magnanimo segue ’l valor grande,

Ne l’acti vili l’animo so non pone,

Ma pur le alte cose lo cor spande.

  Or le conserva queste sancte liste

Chè qui te lasso, perchè voglio alquanto,

Nanti ch’io canti de le donne triste,

  Veder che è gentilezza e chi è gentile;

E mostrarote, nel seguente canto, [L. c. 23]

Se nobele se po’ far chi è nato vile.

  Poi vederai queste prave donne,

Per qual’el ben felice se nasconne.





CAPITOLO XII‍[61]



  Provate celi la vostra chiarezza

E correggete de questi l’errore,

Che falsamente appellan gentilezza.

  Fo già tractato con le dolci rime‍[62]

E diffinito el nobele valore

Dal Florentino con l’antiche‍[63] lime.

  Ma con lo schermo de le iuste prove,

Io dico contra de la prima secta

E voglio che rason me ditto trove.



  È gentilezza de vertute forma,  [C. c. 21]

Che nel subiecto desposto s’aspecta,

Quando el celo ha de qualitati l’orma.

  Se vertù fosse de l’antico sangue

Forma saria ch ’l particular moto,

Del vizio dunque perchè ’l nato langue.

  Già noi vedemo de secondi agenti

E la lor natura l’effecto remoto,

Li gran cattivi de gentil parenti.

  Donqua el celo con quieta luce

Despone a gentilezza creatura,

E per voler a l’opera s’adduce.

  Ven questo raggio dal secundo celo

Che ten de gentilezza la figura,

Per cui s’espone ’l mondo a questo zelo.  [L. c. 23 t.]

  Ma se se giunge l’un con l’altro cerchio

De sangue antiquo con l’excelso lume

Gentil fa l’omo col valor soperchio.

  Ma ’l celo, illuminando el sangue novo,

Non li po’ dare consimel costume,

Como a l’antiquo: ciò de sovra provo.

  Ma qui me scrisse dubitando Danti:‍[64]

Son doi fioli nati in un parto,

E plù gentil se mostra quel de ’nanti;

  E ciò converso, sì como già vidi,

Torno a Ravenna e de lì non me parto.

Dimme Esculano quel che tu ne cridi.

  Rescrissi a Dante, intendi tu che legi:

Fanno li celi per diversi aspecti,

Secondo ’l me filosofo che pregi,

  Per qualitate le diverse mustre,  [C. c. 21 t.]

In un concepto, variati effecti,

Secondo quelli ch’hanno l’alme lustre.

  Lo primo nato forma l’oriente,

Et ine l’altro per vertù divina

Inspirano le stelle d’occedente.

  Se ’l primo è vertuoso e l’altro vile,

La prima parte nel ben fo latina;

L’altra maligna po’ non è simile,

  Unde retorno e dico contr’a quilli

Che dicono: noi semo gentil nati,

Fedeli avemmo ben già plù de milli,

  In cotal monti for nostre castelle,

Movend’el capo con li cigli arcati,

Facendo de lor sangue gran novelle.



  Ciascun de questi renova soa vergogna,

Tenendose gentil per li passati;

Crede che sia vero chel se sogna:

  Non consequendo el ben de sangue antico,

De desenore ha li occhi velati.

Assai son quisti li qual non te dico.  [L. c. 24]

  Non è piggior roncin che de destriero;

Or prendi esemplo se un de la colonna‍[65]

Lassasse li acti del sangue primiero.

  Cosa perfecta for de soa natura,

Quando el so contrario se forma,

Impia forma prende altra misura

  En gentilezza non per accidente.

Quel’è gentil che per sè sa valere,

E non per sangue de l’antica gente.

  Omo desposto in lui è naturale  [C. c. 22]

El conseguir del gentil volere,

Non per ricchezza che l’è accidentale

  Per sè nullo accidente monstra effecto;

Donqua ricchezza non fa l’om felice,

Che po’ fuggire et esser nel subiecto.

  Ma como spira el sole el so splendore,

E como pianta ne la soa radice,

Vertù con l’anima ionse el so fattore.

  Ma la ricchezza a gentilezza face,

E plù gentile se mostra l’omo;

Ma chi ch’el so podere onnora sface

  E malamente soa ricchezza mena,

Dar non possendo a cui quando e como,

La conoscenza lo conduce a pena.

  È l’omo gentil, si como destengo

Volendo queste secte contentare:

Gentil de sangue fiol d’omo tengo.

  Gentil d’anima è figliol de Deo,

E plù gentil non se po’ mostrare,

Se non è pertinace fariseo.

  L’eterno Deo plù che l’om è degno

Et plù che ’l sangue è l’anima perfecta:

Ciò tu confessi come noto segno.

  Donqua è più degna la nobilitate

De l’anima, che ’n vertù se delecta,

Representando in sè benignitate,  [L. c. 24.]

  Sonno dal celo potenzie già venute

Che defferenza fanno fra l’umani,

Secondo che ’l fa cerchio le so mute.



  L’om è gentil, quando è vertù in lui,  [C. c. 22 t.]

E tutti l’altri penser son vani,

Che l’antica gente faccia bono altrui.

  Si como a luce se conosce ’l sole,

E l’omo quando mostra e vertù cole.





CAPITOLO XIII‍[66]



  Onne creata cosa vede ’l fine

Salvo la mente ch’è ceca e avara,

Che volta in verso Deo le flexe rine,

  Che quanto plù possede plù desia,

Partendose dal ben de la vita amara,

E si smarrisce la dritta via.

  O voi del Patrimonio e del Ducato,‍[67]

Che presso siti a le romane coste,

Vui siti pur subiecti a tal peccato.

  Ma incresieme de Riete e de Spoliti

Ch’a poco tempo vederanno l’oste

De negra gente con l’elmi politi.

  Se non prega la croce san Francesco,

Che guardi Assisi de lo grifo bianco,

Serà spelonca nel deserto fresco;

  E s’a Perugia la pena se allonga,

Serà ferita ne lo lato manco,

Per lo peccato vil de nova flonga.‍[68]  [L. c. 25]

  Todi che tene le gonfiate vele,

Ch’aspecta pur de l’aquila el volato

Ordendo con la mente nove tele,

  Del so vicino vederà la piaga,

Perdendo ’l sangue cum l’acerbo flato,

Purchè ’l Saturno sopra ’l Marte traga.

  Io torno e dico de l’avara lista‍[69]  [C. c. 23]

Che de li mali è cruda radice,

Che men possede, quanto plù acquista.

  Plù de valore è l’om senza dinari

Che non è dinar senza l’om felice.

O vertuosi, o nel mondo cari!

  Quanto plù plove, tanto più s’indura

L’arena: è così lo avar coraggio;

Plù possedendo, plù d’aver se cura:



  Sì nasc’e more l’avaro e l’omo stulto;

Non po’ far bene, ma sempre dammaggio,

Dico in manifesto et in occulto.

  Onne peccato invecchia l’umani;

Pur l’avarizia ten le verde fronde

E plù nel tempo de capilli cani.

  Opposto è questo vizio a largitate,

Che sparse tanto ne la vita l’onde,

Ch’io veggo desdegnare la pietate.

  Cupidità soperchia in acquistare,

In onno modo pur che possa avere

E retenendo quel che deve dare,

  Per quisti effecti l’omo ditto è avaro;

Che ’n acquistare e ne lo retenere

Non è misura nel so tempo amaro.

  In onne vicio la contraria stella

Tu prendi con l’avaricia nota,

Che lassa forma de la luce bella

  E fa in diversi tempi el bene e ’l male:

Io dico variando la soa rota,

Si como muta el corso naturale.  [L. c. 25 t.]

  Li vicii li quali io noto scritti

Tu poi sentire per l’opposti ditti.





CAPITOLO XIV‍[70]



  O Roma, capo de l’acti possenti,  [C. c. 23 t.]

Quando retornerai nel primo stato,

Serà la borsa giunta a li bisenti.

  Tenesti già lo fren de l’universo,

Se te ricordi del tempo passato,

Sì como del to segno dice el verso.

  Ma consequendo la superba vita,

Li toi fioli t’han conduct’a tanto,

Che par la toa memoria finita.

  Non serà mai boschi toa sancta terra,

Ben sentirai de l’amaro planto;

Ciò mostra ’l cel che sotto lui deserra.

  Per li peccati de la toa Romagna,

Bagnato de lo sangue peregrino,

El iusto cerchio sovra voi se lagna.

  Ma in poco tempo venirà ’l diviso,

Che cacciarà el francesco lo latino,

Per la soperbia nota del so viso.

  L’omo soperbo non po’ abitare

In terra, e nel cel non po’ salire;

Sempre demora nel gravoso affare.



  Consuma la soperbia le persone,

Da lei procede el subito morire,

Seguendo pur l’aspra opinione.  [L. c. 26]

  Tre sonno le persone da spiacere:

Lo povero soperbo et arrogante,

Lo matto vecchio senza senno avere,

  Bugiardo ricco con soa onesta vista

Che par che paternostri sempre cante.

A Deo despiace troppo questa lista.

  Questa è radice de tutti peccati  [C. c. 24]

E fo dal primo, volendo la Sede,

Quilli maligni spirti dampnati.

  Però plobe in terra questa iniqua secta,

Da cui el male e inganno procede,

E fan la vista de lo ben sospecta.

  Soperbia non è altro che volere

Sovra de tutti esser tenuto,

E quel che l’om non è volse tenere,

  Entrando ’nanti a ciascun omo bono;

E pare a lui che non sia descaduto.

Ten per negota che de gracia ha dono

  E differenzia de la gloria vana‍[71]

Che questa dentro ten l’acerba norma

Sovra de tutte tense la sovrana.

  Ma quisti, che del van son gloriosi,

Voglion de laude manifesta torma:

Mostrando forte, sonno desiosi.

  Essere ingrato da soperbia vene,

Per questo se destrugge pietate;

Chè non ha a mente lo passato bene.

  L’omo ch’ha vertute, se nel cor te poni,

Como se spoglia de sua libertate,

Tenendo a mente li passati doni.

  Deh! quanto nasce mal da l’omo ingrato,

Che guasta per altrui l’om liberale,

E per desdegno fa cader in peccato.

  Questa è la pena con sanguigno dolo,

Quando per bene l’om receve male;

El dolce patre parte dal fiolo.  [L. c. 26 t.]

  Ma l’altrui male lo to ben non guaste,  [C. c. 24 t.]

El vizio la toa vertù desperga,

Quando tu senti le soperbe taste;

  Che combattendo l’omo acquista onore.

O quanto è degno che ’l soperbo merga,

E senta pena de novo dolore.

  Che l’om soperbo deguasta le terre;

Per lui ven piaga con l’accese guerre.










CAPITOLO XV‍[72]



  O Bolognesi, anime de foco,

A picciol tempo veneriti al punto,

Che caderà Bologna a poco a poco.

  Or ve ricordi como el divin arco

Onne peccato con la pena giunto

Et aspectando assai plù se fa carco.

  De voi me dol che spero de venire

Al nido che è fondà sotto la chioccia

De le globate stelle, al mio parere.

  E po’ me doglio e piango de Fiorenza,

Che, lagrimando, scordarasse Doccia,‍[73]

Facendo li Lucchesi nova offenza.

  Or piangi Pisa con li sospir dolenti,

Quando ’l triunfo de Montecatino

E del francesco sangue te rammenti:

  El to valor conven che pur se spegna

E caggia nel iudicio divino,

Lassando ’l freno de la tua Sardegna.  [L. c. 27]

  O Siena, posta sotto ’l bel sereno

Conven che piangi per l’opposte case

Guastandose el to dolce terreno;

  E tempo venirà che la Toscana

Sentirà pena con le bocche passe  [C. c. 25]

Per lo despecto de natura umana.

  Tenete la luxuria vostra dea,

E fate nel fattor le piaghe nove,

Plù che non fece la setta iudea.

  Or reguardate alquanto pietate

Che sovra voi le lagreme plove,

Veggendo como ’l ben divin lassate.

  Destrugge le ricchezze e le persone

La gola, la luxuria e le guerre

Le femene con li occhi in ciò se pone.



  Consuma ’l corpo e l’aneme se manduca,

Per lei me pare che ’l cel se serre

E in desdegno l’alto Deo conduca.

  E l’enimico de l’umana gente

Più che de l’altri vicii se gode,

Facendose ’l peccato carnalmente.

  Et è rason che questo non po’ fare,

Per soa natura non se po’ dar lode

Ma tutti l’altri ben ponno operare.

  Lo spirito, che ten la vita, invola

Offende e tolle vertuosa fama

Che desonesta per lo mondo vola.

  Destrugge ’l senno, corrumpe la legge,

Fa ne la mente de desio brama,

Conturba sovra ’l cel che tutto regge.

  Da lui descende fera servitute

Che legge impone a cui donna comanda,

Stando subiecto a la carnal salute.

  O servi tristi, o companati schiavi,  [C. c. 25 t.]

Perchè l’atto carnal così ve affanna

Che contra Dio ve fa cotanto pravi?  [L. c. 27 t.]

  Deh! non credete a femena sciocca

E non v’accenda soa finta bellezza,

Ma resguardate como dentro fiocca.

  Miri la mente con li occhi cerveri,

Che allora prenderete la vaghezza

De lei, mirando li sciocchi misteri.

  E li occhi falsi, come l’ammaestra

Nel pianto per formar maior obiecto

Tragendo guai, li sospiri addestra,

  O quanto è ceco chi a femena crede!

O quanto nasce pena da delecto

Passando ’l tempo che lo ben non vede!

  Si como el fuoco non se po’ celare,

Tenendolo celato nel so seno,

Così non po’ mai l’omo conversare

  Con femena che non sia delitto;

Chè sempre ha ’l core de malicia pleno,

E ciò demostra ne lo sguardo fitto.

  Lo foco, le femene e la terra

L’abisso, l’inferno, dicon, non le basta,

Ma senza fine l’appetito sferra.

  Ma se la fine del disio carnale

Considera, serà la mente casta,

Veggendo senza fructo lo gran male.

  Incesto, adulterio e fornicare

Et anche far despecto a la natura,

Luxuria se po’ in ciò divisare.

  Col simel sangue se commette incesto,  [C. c. 26]



Ma chi de matrimonio ten figura,

Commette l’adolterio manifesto,

  Orribel vizio che natura prende.

O anime diffidate sodomite

O quanto per questo a Dio s’offende!

  Cercate amor, ove amor non regna.

O menti ceche da lo ben partite,

De vostra vita l’air se desdegna!  [L. c. 28]

  Or ve ricordi como le nude ossa

Remaneranno ne l’oscura tomma,

E como a tutti morte dà percossa.

  Abbandonate donqua lo vil acto,

Che se voi fate de rason la somma,

Negota s’acquista, po’ che s’è desfacto.

  L’omo carnale con lo senno acerbo

E quando vince perde l’om soperbo.





CAPITOLO XVI‍[74]



  O bel paese con li dolci colli,‍[75]

Perchè non cognosciti, o genti acerbe.

Con l’atti avari invidiosi e folli?

  Io pur te piango, dolce mio paese,

Che non so chi nel mondo te conserbe,

Incontr’a Deo facendo tante offese.

  Vinirà ’l tempo de li tristi iorni

De guerra che farà sanguign’i campi

Et infocati li toi monti adorni;

  E rotti li toi nervi, caderai,

Se ciò s’alonga, però tu non scampi:

Senza remedio, nuda plangerai.

  L’avara invidiosa mente vostra,  [C. c. 26 t.]

O Marchisani, con le gravi colpe,

Secondo che lo celo me demostra,

  Conduceravvi ne le menti accese,

Che lassarete l’ossa con le polpe,

Intrando l’anno de lo tristo mese.  [L. c. 28 t.]

  Da voi serà l’invidia lontana,

Quando al ponente retornerà Tronto

E Castellano de terra esculana.

  Si v’ha conducti Recanati et Exi,

Che, se tornate al ben, serà ionto

El monte de San Marco con Polexi.



  Scolta Romagna con l’antiche volpi,

Che fanno per aver le nove tane

De la gran pace li celati colpi.

  Serai pur subiugata da tiranni;

Carne vulpina vol salsa de cane,

E l’aspre pene li peccati granni,

  La invidia che ’l mondo non abbandona

E fura la vertù de l’intellecto

Et arde cecamente la persona

  Manduca l’anima, destrugge ’l core.

Onne peccato fa qualche delecto,

O invidia, non altro che dolore.

  Questa è tristezza de lo ben altrui

Et allegrezza del dampnoso male

Che ven per caso ne li tempi a nui.

  La invidia è più forte a sofferire,

Che a noi povertà accidentale

Che fa de summo stato l’om cadere.

  Se vuoi de invidioso far vendecta  [C. c. 27]

E con plù accesa fiamma far languire,

Accostate a vertù che ’l ben aspecta;

  De l’altrui male sempre si’ dogliuso,

Recordete del tempo ch’è a venire,

E como la fortuna muta l’uso.

  Che chi se gode del vicino pianto,

In ver de lui vegnon le triste ore

Che prende de tristezza novo canto.

  O anima invidiosa e smarrita

Resguarda como è in cruce el to fattore,

E per qual fin tu fosti redimita:  [L. c. 29]

  Io dico a conseguir la degna sorte,

Fuggendo per vertù l’eterna morte.





CAPITOLO XVII‍[76]



  O voi Lombardi, con l’ampiata gola,

Fareteve rebelli de San Piero,

Pur resguardando l’aquila se vola.

  Venirà tempo, dico, ne lo quale

Iuveni acerbi con lor acto fiero,

Che sovra ’l templo spanderanno l’ale,

  Tollerà ’l nome con sanguigna spada

Ciascun de quisti a lo gran lombardo,

Se ’l so valor non perde presso all’Ada

  Veggio cader li guelfi in Lombardia,

Se al cel Deo non fa novo resguardo,

Tollendo dal Saturno signoria.



  El gran diviso guastarà Cremona

E Padoa e Milano con Piacenza;

Di Mantoa non dico e di Verona,

  Che non so de qual celo fur lor stelle.

I’ temo ch’a lo voler non faccia offensa;

Dunqua conven che taccia lor novelle.

  Sempre a tiranni serà sottoposta

La vostra Lombardia col dolce plano,

Se a la natura pietà non osta.

  La gola col gran mal de lo sexto clima  [C. c. 27 t.]

Voi conseguendo con sì grande accano,  [L. c. 29 t.]

Non credo che Deo muti questa rima.

  Non po’ far con l’altri vicii contesa

Chi la soa giotta gola non refrena,

Chè con la gola la luxuria è accesa.

  Destruge la memoria e tolle il senno,

Corrumpe el sangue de ciascuna vena

E mor cantando el giotto como Cenno.

  Debilita lo spirito e la lingua

E tolle lo intellecto de lo bene

E subito s’affoca‍[77] tanto impingua,

  Che en desenore termena la vita

E tolle de la gloria la spene;

Fa sentir flamma de doglia infinita,

  E spoglia l’anima de la sua vertute

Plangendo nuda sempre de salute.





CAPITOLO XVIII‍[78]



  Ben’ ha vertute chi desia onore

E laude de lo ben che l’omo acquista,

Chè per la fama cresce plù lo valore;

  Ma quisti vani de la gloria sciocca

Che voglion laude de la pinta lista

Passando ’l modo che l’estremo tocca.

  Non specti laude chi laude refuta,

Nè aver salute chi salute offende,

Che per celarse el vero non se muta.

  Non sempre è fructo ov’è verde foia,

E nè tesoro ciò che luce e splende;  [L. c. 30]

E chi ciò crede, pur del ben se spoia.

  E poi che l’om non è quanto se mostra,  [C. c. 28]

E pur desia le pompose laude,

E forte desprezza questa vita nostra;



  Questa si è l’anima de la ipocresia,

Che de la vana gloria se gaude,

Voltando lo intellecto a fantasia.

  La falsa nomenanza poco dura:

Chi ben parla e malamente vive

E chi coprir se vol de soa natura.

  Ben è scoverto chi che vol celare

A li occhi umani le opere cattive,

El perso per lo bianco demostrare.

  L’altrui parlare la toa laude spanda

E la toa bocca servi lo bel tacere,

Perchè de vergogna l’anima s’affanda.

  Propria bocca fa le laude sorde,

E fasse fra le genti gran despiacere,

Quando la vanagloria la morde.

  A magnanimitate contradice

La vana gloria che ne l’omo regna,

Che vol plù laude che non è felice.

  Tra li altri questo vizio meno noce

E nostra umilitate meno sdegna

Ma pur del maggior falla ov’è luce.

  È ceca l’anema de la conoscenza

Che de la soa salute plù non pensa.





CAPITOLO XIX‍[79]



  Ira non è altro che acceso sangue  [L. c. 30 t.]

Dentro nel core che ’l desdegno infoca,

Per qual de la vendetta l’anima langue.

  Subito sdegno tolle lo gran bene  [C. c. 23 t]

Del grand’amor che torna in cosa poca,

Se d’amorosa pace non è spene.

  Là ove amor perfecto se desdegno,

Bramase pace con dolce vergogna,

Se del celato ben non mostra segno.

  O quant’è bella cosa la dolce ira,

Che per far doppia pace pur besogna,

Nel tempo che d’amor lo cor sospira!

  L’accesa gelosia con l’ira forte

E lo pensero che la fin non vede,

Denanti a lo tempo conduce a la morte

  Nasce de l’ira subita parola

Per qual la morte subita procede,

Che l’alma desperando ne va sola,

  Lo irato se mitiga per tre cose:

Dolce respondendo, over tacere,

O departirse fin che l’ira pose.



  Li occhi umani, quando son irati,

Cecano l’anima del iusto vedere,

Remota stando da l’acti beati.

  È pur in parole l’ira de li matti,

Sonando l’aire con l’irate voci;

Ma quella de li savii è in facti.

  O quant’è a l’anima forma de bellezza

Che se refrena de quisti acti atroci,

Prendendo de vertute la fermezza.

  Tepor è d’animo l’accidia ria

Ch’abbandona nel comenzar li effecti,

E, comenzando, non segue la via.

  E questa la pigricia ten le branche  [C. c. 29]

De questi vegnon li penal difecti,  [L. c. 31]

Mostrandose del ben poco stanche.

  Or queste donne triste qui le lasso,

Entendo de seguir altro camino

Da questa riva con plù dolce passo:

  De certi animali e petre far simiglie,

Parlando in questa parte plù latino

Che la comuna gente qui se sviglie.

  Comenzo in prima de l’alter valore,

Dicendo unde procede e ch’è amore.






LIBRO TERZO‍[80]




CAPITOLO I



  Dal terzo celo se move tal vertute,

Che fa doi corpi una cosa animata,

Sentendo pene de dolce ferute,

  Conformità de stelle move effecto,

Transforma l’alma ne la cosa amata,

Non variando l’esser del subiecto.

  Questa vertute è con l’alma unita

Nel so creare, como sole e luce;

Chè fo in un tempo lor forma finita,

  Lassando le ore de l’acerbi iorni:‍[81]

Però, nel disio, l’anima se conduce,

Donna mirando, con l’effecti adorni.

  El terzo aspecto, dico, col sextile,

È permutando la luna col sole,

Et anco l’oriente se simile.



  Ciascun amore move per natura,

Inseme l’anime per vertù recole,  [L. c. 31 t.]

E plù e meno secondo lor figura.

  Amor non fo già mai nostro volere;  [C. c. 29 t.]

Ma ven per natural conformitate,

Che nasce in voi per sobito vedere.

  Li occhi umani sono calamite,‍[82]

Che tirano de nostra umanitate

Lo spirto col piacer, como vedite.

  Amor è passion de gentil core,

Che ven da la vertù del terzo celo,

Che nel crear la form’al so splendore.

  Errando, scrisse Guido Cavalcanti‍[83]

«Non so perchè se mosse e per qual celo».

Qui ben me sdegna lo tacer de Danti,

  «Donna me prega ch’io debbia dire»:

Demostra ch’amor move da Marte,

Da qual procede l’impeto con l’ire;

  Destrugge pietà con la mercede,

Unita cosa per desdegno parte,

Corrumpe amor con la dolce fede.

  Non è effectivo agente quel che priva;

Donqua el Marte non po’ per so lume

Amor formar in animal che viva.

  L’antiche prove de l’excelsi dicti

Spoiano Marte de cotal costume,

Che ten de guerra l’acti circoscripti.

  Anche onne agente, dico, naturale,

Che termena alcuna passione,

Da ella departirse mai non vale.

  Del so creare fo el Marte cinto,

Ch’a l’ira e a l’impeti despone:

Amor donqua da lui fo dispinto.

  Senza vedere, l’om po’ inamorare,  [C. c. 30]

Formando specchio de la nuda mente,

Veggendo vista su nel ’maginare;

  Ma pur da li occhi nasce plù piacere,

E plù se chiude amor in noi possente,  [L. c. 32]

Con gran dolcezza e con maior temere.

  Questa conformità me move de viso,

Fa l’anima parziale senza rasone

Nel primo sguardo, mirando nel viso.



  Amor non nasce prima de bellezza:‍[84]

Consimel stella move le persone

E d’un volere ferma la vaghezza.

  Non se departe altro che da morte,‍[85]

Quando la luce trina le conforma

Inseme l’anime del piacer accorte.

  Ma Dante, rescrivendo a messer Cino,

Amor non vide in questa pura forma,

Chè tosto avria cambiato ’l so latino.

  «I’ sono con amore stato inseme»:‍[86]

Qui pose Dante che novi speroni

Sentir po’ ’l flanco con la nova speme.

  Contra tal dicto dico quel ch’io sento,

Formando filosofiche rasoni;

Se Dante po’ le solve, son contento.

  Natura move per l’eterno moto

E quando qualitati unde resulta

Esser perfecto che non sta remoto.

  I’ prendo exemplo intra lucente petra,

Che ha per qualità soa forma occulta,

Che mai dal soiecto non s’arretra:

  È natural ciò che ’l cel qui move;  [C. c. 30 t.]

E ciò non prende mai contraria faccia,

Finchè non torna in qualitate nove.

  Se questa trina luce amor compone,

Non veco ch’accidente l’amor desfaccia:

De ciò sum certo senza opinione.

  Non intendo tractar d’amor divino,

Como de l’alma nostra è somma vita;

Chè qui de lui parlar non posso a plino;

  D’amor che nasce per vertù de sangue

Che per natura ne li nati alita,  [L. c. 32 t.]

I’ lasso; e dico como lo cor langue,

  Como la luce propria ha l’aspecto,

Illuminando l’aire che resplende,

Facendo a li occhi natural delecto.

  Così del core è oiecto l’amore,

Lo qual, se limitato, non offende

Nè tolle alla vertute el so valore;



  Ma como offende la vertù visiva,

Dico, el so visibil excellente,

Chè lei corrumpe potenzia passiva.

  Amor così tremendo fa languire

El cor, che sospirando fa dolente,

Sentendo pena del novo martire.

  Là ov’è amor, sempre è gelosia

Et è paura penser e sospecto

E l’anima con la spene tutta via.

  Amor nel cerchio non ten fermo puncto:‍[87]

O cala o monta ne l’uman concepto;

Sempre col moto fo così coniuncto.

  Chi non segue la carnal salute,  [C. c. 31]

Reguarda donna, como sol a fango,

Descaccia d’onne vizio servitute,

  E vede la certezza de lo bene;

Ma i’, dolente, onne tempo plango,

D’amor sperando quel che non convene.

  Amor de l’acto quant’è plù lontano,

Con tant’è plù possente ’l dolce foco

Che ten gioioso sempre lo cor umano.

  Ardendo fa la vita el ben sentire

Donna mirando nel beato loco

Che pace con dolcezza par che spire;

  Ma sonno in nostra umanità venute

Gente obscure con lor acto fero,

Che son de tal vertù lor mente mute,

  E vista carnal van pur querendo.

Per l’abito cessa el moto altero,  [L. c. 33]

Vilmente lor disio conseguendo.

  Amor, se è vizioso, poco dura;

Se è per vertute, onn’ora se ferma,

Chè l’anima ne lo ben transfigura.

  Amor che non comenza in ferme stelle

Tosto s’accende, e vaccio se descerma,

Partendo desdegnate l’alme felle.

  I’ son dal terzo celo trasformato

In questa donna, che non so chi foi,

Per cui me sento onn’ora plù beato.

  De lei prese forma el meo intellecto,

Mostrandome salute li occhi soi,

Mirando la vertù del so conspecto.

  Donqua, io so ella; e se da me scombra,  [C. c. 31 t.]

Allora de morte sentiraggio l’ombra.










CAPITOLO II‍[88]



  O amorosi spirti de lo mundo,

Se ’n lei se mostra la vertute tanta,

Procede da chi move el cel secundo

  Se om non mirasse bellezza in costei,

L’umanitate, che la spera ammanta,

Seria plù degna, cognoscendo lei.

  O anima bella de la spera nostra,

Trassela al mondo per salute umana;

De voi le stelle fanno nova mostra.

  O viste umane, se fossete degne

De veder como de grazia fontana  [L. c. 33 t.]

E com’el celo in lei vertute pegne!

  Costei fo quella che prima me morse

La nuda mente col disio soverchio,

Che subito mia luce se n’accorse.

  Onne intellecto qui quiesca e dorma,

Chè non fe’ mai, sotto ’l primo cerchio,

Deo e natura sì leggiadra forma.

  Questa è la donna, qual mai non coverse

Spera de l’umana qualitate,

Avegna che nel mondo qui converse.

  Fo ’nanti ’l tempo e ’nanti ’l cel soa vista;

Qui fa beata nostra umanitate,

Seguend’el ben che per lei s’acquista.

  Or questa de fenice ten semeglia,‍[89]

Sentendo de la vita gravitate.

Morendo nasce; scolta meraveglia:

  In elle parti calde d’oriente  [C. c. 32]

Canta, battendo l’ale desfidata,

Sì che nel moto accende fiamma ardente;

  Però, che conversa, dico, in polve trita,

Per la vertute che spreme la luna,

Reprende in poca forma prima vita:

  E, pur crescendo, monta nel so stato.

Al mondo non ne fo mai plù che una;

De l’oriente spande el so volato.

  Così costei, che al tempo more

Per la grifagna gente oscura e ceca,

Accende flamma del disio nel core:

  Ardendo, canta de le iuste note;

Con dolce foco la ignoranzia spreca

E torna al mondo per le excelse rote;



  La guida de li celi la conduce

Ne l’alma,‍[90] ch’è desposta per soa luce.





CAPITOLO III‍[91]



  E l’aquila per tempo se renova,‍[92]  [L. c. 34]

Volando ne la excelsa parte ardente,

Chè sotto la vecchiezza ella sè cova.

  Nel gran volato, le sue penne ardendo,

Reprende iovinezza; e ciò consente

Natura, presso a l’acqua ella cadendo.

  Stando nel nido con li piccoli nati,

Verso li raggi fa ciascun mirare:

De quel che vede li occhi ’maculati,

  Che non son fermi aperti verso ’l sole,

Beccandolo, comenza a desdegnare;

E nel so nido mai star plù non sole.

  Ov’è ’l so nido, non li sta da presso  [C. c. 32 t.]

Nessun auselo, se non vol morire

E da soe branche esser da cesso‍[93].

  De soa rapina sempre lassa parte;

Piccoli animal non vol mai ferire;

Vegendo lor temer, tosto se parte.

  Così me renova nel piacer costei.

Et arde de vergogna la mia mente,

Quando s’agrava pur de seguir lei:

  Spandendo l’ale de la soa vertute,

Allora cresce lo intellecto agente,

Mirando de bellezza la salute.

  E chi con lo suo sguardo non remira

Al so Fattore e depreme ’l viso

Costei desdegna, per cui lo corso spira.

  Le lagreme pur bagnano la terra,

Essendo da costei così diviso,  [L. 34 t.]

Che per defecto cade in la soa guerra.

  Si como donna de le iuste genti,

Desprege d’onne vicio radice

Dal cor che mostra po’ l’acti possenti:

  Avendo misericordia e caritate,

A la vilità del mondo contradice,

Facendo degna nostra umanitate;

  Da li occhi soi nascendo tal piacere,

Che fa beato l’omo nel vedere.










CAPITOLO IV‍[94]



  In ne le parti d’Asia maiore

Lumerpa nasce con lucente penne,

Che tolle l’ombra con lo so splendore.

  Morendo, non è morto questo lume;  [C. c. 33]

Non vol natura che già mai se spenne;

Partita penna vol che poco allume.

  Così da questa ven la dolce luce,

Ch’aluma l’alma nel disio d’amore;

Tollendo morte, a vita conduce.

  E l’om, morendo po’ con questa donna,

Luce la fama; nel mondo non more

E de sospiri fa questa Ionna.

  Ma, chi da questa donna s’allontana,

Perde la luce de le prime penne,

De soa salute onn’ora s’estrana;

  Ma, prego, con li dolci occhi me sguarde,

Tollendo del mio cor le penne vane‍[95],  [L. c. 35]

Del ceco mondo che onn’ora m’arde:

  E la soa forza me conduce a tanto,

Che sempre li occhi gira ’l tristo‍[96] pianto.





CAPITOLO V‍[97]



  Segue stellino bellezza de celo,

I’ dico, per vagezza de la stella,

Ne l’aire muggia, fin che trova ’l gelo;

  E vola, abbandonando el dolce nido:

Vegendo che Mercurio l’appella,

Lui consegue, facendo gran grido.

  Ma pur vagezza de la stella lassa,

Scordandose de l’ovo che ’mbranca,

Che mai per gelosia da lui non scassa.

  L’ovo cadendo, nasce ’l so fiolo:

Poi che ’l vedere de la stella manca,

Gridando lo nato, verso lui fa volo.

  È simel donna questa del stellino,  [C. c. 33 t.]

Che fa volar la mente nostra accesa,

Nel gran disio de lo ben divino;



  E tolle la viltà de questa vita,

Del tristo amor che commette offesa,

Amando plù che Deo cosa nutrita.

  Conforma l’alma con l’eterna spene,

Lassando ’l mondo che vicio mantene.





CAPITOLO VI‍[98]



  El pellicano, col paterno amore,  [L. c. 35 t.]

Tornando al nido fatigando l’ale

Tenendo li soi nati sopra ’l core,

  Vedeli occisi da l’impia serpe;

E tanto, per amor de lor, glien cale,

Che lo so lato fin al cor diserpe.

  Plovendo ’l sangue sopra li soi nati

Dal cor che sentì le gravose pene,

Da morte in la vita son tornati.

  Da questa in noi se move conoscenza

De quel che move e tutto sostene,

E l’universo per lui se despenza.

  Como de pellicano tene figura,

Per li peccati de’ primi parenti,

Resuscitando l’umana natura;

  E noi, bagnati da sanguigna croce,

Resuscitando da morte despenti

De servitute lassammo la foce:

  Sì che per morte reprendemmo vita,

Che per peccati fo da noi partita.





CAPITOLO VII‍[99]



  La salamandra, che nel foco vive‍[100]  [L. c. 36] [C. c. 34]

E l’altro cibo la soa vita sprezza

Non sonno in lei potencie passive,



  Ardendo, se renova soa coverta.

Così natura in lei pose fermezza;

Non vol che ’n fiamma già mai se converta.

  Così fa l’alma che costei consegue,

Che mai non sente tormento nel foco,

Se la fortuna rumpe le sue tregue.

  Pascese sola per la soa salute,

E del dolente mondo cura poco,

Considerando la soa servitute.

  Camaleone che vive ne l’aire,

Qual è subiecto di tutti li uccelli,

E se de claritate fosse vanie,

  Sopra le nube volando s’adduce

E passa quelle parti de li celi,

De fin che trova l’aire ’n pura luce.

  Ive se pasce, ive se nutrica.

Allech in acqua et in terra talpa;

Or qui m’ascolta, se voi che te dica.

  El pesce, for de l’acqua, poco guizza;

In picciol tempo la morte lo palpa:

E talpa ne la morte li occhi svizza.

  Cossì fa l’alma che tal donna porta,  [C. c. 34 t.]

Qual è subiecto de vertute sancte,

Che verso ’l celo da lui prende scorta,

  Lassando de la vita oscuritate.

E per la fede sostene pene, o quante!  [L. c. 36 t.]

Sol per vedere l’alta claritate.

  E l’anima, che per luce fo creata

Per sormontare nelle dolci scale,

Per li occhi de costei deven beata.

  Ma quando guizza da costei divisa,

Verso la morte con tristezza sale

E mai con conoscenza non s’avisa.

  Sì como talpa elude li occhi belli,

Celando fin a la morte le soe colpe

De li acti avari invidiosi e felli.

  Nel storto tempo sguarda el so fattore;

Debelità ten l’osse con le polpe,

Sperando a poco a poco le triste ore.

  Quest’ultimo pentire mai non lodo,

E non desprezzo chi ten cotal modo.





CAPITOLO VIII‍[101]



  Poi che morte le penne ha plombino,

Renascono per soa qualitate;

Son temporate, dico, plù e mino.



  Vertù se serra in lui, si como in seme

Che ten occulta soa humiditate;

Chè planta nasce, quando ’l sol la preme.

  Cossì costei; chi la ten nel core,

In onne modo segue temperanza:

In cel fiorisce, poi ch’al mondo more.

  E le nude ossa con la fronte calva,  [C. c. 35]

Che dormeno vestite de speranza,  [L. c. 37]

Renasceranno con la carne salva,

  Quando la forza del Fattor benegno

Chiuderà giurno ne l’umano regno.





CAPITOLO IX‍[102]



  El struzzo, per la soa caliditate,

In nutrimento lo ferro converte.

Non vola in air per soa gravitate.

  De giugno, quando vede quelle stelle

Globate in oriente ben aperte,

Sotterra l’ova, e scordase de quelle.

  Mettendo l’ova sotto nel sablone,

Nascono per vertù che ’l sol ne spira,

Onde de vita ven perfeczione.

  Nutrica li fioli, poi che son nati;

Recordase de l’ova, e ficto mira,

Guardando lor con occhi humiliati.

  Cossì, chi sente al core el dolce foco

Che nasce per disio de costei,

El mal consuma e serva in suo loco;

  E se de lei peccando se scorda,

Plangendo con sospiri dice omei,

Quando de questa donna s’arrecorda.

  El gran pentire tolle el gran peccare,

S’el core fa per doglia lagremare.





CAPITOLO X‍[103]



  El cigno è bianco senza alcuna macchia  [L. c. 37 t.]

E dolcemente canta nel morire

E non fina, fin che morte no l’attacca.

  Cossì è bianca l’alma per vertute,  [C. c. 35 t.]

Volendo questa donna conseguire.

Per essa se vede l’eterna salute

  E canta nella morte enamorata,

Andando al so Fattor, cossì beata.










CAPITOLO XI‍[104]



  Cicogna, quando ha male, el ben conosce,

Chè bene ha forza de l’acqua marina:

Cossì da lei fa fuggir l’angosce.

  Se mai in fallo trova soa compagna,

Desdegna e mai con lei non s’avicina,

Sola pensando va per la campagna,

  D’animali venenosi se nutrica,

E lor veneno già mai non l’offende,

Naturalmente le serpe mastica.

  Non fa col petto, ma col viso cova;‍[105]

Dritto al core l’ova pur comprende,

Chè sovra sperma la vertute nova.  [L. c. 38]

  Poi ch’è vecchia, da li soi fioli

Receve nutrimento e gran dolcezza,

Sì che ’n pace posa li soi doli.

  Cossì fa chi conosce questa donna:

Sentendo di peccati la gravezza,

Prende conforto sì che non profonna;

  El vizio abbandona desdegnando;

Non teme so veneno, che nel mondo

Occide l’omo; su, nel doce affanno,

  Drizza el core verso ’l fine e ’l bene;

E, soffrendo el corpo el grave pondo,

Vede salute a la gravosa spene,

  E posa l’anima con dolcezza e pace  [C. c. 36]

Sopra le stelle, si como a Deo piace.





CAPITOLO XII‍[106]



  Canta cicale per ardente sole

Sì forte, che ’l morire in lei fa scucco;

Le dolce olive per natura cole.

  Quant’è plù puro l’aire, plù resona

La voce soa, che fa tacere ’l cucco;

Si che ’l suo tristo canto plù non sona.

  Ne l’olio messa, subito se more;

Spandendo aceto sopra lei, resorge.

Sì fa costei che la porta nel core,



  Sentendo del divino splendor la luce:

Non fina la soa prece, fin che urge

La morte, dico, che al tacer conduce.

  Facendo el canto de la iusta prece,  [L. c. 38 t.]

Ne l’alma fa tacire ogne vil cosa;

E, se pur cade ne la trista nece,

  Per penitenzia reprende la vita,

Che, per vergogna, plangendo fa posa

Satisfacendo con la mente unita;

  Sì che retorna in grazia divina,

Quale beata vita che non fina.





CAPITOLO XIII‍[107]



  Nocticora, querendo el cibo, grida;

De nocte canta e volando preda;

Ove son corpi morti, là s’annida:

  Vede la nocte, ma nel giurno è ceca;

Al’altri oselli è angoscia e feda;

Como resguarda el sole plù s’acceca.

  Cossì fa l’anima viziosa e rea,  [C. c. 36 t.]

Quando da questa donna se departe,

La quale è de bellezza summa dea;

  Acceca li occhi d’onne cognoscenza

E segue la viltà in onne parte,

Fin che la luce de veder non pensa;

  E fin el bene de l’eterno amore

Non vede, chè vivendo ella se more.





CAPITOLO XIV‍[108]



  In femina lo maschio transfigura  [L. c. 39]

Perdice, descordandose de lo sesso,

E, quando po’, de l’altri l’ova fura:

  Per l’invidia le cova, e fa fioli;

Da lei ciascun se parte e sta da cesso,

Verso la madre propria fa voli.

  Cossì como l’homo for de conoscenza,

Che questa donna non porta nel core

Nè teme de comettere onne offenza;

  E l’altrui bene per invidia tolle,

La qual t’adduce a pena e a dolore

E d’altra salute te destolle:

  Or pensa che l’aver facto de furto,

Tu vidi trapassar in tempo curto.










CAPITOLO XV‍[109]



  La rondene doie petre preziose‍[110]

Naturalmente porta nel so ventre,

Che vagliono ad amore, e son famose.

  Se li fioli sonno cechi et orbi,

Biascia la celidonia, sì che c’entre

El cano succo che sana lor morbi.

  Cossì serai tu gracioso sempre,  [C. c. 37]

Se porti amore e caritate dentro,

De questa donna servando le tempre.

  Se ’l vicio te ceca li belli occhi,

Cercando questa donna nel to centro,

Prego, ch’al Factore t’engenocchi;

  E de salute non te desfidare,  [L. c. 39 t.]

Chè propria natura è lo peccare.





CAPITOLO XVI‍[111]



  Del sangue de la upupa chi sogne

Da spiriti, dormendo, vederasse

Essere preso, che non par che sogne,

  Io non vorria che onn’om sapesse

Quanta viltà in lei natura sparse;

No saría furo che so core avesse.

  Invecchia tanto, che non po’ vedere

Nè po’ volare, sì che ciascun nato

Trappa le penne e la piuma a lor podere;

  E poi la cova, e, con vertù d’erbe,

De giovenezza torna al primo stato:

Cossì natura vol che se ne conserbe.

  Cossì tu divi non essere ingrato,

Divi pensare, se non fosser illi,

C’al mondo mai non saria creato.

  Pensa a toa matre quanto ne fatica,

Non si’ maledetto sì como son quilli,

Ma sempre con dolcezza la nutrica.

  Honora el patre con toa genitrice,

A ciò che sopra terra la toa vita

Sia plu lontana prospera e felice.

  A voi fioli la consimel specte:  [C. c. 37 t.]

Crudezza, impietate over ferita,

Sì como ho già veduto a più de septe

  E somme in la memoria presso a cento,

Che morti sonno pur per ciò a stento.  [L. c. 40]










CAPITOLO XVII‍[112]



  El calandrello, qual’è tutto bianco,

Portandolo denanci a quel ch’è infermo,

De ciò che qui te dico non te manco,

  Se morir deve, voltali la coda;

Se campar deve, resguardali fermo.

De questo animal tal natura loda.

  Cossì fa questa donna: a cui resguarda,

De morte a vita e de salute torna;

Volta l’aspecto a cui lo vizio imbarda,

  Sì che, vivendo, mor, perchè ’l mal vive.

O quanti la speranza al mondo scorna

Pur conseguendo le opre cattive!

  Ell’è de salute nel presente giorno,

Chè, astrimando, la morte gli è intorno.





CAPITOLO XVIII‍[113]



  Molte nature trovo nel voltore;

Non tutte a simiglianza le reduco,

Ma voio che de lui si è venatore

  De lupo e de lione ligato in pelle  [L. c. 40 t.]

El core de Satanas e del gran Bruto

Et onne spirito l’impeto repelle.

  Da venenosi animal fa l’om seguro;

Ardendo le soe penne, li serpenti

Fugeno tutti; questo ben te giuro.

  Ligando la soa penna nel pe’ dextro,

Quando nel parto son dolor pungenti,

A ciò che te dico non guardar celestro,

  Tira la creatura fore a luce;

E chi non leva subito la penna,

Ciò ch’è dentro de for ne conduce.

  La lingua tracta da lui senza ferro,

In panno novo al collo se sospenna,

Fa certe cose che qui non deserro.

  El pe’ dextro ligato al sinistro,

E ciò converso, tolle el gran dolore.

Anche d’un’altra cosa t’amaestro:

  La polvere de l’ossa molto vale,

Con celidonia resulta ’l valore

Che priva de langor ciascun animale.



  Li soi fioli, quando son nel nido,  [C. c. 38]

Beccali forte se li vede grassi

E, percotendo sopra lor, fa grido.

  Cossì fa l’omo tristo invidiuso,

Che lassa de costei li dolci passi,

Fin che se vede de morte confuso

  E se medesmo ardendo se percote,

Gridando verso Deo con triste note.





CAPITOLO XIX‍[114]



  Erodio, il quale è dicto falcone,  [L. c. 41]

Plù fere col pecto che non fa col becco.

Ascolta quant’è in lui perfeczione:

  Se in doi volati non prende soa caccia,

Vergognase forte, sì che sta a stecco,

Nè in quel giorno animal plù menaccia.

  L’altro, che demestego pur vaga

E per vergogna per l’air va sperso,

De retornare a lui tardo s’emplaga.

  Non becca mai de putrida carne,

Sia quanto vole de fame converso;

Quando è infermo, prende pur le starne.

  L’omo ch’è prudente fiol de vertute

Plù fa col core che non fa con bocca

L’occhi voltando ne l’aspre ferute

  Sempr’è vergogna, là ov’è gentilezza,

Azzara, dico, ad cui tal dicto tocca

Che con la lingua l’inimici spezza.

  Non prende l’om gentile le brutte cose,

Ma, per vertù de l’animo ch’è granne,

Consegue sempre le più valorose.

  Ma sonno al mondo cotali gentilotti  [C. c. 43]

Che gridano, mostrando le lor sanne,

Schernendo altrui con lor grigni e motti.

  Per l’opera se mostra l’om gentile,

Sì como è scritto nel secondo stile.





CAPITOLO XX‍[115]



  El grifo assai è forte, ma pur teme  [L. c. 41 t.]

Per molti animal che son ne li monti,

Chè per lor corpi lo tossico freme.



  Sempre nel nido lo smeraglio pone,

Sì che non sieno li soi nervi ponti:

Per questa pietra fa defensione.

  Cossì de vertù divi mettere costei

Dentro nel core, con la ferma fede,

La qual defende l’om da l’acti rei,

  Da l’inimico e dal serpent’antiquo,

E dona pace gloria e mercede,

Togliendo a l’alma lo valor iniquo.

  Chi seco porta questa bella pietra,

Già mai de soa salute non s’arietra.





CAPITOLO XXI‍[116]



  Ciò che se dice non è tutto vero‍[117]

Che, morto, lo paone non se corrompa:

Quel che già vidi, tolla el to pensero.

  Ben se conserva assai, ma non d’agusto,

E, quando el Sole in Cancro mostra pompa,

De lui s’accorge el naso et anche el gusto.

  La paonessa, quanto po’, nasconde

L’ova, che ’l paone non le offenda;

Quando illo grida, tace e non risponde:

  Assai plù la luxuria l’affanna  [C. c. 43 t.]

Che par che la compagna non lo attenda.

Ov’è che trova l’ova, lì le danna.

  Gode de soa bellezza nella rota;

Guardandose a li pedi, prende tristezza,  [L. c. 42]

E l’alegrezza da lui sta remota.

  Voce ha maligna, capo de serpente,

Le penne paion d’angelica bellezza,

Li passi de latrone fraudolente.

  È l’omo pravo simel de paone,

Che guasta la comune utilitate,

Per lo voler che cieca la rasone.

  Se con le man ce gionge, no vole uncino;

Ma, se resurge la comunitate,

Tempera mano a folle et a molino.

  O tu, ch’intorno toa bellezza miri,

Che sì la sciocca gloria t’enbarda,

Se hai intellecto, como non sospiri?

  Guarda li pedi e li veloci passi

Che fai verso la morte che te guarda

E como el tempo che traluce lassi!

  Or pensa, donqua, che, nel mondo tristo,

Se lassa con suspiri el male acquisto.










CAPITOLO XXII‍[118]



  Hanno le grue ordene e signore,

E quella che conduce spesso grida,

Corregge e amaestra lor tenore.

  Se questa manca, l’altra in ciò soccede,

E quando dormen, questa ch’è lor guida

La guardia pone che alcun non le prede.

  Questa che le guarda, sta con l’una gamma  [C. c. 44]

Nell’altra ten la pietra: chè, se dorme,

Cadendole dal sonno, li occhi sbramma.  [L. c. 42 t.]

  Cossì dovria ciascuno citadino

L’uno con l’altro esser conforme,

Chè non venisser lor terre al dechino.‍[119]

  Ma tanta è questa invidia che regna,

Che sempre se desface el ben comuno,

E l’uno de seguir l’altro se desdegna.

  Lo senno de li governi‍[120] qui veggio.

Non è chi faccia ben, non è, se ad uno

Per l’utel se consiglia pur lo peggio.

  Veggio cader deviso questo regno;‍[121]

Veggio ch’è tolto l’ordene e lo bene;

Veggio che regna ciascun om malegno;

  Veggio li boni qui non aver loco;

Veggio che tacere a ciascun convene;

Veggio ch’arde qui l’occulto foco;

  Veggio venire qui le piaghe nove,

Dico, se pietà ciò non remove.





CAPITOLO XXIII‍[122]



  La tortora pur sè sola plangendo,

Vedua de compagno in secco legno,

E loco pur deserto va querendo.

  No s’accompagna ma’, po’ che lo perde;

De bevere aqua clara prende sdegno;

Già mai non sta nè canta in ramo verde.

  Cossì ciascuno planger dovería

Lo so peccato, che l’anema fura,

E mai con lui prender compagnia;



  Lassare ’l mondo e onne so delecto.  [L. c. 43] [C. c. 44 t.]

Facendo penitenzia forte e dura,

Per contemplare, nel divin conspecto,

  El sommo bene de l’eterna vita,

Ov’è la gloria, che sempre è infinita.





CAPITOLO XXIV‍[123]



  Nasce onne corvo, per natura, bianco,

E pascese dal cel de dolce manna,

Per qual el patre sente doglia al fianco,

  Fin che non vede in lui le penne negre.

De trovar cibo per lor non s’affanna;

E mai natura non vol che s’alegre.

  Cossì è l’anima nostra bianca e necta,

Tabula rasa, ove non c’è peccato;

Doventa negra, po’ che se delecta.

  El vizio la nutrica, che lei conduce

E cieca e negra ne l’eterno stato,

Spogliandose da sè la degna luce:

  E la soa pena non se cessa mai,

Sospir traendo de dolorosi guai.





CAPITOLO XXV‍[124]



  Canta sì dolcemente la serena,  [L. c. 43 t.]

Che, chi lei intende, dolce fa dormire,

Sì che l’om prende e con seco lo mena,

  E forte lo constrenge de iacer con lei.

Languendo per amor, par che sospire,

Poi lo devora con li denti rei.

  Cossì, con la dolcezza de la vita,

Inganna lo nimico l’alma nostra,

Fin che la mena a la morte infinita.

  Cossì fa l’omo falso nel so canto,  [C. c. 45]

Che con la lengua lo mel te demostra,

De riete po’ te ponge in onne canto.

  Chi non se fida, non receve inganno:

El senno fa gran pena pe lo‍[125] danno.





CAPITOLO XXVI‍[126]



  Gronco, che dentro a le caverne nasce

E per natura arengo lo nutrica,

Fin ch’è grande, lì dentro lo pasce.



  Mustrali el cibo con l’usata branca;

Con l’altra occultamente lo nimica;

Tanto lo strenge, che soa vita manca.

  Cossì fa lo nimico de la gente,

Che mostra de delecto la dolce esca;

Fino a la morte pasce nostra mente.

  In questo mare grande e spaziuso,

Con diversi ami, dolcemente pesca:

Beato è quello che volta lo muso

  E mette a la soa gola el freno e ’l camo,  [L. c. 44]

A ciò che preso non sia da questo amo.





CAPITOLO XXVII‍[127]



  Lu rospo sempre mira verso ’l celo,

Chè ha un occhio in mezzo de la testa;

Vestito ha el dorso so de bianco pelo.

  Cossì è l’anima con la vera fede,

Chè ’l mondo con delecto non l’infesta,

Che le divine cose sempre vede;

  Segue vertute senza alcun delecto,

Rengraziando chi le diè intellecto.





CAPITOLO XXVIII‍[128]



  L’ostrega, quand’è la luna plena,

Aprese tutta; qual, veggendo ’l cancro,

Imagina d’averla a pranzo o a cena.

  Meteglie dentro petra over festuca,

Per qual lo so coprire le ven manco;

Cossì el cancro l’ostrega manduca.

  Cossì è l’omo che apre soa bocca

E con l’omo falso mostra ’l so secreto,

Onde ven piaga che lo cor li tocca.  [L. c. 44 t.]

  En la lengua è la vita e la morte;

Plù tace che non parla l’omo discreto,

Stando nel cerchio con l’impia sorte.

  Serva la vita lo longo vedere;  [C. c. 38 t.]

Nè damno fè già mai lo bel tacere.





CAPITOLO XXIX‍[129]



  Chi mangia del delfin, se fosse in mare,

Subito lui sente per natura

E verso lui move l’onde prave.‍[130]



  De far questa vendetta sempre è attento,

E mai de perdonar non mette cura;

De molti devorando ha fatto stento.

  Cossì è l’anima impia e cruda,

Che de vendetta far onn’ora desía;

Cossì se fa de cognoscenza nuda.

  O quant’è cieca la gente soperba!

Crede che perdonar vergogna sía,

E questa opinione in lor se serba.

  O impio, che mal pur te delecta

Vedi la morte ch’appresso t’agogna

E quanta pena nasce a far vendetta!

  È plù vertute quando l’om perdona,

Potendo vendicar la soa vergogna,

Che vendicando offender la persona.

  Or vinci, sofferendo, e tempo aspecta,

Nel qual conven cader la iniqua secta.





CAPITOLO XXX‍[131]



  Signor è ’l basalisco de’ serpenti,  [L. c. 45]

E ciascun fugge, sol per non morire,

Da lo mortal viso con li occhi lucenti.

  Nessuno animal po’ campar de morte,

Che subito la vita non espire;

Cotant’è lo so veneno atroce e forte.

  La donnola, trovando de la ruta,  [C. c. 39]

Combatte con costui, e sì l’occide,

Che ’l tosseco de lui con questa stuta.

  Cossì fa l’alma col maior inimiquo,

Che per vertù lo tosseco divide,

Da sè lassando lo voler iniquo;

  E, pur vincendo al mondo, in sè combatte,

Sì che lo nimico finalmente abbatte.





CAPITOLO XXXI‍[132]



  L’aspido, ch’è aspro de veneno,

Che sempre move con la bocca aperta,

Porta la spuma in bocca nel sereno.

  Per non sentire la magica prece,

Ciascuna orecchia obtura e sta coperta;  [L. c. 45 t.]

Porta in li denti la subita nece.



  Cossì fa la toa mente senza spene,

Io dico, desperata de salute,

Che non se degna de ’scoltar lo bene.

  Troppo è gran segno esser desperato

L’om che, fuggendo, desdegna vertute.

Prego che ’ntendi lo parlar beato,

  Chè ’l cor umiliato mai non sperne,

Chi tutto move iudica e discerne.





CAPITOLO XXXII‍[133]



  Maior è ’l draco de tutti serpenti;

Intosseca lu mar e l’aire turba;

Plù con la coda noce che coi denti.

  Fra gatto e cane, draco et elifante

Naturalmente la pace se sturba;

E mai cavallo e struzzo non fo amante.

  El piè de l’elifante el draco annoda  [C. c. 39 t.]

Con la soa coda: combattendo stride,

Fin che la vita da lo cor desnoda.

  Ma lo elifante sopra ’l draco cade,

Si che morendo el so nimico occide.

Cossì conven che la soa vita sbade.

  Cossì fa l’omo impio e crudele;

Rumpe soa gamba per piagar l’altrui

E se medesmo intosseca col fele.

  Resguarda el fine ’nanti che comenzi

E quando offendi, perchè, como et cui:

Non pensa a ciò la secta de melensi;  [L. c. 46]

  Segue el voler pur con l’ira forte,

Onde procede non pensata morte.





CAPITOLO XXXIII‍[134]



  È venenoso vipera serpente,

Che parturisce li fioli per forza,

Sì ch’illa more dolorosamente.

  In gravedezza occide ’l so marito,

E con li denti lo capo li scorza,

Sentendo el core ben d’amor ferito.

  Ciascun fiolo squarta el so lato

E vene a luce como vol natura,

Ch’a tutte creature ordene ha dato.



  Ha tal veneno, sì che dorme sempre

Ne le caverne, fin che ’l freddo dura;

De prima vera resurge a la dolce tempre.

  Con li fenocchi cura el cieco aspecto;

Vomita ’l veneno ’nanti che se giunga

Con la morella nel carnal delecto;

  E, poi ch’è compiuto el so volere,  [C. c. 40]

Reprende quel veneno, e poi s’alunga;

Non po’ la vita senza quel tenere.

  Cossì fa l’omo quando se confessa,

Che conta soi peccat’ e par contrito,

E de tornar a ciò lo cor non cessa.

  Non se confessa ’nanti, perchè ciance,

Sì che ritorna, poi ch’è dipartito

Da quel peccato, con l’ardite guance.

  Contrito cor, con bocca a satisfare,  [L. c. 46 t.]

Tolle la colpa de l’uman peccare.





CAPITOLO XXXIV‍[135]



  De nocte in aqua e de iorno in terra

Quiesce el cocodrillo e sempre cresce;

Crestato pesce sempre a lui fa guerra.

  La mandibola de sopra sempre move;

L’altra de sott’a lui sempre quiesce,

E l’ova in terra con delecto fove.

  De tutto inverno non appar de fore;

Resurge ne la dolce prima vera,

Chè l’erba verde serva ’l so valore.

  Prendendo l’omo, subito l’occide;

Po’ che l’ha morto, piange questa fera;

Con pietosa voce par che gride;

  Poi ch’ha pianto, devora e manduca

La carne umana; e, su nel dormire,

Per soa bocca entra el serpe endruca:

  Desterpali el core e mai non fina,

Facendo a grande stento costu’ morire,

Che quasi per vendetta l’assassina.  [C. c. 40 t.]

  Cossì fa l’omo ipocrito et occulto,

Che del dampnoso mal nel cor s’alegra

E pietà demostra nel suo volto.

  Chi subito per onne cosa piagne

Anima è incostante de malicia negra.

Or guarda che non caggi a le soe ragne.

  Che Deo punisca duramente, aspecto,

Queste alme doppie con lor falso aspecto.  [L. c. 47]










CAPITOLO XXXV‍[136]



  Quando la Luna illuma ’l Scorpione,‍[137]

La prima faccia che figura scolpe

Non po’ dal scorpo aver ma’ lesione.

  Son molti scorpioni ch’hanno l’ale,

E son grandi assai de maior polpe,

E lor veneno fa ’ssai maior male;

 Pur more quando sente la saliva

De l’om degiuno; e l’altra non l’offende;

Po’ de desnar soa vita non priva.

  Cossì fa l’abstinenzia fuggire

Onne maligno vizio che depende

Da gola, qual conduce noi a morire.

  E tolle de vertute onne valore,

Che l’omo plù non cura d’altro onore.





CAPITOLO XXXVI‍[138]



  Aspero veneno, dico, ch’è nel botto,

Che per freddezza fa le membra morte;

Ha li occhi ardenti; el corpo com’otto

  Se tu ma’ cerchi nel so lato dextro  [L. c. 47 t.] [C. c. 41]

De l’osso che genti non sonno accorte

Ha gran vertute e de ciò t’amaestro.

  La fervente aqua subito l’affreda;

Val ad amore e a molt’altre cose,

Et anche la quartana febre seda.

  Fugge la ruta e mangia le dolce erbe

E le radici lor fa venenose;

La salvia glie par che lui conserbe.

  Fugge l’aspetto, quanto po’, del sole;

Nel bruno tempo lassa le caverne;

Per plù salute sempre l’ombre cole.

  Cossì desdegna, fuggendo la luce,

La mente che ’l peccato non discerne,

E sempre nella pena se conduce:

  Plù che ’l Factore, teme la creatura

A cui celar non po’ la soa figura.





CAPITOLO XXXVII‍[139]



  L’aranea che ha plù sottil tacto,

Tessendo et ordendo la soa tela,

Pur de so corpo defila e fa tracto.



  Quand’è nel tempo che amor la stregne,

Tirando il filo, la compagna cela;

Cossì fa lo maschio, fin che la confregne.

  E subito che escono de l’ova

Li soi fioli, pon in la tesura:

De tessere ciascun subito se prova.

  Lavora sempre quando nasce el sole,

E quand’è in occidente soa figura  [L. c. 48] [C. 41 t.]

Fin che no’ cunza, mai cacciar non sole.

  Tesse sottile, sì che ma’ non conosca

Ciascun animal piccol che vola,

Ma so nimica propria è la mosca:

  Poi che s’embatte ne la cieca rete,

Battendo l’ale, canta nova fola;

Prima lo capo prende, como vedete.

  Cossì ’l peccato cieca el nostr’aspecto,

Che non vedemo l’inganni del mondo,

Come noi prende e volve in delecto.

  Altro che vento non è nostra vita.

O morte, quant’è grave quel tuo pondo,

Che ’l cacciador non vada lui seguendo.

  Quant’è più grave donqua el to sentire!

Prego che chi ha ’ntellecto qui sospire.





CAPITOLO XXXVIII‍[140]



  Non clude li occhi lo lion, dormendo;

De li soi pedi sempre l’orme copre,

Che ’l cacciador non vada lui seguendo.

  Ciascun so nato fin al terzo iorno

Dormir non cessa, sì che il patre l’opre

Li sensi sopra lor gridando irato.

  Non fugge lo lion e non s’asconde;  [C. c. 42]

Fermase al campo senza alcun temere,

E mai so core paura non confonde.

  Stase celato ne le gran montagne,

Perchè la preda vol de lì vedere;

Poi che la vede, forte grida e lagne.

  Ciascun animal s’affligge per so grido,  [L. c. 48 t.]

Et illo intorno con la coda signa

E stanno timenti senza voce e strido.

  E sempre de soa preda parte lassa;

A li prostrati de donar se degna,

Per sindicare se l’ira passa.



  Cossì, ciascun om che porta corona

Deve, onne tempo, tener li occhi aperti,

Che inganno non receva da persona;

  Celare el so secreto e la soa via,

De lui facendo l’inimici incerti,

Chè, dubitando, in lor paura sia;

  Deve li soi nati amaestrare,

Lassando el tempo de l’acerba vita,

Con soe parole in lor vertù spirare,

  A ciò che non desdegna soa stepe;‍[141]

Arbusta vile, ch’è da lui partita

Tolta dal fructo de l’ardita sepe:‍[142]

  Deve esser sempre nudo de paura

Animo regal, con l’ardita vista,

Veggendo de inimici la figura

  E far temer sempre li soi servi,

Tenendo de iusticia la‍[143] lista,

Che ’n fra lor non siano protervi;

  E, quando se conven de perdonare,  [C. c. 42 t.]

Voltar se voglion li occhi a pietate,

Chè sempre in gentil cor conven de stare.

  Perdoneme a chi tocca quel ch’io parlo;

E voi de Puglia qui me perdonate,

Chè troppo onor se fa a l’ossa de Carlo.

  Peccato vecchio fa nova vergogna:

Tu vidi ben che dir più non bisogna.





CAPITOLO XXXIX‍[144]



  Sopra onne animal che non ha intellecto,  [L. c. 49]

Ha plù de conoscenza l’elefante,

Che, quasi per rason, fa onne effecto.

  Sempre s’aduna ne la luna nova;

Ciascun se bagna, nel fiume stante;

Chinando el capo, par che fè lo mova.

  Quando el forma tron in le crude erbe,  [C. c. 45 t.]

Qual verso ’l celo umilmente mostra,

Quasi Dio prega che ’l so mal desnerbe.

  Se vede l’omo de la via smarrito,

Va ’nanti a lui e la via demostra,

Fin che retorna nel camin sentito:

  Se allora l’omo se scontra col dragone,

Combatte l’alifante e fa defesa,

Che l’omo non receva lesione.



  Cossì tu divi conoscenza avere,

Tenendo sempre la memoria accesa

Et in tutti l’acti la rason vedere;

  E bagnar l’alma da li peccati enorme,

Humiliando el cor al to Fattore.

Oi mente peccatrice che pur dorme,

  In ciò che fai, leva el grand’aspecto

E la toa mente verso ’l primo amore

Chè da lui nasce tutto ’l ben perfecto!

  E, se peccando smarrisci la via,

A penetenzia rason te conduca,

Sì che non caggi ne la morte ria:

  Mira la morte como forte rugge;

Tolle el disio dal cor che te manduca  [L. c. 49 t.]

E pensa che la vita onnora fugge.

  Certa è la morte, ma incerta è l’ora;

Però resisti combattendo, et ora.





CAPITOLO XL‍[145]



  De lionessa el liopardo nasce;

E lo lion giace con la lioparda.

Crudo de pietà, quando se pasce,

  Desdegna, se non prende in quattro salti,  [C. c. 46]

E per vergogna in terra fisso guarda;

Pensando sdegna de li vili assalti.

  Inganna lo lion ne la so caverna,

Qual ha do’ bocche e de mezzo è stretta.

Cossì natura vol che qui descerna.

  Veggendo lo lion, prende a fuggire;

E lo lion lui consegue in fretta;

Como tu sai, li conven morire.

  Cossì ’l peccato, che conduce a morte,

Ne l’infernal caverne te rechiude,

Che de l’escire mai non trovi porte.

  Lì se piange e stride eternalmente,

Lì la pietà li occhi chiude,

Lì non passa mai la trista gente,

  Lì la mente umana è senza spene

Di ritornar nel divino bene.





CAPITOLO XLI‍[146]



  Cava li morti de le sepolture  [L. c. 50]

Hiema, e contrafà l’umana voce,

Per devorar l’umane creature.



  Muta el sesso animal sodomito

E, quanto po’, a li cani sempre noce;

A la soa voce onne animal sta quito.

  Giace con lionessa questa fera,

E nasce de costoro animal feroce,

Che chi lo vede de vita despera.

  Cossì lo nimico al laccio mena,

Dando l’audito al parlar atroce,

Che con dolcezza ne conduce a pena;

  Si che, peccando, devora noi morti,  [C. c. 46 t.]

Se de resuscitar non semo accorti.





CAPITOLO XLII‍[147]



  De macchie negre e bianche è la pantera;

Natura la depense per bellezza;

El draco, quando vede lei, despera;

  Po’ de desnar, dorme al terzo giorno;

E po’ che surge, fa de odor dolcezza,

Si che l’animal stann’a lei intorno,

  Salvo che ’l draco. Cossì fa lo cattivo

Che fugge de li boni sempre l’aspecto,  [L. c. 50 t.]

Perchè de conoscenza è ceco e privo.

  Pur conversando con le vil persone,

Da lor non nasce ma’ benign’effecto,

La voglia pur seguendo e non rasone;

  Ma, conversando con li boni, s’acquista

Honore e laude, che esalta l’omo,

E in onne loco mostr’ardita vista.

  Usanza dà la forma a li costumi.

Secondo el conversar, s’acquista nome.

A ciò che la ignoranzia si consumi,

  Fuggi li pravi e con li boni conversa,

Da i quali non nasce mai cosa perversa.





CAPITOLO XLIII‍[148]



  Veloce corre, sì como sagetta,

El tigro, quasi simil de pantera;

De soi fioli sempre sta suspetta.

  El cacciatore con passi soperchi

Li soi fioli, a ciò che questa fera

Non segua lui, vedendo soa figura.

  Crede, guardando dentro ne li specchi,  [C. c. 47]

Che sian soi fioli, e così fugge

El cacciatore con passi soperbi.



  Poi che se vede ingannata da l’ombra,

O quanto dolorosamente rugge,

E de dolore la soa mente ingombra.

  Cossì ’l nimico fura l’alma e tolle,

Con questi dolci specchi che vedemo,

Chè da la cognoscenza ne destolle.  [L. c. 51]

  Ai, quanto qui el pensier me fa paura,

Pensando a poco tempo ove saremo,

Veggendo che la vita poco dura;

  E, sì como l’acqua che descorre, passa

La vita nostra, e questo mondo lassa.





CAPITOLO XLIV‍[149]



  Per terra va castoro con l’animali.

E nato sotto acqua como pesce.

Sterpa de lui le membra genitali,

  Vedendo el cacciator, per non morire:

De darli quella parte non l’incresce,

Veggendo che da lui non po’ fuggire.

  Or quest’exemplo prendi, omo carnale;

Affliggi la toa carne, ’l to pensero,

Qual te conduce nel gravoso male;

  Lassa el delecto per la toa salute,

Si che non mori da l’inimico austero;

Non possa mai sentir le sue ferute;

  E, se ’l delecto la toa mente pasce,

Pensa che de dolcezza pena nasce.





CAPITOLO XLV‍[150]



  O quanto è l’unicorno fero e forte,  [L. c. 51 t.] [C. c. 47 t.]

Che l’elifante combatte e inimica

E molte volte lo conduce a morte.

  Dentro nel cor lo prende umilitate;

Mirando la donzella a lei s’applica,

Cossì lo prende la virginitate.

  Or qui m’entendi, plù ch’io non so dire,

Se vertù po’ de femena venire.





CAPITOLO XLVI‍[151]



  Forte s’alegra ne la luna nova

La simia; e, quand’è mezza, si fa trista,

Che par che sopra lei li penser plova.



  Se cacciator la trova con li so nati,

Presto è smarrita; e volta soa vista;

Fugge stridendo con l’occhi infiammati.

  El picciol fiol, el qual plù ama,

Pialo in braccia, e po’ lo maiore

Al collo glie s’appicca e fa glie brama:

  Lassa lo maggiore per gravezza,

E porta quello che l’è plù nel core,

E tosto se prende per cotal carezza.

  Cossì fa la dolcezza de i fioli

Cader lo patre nel gravoso affanno,

Onde possede li gravosi doli.

  Per li fioli non deve el iusto patre

De l’alma soa medesma esser tiranno,

Avegna che l’amor nel cor li latre;

  Pur, l’anima dev’amar, sopr’onne cosa,  [L. c. 52]

La mente de ciascun, se è virtuosa.





CAPITOLO XLVII‍[152]



  El cervo in melodia se delecta,‍[153]  [C. c. 48]

Sì che l’un cacciatore canta e sona,

E l’altro mortalmente lo sagetta.

  Se ’l fiume o qualche acqua po’ passare,

Reprende forza: sì con sè rasona,

Che li cacciador lui non pon pigliare;

  Ma, quando è preso, forte muge e piange,

Veggendose che è de vita privo,

Con pietose lagreme pur langue.

  Molte proprietate son nel cervo

E in molt’altr’animal che qui non scrivo,

Che nella stanca penna li reservo.

  Ormai conven tractar de petre certe,

Che siano lor vertù qui ben aperte.





CAPITOLO XLVIII‍[154]



  Non ch’io sia bon nè che bon me tegna,

Ma seguirò lo viso de li boni,

Se ciò ch’io dissi vidi che non ategna.

  L’uman pensero spesse volte falle,

E ’l tempo muta l’alte opinioni.  [L. c. 52 t.]

Se nova stella regna in questa valle.



  Io ciò te dico, chè de queste pietre

Già t’impromisi de far simiglianza:

Piace ad Apollo che de ciò m’arietre.

  A ciò che me despone non me doglio,

Perchè ’l miore de ciò n’è dubitanza:

Ascolta adonqua ciò che dir te voglio.

  Per foco nè per ferro el diamante

Se rompe, per potenzia del Saturno;

Resiste soa natura al negromante;

  Li spirti fuga tosseco e paura;  [C. c. 48 t.]

Raccende amore, se ’l desdign’è inturno.

È simel de cristallo soa figura;

  Chi che lo porta nel sinistro braccio,

Val contra l’inimici e leva sogni.

Contra de briga mattezza et impaccio,

  Io taccio, per servir qui a le donne,

Natura occulta che pur abisogni,

Non sì dolente, se ciò se nasconne.

  Chi in caldo sangue questa petra involve,

Over con plumbo per natura occulta,

Poca percossa in polve lo dissolve.

  Presente questa, già mai calamita

In lei de trar lo ferro non resulta,

Ma fa nel tempo soa potenzia quita.

  E l’altro, che Arabia produce,

Vaccio se rompe como lo cristallo.

Una vertute in tutti questi luce.

  Plù ch’una fava non passa soa forma;

In lui è gran vertute senza fallo;

Col ferro soa natura se conforma.

  E lo zaffiro, per potenzia de Jove,

Conforta el cor, dico, orientale,

Serva le membre e lor vertute fove;

  Val contra febre veneno et antrace,

E subito l’appicca su in quel male;  [L. c. 53]

Conforta ’l viso e conserva la pace;

  Tolle dal core l’invidia maligna;

Fuga ’l temere e fa l’omo audace;

Umel fa l’omo e castità designa:

  E questa gemma val’ a l’idromanti  [C. c. 49]

Et a li magi, per vertù che face,

Chè solve ’l captivato con lor canti.

  Mostra ’l color simel de lo celo;

Posto a le tempie, el sangue del naso

Restrenge, per vertute e no per gelo;

  Onne tumore et apostema sana;

Se soa natura non perde per caso

D’acto carnale, per cui sta lontana.

  Mercurio li spira le vertute



In el smeraglio, ch’è sopr’onne verde;

De molte infirmitate fa salute;

  Morbo caduco e li mitriti cura;

Conserva ’l viso che per vertù non perde;

Conforta la memoria e la natura;

  Li spirti fuga e lor false scorte;

Chi vol divinar seco lo porte.





CAPITOLO XLIX‍[155]



  El terzo celo col secondo agate

Negra la forma con le bianche vene,

E l’altra con sanguigne variate.

  El fiume Agate, che Cicilia bagna,

Questa con le bianche macchie tene,

E l’altra con citrine che tolle lagna.  [L. c. 53 t.]

  Con quella che Cicilia ne manda

El negromante converte tempesta,

El fiume fa seccare che più non spanda;

  E l’altra, qual ha sanguigne macchie,

Conforta li occhi et alegrezza presta,

Ole nel foco, non che se desmacchie.

  Contra ’l veneno, dico, che resiste  [C. c. 49 t.]

E anche quella con le macchie citre;

Fa l’omo piacente ne l’umane viste;

  A forza a facundia et a parlare

Despone l’omo, se non sonno vitre;

Le parti nude tutte virtù care,

  E Iove che in testa forma o ventre

In el capone ch’è sotto lui concepto

Pur che ’l so raggio sotto ’l Cancro c’entre.

  Alestrio, ch’intro reten lo sperma.

Sì com’oscuro cristallo mostr’aspecto,

Fa l’om constante e grato onor conferma;

  Fa l’omo vincitor ne la battaglia,

Discreto, con dolcezza de parole;

E forte con luxuria t’abaglia:

  Tolle la sete a chi la porta in bocca;

Li amici desdegnati flecter sole;

Se non sta in oro soa vertù sbrocca.

  D’amor la stell’e soa vertù compone

Le parti del berillo e l’altri tutti,

Che sono de cotal complexione.

  Pallido verde, simele del smerallo,

Li sospir tolle e l’occhi mostr’assutti;

Resiste a l’inimici e a lor fallo;



  Dal ficato remove infirmitate;

Sottiglia la vertù de l’intellecto,

Dal stomaco la soa ventositate;

  Val ad amor e sempre l’omo exalta;

El matrimonio ten con gran delecto;

Fa verso l’inimici la mente alta;  [L. c. 54]

  Incender fa la man, de ciò si’ certo,  [C. c. 50]

S’al sol s’oppone, como tu se’ già sperto.





CAPITOLO L‍[156]



  In graziosi raggi de lo sole,

Ne l’isola d’Arabia splendendo

Topazio se trova, el qual se cole.

  El moto de la Luna per sè sente;

La vista fa reversa lui veggendo;

Affredda l’aqua quand’è ben fervente

  Resiste a la lunatica malía,

A passion moridial, resiste

A l’ira, tristezza e frenexia;

  El sangue strenge per la soa freddezza,

E credese che dignitate acquiste;

Sopr’onne pietra mostra soa chiarezza.

  Subita morte lo topazio tolle;

In ciò non aggi la memoria molle.‍[157]





CAPITOLO LI



  Diaspro nasce, per vertù de Marte,

Permisto de coluri varii e multi;

In dece sette spezie se parte;

  Idropica malia e febre calde

E fantasía de li moti stulti

Mitiga, e le vertute in nui fa salde.

  Ne li gran fatti fa l’om securo;

Strenge la donna, sì che non conceve,

Et omne sangue corrupto lo fa puro;

  Luxuria e sudor constrenge e serra;

Ligata ne l’argento portar deve

Ciascun questa pietra, se fa guerra.

  Del nostro viso la vertù ’ssottiglia.  [L. c. 54 t.] [C. c. 50 t.]

Che macula non prende mai nè sorde

D’ogne fattura ciascun om despiglia.



  La Luna forma per vertù gagate;

De soa proprietà non te discorde,

Chè te fa certo de virginitate.

  Chi l’acqua beve, per vertù divina

De questa petra et omo non conube,

Senza ’l so voler subito urina;

  Se è corrotta, urina non distilla:

Or questa prova lo to cor desnube,

Se de piacer te tocca mai favilla.

  Li spirti fuga da li corpi umani

E, con l’odor, fuga li serpenti,

L’idropici retorna quasi sani,

  Giova a la donna nel gravoso parto;

Soa polvere refrena ben li denti:

Lo mio segreto con teco lo parto.‍[158]

  Litropia, ch’è dicta l’orfanella,‍[159]

Verde del corpo con sanguigne gotte,

Marte la forma con la trista stella.

  Ne l’acqua fredda ove ’l sole spire

Se questa mitti, parrà che zangotte

L’acqua fervente per lo gran bollire:

  Anche se metti questa in acque chiare,

Sì che li raggi del sol la percota,  [L. c. 55]

Sanguigno l’aire subito traspare;

  Sì che lo sole a nui se mostra obscuro,

De fin che questa petra fia remota.

Cum questa po’ chi vol essere furo.

  Gionta con questa litropia planta.  [C. c. 51]

Como la calamita, el ferro suge.

Cossì, sugando, el nostro viso amanta.

  Restrenge ’l sangue quando è l’om ferito;

El aspro veneno da nui destruge;

Chi seco l’ebbe non fo mai fallito.

  El panteron è ditto da pantera,

Nel qual tu vederai septe coluri;

In lui pose vertù ciascuna spera:

  Fa l’omo audace e de vertù convincto,

El sol nascendo con li raggi puri,

Che chi lo sguarda non po’ esser vincto.

  È nebuloso iacinto et rubino,

Secondo che ne l’air se demostra:

Quel ch’è granato, dico ch’è plù fino.

  In lui se trova gran perfeczione;

Conforta in tutto la natura nostra,

Da noi tollendo la suspizione;



  Tolle dal core sempre la tristezza;

Resiste a pestilenzia de l’aire;

Ad nerbi et a le membra dà fortezza;

  Fuga veneno e li umori adegua;

Umor che fosse de natura vaire,

Per soa vertù, el destrenge e l’equa.

  Dal sole in lui fo penta tal vertute,

Chè a nostra vita facesse salute.





CAPITOLO LII‍[160]



  Diacodio, se tocca el corpo morto,  [L. c. 55 t.]

Perde la so vertù e ma’ non torna:

Molte fiate de ciò me son accorto.

  S’è messo in aqua, vegnon per natura  [C. c. 51 t.]

Li spirti tutti de la setta borna.

È simel de berillo soa figura.

  Et abeston, se in foco s’accende,

Per cosa natural non sarà morta,

Ma sempre como stella lì resplende.

  È como ferro in vista el so colore;

Altra vertù in sè, dico, non porta,

Ma alcun vol dir che vaglia ad amore.

  La calamita per sè tira lo ferro,

E questa nasce in India maiore;

E l’altra in Etiopia, se non erro.

  Da lei lo ferro fuga con l’aspecto;

Un’altra è calamita de dolore,

La carne umana tira ’l so conspecto.

  Reforma amore fra donna e marito;

Dà grazia e bellezza nel parlare:

Se c’è suspecto, puni qui el to dito.

  Dormendo a lato a donna, mitti questa,

Che sott’al capo se conven celare

Sì plano che a lei non sia molesta:

  In ver de te se volta, se l’è casta;

Delecto fugge quasi col temere,

Se già mai fo cercata d’altra tasta.

  El diamante simelmente face:

Per cortesia ben devria tacere,

Ma dicer voio ciò che dentro giace.

  La calamita, quanto poi, la trita

Et in quattro canti de la casa poni;

Carboni ardenti senza fiamma ardita



  Despargi questa polver sopra quisti,  [C. c. 52]

Pararà cader la casa senza troni

Et altre novetà che non vidisti.  [L. c. 56 t.]

  Queste tre petre le conduce Marte,

Et anche ’l Saturno ce ten parte.





CAPITOLO LIII‍[161]



  Luce ’l carbonco ne l’oscuritate,

More nel foco sì como carbone,

Bagnato in aqua torna in claritate.

  Dodeci sono le spezie de costui.

Marte, so patre, la luce despone;

La nocte in foco se demostra a nui.

  Epistico è che luce e franca ’l core

E fuga onne tempesta da li fructi;

A lo sole opposto manda ’l foco fore.

  La fervente aqua questa pietra afreda;

Locuste et auseli fuga tutti;

E nulla cosa vol che ’l fructo leda.

  Mostrase violato l’amatisto,

Qual da noi tolle ’l pravo cogitare;

Sollicito fa l’om, si com’ho visto.

  Vale a l’intellecto e a l’om imbriago:

In cinque modi se po’ demostrare.

De quel ch’è violato pur m’appago.

  Dal Sol se forma de queste ciascuna;

Queste altre qui de sotto da la Luna.





CAPITOLO LIV‍[162]



  Ceramo pur nasce del gran tono.‍[163]

Chi castamente quisto seco porta

Mai non porà morir de quil trastono.

  In quella casa, castello nè villa  [C. c. 52 t.]

Non po’ cader, che questo l’ha morta

Con soa vertù, secondo la sibilla.

  A vincer onne briga e le battaglie

Vale, et a dolce sonno con quiete,

Sì che, dormendo, non sente travaglie.

  È calcidonio pallido e incolore;

De le vertute conserva le mete

De iuventute vence briga e dà valore.

  S’è perforato, anche me resiste

A spirti maligni e a lor beffe,

Mostrando insigno le diverse viste:



  De dì e de nocte fanno gran paure,

Che, dubitando, l’omo par che ceffe,

Veggendo l’ombre e subite figure.

  Nasce ne l’Alpe del septentrione

Cristallo fatto de l’antiqua neve,

Secondo la comuna opinione:

  Opposto al sole, de for mand’el foco;

La sete, posto in bocca, cessar deve;

Trito col mele fa lacte non poco;

  E forte vale al colico dolore,

Chè fa cessar quel maligno umore.





CAPITOLO LV‍[164]



  Lentra, che l’aqua per vertute tira  [L. c. 57]

De l’aire, e sopra sè cossì condensa

E par che dentro nasca chi la mira,

  La rondene la porta nel so ventre;

Chè nasce in lei, allor quando comensa;

Che chi la vole, giovene la sventre.

  Dico de celidonio, quel ch’è rosso:  [C. c. 53]

Vale a la lunatica malía

Et a chi fosse de mattezza mosso;

  Grato e facondo fa l’omo parere.

L’altro, ch’è negro, tolle tutta via

L’ira e la febre, quanto al mio vedere.

  Questo se mostra nudo de bellezze;

In lui è gran vertute senza fallo,

Chè d’ogne umore tolle le gravezze.

  Nel Rosso Mare da l’aqua coperto

È legno per natura lo corallo;

Ne l’air se fa petra, e quest’è certo.

  A folgore resiste et a tempesta;

Li spirti fuga col caduco morbo;

Fa la fortuna in noi veloce e presta;

  Multiplica li fructi; el sangue stregne;

Lo stomaco conforta. Or non si’ orbo,

Che de portarlo la mente te sdegne.

  Rosso e bianco corallo se trova

In tutti. Credo che sia una prova.





CAPITOLO LVI‍[165]



  Ne le marine conche margarite

Nascono, ma pur quelle del celo‍[166]

Credo che sieno de vertù compite.  [L. c. 57 t.]



  Da la celeste rosata se forma

Ciascuna margarita senza velo;

La vita nel valor sempre reforma.

  Perpetua iacesse galassía

Nel foco, già mai prenderia calore:

Cossì natura vol che fredda sia.

  La corniola pur mitiga l’ira  [C. c. 53 t.]

De ciascun membro, chè non vada fore,

E stringe el sangue per vertù che spira.

  Qui faccio fine de le sacre pietre,

Che qui tu trovi scripte le più degne.

Prego che chi po’ de queste impietre.

  Se d’erbe qui non tracto nè de piante,

I’ prego che chi legge non se sdegne,

Ch’a medico le lasso che ne cante

  E leve la vertù intellectiva,

Veggendo che peonia ven da la Luna,

E da Saturno ven la sempreviva,

  E dudece erbe de cotanti signi.

Ciascuna, quando regna lor natura,

Remove e strenge tutti umor maligni.

  E tu ad me; Ornai vorrìa vedere,

Da qui innanti, qual’è el tuo volere.






LIBRO QUARTO‍[167]




CAPITOLO I



  Io voglio qui che ’l quare trovi ’l quia,

Levando l’ale de l’acerba mente,

Seguendo del filosofo la via.

  Del dubitar querendo è gran vertute,‍[168]

Chè l’amirare de la prima gente  [L. c. 58]

Fece nui certi de l’alte vedute.

  Amor che nasce de consimel stella

Perchè, se dui una cosa amando,

In ver de l’altro sta la mente fella?

  Dico che ciò deven per accidente;

E ciò tu poi veder, che, l’un cessando,

In grazia torna de l’offesa mente.



  Se per consimel cel costei pur amo,  [C. c. 54]

Et ella in ver da me perch’è sì dura

Nemica de mercè quant’i’ plù bramo?

  O genti cieche et intellecti storpi,

Como la via deritta n’è obscura,

Non contemplando li celesti corpi!

  Esser non po’ che sia la mente nuda

D’amare amante, dico, più e meno:

Or voglio che tal ditto in te se chiuda.

  Se altri t’ama, vogli esser esperto;

Or mira se ami e como se’ pieno

D’amor; e del contrario serai certo.

  Se le toe stelle for nel basso cerchio

E quelle de costei ne l’alto punto,

Amor t’enfiamma del desio soverchio.

  E tu a me: Perchè quisto desío

Non cessa, fin ch’amor non è congiunto?

E qui te scrivo ciò che ne cred’io.

  Onne desio presuppone el fine,

Et onne moto consegue soa forma,

Et, conseguendo, conven che decline.

  Como do’ anime è una per piacere,

Cossì doi corpi natura conforma,

In quanto po’ seguendo el so volere.

  Perchè è sì ardente el paterno amore

Che, più che sè, assai li fioli ama,

E, sopra tutti, perchè più el menore?

  Chè ’l nato la memoria ten del patre,

Accorso scrive che de ciò s’enfama:  [L. c. 56 t.]

Voglio che mia rason so ditto squatre.

  Se altra cosa fa maior memoria  [C. c. 54 t.]

Che li fioli prima ver non dice;

De ciò serai tu certo a poco d’ora.

  Chi al mondo scrive ciò è noto espresso

Che fa maior memoria e più felice:

Ascolta como è ver ciò che confesso.

  Tesoro edificare e li bon nati,

E chi scrivendo leva ’l so intellecto,

Conserva la memoria a li passati.

  È gentil cosa vivere per fama,

Che poi la morte a l’alma fa delecto,

Odendo che lo mundo de lei chiama.

  Propria carne spirito e natura

Che veste ’l nato per vertù divina,

Quest’è del patre propria figura.

  Nessun altri più che sè sì po’ amare:

Questa me pare sentenzia latina;

Non te conven plù de ciò dubitare.

  Naturalmente ciascun ama tanto,



Ma l’accidente che natura volve,

El patre move el plù el meno alquanto.

  Per simel pacto et hanc utilitate,

El natural voler se desolve,

Amando più el menor per puritate.

  Move la purità la mente umana

E como donna onesta infiamma ’l core:

De qui la mente toa non sia lontana;

  Chè cognoscendo questi dolci passi,

Sentirà l’alma del novo valore;

Sì ch’io te prego che qui non mi lassi,

  E fa che ’l dubitare to’ sia possente,  [C. c. 55]

Se voi che respondendo te contente.





CAPITOLO II‍[169]



  Perchè nel celo son contrarii moti,  [L. c. 59]

Che da ponente movon onne pianeta,‍[170]

Contra del primo manifesti è noti?

  Dico che Deo e la natura digne

In tutte cose pose fine e meta;

Or mira la rason che qui t’assigne.

  Se tutt’i celi movessero inseme,

Già mobele saría la ferma terra,

E solo un tempo senza l’altre streme.

  Le qualitati servan quattro tempi,

El moto natural che non deserra,

Per altri cursi che son plù per tempi.

  Perchè scentilla de l’octava spera

Ciascuna stella, e le pianete stanno?

La mente dubitando vol che quera.

  Perchè son più lontan dal nostro aspecto,

L’octave stelle, sì che li occhi fanno

De questo scintillar novo concepto.

  Or prendi exemplo nel propinquo lume,

Che quanto più se cessa plù scintilla;

Stando da presso muta tal costume.

  Perchè s’obscura lo Sol e la Luna?‍[171]

Nel primo libro tal rason se stilla,

Ma non perch’è sanguigna negra e bruna.

  Io dico che movendo quisti lumi,

Allora, se Saturno segnoreggia,

Son verdi e negri como densi fumi.



  Sono sanguigni si li mira Marte;  [C. c. 55 t.]

Ciascun vol Iove che bianco se veggia;

Venus citrini li fa in onne parte.  [L. c. 59 t.]

  Quando la Luna è ne l’oscuro Sole,

Tu vederai diversi colori,

Si’ certo che Mercurio ciò vole.

  E tu a me: Perchè lo Sole scalda

Aprendo d’onne animal li soi pori,

S’in lui nisiuna qualità s’esalta?

  Li corpi luminosi per natura,

Per la reflexion de lor clarezza,

In calda forma l’aire trasfigura.

  Nel vaso freddo vitriato e polito,

De ciò ch’io dico vederai certezza:

Or ’scolta che de ciò te fo sentito.

  Removi ’l vaso ch’io t’ho sopra ditto,

Sì che dal foco caldo non receva,

Ma ’l so splendore in lui fera diritto:

  Senterai ’l caldo, s’appressi le guance.

Per plù sentire, la tua mente leva,

Chè ciò ch’io te dico non son ciance.

  E tu a me: Perchè sempre vedemo

La Luna poca, e poi ven crescendo,

De fin ch’è piena, e de ciò certi semo?

  Io dico che la Luna non ha la luce

Se non dal Sole, che ’n lei splendendo:

Quanta ne vedi, tanto ella reluce.

  La Terra in mezzo infra lor s’oppone,

Però la Luna cossì se demustra,

Che là el sole più veder non pone;

  Ma quanto va plù verso l’oriente,  [C. c. 56]

Tanto a noi plù se mostra lustra,

Chè vede el sole più speditamente.

  Perchè la donna, se la Luna è piena,

Non turba specchio con li occhi sdegnati;

E s’ella è poca, de ciò sente pena?

  La Luna, per soa natural vertute,

Rectifica li umor destemperati,

Sì che da lei procede tal salute;  [L. c. 60]

  Ma diminuta soa natura innata,

Multiplica l’umidità corrotta,

Qual fugge la natura stimulata.

  E tu a me: Perchè allor questa piaga?

Per la freddezza e per la gola giotta

Conven ch’ogne mese a ciò se traga.

  Perchè ciascuno più la Luna teme,

Che non fa ’l Marte Saturno con Iove,

Essendo lor potenzie tanto estreme?

  Dico che la Luna, se è subiecto



De tutti celi, e più presso move,

Però tememo plù el so defecto.

  E tu a me: Perchè, quando è rotunda,

Onne villano li soi travi taglia?

Chè allor l’umidità più abbunda,

  La qual per più tempo li conserva,

Sì che da la ruina non si baglia

La fabrica, ma sta dura e acerba.

  Perchè suo raggio, se dintra per buco,‍[172]

E fer cavallo col piagato dorso;

E ciò non avven, se ’n campo lo conduco?

  Tu sai che more e spasemando langue,

Perchè scolora chi dorme a so corso,

Che par che ’n corpo non li sia sangue.

  Lo raggio, che per buco cossì spira,

Sopra la piaga è più forte unito

E reflectendo più renforza l’ira;

  Ma li campestri raggi son dispersi,

Per l’air che se move e non sta quito;

Però tu vidi li effecti diversi.

  Trovando la corrotta umiditate,

Che per la Luna prende più vigore,

Ciascuna de li parti a lei, compate.

  Menando el sangue per diverse vene,

Li spiriti che corrono al dolore,

E quanto po’ ciascuna, tanto sostene.  [L. c. 60 t.]

  Longo dormire non fo senza danno

Sotto suo raggio che la vita scorta,

E fa de gran dolore novo affanno:

  Corrumpe la vertù che l’om nutrica,

Per la freddezza che ’l viso ammorta.

Conven che d’altra cosa qui te dica.

  Or leva la vertù del to intellecto

Verso la qualità, dov’hai sospecto.





CAPITOLO III‍[173]



  Perchè cigotta la fiamma nel stizzo‍[174]

E perchè l’omo subito la smorta?

È cosa occulta, natural o vizzo?

  Ventosità rechiusa ch’è nel legno,

E l’umido ch’è seco ogn’ora porta,

Move la fiamma, sì che fa tal segno.



  Anch’io te voio dir como nel foco  [C. c. 57]

Fanno venir figure li piromanti,

Chiamando scarbo marmores e sinoco.

  Li geomanti con li sicchi‍[175] punti,

Con l’ossa de li morti nigromanti,

Ne l’aire l’idromanti son coniuncti.

  Ciascun de quisti, ne la piena Luna,

Li spiriti chiamando con lor muse,

Sanno ’l futuro per caso e fortuna:

  Per strepiti de l’incantate palme,

Per l’osso biforcato che se chiuse,

Sanno el futuro queste dampnate alme.

  E tu a me: Or qui me parli obscuro;  [L. c. 61]

Che voi tu dir de l’osso biforcato?

Chè de le palme qui saver non curo.

  L’osso davanti al pecto ch’è nel gallo,

Posto nel foco poi ch’è incantato,

O strenge o apre senza alcun intervallo.

  E tu a me: Or qui voio esser certo,

Lassando ’l primo unde ’l sermon nacque;

Prego che ’l vero qui non sia coperto.

  Queste fatture e quisti sortilegi

E carmi che se fanno sopra l’acqua

Io non credía. De ciò mi correggi.

  L’imagin de lo stagno e de la cira,

De sperpeglion scriptura de sangue

Che con lo spago ligando se tira,

  E l’anoctare de le prave vecchie,

Che par che ’n celo la stella s’ensangue,

Li furti vede alcun pur che se specchie.

  E io a te: Omne creata cosa  [C. c. 57 t.]

Ha soa vertute sopra qualitate,

Occultamente in lei nascendo posa.

  Quisti maligni spiriti, che sanno

De li elementi le vertù celate,

Per cosa natural questi acti fanno;

  Sì che chiamati, con li lor tributi

D’umano sangue e con morti gatti‍[176]

Con ugne e capilli e altri vuti

  E con le dinà carne mirra e ’ncenso

Con legno d’aloe e altri patti,

Fanno quisti acti veggendo lor censo.

  L’imagine che fanno, per amore

De quella cira che da prima appare,

De ciò io voglio che non si’ in errore.



  Lo spirto chiamato in quella faccia

Le cose natural subito rape,

Et onne cosa che delecto faccia.

  Move la fantasia de la donna  [L. c. 61 t.]

Con queste cose, ardendo nel disio,

Sì ch’amor in lei nascendo abonna.

  Topazio, che fa vista reversa,

A ciò resiste. Quel che te dico io

Fa che tu celi a la gente perversa.

  Quisti altri, che non possono iacere

Con le lor donne, chè son fascinati,

Che su ne l’acto perdono ’l volere,

  La forza de la vertù genitale,

E li organi che per lei son animati

Stando ligati in acto naturale;

  Ma del cappon la graziosa pietra,  [C. c. 58]

Coniuncta con li rami di coralli,

Questa freddezza da l’omo si arietra.

  Con li fanciulli vergini lo furto,

Nel specchio ne lo vitro in cristalli,

Alcuno incanta con lo veder curto.

  Voglio che saggi qui la nova fraude

Che fanno le maligne creature

Fra li compagni, per aver plù laude.

  Stando ne l’air, reflectendo l’ombre,

Non son nel specchio le iuste figure:

De tal pensero la mente se sgombre.

  El primo, qual ch’incontra quel che fura,

Appareli con lo furto manifesto,

Con l’accidenti de la soa figura.

  E tu a me: Sì dolce è lo savere,

Che me de’ perdonar, se io t’enfesto,

Ch’io me movo a ciò, per plù vedere.

  Le imagin del stagno over del plumbo

Fatte sotto l’aspecti de le stelle;

Carattere trianguli con salumbo;

  Como s’acquista in lor forma e vertute

Vorria saver de ciò; dimme novelle;

Or leva li occhi per la mia salute.

  Et io a ti: Dal celo ven la forma,  [L. c. 62]

Che limitando la proporzione,

Le quattro qualità questa conforma;

  Sì che, nel mixto, natura resulta:

Simel è ’l creare e poi perfeczione,

Si como ’n calamita è form’occulta

  Or prendi exempio qual qui te demostro:  [C. c. 48 t.]

Son doie figure d’un beato e santo

D’ugual bellezza, presso al viso nostro;

  Fatto per Giotto, dico, in divers’ore:



L’una s’ador’e lauda con gran canto,

E l’altra press’a questa non ha onore.

  Lo spazio che tu fra le stelle vidi,

Fra ’l confalone el puzzo el foco sacro,

El gran secreto voglion che tu cridi.

  Lì sono le carattere consignate.

Le lor vertute qui non te disacro,

Qual sono da la sibilla sigillate.

  E tu a mi: Or quisti ciromanti

E quisti auruspi, e quando l’occhio sbatte,

Voio saver como de lor canti;

  E se ’l sternuto è segno d’accidente,

Et incontrare animal vecchie o matte

E cieco e zoppo e chi de guercio sente.

  Et io a te: Li ciromanti signi,

In quanto in noi sono per natura,

Io dico che de nota sono digni.

  Passa lu signo per li sensi umani,

De fin’ a l’entellecto, con forma pura,

Si che ’ntendemo l’effecti lontani.

  Non che tal segno sia cascion de questo,

Ma noi fa certi onde ’l segno move,

Chè tanto el iudicar se fa plù presto.

  Metter se vol la man ne l’acqua calda,‍[177]

Che li accidenti segni ella remove;

E con li natural reman poi salda.

  Del sbatter de li occhi qui te dico,  [C. c. 59]

Che ben è segno de futuri eventi:  [L. c. 62 t.]

Ascolta la rason che qui te applico.

  Quisti doi lumi de la nostra vita

Sono casone de quisti accidenti,

E po’ natura ch’è da lor nutrita.

  L’alma gentile, che rememorata

Da li superni lumi e da lor guida,

Mostra per segno sì com’è informata.

  Denanti al caso, col temer se stregne;

Denanti de lo ben, forte se fida,

Secondo che disopra in lor se pegne.

  E tu a me: Se questo acto depende

Dal celo, che ne l’alma fa conspecto,

El proprio futuro perchè non intende?

  Che la grossezza de li umani sensi

Obfusca la vertù de l’intellecto:

Qui non te parlo secondo li sensi.

  Dormendo, quisti sensi ben receve

El proprio accidente su nel sogno,

Che contemplando la vertù conceve.



  Or prendi exempio e guarda l’epilenti,

Qualor de dubitar te fa bisogno,

Che dicono el futuro resurgenti.

  E tu a me: Perchè son quisti moti

Ne li occhi sempre e ne l’altre membra

Sono da li iudicii remoti?

  Che l’alma, mota da la summa luce,

De la più degna parte se remembra,

Sì che ne li occhi tal moto conduce.

  Auruspi sternutare e altri effecti,  [C. c. 59 t.]

Ciascun ha qualche vero, ma non sempre,

In quanto noi de ciò semo sospecti.

  Questi che fanno la notoria arte

È ver che l’ignoranzia da lor stempre,

O è ver che son perdute le lor carte?

  Et io a te: In ciò t’è testo Deo;

Chè in quell’arte son le prece sancte:  [L. c. 63]

È utele secondo ’l parer meo.

  Son molti li chiamati e pochi electi

A conseguire le vertute tante

E contemplar li divini conspecti.

  Ormai resurga in te la mente nova

Del dubitar, per veder la prova.





CAPITOLO IV‍[178]



  Perchè è più freddo quant’è più serino?

Dico che ’l vento che ven d’aquilone

Allora li vapori mett’ al declino;

  Ma, respirando poi el meridiano,

Che soa caldezza li vapor compone,

Sì che fa ’l tempo quasi dolce e piano.

  Perchè è più friddo nascendo l’aurora

Che in mezza nocte e quando ’l Sol se cela?

Che la rosata stilla giù in quell’ora.

  In mezza nocte l’ora è più fredda.

Chè più remoto è ’l sole e più congela;

La sira è press’al sole, e però non affredda.

  Perchè d’estate sono maior le vampe

La nocte assai più che ’l iorno, dico?

O tu che scrivi la tua man non ’ngiampe.

  Che l’aquilone ten le penne strette  [C. c. 60]

D’estate, perchè regna ’l so nimico;

Ma, nel gelato tempo, for le mette.

  Perchè d’estate, quando è l’air bruno

Celato ’l Sole da le nube dense,

Che sì gran vampa fa languir ciascuno?



  Dico che allotta ’l sole è sì fervente  [L. c. 63 t.]

Che scalda queste nube e falle accense;

Po’ la vampa ne l’air se sente.

  Anch’io te voio più expresso dire

Perchè è plù freddo nel tempo stellato:

Or ’scolta qui, se ciò vôi sentire.

  Exala el caldo e l’umido su mena,

Per qual’umidità l’air è gelato,

E la rosata piove allor ben piena;

  Però, nel freddo e nel tempo fosco,

Che ’l caldo se reserva e non exala,

Brina non cade nè in prato nè in bosco.

  E tu a me: Perchè vedem la stella

Fuggir per l’aire, e in terra cala?

De ciò te voio dir certa novella:

  Non cagiono le stelle de le spere,

Che l’una copreria tutta la terra,

Ma ’l vento, che da quella parte fere,

  Move per l’aire li vapori infocati.

Dicono certi che nel celo è guerra;

Or quisti son li simplici dampnati.

  Perchè chiamando in Ascoli tu senti,

Presso a le mura de le oneste donne,

Consimel voce respondendo senti?

  Dico che l’aire questa voce porta,  [C. c. 60 t.]

Trova l’opposto che reflecte l’onne,

Sì che la voce torna qui rescorta.

  E tu a me: Or questa galassia,‍[179]

Secondo la sentenzia del magistro,

Voio saver da te che cosa sia.

  Dico, secondo l’altra opinione,

Ma non prindissi l’altra nel sinistro!...

Ove se forma la mia intenzione.

  Son prima molte stelle troppo spisse,

Ch’illuminando fanno la chiarezza,

Son de l’octava spera stelle fisse:

  Son strette sì, che l’una l’altra tocca;  [L. c. 64]

Cossì se mostra la bianca bellezza,

Questa è la via de la gente sciocca.

  E tu a me: Or di’ se io dico bene:

Vento non è altro che de l’air moto.

Ormai de dubitar qui me convene.

  Perchè, quando comenza primavera

De verno e quando autunno sta remoto,

Regna l’australe con la spessa schera?



  Dico che ’l sole che leva li flati

De verno ascende verso quella parte,

E scaldali ne li tempi nominati;

  E l’aquilone respira d’estate,

Che ’ntanno el sole de lì non se parte,

Secondo le nature son limitate.

  Perchè lo vento che ven d’oriente

D’essere sano porta più la voce,

Che non fa l’altro che ven da ponente?

  Dico che ’l sole, con li dolci raggi,  [C. c. 61]

Purificando sempre lo conduce;

Or guarda che in error de ciò non caggi.

  Perchè ven de la bocca freddo e caldo

El flato, dico, quando hala l’omo?

Ven congregato el fiato e tutto saldo;

  Soffiando, non ven l’air congregato,

Però ven friddo; tu vidi ben como.

Or vidi tu medesmo se t’ho ’ngannato.

  E tu a me: Or di’ come prende forma

Del cor dolente e como nasce ’l sospiro

E quando del pensier l’alma se forma.

  Non respira l’omo, onde infiamma ’l core;

Da po’, tira l’air, sentendo il martiro,

Sì che ’l suspir, languendo, manda fore.

  Como plù è ’l penser, più lu sospir se spande;

Che, quanto plù del tempo el penser fura,

Cotant’è più de l’aire el tracto grande.

  Contenta l’alma lo sospir d’amore,  [L. c. 64 t.]

E certa gente forma la natura,

Che desiando nel suspir se more.

  Io me ricordo che già sospirai,‍[180]

Sì nel partire da quil dolce loco,

Ch’io dir non so perchè ’l cor non lassai:

  Sperando de tornar, passo martiri,

Strugendose lo cor a poco a poco,

’Nanti ch’io traga l’ultimi sospiri.

  Oimè quill’occhi da cui son luntano,‍[181]

Oimè memoria del passato tempo,

Oimè la dolce fe’ de quella mano,

  Oimè la gran vertù del so valore,  [C. c. 61 t.]

Oimè che ’l mio morir non è per tempo,

Oimè pensando quant’è el mio dolore!

  Ora piangete, dolenti occhi mei,‍[182]

Poi che, morendo, non viditi lei!










CAPITOLO V‍[183]



  Veggio ch’ ’l tempo tralucendo passa,

Però non dare induzio a lo bene,

Che ’l tempo mai non torna, poi che lassa;

  Po’ ’l tempo non vale, se non è pentire.

Per quattro cose pianger se convene,

Che fanno per dolor el cor languire.

  Conven ch’a lagrimar l’alma consenta

A li occhi tristi per l’inchiusa doglia,

Che ’l iusto pianto so quanto contenta.

  Pianger dirietro al tempo è senza fructo,

E sopra amico che fuo d’una voglia

E fin a la morte liberale in tucto.

  Chi ha vertù e non consegue onore,

A chi fo già felice et è caduto,

Licito è el pianto per cotal dolore.

  Quasi se perde, chi che perde amico:

O quanto attrista lu tempo perduto,

Pensando l’alma e ragionando sico!

  Sì che non perder tempo; ormai te leva

Del tuo intellecto movendo li remi,

Dicendo a me perchè ’l mar se solleva

  E poi s’abbassa, fra la nocte e ’l iorno;

E perchè è l’acqua salsa, tu me spremi:

De ciò sentir assai son ito intorno.

  La Luna, dico, per soa forma occulta,  [C. c. 62]

Da l’oriente fin ch’è nel mezzo celo,

Tirando ’l mare nasce l’onda molta;

  Dal mezzo celo, fin ch’è a l’occidente,

Quiesce ’l mare, e ’l perchè non te celo;

Chè soa vertù in lui non è possente:

  Da l’occidente in fin a la mezza notte‍[184],

Regonfia el mare, e verso la luna alza;

Da poi se posa in fin a la prima otte.

  L’ardente sole el sottile resolve,

Lassando el grosso po’ e l’acqua salsa

Amara sì che mai non se dissolve.

  Perchè son calde e sì ferventi l’acque,

Che vegnon sotto terra da le vene?

O quanto l’ignoranzia me despiacque,

  Vedendo de Viterbo el Bulicano,

El bagno de Pozzolo‍[185] come vene,

E l’Acqua Santa nostra e sott’Agnano.



  Dicote che de sotto, ne le caverne,

Per solfore se fanno l’acque calde,

Sì como per l’odor ciascun discerne.

  O quanti son li meati, ch’i’ non appello,

E l’infernali abissi e le castalde  [L. c. 65]

E Strongolo e Vulcano e Mongibello.

  Perchè el dinaro ne l’acqua se mostra

Maior, quando el Sole lì resplende?

Che sono spersi ne la vita nostra

  Li spirti, dico, da cotal splendore

E a lo nostro viso, che comprende,

Se mostra questa quantità maiore.

  Perchè se l’acqua fredda in vetro messa  [C. c. 62 t.]

Oppost’al sole arde il bianco panno;

Se è calda l’acqua, questo effecto cessa?

  Dico che l’acqua fredda fa repulsa

De quisti raggi che nel vetro danno,

Sì che ’l caldo verso ’l panno stulsa.

  E tu a me: Perchè de le cisterne

L’acqua naturalmente se restregne,

In ciò ciascun quest’altre vieta e sperne?

  Io dico che per soa subtilitate

E ligerezza el corpo se congegne;

L’altr’acqua move per soa gravitate.

  Perchè è plù sana l’acqua che plù tosto

Se scalda e affredda in poco d’ora?

Se tu m’hai inteso ben, io t’ho resposto.

  L’acqua suttile il foco tosto infiamma,

El caldo nel sottil poco dimora,

Ma l’acqua cruda assai plù te’ la fiamma.

  Perchè d’estate, quando l’acqua plove,

Demostra sopra terra tante ampolle,

E l’acqua ch’è de verno ciò non move?

  Dico che l’acqua è calda d’istate;

Cadendo in terra, resurgendo bolle;

L’iverno per lo freddo son pianate.

  Perchè d’estate, in le gran tempeste,

La gente sona a stormo le campane?

Che ’l sono rompe l’aire e tolle peste:

  Anch’io te dico che li angeli maligni,

Invidiosi de le genti umane,  [L. c. 66]

Fanno tempeste per certi desdigni,

  Sì che, sonando le divine tube,  [C. c. 63]

Fugge lor secta como gente rotta.

Quisto secreto Dante non conube.‍[186]



  Sì che ’nvano, dico, non se sona

Onne campana tempestando allotta,

Secondo che ’l mio dicto te rasona.

  Perchè è signo che più dure l’acqua,

Facend’in terr’ampolle e li gran cerchi?

Che de maior altezza se desacqua

  E dalle spesse nube forte cade;

Però se fanno li cerchi soverchi,

E par, cadendo, che la terra sbade:

  E l’arco d’oriente te sia signo

Che muta ’l dolce tempo nel maligno.





CAPITOLO VI‍[187]



  Non ha vertute, dico, d’intellecto

Chi non ha el ben per bene e ’l mal per male

E chi non sdegna de l’altrui defecto.

  Superbia non cade mai in desdigno

Ne l’omo, perchè, se nel mondo vale,

Possendose vendicar se fa benigno.

  L’ingiuria che nasce plù da presso

Redoppia ne l’alma el gran dolore,

Chè l’omo se desdegna fra sè stesso.

  E tu a me: Io prego che retorni

Ne li penseri primi del tuo core,

Da me che l’ignoranzia distorni.

  S’una natura è in tutta la terra,  [L. c. 66 t.]

Perchè in un loco doie simel piante

Inseme poste, che l’una s’atterra

  E l’altra cresce producendo fructi?  [C. c. 63 t.]

Perchè minere d’oro e pietre tante

Sono in Levante per li lochi tucti?

  E io a te: Sì como dice Plato,

De octo nature de vertù le parte

Che li prendesse forme onne creato.

  Secundo el celo se dispone el loco.

È lì che nasce, secondo nostra arte.

Or qui me vieni intendendo un poco.

  Sì como ferro tira calamita,

Cossì ciascuna vegetabel pianta

Tira l’omore proprio a soa vita;

  Sì che la terra le piante nutrica,

Secondo la vertù che loro ammanta:

Cossì la qualitate in lor s’applica.



  La colloquinta de le parti aduste

Tira l’amaro e lassa la dolcezza;

E fanno lo contrario le altre arbuste.

  Ben ha la terra, dico, una natura,

Ma son diversi lochi per certezza,

Secondo el celo che li ten figura.

  Sì che respondo a la toa questione:

De le toe piante, io dico, terminando,

Facciate certo questa opinione.

  Sotto diverse stelle furon poste,

O for per accidente lor piantando:

Quì non te posso far altre resposte.

  E tu a me: Perchè qui la minera

De l’oro, e qui de ferro, e lì de stagno?

E io a te: Questa sentenzia è vera.

  De molte question, se qui m’entendi,  [C. c. 64]

Vederai el ver e non te darai lagno:

Del dubitar or guarda e attendi.

  Divi saver che septe metalli  [L. c. 67]

Son generati da li septe celi,

I’ dico ’n monti, in piano, in valli.

  Dove el pianeta regna, per soa vista,

Con li soi raggi acuti como teli,

Forma el metallo de la terra mixta.

  Saturno lo piumbo, lo ferro fa Marte,

Venus lo stagno, fa Iove lo rame,

Lo Sol fa l’oro, che male lo comparte;

  La Luna fa l’argento, dico, morto,

Mercurio fa ’l vivo senza scame;

O quanti n’ha conducti già a mal porto!

  E tu a mi: Cridi che, per arte,

Se possa dar a li metalli forma,‍[188]

Se li elementi alcun vince e desparte?

  Dico che l’arte la natura segue

Quanto al poter, ma non se conforma

Chè possa conseguir mai le soe tregue.

  Sono doie case in un piccol monte;

Ne l’una onne animal che nasce, more;

Ne l’altra la salute in lor ten fronte:

  Vorria saver se el loco ha cotal forza,

Over onde procede tal valore;

Per contentarme la toa mente sforza.

  E io a te: Da li superni lumi,

Ciascun dà forma, conserva e corrompe

Queste create cose e lor costumi.



  È simel pietra de l’umano seme,‍[189]  [C. c. 64 t.]

Che subito che ’n donna lo prorompe,

Sotto cotal celo la vertù se spreme

  Quando la prima pietra che s’asside

Nel fundamento, allora si despone

Lo loco che da ciò non se divide.

  Sotto ’l maligno celo fo edificata

La casa, ove è questa lesione;

E sotto el benigno l’altra fo fondata.

  Sì che li siti sono divisati  [L. c. 67 t.]

Da li celesti corpi, e poi vidi

Li effecti de le terre variati.

  In una terra guerra e fame e peste;

Guarda Toscana, se tu non mi cridi;

E l’altra del contrario se veste.

  Le stelle viziose de li signi

Fanno accidenti e vicii ne le terre:

Se’ Romagnolo e temo che non sdigni.

  Or guardisi la testa el Bolognino,

Che piccoletta piaga non l’atterre;

Cossì le gambe guardi el Fiorentino;

  La chiocca taurina, che ascese

Facendo de filosofi lu nido,

L’Ariete cadendo allor discese.

  E parte de l’Aquario e de Pesce‍[190]

Cadde in Fiorenza: ciò non sappe Guido.

Perchè quisto accidente li più cresce?

  L’Ariete fa la testa con la faccia

In onne animal, e Tauro el collo,

E Gemini le spalle con le braccia;

  Del Gammaro le stelle tucto el casso;  [C. c. 65]

El stomaco el polmon e el cor non tollo;

El splene con le coste a lor pur lasso;

  E formano le stelle de Lione

Lu stomaco, lu core e dosso e ’l lato;

Nel ventre ten la Virgine rasone;

  Porta la Libra, ne le soe belance,

Le membra genital de ciascun nato

De for el ventre: Queste non son ciance.

  E l’ombelico li lombi con l’anche,

E le doie parti sopra quai se posa

L’omo, sentendo le soe gambe stanche;

  Ove sta el seme e l’acqua che se stilla,

E altro che tacere è bella cosa,

Governa Scorpion quando sintilla.



  E chi con l’arco in celo pur menazza  [L. c. 68]

Le femora conforma soe sagette;

E Capricorno le genocch’allazza.

  Aquario le gambe radiando,

El Pesce, che è ultimo de’ sette,

Forma li pedi onnora guizzando.

  Per questi l’oniverse creature

Sono disposte le terre e li siti,

Secondo el modo de le lor figure.

  Quel che tu vidi poi sentir omai

De li mei citadini, che son politi,

E como lepra lì non fo già mai:

  Ben fo possente in lor lu sexto signo,

E son contento de quel che se dice,

Ch’ha renovato el scripto Sancto Mingno.

  E tu a me: Perchè non po’ seguire,  [C. c. 65 t.]

E quale è la rason che contradice,

Dui corpi che ’n un loco un se mire?

  Ficcando lancia giù ne l’acqua in fondo,

Un corpo, è in tre lochi: e questo è certo.

L’ultima è vera, se provi il secondo.

  Non è la lancia in terra, in acqua e in aire.

Anch’io te provo e dico plù scoverto:

Un elemento se de l’altro vaire,

  Son quattro corpi, dico, simul mixto,

E l’air con la luce corporata

Io veggio dunqua; pur, nel primo insixto.

  E io a te: Se io solvo, non gridare,

Che utel è ’l tacere a la fiata,

Quando non se conven plù de parlare;

  E dico ch’è impossibel che dui corpi

Esser in un loco e loco senza corpo:

Non voio plù che del falso te torpi.

  Pone ’l me’ maestro, tu divi saper dove,

Rason è che te ponge come scorpo;

Ascolta ciò che te dico e che me move.

  El loco è como forma de locato‍[191]  [L. c. 68 t.]

Che termena el corpo qual contene,

Sì como soa materia ha informato.

  Non po’ una materia aver plù forme,

Sì ch’a un corpo un loco convene,

Ch’è sì como materia in lui se forme.

  Onde, a la toa prima rason respondo:

Per contiguitate quella lancia

È in un loco; cossì te confondo;



  E li elementi, dico, un corpo fanno.  [C. c. 66]

Chi dice che la voce è corpo ciancia.

Secondo el ditto de color che sanno,

  Non tegnono nel mixto li elementi

Proprie forme; voglio che tu senti.





CAPITOLO VII‍[192]



  Io ho avuto paura de tre cose:

D’esser d’animo povero e mendico,

Io so che tu m’entendi senza chiose,

  De servire altrui e despiacere,

E perder per lo mio defecto amico;

Onde io so’ ricco, quanto al mio vedere,

  Chè speso ho el tempo de mia poca vita

In acquistar scienzia et onore

Et in seguire altrui con l’alma unita.

  Non per ricchezza fra li boni ho loco;

Non val ricchezza a povertà de core,

E poco vale a chi conosce poco.

  S’io avessi conoscenza, qual io bramo,

De le bestie, sì como de li umani,

Non amaria molti ch’io amo.  [L. c. 69]

  Amore e anche l’odio desface

La cognoscenza con li penser vani,

Fin che ven iorno che speranza tace.

  Porresti dubitar perchè ciò dico?

E io a te: Perchè son nati multi,

Che parlano secondo el tempo antiquo,

  Chè a saver cose meraviose

Ove non è fructo, dicono li stulti,

Snizzando le lor bocche desdegnose.

  Grande è la pena qui e plù lo tacere;  [C. c. 66 t.]

Convience de partir da questa gente,

Che d’omini non nacque ma de fere,

  Rengrazio ’l mio Signor che non me fece

Del numero de quisti da niente,

E de intellecto che non me desfece.

  Un om iuva cento, e cento no iuva uno;

Tant’è ’l valor de l’om, quant’ha intellecto,

E quanto ha al mondo de grazia dono;

  Assai è ricco l’om po’ ch’è contento;

E meglio è conoscenza con defecto,

Che non ricchezza con viver in stento.

  Non ebbi, n’averò, nè ho mai spene

In om che viva, sì ch’è d’avanzo

S’io conseguisco el non pensato bene.



  Per te si’ bono, non sperando in omo;

Chè troppo ha sale la cena col pranzo

De l’altrui pane, tu vidi ben como.

  E tu a me: Omai è tempo et ora,

Con questa gente, de parlar tacendo,

Ove cotanta ignoranzia demora.

  Or dimme de queste ombre che vedemo,‍[193]

Prima ch’io faccia quel ch’è diffinendo,

Chè ’l tempo te non lassi. O quanto io temo!

  Ombra non è altro che celata luce

Da corpo tenebroso che receve

Lo raggio che dirietro non traluce.  [L. c. 69 t.]

  Secondo che la luce è alta o bassa,

L’ombra cossì diversa e qui advene;

Per più veder in ciò la mente spassa.

  E tu a me: Omai vorria sentire  [C. c. 67]

Qual’è quell’ombra che chiami reversa,

Che la deritta so ben che vol dire.

  Che onne corpo ch’è diritt’en piano

Facendo, como vole, umbra reversa,

Questa è deritta da presso e lontano.

  Se corpo astile cade sopra torre,

Quell’ombra si è reversa che tu vidi,

Che varia secondo che ’l Sol corre;

  Questa crescendo, la deritta scema,

E ciò converso, voglio che te fidi,

Chè ver te dice qui onne mio tema.

  Perchè, quanto la luce è plù da presso

Dal corpo, tanto fa l’ombra menore,

Et è maior, quanto è più da cesso?

  Lu raggio ch’è da presso è in sè unito,

Despargese lontano lo splendore;

Guarda lu lume e leva su ’l to dito.

  Perchè tremano l’ombre ne l’extremo?

Guarda lo Sole che ven per fenestre:

Dal gran Magistro doie rasone avemo.

  Trema la spera de lo Sol movendo,

O l’aire move ’l Sol con soe palestre?

La prima e la seconda qui commendo.

  E tu a me: Perchè l’ombra più dura,

Io dico, de le nocti de lo verno;

E varia d’estate soa figura?

  E io a te: In ciò pun cura e guarda:

Se li signi son d’inverno, i quai discerno,

La nocte che ciascun so moto tarda,



  Ne l’oriente nascono directi  [C. c. 67 t.]

Dal Cancro fin a la stella che sagetta:

Guarda la Spera in ciò se ti delecti.  [L. c. 70]

  E l’altri signi, se po’ nascono torti,

Ciascun nascendo lo so moto affretta;

Io so che quisti ditti a te son forti.

  Da Capricorno fin al doppio segno

Nascono torti di verno nel iorno;

La nocte è altri sopra ’l nostro regno.

  Li signi dritti nascono d’istate;

Non varia già mai el moto diurno

Le nocte che dal primo li for date.

  Tene ciascun signo a nascere doie hore;

Sei nascono de iorno, e sei de nocte,

Secondo ch’è el voler del lor motore.

  Vinti quattro hore è el iorno naturale;

Tucte l’hor non son oguali ma dirocte,

Io dico del iorno artificiale.

  El quale è tanto, fin che ’l Sole alluma

Una fiata tucto l’orizzonte;

Cossì la gente lui chiamar costuma.

  Arteficial è ditto, perchè l’arti,

De fin che ’l Sol non posa, tegnon fronte;

Or te sia a mente se de qui te parti.

  E tu a me: Or dimme se quest’ombra

È luce o corpo o natural acto,

Chè ’n gran penser de ciò la ment’ingombra.

  Ascolta qui che ciò ch’è qualitate,

Io dico, in concreto et in abstracto,

Natura, che sia corpo, ciò non pate.

  Sopra le cose corporate e mixte.  [C. c. 68]

La luce è forma, io dico, excellente,

Tolta da li occhi perchè onn’omo atriste.

  E tu a me: Or questo onde procede,

Che senza luce l’om deven dolente?

E io a te: Natura ciò concede.

  Li spiriti son lustri per natura,

E simele con simel se conforma;

Cossì li spiriti, con la luce pura,  [L. c. 70 t.]

  Ciascun attrista l’ombra, quando apprende.

Sì como dal contrario se disforma

De l’allegrezza che prima comprende.

  Com’io distinguo qui, fa che si’ attento,

Poi saverai de la luce tucto

El termene del vero, ch’io sento.

  Dico, la luce in dui modi s’entende:

O quando, distinguendo, nasce fructo,

O quando, per fallazia, alcun contende.

  La luce ch’esce da lu primo agente



Ha luminoso corpo, und’è activo;

Cossì è forma sustancialmente:

  El fulgure de lei che cerca ’l mixto,

Ch’è obiecto del senso motivo,

È accidente. Qui plù non resisto.

  Più ch’io non voglio dir, intendi et odi

La luce, distinguendo, in questi modi.





CAPITOLO VIII‍[194]



  Se ciascuna de l’ape non ha audito,

Al son perchè se posa? Di’ magistro,

Chè dubitando l’om se fa sentito.

  Dico ch’ ’l sono pon l’aire in moto,  [C. c. 68 t.]

Che per natura a l’ape è gran sinistro;

Non volano, se è vento; e ciò è noto.

  Non per lu sono, ma per movemento

Che fa ne l’aire, se posano l’ape,

Chè lor natura sempre teme ’l vento.

  Sono correcte da lu lor signore,

Che morderte non po’, se tu la cape,  [L. c. 71]

Chè nulla nel mal tempo va de fore.

  E tu a me: Perchè ciascun animale

Movese et anda subito ch’è nato?

Perchè non l’omo? Di’ la rason, quale?

  Dico ch’onne animal nasce perfecto,

Che ’n poco tempo termene ’l so stato,

In lor natura fa veloce effecto;

  Ma imperfecto al mondo l’omo nasce,

Chè de portarlo se n’ha gran gravezza,

Sì che de fore se nutrica e pasce.

  La spezie umana caderia,

Se ne la matre prendesse fermezza,

Però natura vol che cossì sia.

  Perchè li cani e li lioni tucti

Nascono ciechi, con li occhi coperti;

E li altri con la luce son producti?

  Dico ch’onne animal, ch’ha aguzze l’ogne,

De dubitar voglio che t’accerti,

La matre dolorosamente pogne;

  E, quand’è la natura stimulata,

Denanti al tempo for li manda in frecta;

Però la vista in lor non è formata.

  Nervoso membro è la matre, che sente,  [C. c. 69]

Sì che lontan tempo non aspecta;

Natura ch’è constrecta ciò consente.



  Perchè li animali, dico, ch’hanno corna,

Non hanno denti ne la parte de sopra;

E quilli ch’han denti acuti se discorna?

  Dico che quel soperchio de li denti

Natura ne le corna manda sopra,

E quisti sol de l’erba son contenti;

  Però natura in lor li denti piani

Pose per questo fin ne le lor guance;

A l’altri acuti como lupi e cani:

  Sì che onn’animal cum li denti acuti

Non ha de corna ne la testa brance;  [L. c. 71 t.]

Voglio che nel serpente lo dicto muti.

  Perchè l’auxelli ch’hanno el becco torto

Non bevon mai, se non per accidente,

E questa è medicina e lor conforto?

  E io dico che lor pasto over lor civo

Ha per natura l’umido possente,

Sì che de sete niuno è passivo.

  Perchè tutti li animal ch’hanno penne

Non fanno urina, si como se vede,

E lor natura perchè ciò sostenne?

  Dico che quel soverchio se converte,

Sì como ’l mio Maistro et ognun crede,

In quelle penne che son lor coverte.

  Perchè ciascuno de quisti pennati

Mutandose lu tempo, se spelucca,

Stando dolenti tucti congregati?

  Perchè in natura ciascun de l’aire  [C. c. 69 t.]

Turbata sente subito in lor ciucca,

Se d’altra qualità se mostra vaire?

  Perchè in un tempo plù la morte occide

De quisti animal, che non fa de quilli?

Dico che ’l celo le specie divide.

  De questa question de li animali

Io n’ho già ben campati plù de milli

Da povertade; io non te dico quali.

  L’ariete sua specie conserva

In se medesmo, e cossì fa lu toro;

E sì de l’altre: ciò ch’io dico serva.

  Quando lo Sol retorna al primo punto

De cui la stella sta nel tristo coro,

Quel geno da la morte serà giunto.

  E tu a me: Perchè formò natura

Animali che son tanto venenosi,

Se de la vita nostra ha tanta cura?

  Per grazia de l’omo tucto fece,

Chè avendo lo venen son graziosi,  [L. c. 72]

Perchè li topi, dico, per lor fece;

  Sì che non fa, nè fè mai Deo



Animal, pietre, erbe e ciò che vidi,

Ove non sia vertute al parer meo.

  E tu a me: Or sono animali bruti

Quisti omini silvestri? che ne cridi,

Pelusi piccinaculi e negruti?

  De ciò son certo; più non me ne impiglio,

Salvando sempre lo meior consiglio.





CAPITOLO IX‍[195]



  E tu a me: Oimè, perchè advene  [C. c. 70]

Che raro de bon patre fiol nasce‍[196]

Che conseguisca lo consimel bene?

  È per peccato, o perchè natura vole,

O è fortuna che nel cel se irasce?

Questo me pare ben novo sotto ’l sole.

  Natura è principio d’ogne sangue

Et augument’e stato, e po’ declina

De gente in gente, fin che ultimo langue.

  Se ’l patre ha l’ultimo ben de soa schera,

Naturalmente in lui vertù s’affina.

Conven che ’l nato sia de vil manera,

  E quisti tempi più e min son lati,

Secondo le figur de l’alti lumi,

Sotto li quali foron generati.

  Guarda dirieto, e vederai tumulti

De gran casate e de gentil costumi

Che, terminando, son in terra occulti.

  Per quattro tempi passa omne creato;  [L. c. 72 t.]

Non è fermezza nel terrestre regno;

Chi va chi ven chi piange e chi è beato.

  Tucte l’umane cose sono in moto;

De l’extremo riso ven pianto malegno;

Felice chi da Dio non sta remoto.

  E tu a me: Perchè questa fortuna

Che onne vertuoso pover vive,

E subito se sparge ciò che aduna;

  E veggio gente senza umanitate,

Spogliate de vertute intellective,

Che tucte le ricchezze a lor son date?

  E io a te: Or qui divi savere  [C. c. 70 t.]

Che gran ricchezza non se po’ acquistare;

Ch’a Deo non despiace ’l meo vedere.



  L’om, ch’ha vertute, de seguire sdegna

Quisti guadagni e quest’accumulare,

Avendo l’anema de vertute degna:

  Ov’è intellecto, el più degno elege,

Cioè vertute scienzia et onore;

Conven adonqua che ricchezza sprege.

  È con la fama coniuncta la spesa,

E ciò non po’ fuggir chi ha valore,

E contra lei non po’ mai far defesa.

  E tu a me: Perchè un pover’omo

Serà plù largo de quel che possede,

Che un altro ricco? tu vidi ben como.

  E io a te: Che ’l non po’ peggiorare,

Non po’ salir per poco, si com se vede;

Sempre se sdegna de ciò conservare,

  Ma quilli ch’hanno, sanno che è amore

De posseder, sì che fervente teme

De non venir ne lo stato peiore:

  Anco, onne ricco deven tenace

Per sormontare a le maior steme,

Sì che non sente quiete nè pace.

  O idolatri, con la gran ricchezza,

Voi siti posseduti, possedendo!

O nudi e cechi de l’alta chiarezza!

  Volti ’l suo volto ventura fallace,

Con pianto volve la rota submergendo,

Po’ che de Dio in voi speranza tace.

  E tu a me: Perchè se sdegna tanto  [C. c. 71]

La mente umana, se coniunge amore

Soa donna col piacer? Che move tanto,

  Se queste doie persone è una carne?

Non è de morte cossì gran dolore

Alcun veggendo che sue membra scarne;

  Anch’io te dico che chi amor congiugne

Con altrui donna, prende tanto ardire

Che so maior desprezza e par che agugne.

  Per non esser tenuto vile al mondo,

L’omo ch’è offeso, mettese al morire,

E non descerne quel che porta el pondo.

  E tu a me: Perchè non è fermezza

In cor de donna che, si como vento,

Se move or qua or là per soa vaghezza?

  De fin che ’l viso accende, tanto dura

Ferm ’l voler in donna, e ciò consento;

Stando devisa, più de te non cura.

  Naturalmente umida è ciascuna,

E l’umido la forma non conserva,

Nè per gran tempo li dura a nisiuna.

  È per natura in lei la falsa fede,



Con dolce inganno fa la toa vita serva,

Mostrando l’occhi plini de mercede.

  Ben se vorria piegar li cinque rami,

Mettendo ’l primo fra li dui più appresso

Dicendo: or togli, poi che tanto m’ami:

  Poi, li altri cinque del sinistro tronco

Voltare verso l’occhi de se stesso;

Chi mai se fida in lor è guercio o cionco.

  Perchè fanno più rumor doe donne,  [C. c. 71 t.]

Che altretanti omini parlando?  [L. c. 73 t.]

A la mia mente la rason s’asconne.

  Onne creata cosa onde descende

Prende natura de li cominzando,

Si como dal filosofo resplende.

  Eva fo prima plasmata de l’ossa

E de la terra del primo parente:

La terra non fa voce chi la scossa.

  Movendo, l’ossa fanno le gran vuci;

Questa rasone qui non te contente.

E tu a me: Or l’altra qui m’adduci.

  Ov’è intellecto voglio che tu senti;

Iust’è ’l tacere e iust’è lo parlare.

O quanto col tacer qui me contenti!

  Non fo in donna mai vertù perfecta,

Salvo in Colei che, ’nanti el comenzare,

Creata fo et in eterno electa.

  Rare fiate, como disse Dante,‍[197]

S’entende sottil cosa sotto benna;

Donqua con lor perchè tanto millante?

  Non dà vertute lo parlar inepto.

Maria va cercando per Ravenna

Chi ’n donna crede che sia intellecto.

  Femena che men fè ha che fera,

Radice, ramo e fructo d’onne male,

Superba, avara, sciocca, matta e austera,

  Veneno che venena el cor del corpo,

Via iniqua, porta infernale;

Quando se pinge, pogne più che scorpo;

  Tosseco dolce, putrida sentina;  [C. c. 72]

Arma del diavolo e fragello;

Prompta nel male, perfida, assassina,

  Luxuria malegna, molle e vaga,

Conduce l’omo a fusto et a capello;

Gloria vana et insanabel piaga.

  Volendo investigar onne lor via,

Io temo che non offenda cortesia.  [L. c. 74]










CAPITOLO X‍[198]



  Ultima cosa ne la mente è prima,

Dico, per natural conceptione,

Si como, per forbir, fo facta lima.

  Considerando perchè como e quanno,

Tu vederai la toa perfeczione

Chi contr’al tempo va, non vede ’l fine;

  E de te stesso non serai tiranno.

Aspecta tempo ’nanti che te movi,

Se te vôi conservar ne le toe rime.

  El temp’ha tucto et omne cos’ha tempo;

Movendo el celo fa li effecti novi;

Mai desiata cosa non è per tempo.

  Perchè ciò dico se ’l penser te copre?

E io a te: Convenme de tacere,

Chè non è saggio chi tucto descopre.

  Parlo tacendo, perchè tu recogli.

Or, alma graciosa, pôi vedere

Quanta dolcezza è in quisti acerbi fogli.

  E tu a me: Perchè, dov’è bellezza

Rare fiate vertute demora?

Ascolta, ch’io te dico la certezza.

  Formando belle membra s’affatiga  [C. c. 72 t.]

Lu spirito, che opera a onn’ora;

Vertù resolve quant’è più la briga.

  Ne l’omo sicco‍[199] con le chine spalle

Non s’affatiga la vertù del celo,

E raggio de salute non li falle.

  Nel vile stepe se mostra bel fiore,

E se la vista de ciò te fa velo,

Dà intro ’l cerchio che move ’l splendore.

  Perchè de morte indicato signo

Nel fantesino, quant’è più discreto?

Chè ’l non ha ’l tempo; la rason t’assigno.

  Vede che ’n piccol tempo morir deve  [L. c. 74 t.]

Natura che contempla onne secreto;

Da lì ’l saver ha nel tempo breve.

  Perchè le piaghe de l’occulto occiso

Manda ciascuna lo sangue de fore,

Guardando chi l’ha morto nel suo viso?

  Se son le piaghe nove, ciò te dico,

Spiriti remagnano nel core,

Quai movon l’ira verso ’l so inimico.



  Ciascun se move a lo dolente loco

E move ’l sangue per le calde vene,

Ma questa novetate dura poco;

  Ma, l’acqua calda, per le piaghe messa,

Resolve quilli spiriti che contene

El core intanto, sì che ciascun cessa.

  Perchè nel mondo son diversi volti?

E io a te: De ciò son tre ragioni,

Le qual te dico qui, se ben m’ascolti.

  Diversi agenti stelle et anche ’l sito,

Dì da mia parte, se già mai ragioni

Con omo, che de vero sia sentito.

  E tu a me: Anch’io vorria savere,

Perchè l’imaginar fa simel caso

E più veloce là ov’è ’l temere?

  E io a te: Or qui de l’imaginare,  [C. c. 73]

Se vôi sentire, ten l’audito basso,

Se te delecte de ciò iudicare.

  L’immaginare subito chi ’nalpa

Che dal volere prende nascimento

Consimel caso già mai non palpa

  Ma ’l cel, che ’maginando l’alma move,

El cor nel ’maginar fa forte e attento

Vol che l’effecto imaginato trove.

  Perchè l’om teme tanto ’l corpo morto,

Che subito trovando l’omo s’agriccia?

Io qui de ciò te voglio far scorto.

  Tucte animate cose, per natura,  [L. c. 75]

Lo cor lo gran temer subito ’mpiccia,

Veggendo del contrario la figura.

  Perchè dormendo l’omo a la supina,

Sente accidente che non po’ far mutto;

Como più se sforza più la voce inclina?

  Ciò ven da sangue che nel cor s’engorga,

Per ciascuna artaria movendo tutto,

Advenga che de ciò l’om non s’accorga.

  De sangue pien el cor forte s’aggrava,

Par che se reghe l’om per grande carco,

Sì como sopra ’l pecto avesse trava.

  Perchè l’om trema tucto quando urina?

Qui de penser la toa mente scarca,

Che non te grave più sopra la schina.

  Quando el soperchio la natura piove,

Resbalda in se medesmo e prende forza,

Over vapore nocive remove.

  E tu a me: Perchè è l’om sinistro?  [C. c. 73 t.]

Dico che usanza la natura sforza,

Over è, como dice ’l gran Magistro,

  El fecato che scalda el lato ritto,



Ove le vene tegnono radice,

Converte quello sangue com’è scritto:

  Cambia lu lato so col friddo splene.

A ciò ch’io dico, tu non contradice,

Perchè non pôi, se m’hai enteso bene.

  Dal cerebro procedono li nervi;‍[200]

Nasce dal core ciascuna artaria;

Voglio che quisti dicti in te reservi.

  È artaria sempre ov’è vena;

Onne artaria in sè ha doppia via;

Per l’una al cor lo sangue se mena,

  Per l’altra vaccio lo spirito corre,

Come splendor che move da candela,

Che senza tempo per l’air discorre.

  El sangue pian se move con quiete;  [L. c. 75 t.]

Quisti canali natura non cela;

Che l’un da l’altro lu curso deviete.

  E tu a me: È ver quel che se dice

Che d’alegrezza ven subita morte?

E io a te: Lu cor, che è radice

  De nostra vita e primo fundamento,

Aprese tucto in alegrezza forte;

Resolve poi lu spirito nel tormento:

  Cossì, ne la tristezza, se costrenge

Sì forte, che lu spirito de for manda,

Che nostra vita subito despenge.

  Or prindi exemplo ne la cava mano  [C. c. 74]

Tenendo l’acqua, fi’ che non se spanda.

Se stringi o apri l’acqua torna ’n mano.

  E tu a me: Questa rason non sento,

Perchè nisiuno qui fo mai contento.





CAPITOLO XI‍[201]



  Mira quisti altri de plù bassa schera

E lauda te medesmo, chè natura

Non te produsse de sì vil manera.

  E tu a me: Cossì me div’ blasemare,

Mirando quisti de la gran ventura,

Che sopra li altri veggio triumfare.

  Natura dà a ciascun como se convene;

Or non te turbe toa perversa voglia;

Chè como è ’l grado, se ministra ’l bene.

  Uman volere se vol nova repulsa

A fuggir la viltate onde ven doglia,

E mai de povertà non se restulsa.



  La mente qui non po’ esser contenta.

Pono che ciò che vol possa seguire,

Da poi pur desiando se lamenta.

  Non cessa el moto natural agente;

Sempre se move, fin che ’l fine mire;

Questa rasone ciascheun consente.  [L. c. 76]

  Se tu m’entendi qui, ben te respondo:

Onne natura è creata al fine,

Lu qual de l’alma non è in questo mondo;

  Ma, quando vederà el so Factore

De vista a vista con l’altre divine,

Sentirà pace de l’eterno amore.

  E tu a me: Non sono iuste prove  [C. c. 74 t.]

Che l’alma veggia Deo de faccia a faccia,

Chè contra te, dico, che rason me move.

  In fra l’obiecto e la potenzia nostra

Proporzione pur conven che giaccia;

Cossì in lei l’essere se demostra

  Fra quel ch’è infinito e ’l termenato

Proporzione non po’ mai cadere;

Cossì ha l’alma el so Factor beato.

  Sì che qui conven che medio sia,

Da Deo informato che ne l’alma spere,

Sì como el sole ne l’aire tutta via.

  E io a te: Or qui conven ch’io taccia,‍[202]

Ma quando vederò el tempo e ’l loco,

De ciò conven ch’io te satisfaccia.

  E tu a me: Or di’ de quisti sogni,‍[203]

Ch’onne ignorante ne cura sì poco,

E dice che de cerebro abbisogni.

  O bono Apollo, fammi li sensi ingordi

E tollime lo ben de l’intellecto,

’Nanti ch’io parli con quist’almi sordi;

  E, se tu m’hai disposto, ch’io non credo,

A la mercede altrui per gran defecto,

Almen la morte me dà per remedo.

  De li captivi voglio che tu odi,

Che nesiun vede como nasce ’l sogno,

Sì como te distinguo qui in dui modi.

  Quel che la mente nostra pur desía,

De darli fede de ciò non è bisogno,

Perchè tal sogno ven da fantasia.  [L. c. 76 t.]

  Ma l’altro sogno, che dal cel procede,  [C. c. 75]

Non cogitato puncto de figura,

Che l’alma le future cose concede,



  Contemplativo sogno quisto chiamo;

Non ha intellecto chi de ciò non cura,

E non senza rasone lui desamo.

  La Luna quando sta nel fixo segno,

Fermo è ’l sogno, e quando ven in parte,

Con le comune stelle non ha sdegno.

  L’Ariete la Libra e anche ’l Cancro

El sogno in tucto dal voler departe,

Sì como nilli marmi scripse L’Ancro.

  On’omo ha qualche cosa qual se sogna

Infra se stesso, iudicando male;

Quasi suspecto pur temendo agogna.

  L’alme veraci son dal sogno scorte

A l’omo ch’è maligno e naturale,

Che molto sogna da presso a la morte.

  Quisti intellecti quisti celi movendo

Queste future cose ce demostra:

In quisti sogni per figure comprendo

  Che chi se sogna gir nudo, et è scalzo,

Per lo gran fango, questo a l’om demostra

Peccare oribelmente; e ciò non è falso.

  Chi de iacer se sogna carnalmente

Con matre o con sorella, vederai,

Conven che in quill’anno sia dolente.

  Se l’om resogna quel ch’ha già sognato,

E su nel sogno se recorda mai,

Non vede effecto del sogno passato.

  E tu a me: De quisti veggio como;  [C. c. 75 t.]

Vorria veder quant’è ’l ben de l’omo.





CAPITOLO XII‍[204]



  Tant’ha de ben ciascun, quant’ha d’amore;‍[205]

Tant’ha de ben ciascun, quant’ha de fede;

Tant’ha de ben ciascun, quant’ha d’onore;  [L. c. 77]

  Tant’ha de ben ciascun, quant’ha de spene;

Tant’ha de ben ciascun, quant’ha mercede;

Quant’ha intellecto l’om, tant’ha de bene;

  Perchè la cognoscenza de l’intellecto

Conduce l’omo per li deritti trami,

Onde consegue el glorioso effecto.

  Questa sia specchio de la toa speranza,

Per qual tu vederai li sancti rami,

Che sopra tucti li cel ciascuno avanza.



  Non sia la spene toa ne li mortali

Che ven fallace nuda de salute,

E nei besogni se parte non vali.

  Oimè speranza de lo cor nemica,

Che fure ’l tempo con le toe vedute,

Perchè te mostri cossì dolce amica?

  E tu a me: Or qui voglio esser certo:

L’omo che fa ben ne l’avversitate

Più che ’l felice, non dee aver merto?

  Eo dico che ciascun che è felice,

Seguendo de vertù benignitate,

Che de più laude ten ferma radice.

  Quant’è più ricco l’om, tant’è più avaro;

Quant’è più forte, tant’è più arrogante;

Cossì de l’altre cose. E ciò è chiaro.

  Donqua el felice ten maior battaglia,  [C. c. 76]

Vincendo el mal con le vertù sante,

Che pover’om de ciò non ha travaglia;

  Chè povertate superbia confunde,

Refrena la luxuria e constregne,

Che par che ne l’abisso l’om profunde.

  Sì che ’l felice, senza fallo, dico,

È d’onne fama e di più lode degne:

Exemplo prindi in Sancto Lodovico.

  E tu a me: Doie orecchie e una bocca

Perchè natura fece a ciascun omo?

Io so che quisto dicto a multi tocca.  [L. c. 77 t.]

  Deve ciascun odire, più che parlare;

Tristo è chi parla se non vede como

Et chi non sa soa lengua refrenare.

  Natura sempre fa perfeczione;

Tu vidi ben qual’è la rasone.





CAPITOLO XIII‍[206]



  Qui non se canta al modo de le rane;

Qui non se canta al modo del poeta,

Che finge, imaginando cose vane.

  Ma qui resplende e luce onne natura,

Che a chi intende fa la mente leta.

Qui non se gira per la selva obscura;

  Qui non veggio Paulo nè Francesca;

De li Manfredi non veggio Alberigo,

Che diè l’amari fructi ne la dolce esca;

  Del Mastin vecchio e novo da Verucchio,

Che fece de Montagna, qui non dico,

Nè de’ Franceschi lo sanguigno mucchio.



  Non veggio el Conte che, per ira et asto,  [C. c. 76 t.]

Ten forte l’arcevescovo Rugero,

Prendendo del so ceffo el fero pasto.

  Non veggio qui squadrar a Dio le fiche,

Lasso le ciance e torno su nel vero,

Le fabule me furon sempre nimiche.

  El nostro fine è de vedere Osanna.

Per nostra sancta fede a Lui se sale,

E senza fede l’opera se danna.

  Al sancto regno de l’eterna pace

Convence de salire per le tre scale,

Ove l’umana salute non tace,

  A ciò ch’io veggia con l’alme divine,

El sommo Bene de l’eterna fine.






LIBRO QUINTO‍[207]




CAPITOLO I



  Conven ch’io canti de la sancta fede,

Lassando le potenzie sensitive,

Et dica ciò che l’alma mia ne crede.

  Sopra l’ottava spera che nui vedemo,

Osanna che eternalmente vive,

Forno dui cieli, li qual nui chiamemo

  Impirio et anco cristallino.

Qui non scintilla, nè lì è moto;

Sempre sta fermo per poder‍[208] divino.

  Nel cielo cristallino son le guidate acque:

Laudate Dio, come se mustra noto

Per lo psalmista, che ciò scriver piacque.

  Et Paulo che vide el gran secreto,

El qual se tace a la umana gente,

Ben po’ pensare perchè ciascun discreto,

  De fin al terzo imperio fo rapto,  [C. c. 77]

Lassando el corpo la levata mente,

Mirando el sancto regno come è facto.

  Li è una natura e tre persone;

Lì è lu sommo [Bene] et l’alegrezza;

Lì non è pietà ma pur ragione.

  Et l’angeli benigni senza corpi,

Cantando sempre el ciel pien d’alegrezza,

Non come alli omini gridando scorpi.



  Da quisto cielo ven tucta la luce,

La qual per l’oniverso ognora splende;

Lì, Dio, creando, l’alme in noi conduce.

  Ma ciò negava al mundo Averroisse,

Ma ben è certo poi ch’arde et incende.

Ascolta come è falso ciò che disse.‍[209]

  Se tucto fosse un’alma o vero intellecto,

Seria la mia sentenzia dico in tucti,

Perchè è nell’alma come un suo subiecto.

  El conseguent’è falso, dunqua el primo

Et quilli silogismi son distructi.

Anch’io con un’altra rascion li biastimo.

  Se fosse uno intellecto nelli umani,

Uno in quanto già mai non se forma

D’acti diversi variati e strani

  Dico in un tempo. Provo la menore:

Non intendi in lor diversa l’orma,‍[210]

Ascolta ch’io reprovo l’altro errore.

  L’alma intellectiva è forma nostra

Substanzial, che dà l’essere ad nui,

Secundo che la mia ragion demostra;

  O Averroisse, con la secta sciocca,  [C. c. 77 t.]

Che verso el ben chiudisti l’occhi tui,

Questa rascione tuoi dicti sbrocca.‍[211]

  Dalla substanzial forma procede

Omne operazion che è perfecta,

Secondo che ’l filosofo concede.

  Lo proprio oprare e intendere l’omo

Da l’alma move la spezie intellecta;

Donqua, ella è forma, tu vidi ben como.

  Questa creando in nui, Dio la spira;

Et omne umano per sè ha l’alma sua.

Et tu, che la ignoranzia te tira,

  Contra del vero formando arguminti,

Reguarda el fine de la vita tua,

Chè, con la pena, vederai che minti.

  Tu poni el cielo et anco el moto eterno,

Formando filosofice ragioni,

Le qual de l’alma farino mal governo.

  Senza subiecto moto et transmutare

Non cridono le ceche opinioni

Che ’l mondo possa in tempo comenzare.

  Io ciò confesso in lume de natura,

La qual comprende creazione,

Chè de rigotta non se fa figura



  Ma, spiculando, la virtù possente,

Ad cui sol se conven creazione,

Li cieli el mundo fece de niente.

  Ciò che comenza in tempo, in tempo more;

Passando et rinovandose li moti

Del mundo, pur s’appressa all’ultime ore.

  Del quando sonno incerti li mortali,  [C. c. 78]

Che li secreti divini non sonno noti,

Ma sonno celati li più speziali;

  Ma quando tornarà l’anno magiure,

Che omne stella de l’ottava spera

Serà nel sito del primo splendure,

  Considerando le passate etati

Et noi che semo nell’ultima schera,

Seranno l’acti umani terminati.

  Qui coniectur‍[212] secundo el parer mio,

Et so che nostra conoscenza umana

È cosa stulta verso l’alto Dio.

  Ma comenzando alla etade prima,

Da Adaam fine ad Noè se mustra piana,

Che pure‍[213] nui femo nell’ultima scrima.

  Da Adaam fine ad Noè tornò lo Sole

Mille ducento quaranta doie volte

Ne le prime stelle, si come far sole;

  Et da Noè fine ad l’Abraama lista

Fo novecento quaranta doie volte,

Et po’ Abraam, sorse el gran Iurista.

  Ciò fo Moises con l’antica legge;

Da poi fo Cristo con l’ultimi iurni:

Lasso la fine a Lui che tucto regge.

  Chè termenare el mundo è in suo volere,

Li moti naturali e li diurni.

De tucti ciel, secundo el mio vedere.

  Ma qui resurge el dubitare umano,

Considerando le gente passate,

Che sopra lor el ciel non fo più sano.

  Se ’l cielo impressioni peregrine  [C. c. 78 t.]

Non ha, si come le cose create,

Donqua, perchè è de noi più breve ’l fine?

  Perchè sì prodi? Perchè li giganti

Erano al tempo? Perchè s’è smarrita

Natura umana nell’acti cotanti?

  Dico che ciò che è creato in tempo

In lui fo sempre la virtù finita;

Passando stato declina per tempo.



  Li septe cieli con l’ottavi lumi,

Che hanno le potenzie terminate,

Sì come è scripto ne’ sacri volumi,

  Quando in primo tempo fuor creati,

Ciascun facia gli effecti in summitate

Con li eleminti puri immaculati;

  Ma per diversi et per antichi cursi,

Le quattro qualitate son corropte,

Però li gran difecti son discursi.

  Guarda la terra rotonda creata,

Sì come le sue parte son diropte

Et come nel suo corpo è concavata.

  Per più vedere prindi quisto exemplo,

Advenga che non sia come se pone,

Ma meglio senterai ciò ch’io contemplo.

  Simel è el cielo de la nova sezza,

Che mustra nova più perfeczione

Et antiquando sua virtù se sprezza.

  Non dico che non sia alto Saturno

Novanta‍[214] circhi quanto ch’è la Terra,

Sì come fo creato el primo giurno

  Novantacinque dico ch’è più Iove,  [C. c. 79]

Quanto è la Terra et Marte et poco sopra;

Secundo Ptolomeo son queste prove.

  El Sole è più cento sexanta sei,

Et è de vinti septe parte l’una

Mercurio secundo gli occhi mei.

  La terza stella è simele. En tanto‍[215]

Et della terna parte è la Luna‍[216]:

De ciò ch’io dico qui non te milanto.

  Ma ’l cielo, in quanto è corpo ’n sua virtute

Determinato, conven che pur manche,

Et le nature sonno diminute.

  Donqua te cessa, o loico tristo,

Con le sofiste tue ragioni bianche,

Chè senza fe’ del ben non se fa acquisto.

  La fede non ha merto de salute

Ove l’umana vista vede el quia

Tacciase ’l quare de l’alte vedute

  Fede e credenza con l’accesa spene

Demustrano de gloria la via,

La qual conduce nello eterno bene,

  Sopra li cieli, nel beato regno,

Ove l’umano spirito è benegno.










CAPITOLO II



  Bello è ’l tacere de cotanta cosa,

Considerando el mio poco intellecto,

Ma la gran fede me move et excusa;

  Sì ch’io ne prego la virtù de sopra

Ch’allume l’alma del beato aspecto,

Che l’imaginare conseguisca l’opra.

  Era el figliolo ’nanti el moto e ’l tempo,  [C. c. 79 t.]

El patre col figliolo una natura

Eterna, che non cade mai suo tempo.

  Quest’era prima presso ’l primo agente;

Se l’esser tucto per lui ten figura,

El facto senza lui, dico, è niente:

  Et ciò ch’è facto era vita in Lui,

Sì come forma nella vita eterna;‍[217]

Et questa vita è luce de nui.












SONETTI ATTRIBUITI A CECCO D’ASCOLI




I
LA PIETRA FILOSOFALE‍[218]



  Chi solvere non sa nè assottigliare,

Corpo non tocchi nè argento vivo,

Per chè non può lo fixo e ’l volativo

Tenere a chi non sa de’ dua un fare.




  Fatelo adunque stretto abbracciare

Con acqua viva et sal dissolutivo,

Ter bene coque pian sì che sie privo

Della terra mama la qual lo fa celare.




  Allor vedrai fuggir la nocte obscura

Et ritornar lo sol lucente et bello

Con molti fiori ornato in sua figura.




  Questa è la preta, questo è quello

Delli fisici l’antica scriptura

Che ’n sulla ’ncudin batte lo martello.










II
A MESSER CINO DA PISTOIA‍[219]



  Di ciascheduna mi mostra la guida

Per qual vertù si move mia favella,

Et poi la sesta spera ognor mi affida

Tenendo la bilancia in man per ella.




  Il terzo cerchio ’l cor mena et appella,

E l’amorosa fiamma che v’annida

Del dolce dire Apol ve rinnovella,

Che par che sua vertù con voi divida.




  Ciascun de questi corpi per voi impetra

Salute et fama, et non ricchezze nove

Or non lasciate ’l fior che frutto move.




  Pistoia per sua parte non si spetra

Girando ’l cielo per questi anni nove,

Dico se la pietà ciò non rimove.





III
A MESSER CINO DA PISTOIA‍[220]



  La ’nvidia a me à dato sì de morso,

Che m’à privato de tutto mio bene,

Et àmmi tratto fuor d’ogni mia spene

Pur ch’alla vita fosse brieve il corso.




  O messer Cino, i’ veggio ch’è discorso

Il tempo omai che pianger ci convene,

Poi che la setta che ’l vizio mantene

Par che dal cielo ogni ora abbi soccorso.




  Veggio cader diviso questo regno

Veggio che a ogni buon convien tacere,

Veggio quivi regnar ogni malegno;




  E chi vi vuol suo stato mantenere

Convien che taccia quel che dentro giace;

Nell’alma, guerra, e, nella bocca, pace.










IV
A DANTE‍[221]



  Tu vien da lunge con rima balbatica,

La più che udrò per infino che vivero,

Chè, se venisse ove nasce il pivero,

Si basterebbe ad aste alla sua pratica




  Se stai fra gente ch’è sempre lunatica

Leggere ti convien siffatto livero,

Che tu possi notar quel ch’io ti scrivero,

S’tu vuo’ asseguir da Dio virtù Dalmatica.




  Non star con lor con vita melanconica,

Usa cautela e spesso la ricapita,

E sappiti mostrar Francesco e Rodico.




  Va, come ti convien, diritto e clodico.

Capiterai, come quei che ben capita,

Più chiaro assai che la preta sardonica.




  A me la tua parola stretta legola,

E tu la mia non la tenere a begola.





V
A FRANCESCO PETRARCA‍[222]



  Io solo sono in tempestati fiumi

E rotte son le vele del mio ingegno;

Non spero di salute omai più segno,

Che ’l tempo ha variato li costumi.









  Di grande altezza vengono i gran tumi;

D’extremo riso vien pianto malegno;

Non è fermezza nel terrestre regno;

Passano gli atti umani come fumi.




  La guida che fu mia sanza sospetto

Col dolce inganno m’à fatto infelice,

E vo’ traendo guai sotto il suo velo.




  Di lagrimar e di sospir m’aggelo,

Chè più non son quel Cecco che uom dice,

Avvenga che somigli lui in aspetto.





VI
A FRANCESCO PETRARCA‍[223]



  I’ non so ch’io mi dica, s’io non taccio;

Cieco non sono, e cieco convien farme:

Per mia salute io ho renduto l’arme;

Chè meno stringo quanto più abbraccio.




  Ma io vivendo [ognor?] nell’empio laccio,

Levando gli occhi [mie]i non so guidarme,

Nè posso ormai del bene contentarme,

Sì m’arde e strugge sempre il freddo ghiaccio.




  Sì ch’io ridendo vivo lagrimando,

Come fenice nella morte canto.

Ahimè! sì m’ha condotto il negro manto!




  Dolce è la morte, po’ ch’io moro amando

La bella vista coverta dal velo,

Che per mia pena la produsse il cielo.











 
INDICE



 
  	Prefazione 	pag. 5
 

 
  	  	I. L’Autore 	5
 

 
  	  	II. L’Acerba 	11
 

 
  	I Codici dell’Acerba 	17
 

 
  	Le edizioni dell’Acerba 	20
 

 
  	Altre opere di Cecco 	23
 

 
  	Bibliografia 	25
 

 
  	Archivio di Stato di Napoli. — Registri Angioini, n. 262, f. 82 r. e t. — 31 Maggio 1327, X.ª Indizione 	33
 

 
  	Libro primo 	35
 

 
  	  	Capitolo I 	35
 

 
  	  	Capitolo II 	37
 

 
  	  	Capitolo III 	39
 

 
  	  	Capitolo IV 	42
 

 
  	  	Capitolo V 	43
 

 
  	  	Capitolo VI 	45
 

 
  	  	Capitolo VII 	47
 

 
  	  	Capitolo VIII 	48
 

 
  	  	Capitolo IX 	51
 

 
  	Libro secondo 	52
 

 
  	  	Capitolo I 	52
 

 
  	  	Capitolo II 	54
 

 
  	  	Capitolo III 	56
 

 
  	  	Capitolo IV 	58
 

 
  	  	Capitolo V 	59
 

 
  	  	Capitolo VI 	61
 

 
  	
 

 
  	  	Capitolo VII 	62
 

 
  	  	Capitolo VIII 	63
 

 
  	  	Capitolo IX 	64
 

 
  	  	Capitolo X 	65
 

 
  	  	Capitolo XI 	67
 

 
  	  	Capitolo XII 	68
 

 
  	  	Capitolo XIII 	71
 

 
  	  	Capitolo XIV 	72
 

 
  	  	Capitolo XV 	74
 

 
  	  	Capitolo XVI 	76
 

 
  	  	Capitolo XVII 	77
 

 
  	  	Capitolo XVIII 	78
 

 
  	  	Capitolo XIX 	79
 

 
  	Libro terzo 	80
 

 
  	  	Capitolo I 	80
 

 
  	  	Capitolo II 	84
 

 
  	  	Capitolo III 	85
 

 
  	  	Capitolo IV 	86
 

 
  	  	Capitolo V 	86
 

 
  	  	Capitolo VI 	87
 

 
  	  	Capitolo VII 	87
 

 
  	  	Capitolo VIII 	88
 

 
  	  	Capitolo IX 	89
 

 
  	  	Capitolo X 	89
 

 
  	  	Capitolo XI 	90
 

 
  	  	Capitolo XII 	90
 

 
  	  	Capitolo XIII 	91
 

 
  	  	Capitolo XIV 	91
 

 
  	  	Capitolo XV 	92
 

 
  	  	Capitolo XVI 	92
 

 
  	  	Capitolo XVII 	93
 

 
  	  	Capitolo XVIII 	93
 

 
  	  	Capitolo XIX 	94
 

 
  	  	Capitolo XX 	94
 

 
  	  	Capitolo XXI 	95
 

 
  	  	Capitolo XXII 	96
 

 
  	  	Capitolo XXIII 	96
 

 
  	  	Capitolo XXIV 	97
 

 
  	  	Capitolo XXV 	97
 

 
  	
 

 
  	  	Capitolo XXVI 	97
 

 
  	  	Capitolo XXVII 	98
 

 
  	  	Capitolo XXVIII 	98
 

 
  	  	Capitolo XXIX 	98
 

 
  	  	Capitolo XXX 	99
 

 
  	  	Capitolo XXXI 	99
 

 
  	  	Capitolo XXXII 	100
 

 
  	  	Capitolo XXXIII 	100
 

 
  	  	Capitolo XXXIV 	101
 

 
  	  	Capitolo XXXV 	102
 

 
  	  	Capitolo XXXVI 	102
 

 
  	  	Capitolo XXXVII 	102
 

 
  	  	Capitolo XXXVIII 	103
 

 
  	  	Capitolo XXXIX 	104
 

 
  	  	Capitolo XL 	105
 

 
  	  	Capitolo XLI 	105
 

 
  	  	Capitolo XLII 	106
 

 
  	  	Capitolo XLIII 	106
 

 
  	  	Capitolo XLIV 	107
 

 
  	  	Capitolo XLV 	107
 

 
  	  	Capitolo XLVI 	107
 

 
  	  	Capitolo XLVII 	108
 

 
  	  	Capitolo XLVIII 	108
 

 
  	  	Capitolo XLIX 	110
 

 
  	  	Capitolo L 	111
 

 
  	  	Capitolo LI 	111
 

 
  	  	Capitolo LII 	113
 

 
  	  	Capitolo LIII 	114
 

 
  	  	Capitolo LIV 	114
 

 
  	  	Capitolo LV 	115
 

 
  	  	Capitolo LVI 	115
 

 
  	Libro quarto 	116
 

 
  	  	Capitolo I 	116
 

 
  	  	Capitolo II 	118
 

 
  	  	Capitolo III 	120
 

 
  	  	Capitolo IV 	124
 

 
  	  	Capitolo V 	127
 

 
  	  	Capitolo VI 	129
 

 
  	  	Capitolo VII 	133
 

 
  	
 

 
  	  	Capitolo VIII 	136
 

 
  	  	Capitolo IX 	138
 

 
  	  	Capitolo X 	141
 

 
  	  	Capitolo XI 	143
 

 
  	  	Capitolo XII 	145
 

 
  	  	Capitolo XIII 	146
 

 
  	Libro quinto 	147
 

 
  	  	Capitolo I 	147
 

 
  	  	Capitolo II 	151
 

 
  	Sonetti attribuiti a Cecco d’Ascoli 	153
 

 
  	  	I. La pietra filosofale 	153
 

 
  	  	II. A Messer Cino da Pistoia 	154
 

 
  	  	III. A Messer Cino da Pistoia 	154
 

 
  	  	IV. A Dante 	155
 

 
  	  	V. A Francesco Petrarca 	155
 

 
  	  	VI. A Francesco Petrarca 	156
 












NOTE:




1.  S. De Renzi, Storia della Medicina in Italia; Scrittori della S. Salernitana;
Storia documentata della Scuola medica di Salerno, Napoli,
Nobile, 1857.





2.  Un libro di entrate e spese dell’inquisitore fiorentino, 1322-29
(nelle Collettorie Vaticane), in Arch. stor. ital., fasc. 222, ser. V. t.
XXVII, pp. 346-55.





3.  G. Rondoni, I giustiziati a Firenze dal sec. XV al sec. XVIII, in
Arch. stor. ital., 1901, disp. 4.ª, pp. 385 sgg.





4.  L. Luzzatti, Il monumento espiatorio a Michele Servet a Ginevra,
in N. Antologia, a. 38, fs. 764, 16 ottobre 1903.





5.  Incipit liber acerbe etatis. Capitulum primum tractat de ordinatione
celorum et de eorum proprietatibus in universali. Inquit
Cichus de Eschulo. (Cod. Laur.).





6.  Sulla sfericità della Terra, confr. Brunetto Latini, Tesoro, L. II,
cap. 25; Dottrinale di I. Alighieri, cap. II; Campano, Tractatus de
sphaera, cap. IV.





7.  Cfr. Dante, Conv. II, 4; Acerba, I, 2 e Sphaera, a c. 3 verso.





8.  Cfr. Dante, Par. XXVIII, 50-51.





9.  Cfr. Ristoro, Comp. d. mondo, L. I, c. 18; Dante, Conv. II, 14;
Sphaera, a c. 9 e 10.





10.  Cfr. Ristoro, I, 18, III, 2; Acerba, L. II e VIII.





11.  Confr. Dante, Conv. II, 14.





12.  Cfr. Ristoro, I, 18; Dante, Conv. III, 12; Par. XX, 7.





13.  Cfr. Acerba, III, 1; Dante, Conv. II, 6; Purg. I, 19; Ristoro, I, 18.





14.  La Luna. Cfr. Ristoro, I, 18.





15.  Capitulum secundum, tractat de intelligentiis moventibus istos
celos. (Cod. Laur.).





16.  Cfr. Dante, Par. XXVIII.





17.  Cfr. Petrarca, Canz. I, XI, stan. 2.





18.  Cfr. Dante, Purg. XVI, 76-78.





19.  Su questo argomento dell’anima unica ritorna nel Lib. V, c. 1.º
(Bariola).





20.  Nel Cod. Cas.e le quattro terzine in cui si parla di Dante sono
sostituite da queste altre:




  Move ciascun l’angelica natura‍[21]

Et move i cieli in disiosa forma,

Non fatigando lor substanzia pura.

  Sforzata cosa non ha moto eterno;

Anco de sotto el tempo se desforma:

Et ciò non cade in acto sempiterno;

  Perchè, se nelle Intelligenzie nude

La voglia corporale se converte,‍[22]

Allor divina non se schiude.

  Ciascun intende solo Dio contemplando‍[23]

Tutte le cose manifeste e certe,

Sì come nui nello specchio guardando.








21.  Così ha pure il Cod. III del Pl. XIC sup. della Laurenziana, invece
delle terzine rivolte a Dante:




  Move ciascun angelica natura

De nove cieli in disiosa forma.






Cfr. Dante, Par. XXIX, 52-53.





22.  Cod. III, Pl. XIC: La voglia nel podere se converte.





23.  Cod. III. Pl. XIC: Ciascuna move sol deo contemplando. Cfr. Dante,
Par. XXIX, 76.





24.  Cap. III, de speris elimentorum et de multis aliis. (Cod. Laur.).





25.  L’acqua e la terra, come gravi che tendono al centro, tengono
il luogo più basso, ma, degli elementi, il substratum, l’in sè, che Dante
direbbe la quiddità, si cela, ecc.





26.  Nel Com. alla Sfera, ediz. Venezia, 1499, a c. 8 recto in fine, tratta
ex professo di tale questione.





27.  Cap. IV, de obscuritate Solis et lune et de maculis ipsius lune.
(Cod. Laur.)





28.  I. Alighieri, Dottrinale, XXXVI, 37-48.





29.  Cap. V, de stellis comatis et quid significant cum apparent.
(Cod. Laur.).





30.  Stelle cadenti e comete. Cfr. Acerba, IV, 3; V. Beauvais, IV, 71;
Dottrinale, c. 32; Dante, Purg. V, 37:




Vapori accesi non vid’io sì tosto,

Di prima notte mai fender sereno.








31.  Cap. VI, de natura ventorum. (Cod. Laur.).





32.  Pei venti, cfr. Bellovacense, IV, 27; Dottrinale, c. 31. La teoria è
meglio trattata in Acerba, IV, c. 3º.





33.  Cod. Cas.: cerchiata.





34.  Cap. VII, de pluvia, grandine, nive, pruma et rore. (Cod. Laur.).





35.  Dottrinale, c. XXVIII. Per la pioggia, cfr. Dante. Purg. V: Nell’aere
si raccoglie | quell’umido vapor che in acqua riede | Tosto che
sale dove il freddo il coglie. — E il Bellovacense, Speculum naturale,
IV, XLV: Non enim fit pluria nisi ex vapore multo quoniam infrigidatus
est; e, per la grandine: Cuius generationis causa caliditas est:
quod est in vapore ascendente a terra, unde fit in partibus calidis et
temporibus calidis plus quam frigidis (IV. XLIX).





36.  Cap. VIII, de tronitruis, fulgure et terremotibus. (Cod. Laur.).





37.  Tuoni, saette, baleni, folgore. Cfr. B. Latini, Tesoro, L. II, c. 37;
Bellovacense, L. IV, cap. 55 e 59: Dottrinale, cap. XXVII. Sui terremoti,
il Dottrinale, cap. XXX, dà una spiegazione diversa. Il Bellovacense
dà ambedue le spiegazioni. Cfr. anche Dottrinale, L. IV, c. 27 e Acerba
L. VI, c. 26 e 27.





38.  Cod. Casan.; lega.





39.  Cfr. per la sagitta con o senza pondo, e per tutto questo Capitolo,
Ristoro d’Arezzo, Della Composizione del mondo, pubb. da Enrico
Narducci in Bibl. rara del Daelli, Milano, 1864. Lib. VII, cap. II.





40.  Cap. VIIII, de arcu sine yride et via lactea. (Cod. Laur.).





41.  Sui colori delle stelle e dell’iride, cfr. Dottrinale, c. 35.





42.  Incipit liber secundus. Capitulum primum, ubi tractat de fortuna
reprobando Dantem. Inquit Cichus de Esculo. (Cod. Laur.).





43.  Cfr. Dante. Inf. VII, Purg. XVI, Par. IV. Veggasi: Fratris Iohannis
De Serravalle Or. Min. Episcopi et Principis Firmami (1417), Translatio
et Comentum totius libri Dantis Aldigherii, cum textu italico
Fratris Bartholomaei a Colle, Prato, Giachetti, 1891.





44.  Dante, Purg. XVI.





45.  Cap. II, de formatione humane creature. (Cod. Laur.).





46.  Cfr. Dante, Purg. XXV.





47.  Cap. III, de qualitatibus anime per aliqua signa corporis.
(Cod. Laur.).





48.  Cap. IV, de difinitione virtutis in genere. (Cod. Laur.).





49.  Cap. V, de iusticia et a quo celo procedit. (Cod. Laur.).





50.  Cfr. Dante, Par. XXVII, 121-123.





51.  Cap. VI, de fortitudine et a quo celo procedit. (Cod. Laur.).





52.  Cfr. Petrarca, Canz. P. I, Son. 9º.





53.  Cod. Cass.: insigniti.





54.  Cap. VII, de prudentia et a quo celo procedit. (Cod. Laur.).
Nel Casanatense, il cap. VII è sostituito dall’VIII e viceversa.





55.  Cap. VIII. De temperantia contra Esculanos, et a quo celo procedit.
(Cod. Laur.).





56.  Cod. Cass.: Fundata fusti nel doppiato cerchio.





57.  Cfr. Dante, Purg. 37-42.





58.  Cap. IX. De liberalitate et a quo celo procedit. (Cod. Laur.).





59.  Cap. X. De humanitate et a quo celo procedit. (Cod. Laur.).





60.  Cap. XI. De castitate, constantia, abstinentia, mensura et magnanimitate.
(Cod. Laur.).





61.  Cap. XII. De nobilitate et a quo celo procedit, reprobando falsas
opiniones. (Cod. Laur.).





62.  Cfr. Dante, Conv. Tratt. IV. cap. XX.





63.  Altri Codici: acute.





64.  Cfr. Dante, Purg. VII, 21-23 e Parad. VIII.; Dottrinale, c. XIV, 51-54.





65.  Allude ai Colonnesi. Dalla famiglia Colonna egli sperava la salvezza
d’Italia.





66.  Cap. XIII. De avaritia, contra illos de Patrimonio et Ducatu.
(Cod. Laur.).





67.  Cfr. Dante, Inf. VI.





68.  Floncha e fioncha (fionda) in Statuti volgari del 1387 di Ascoli
Piceno. illustr. da C. Mazzi, in La Bibliofilia di L. Olschki, Firenze, V.
II, 1900-’901, Disp. 9-10.





69.  Sugli Angioini, cfr. Dante, Purg. XX.





70.  Cap. XIV. De superbia, contra Romanos. (Cod. Laur.).





71.  Sulla vanagloria, cfr. Dante, Purg. XI, 91-93.





72.  Cap. XV. De luxuria, contra Bononienses et Tuscos. (Cod. Laur.).





73.  A tutti i comentatori dell’Acerba è sfuggito questo accenno a
Firenze, per la rotta di Doccia, secondo la lezione del C. Casanatense.
Anche il Bariola riporta dal C. Laurenziano: chioza (venetismo) che fa
rima con doza della terzina susseguente, e, benchè gli sorga il sospetto
che chioza stia a significare le Pleiadi, pure non si dà conto del valore
topografico di doza. Il Castelli poi: ghiaccia, e, nella seconda terzina:
Che lagrimando irriga la sua faccia, che non sappiamo donde sia
tolto. Noi, invece, pensiamo che Doccia voglia riferirsi alla sconfitta di
Altopascio (23 settembre 1325). Di qui si posson trarre varie conseguenze
d’indole politica e sul tempo in cui potè essere scritto questo capit.
dell’Acerba.





74.  Cap. XVI. De invidia contra Marchianos et Ronandiolos. (Cod.
Laur.).





75.  Cfr. Petrarca, Son. 173 P. I, Roma 1821.





76.  Cap. XVII. De gula, contra Lombardos. (Cod. Laur.).





77.  Cod. Cas.: se more.





78.  Cap. XVIII. De vanagloria. (Cod. Laur.).





79.  Cap. XVIIII. De ira et accidia. (Cod. Laur.).





80.  Incipit liber tercius, in quo tractatur de virtute amoris et animalibus
et lapidibus preciosis. Inquit Cichus de Esculo. Cod. Laur.





81.  Cfr. Dante, Vita Nova, XX.





82.  Dante, Ibidem.





83.  La canz. di Guido pure commentata da Dino del Garbo e pubbl.
a Venezia, col tit.: Enarratio Cantionis Guidonis de Cavalcantibus de
natura et motu amoris.





84.  Cfr. Dante, Vita Nova, XX.





85.  Cfr. Cecco, De Principiis Astrologiae; Dante, Vita Nova, 2, 3, 4,
9, 12, 13, 21, 24, 43; Conv. IV, 16; De Mon. II, 3.





86.  Dante in risposta a Messer Cino: Dante, quando per caso s’abbandona.
Cfr. anche l’Epistola di Dante a Cino: Exulanti Pistoriensi
Florentinus exul immeritus, per tempora diuturna salutem, et perpetuae
caritatis ardorem.





87.  Cfr. S. Thomae, Declaratio quorundam articulorum, etc., opusc.
2, n. Opere, t. XIX, Venezia, 1754, p. 42; Dante, Purg. XVI-XVIII; Par.
XIV, 30, XVII, 17, 18, XIX, 40-43.





88.  Cap. II. De natura fenicis, assimilando ipsam virtuti. Cod. Laur.





89.  Cfr. Dante, Inf. XXIV, 106-111 — Petrar. Canz., P. I, son. 151.





90.  Il Cod. Laur. ha: Ne la luna.





91.  Cap. III. De natura aquile. Cod. Laur.





92.  Cfr. Dante, Purg. IX, 19-33.





93.  Il Cod. Laurenziano ha: da presso: il Casanatense: depresso.





94.  Cap. IIII. De natura lumerpe. Cod. Laur.





95.  Il Laur. ha: drime.





96.  Il Casan. ha: dolce.





97.  Cap. V. De natura stellini. Cod. Laur.





98.  Cap. VI. De natura pellicani. C. Laur.





99.  Cap. VII. De quatuor animalibus viventibus ex quatuor elementis.
C. Laur.





100.  Il Notar Jacopo da Lentini:




La salamandra audivi,

Che dentro al fuoco vive stando sana.






E il Petrar., Canz., P. I, canz. XX, st. 4:




Di mia morte mi pasco, e vivo in fiamme;

Stranio cibo, e mirabil salamandra!

Ma miracol non è: da tal si vole.








101.  Cap. VIII. De natura plombini. C. Laur.





102.  Cap. VIIII. De natura strucii. C. Laur.





103.  Cap. X. De natura cygni. C. Laur.





104.  Cap. XI. De natura cycognie. C. Laur.





105.  Cfr. Dante, Purg. XXV, 10-12.





106.  Cap. XII. De natura cichale. C. Laur.





107.  Cap. XIII. De natura noctua. C. Laur.





108.  Cap. XIIII. De natura perdicis. C. Laur.





109.  Cap. XV. De natura yrundinis. C. Laur.





110.  Il Laur. ha: vertuose.





111.  Cap. XVI. De natura uppompe (sic). C. Laur.





112.  Cap. XVII. De natura calandrini. C. Laur.





113.  Cap. XVIII. De natura vulturis. C. Laur.





114.  Cap. XIX. De natura falconis. C. Laur.




Nel C. Casanatense il cap. XIX tratta del rospo, il XX dell’ostrica,
il XXI del delfino, il XXII del basilisco, il XXIII dell’aspide, il XXIV
del drago, il XXV della vipera, il XXVI del coccodrillo, il XXVII dello
scorpione, il XXVIII del botto, il XXIX del ragno, il XXX del leone,
il XXXI del falcone.





115.  Cap. XX. De natura grifonis. C. Laur.





116.  Cap. XXI. De natura pavonis. C. Laur.





117.  Cfr. G. Boccacci, Vita Dantis.





118.  Cap. XXII. De natura gruis. C. Laur.





119.  ad inchino, ha il Cas.se.





120.  giovini, nel Cas.se.





121.  Cfr. Dante, Purg. XX, 86-91.





122.  Cap. XXIII. De natura turturis. C. Laur.





123.  Cap. XXIIII. De natura corvi. C. Laur.





124.  Capitulum de animalibus aquosis, et primo de sirena. C. Laur.





125.  Il Laur.: doplo; il Cas.: po lo.





126.  Cap. II. De gronco et arengo. C. Laur.





127.  Cap. III. De orospo. C. Laur.





128.  Cap. IIII. De cancro et de ostricis. C. Laur.





129.  Cap. V. De dalfino. C. Laur.





130.  Cfr. Dante, Inf. XXII, 19-21.





131.  Capitulum de animalibus venenosis, et primo de basalisco.
C. Laur.





132.  Cap. II. De yaspide. C. Laur.





133.  Cap. III. De dracone. C. Laur.





134.  Cap. IIII. De vipera. C. Laur.





135.  Cap. V. De cocodrilo. C. Laur.





136.  Cap. VI. De scorpione. C. Laur.





137.  Cfr. Dante, Purg. IX, 5-6.





138.  Cap. VII. De botrace. C. Laur.





139.  Cap. VIII. De aranea. C. Laur.





140.  Explicit de animalibus venenosis: sequitur de quadrupedibus.
Primo de leone. C. Laur.





141.  Casan.: degenere soa stirpe.





142.  Casan.: arida sepe.





143.  Casan.: sancta.





144.  Cap. II. De elefante. C. Laur.





145.  Cap. III. De leopardo. C. Laur.





146.  Cap. IIII. De yema (sic). C. Laur.





147.  Cap. V. De pantera. C. Laur.





148.  Cap. VI. De tygro. C. Laur.





149.  Cap. VII. De castoreo. C. Laur.





150.  Cap. VIII. De unicorno. C. Laur.





151.  Cap. IX. De symia. C. Laur.





152.  Cap. X. De cervo. C. Laur.





153.  Cfr. Petrar. Canz. P. I, son. 156.





154.  Capitulum de lapidibus preciosis, et primo de dyamante, zaphiro
et smeraldo. C. Laur.





155.  Cap. II De agate, alestrio et berilo. C. Laur.





156.  Cap. III. De topatio, dyaspro et gagate. C. Laur.





157.  Questi due ultimi versi trovansi alla fine del cap. nel Casan. — Nel
Laur. questo cap. e il seguente ne formano invece uno solo.





158.  Qui il Casan. continua il cap.; mentre il Laur. ne fa uno nuovo,
completando il cap. coi due versi con cui si chiude il precedente nel
Casan.





159.  Cap. IIII. De curopa, panterone et cintro. C. Laur.





160.  Cap. V. De dyacodio, alestone et berilo. C. Laur.





161.  Cap. VI. De carbunculo, epistite et amantisto. C. Laur.





162.  Cap. VII. De ceramo, calendonio et cristallo. C. Laur.





163.  Trono, il Casan.





164.  Cap. VIII. De lentra, celidonio et corallo. C. Laur.





165.  Cap. VIIII. De malgarita, galasia et corniola. C. Laur.





166.  Le stelle. Cfr. Dante, Par. II., 31, che chiama la Luna: eterna
margherita.





167.  Incipit liber quartus, in quo tractatur de dubiis naturalibus
que sunt circa centia (sic) mundi. Inquit Cichus de Esculo. C. Laur.





168.  Dante, Par. II, dice che non lo seguissero in pelago quei che s’eran
messi in piccioletta barca. Cfr. Acerba, L. IV, c. 3, in fine a c. 10.





169.  Cap. II. De questionibus naturalibus circa corpora celestia,
C. Laur.





170.  Ristoro, L. V, c. 2.





171.  Cecco, Sphaera, a c. 14 recto.





172.  Cecco, Sphaera, proemio.





173.  Cap. III. De questionibus naturalibus circa ignem et vertit se
ad alia. C. Laur.





174.  Cfr. Dante, Inf. XIII, 40-42; V. Beauvais, Speculum naturale;
Iac. Aligh. Dottrinale, 31.





175.  Il Cas.: sciocchi.





176.  Cecco, Sphaera, a c. 23 recto.





177.  Cecco, Sphaera, a c. 24 verso.





178.  Cap. IIII. De questionibus naturalibus circa aerem. C. Laur.





179.  Cfr. Iac. Aligh., Dottrinale, che dà una spiegazione diversa.





180.  F. Petrarca, Canz. Part. II, son. 20.





181.  F. Petrarca, Canz. Part. II, son. 1º.





182.  Cfr. Messer Cino, nella Canz.: La dolce vista e ’l bel guardo soave;
e, nelle Rime originali del Petrarca pubbl. dall’Ubaldini, il frammento,
in data 30 novembre 1349.





183.  Cap. V. De questionibus naturalibus circa aquas. C. Laur.





184.  Il C. Laur. ha: al mezo de sota.





185.  Petriolo, ha il Casan.; e Cagnano, entrambi i Cod.





186.  Cfr. Dante, nel son.: Io sono stato con amore insieme.





187.  Cap. VI. De questionibus circa terram. C. Laur.





188.  Nel linguaggio d’allora, forma è la natura, la qualità speciale,
l’intrinseco delle cose, (Bariola). Del resto, era il sistema predominante
della Filosofia Scolastica. Confrontisi, per tutti, S. Tommaso d’Aquino.





189.  Cecco, Sphaera, a c. 9 verso: Omnis civitas et quod habitatur
habet triplicem significationem, scilicet climatis, provinciae et aedificationis.





190.  Ristoro, L. VII, p. III, c. 3º.





191.  Cfr. Dante, Purg. XXV, 88. Il Buti, commentando il v. 2 del c. XI
del Purg., dice: Lo luogo circoscrive lo locato. S. Tommaso direbbe:
alle anime separate dai corpi si determinano alcuni luoghi corporali,
dove sieno quasi in luogo.





192.  Cap. VII. De questionibus naturalibus circa umbras. C. Laur.





193.  Cfr. Iac. Aligh., Dottrinale, c. 34.





194.  Cap. VIII. De questionibus naturalibus circa animalia. C. Laur.





195.  Cap. VIIII. De questionibus naturalibus circa actus humanorum.
C. Laur.





196.  Cfr. Dante, Purg., VII.





197.  Dante, nella Canz.: Donna mi reca nello core ardire.





198.  Cap. X. Ad idem. C. Laur.





199.  Sozo, il Laur.





200.  Galeno, De usu partium, L. XV.





201.  Cap. XI. Ad idem. C. Laur.





202.  Cfr. Dante, Inf. VI, in fine.





203.  Cfr. Cecco, De Principiis Astrologiae. — Dante, Conv. II. 9, lin.
101 sgg.; Par. XXII, 112 sgg.





204.  Cap. XII. Ad idem. C. Laur.





205.  Cfr. Dante, Purg. XV, 56.





206.  Cap. XIII. In quo deridetur Dantes. C. Laur.





207.  Trovasi anche nel cod. Laur. III, Pl. XIC, sec. XIV.





208.  Altri Cod.: voler.





209.  Acerba, L. I, c. 2º. Cfr. Dante, Purg. XXV.





210.  Altri Cod.: norma.





211.  Altri Cod.: strocca.





212.  Altri Cod.: qui comenzarò.





213.  Altri Cod.: peiur.





214.  Altri Cod.: octanta cinque.





215.  Altri Cod.: In tanto.





216.  Altri Cod.: Et de le trenta parte si è la luna.





217.  In altri Codici, come nel Laurenziano III del Pluteo XIC superiore,
secondo il Bariola, si ha:




Sì come forma nella mente eterna,

E questa vita è luce de miseria.






Mentre nel Palatino di Firenze:




Et questa vita è l’aire in nui.






Così pure, più o meno alterati, in parecchie edizioni. In quella del
1476, si legge, invece:




Sì come forma nella mente eterna,

E in questa vita luce mai s’interna.






Questo capitolo manca in molti cod. e nell’ediz. veneta del 1495.





218.  Questo sonetto fu tratto dal Bariola dal cod. Magliabechiano 3,
cl. XVI. Sullo stesso argomento vi è un altro sonetto che, in una edizione
quattrocentina della Summa perfectionis del Geber, è attribuito
a Cecco; mentre in un cod. di Montpellier esso è attribuito a Dante;
ed in altri cod. del sec. XIV e XV o a Cecco, o a Dante o a Frate Elia.
Lo pubblicò Oddone Zenatti di sul cod. Riccardiano 946, c. 10, (Una
canzone capodistriana del sec. XIV sulla pietra filosofale, in Archiv.
stor. per Trieste, l’Istria e il Trentino, vol. IV, pagg. 81-117; e Nuove
rime d’alchimisti, Estr. dal Propugnatore, N.º 8, fasc. 21, Bologna, 1891).
Come dice però il Paoletti, non sembra fattura dell’autore dell’Acerba,
e per l’ordine, e, molto più, per l’uso e la frequenza di certi vocaboli;
e, perciò, qui non lo riproduciamo.





219.  Dal cod. d. V. 5, n. 433 del sec. XV della Bibl. Casanatense, in
risposta al sonetto di messer Cino: Cecco, i’ ti prego per virtù di quella.
Cfr. G. Carducci, Rime di M. Cino da Pistoia e d’altri del sec. XIV,
Firenze, Barbera, 1862, n. 58 e 79; L. Chiappelli, Vita e opere giuridiche
di Cino da Pistoia, Pistoia, Bracali, 1881, pagg. 78-79.





220.  Dal cod. Magliabechiano 991, cl. VII.





221.  Lo pubblicò Enrico Narducci dal cod. cartaceo dell’Acerba del
sec. XV, n. 343, posseduto dal principe D. Baldassarre Boncompagni, a
carta 98, in risposta a un altro sonetto attribuito a Dante: Cecco, io son
qua giunto in terra acquatica. «Il Narducci non nasconde che il prof.
Alessandro D’Ancona, avendo trovato ambedue questi sonetti sotto altro
nome nel rovescio della carta 43 del primo volume della Raccolta di
rime antiche mss. compilata dal Moncke e dal Biscioni, che si conserva
nella pubblica biblioteca di Lucca (num. gen. del Catalogo dei mss. 530)
fu il primo a far notare che i sonetti stessi sono contesi a Dante e a
Cecco d’Ascoli da Ser Ventura Monachi e da Giovanni Lambertucci de’
Frescobaldi. Ma egli osserva che «ciò non distrugge la possibilità che
questi due sonetti siano l’uno di Cecco, di Dante l’altro; anzi, nel dubbio,
sembra più ragionevole cosa propendere per l’autorità del codice più
antico; oltre di che le molte varianti fra i due codici non permettono di
ritenerne la lezione come identica in questa parte» G. Castelli, op. cit.





222.  Pubblicato da Gio. M. Crescimbeni, di su un antico ms. della
bibl. Isoldiana e d’un altro della bibl. Chisiana, in risposta a un sonetto
attribuito a Petrarca giovane (1323): Tu se’ ’l grande Ascolan, che ’l
mondo allumi, che il Tiraboschi e il Lami attribuirono invece a Ser
Muccio Ravennate. Il Bariola e il Castelli, sull’autorità di Francesco
Trucchi, che notò aver il Lami erroneamente letto nel cod. Riccardiano
1103 il nome di Muccio invece di Sennuccio del Bene, rivendicarono al
Petrarca la paternità del sonetto. Il cod. Laurenziano n. 43 del pluteo
XI e il Riccardiano 2823 l’attribuiscono pure al Petrarca.





223.  Nel cod. Riccardiano 1103. Fu pubblicato la prima volta dal Bariola,
e pare abbia un riscontro nel sonetto del Petrarca: Pace non
trovo, e non ho da far guerra.









Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK L'ACERBA ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE





THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.





Table of Contents


		L’ACERBA

	PREFAZIONE

		I — L’AUTORE

		II — L’ACERBA

	



	I CODICI DELL’ACERBA

	LE EDIZIONI DELL’ACERBA

	ALTRE OPERE DI CECCO

	BIBLIOGRAFIA

	ARCHIVIO DI STATO DI NAPOLI Registri Angioini, n. 262, f. 82 r. e t. 31 Maggio 1327, X.ª Indizione.

	LIBRO PRIMO‍[5]

		CAPITOLO I‍[6]

		CAPITOLO II‍[15]

		CAPITOLO III‍[24]

		CAPITOLO IV‍[27]

		CAPITOLO V‍[29]

		CAPITOLO VI‍[31]

		CAPITOLO VII‍[34]

		CAPITOLO VIII‍[36]

		CAPITOLO IX‍[40]

	



	LIBRO SECONDO‍[42]

		CAPITOLO I

		CAPITOLO II‍[45]

		CAPITOLO III‍[47]

		CAPITOLO IV‍[48]

		CAPITOLO V‍[49]

		CAPITOLO VI‍[51]

		CAPITOLO VII‍[54]

		CAPITOLO VIII‍[55]

		CAPITOLO IX‍[58]

		CAPITOLO X‍[59]

		CAPITOLO XI‍[60]

		CAPITOLO XII‍[61]

		CAPITOLO XIII‍[66]

		CAPITOLO XIV‍[70]

		CAPITOLO XV‍[72]

		CAPITOLO XVI‍[74]

		CAPITOLO XVII‍[76]

		CAPITOLO XVIII‍[78]

		CAPITOLO XIX‍[79]

	



	LIBRO TERZO‍[80]

		CAPITOLO I

		CAPITOLO II‍[88]

		CAPITOLO III‍[91]

		CAPITOLO IV‍[94]

		CAPITOLO V‍[97]

		CAPITOLO VI‍[98]

		CAPITOLO VII‍[99]

		CAPITOLO VIII‍[101]

		CAPITOLO IX‍[102]

		CAPITOLO X‍[103]

		CAPITOLO XI‍[104]

		CAPITOLO XII‍[106]

		CAPITOLO XIII‍[107]

		CAPITOLO XIV‍[108]

		CAPITOLO XV‍[109]

		CAPITOLO XVI‍[111]

		CAPITOLO XVII‍[112]

		CAPITOLO XVIII‍[113]

		CAPITOLO XIX‍[114]

		CAPITOLO XX‍[115]

		CAPITOLO XXI‍[116]

		CAPITOLO XXII‍[118]

		CAPITOLO XXIII‍[122]

		CAPITOLO XXIV‍[123]

		CAPITOLO XXV‍[124]

		CAPITOLO XXVI‍[126]

		CAPITOLO XXVII‍[127]

		CAPITOLO XXVIII‍[128]

		CAPITOLO XXIX‍[129]

		CAPITOLO XXX‍[131]

		CAPITOLO XXXI‍[132]

		CAPITOLO XXXII‍[133]

		CAPITOLO XXXIII‍[134]

		CAPITOLO XXXIV‍[135]

		CAPITOLO XXXV‍[136]

		CAPITOLO XXXVI‍[138]

		CAPITOLO XXXVII‍[139]

		CAPITOLO XXXVIII‍[140]

		CAPITOLO XXXIX‍[144]

		CAPITOLO XL‍[145]

		CAPITOLO XLI‍[146]

		CAPITOLO XLII‍[147]

		CAPITOLO XLIII‍[148]

		CAPITOLO XLIV‍[149]

		CAPITOLO XLV‍[150]

		CAPITOLO XLVI‍[151]

		CAPITOLO XLVII‍[152]

		CAPITOLO XLVIII‍[154]

		CAPITOLO XLIX‍[155]

		CAPITOLO L‍[156]

		CAPITOLO LI

		CAPITOLO LII‍[160]

		CAPITOLO LIII‍[161]

		CAPITOLO LIV‍[162]

		CAPITOLO LV‍[164]

		CAPITOLO LVI‍[165]

	



	LIBRO QUARTO‍[167]

		CAPITOLO I

		CAPITOLO II‍[169]

		CAPITOLO III‍[173]

		CAPITOLO IV‍[178]

		CAPITOLO V‍[183]

		CAPITOLO VI‍[187]

		CAPITOLO VII‍[192]

		CAPITOLO VIII‍[194]

		CAPITOLO IX‍[195]

		CAPITOLO X‍[198]

		CAPITOLO XI‍[201]

		CAPITOLO XII‍[204]

		CAPITOLO XIII‍[206]

	



	LIBRO QUINTO‍[207]

		CAPITOLO I

		CAPITOLO II

	



	SONETTI ATTRIBUITI A CECCO D’ASCOLI

		I LA PIETRA FILOSOFALE‍[218]

		II A MESSER CINO DA PISTOIA‍[219]

		III A MESSER CINO DA PISTOIA‍[220]

		IV A DANTE‍[221]

		V A FRANCESCO PETRARCA‍[222]

		VI A FRANCESCO PETRARCA‍[223]

	



	INDICE

	NOTE:

	THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE



OEBPS/Images/cover00171.jpeg
CECCOD'ASCOLT |

UACERBA

LANCIANO
1916  :





